

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





| , |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

|  |  | , |
|--|--|---|
|  |  |   |

Migne, Jacques Paul

# PATROLOGIÆ

## CURSUS COMPLETUS,

SEU BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OECONOMICA,

### OMNIUM SS. PATRUM, DOCTORUM SCRIPTORUMQUE ECCLESIASTICORUM,

SIVE LATINORUM, SIVE GRÆCORUM,

QUI AB MVO APOSTOLICO AD TEMPORA CONCILII TRIDENTINI (ANNO 1545) PRO LATINIS BT CONCILII FLORENTINI (ANN. 1439) PRO GRÆCIS FLORUERUNT:

#### RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUM QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER QUINDECIM PRIMA ECCLESIÆ SÆCULA ET AMPLIUS,

JUXTA EDITIONES ACCURATISSIMAS, INTER SE CUMQUE NONNULLIS CODICIBUS MANUSCRIPTIS COLLATAS, PERQUAM DILIGENTER CASTIGATA; DISSERTATIONIBUS, COMMENTARIIS VARIISQUE LECTIONIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA; OMNIBUS OPERIBUS POST AMPLISSIMAS EDITIONES QUÆ TRIBUS NOVISSIMIS SÆCULIS DEBENTUR ABSOLUTAS DETECTIS, AUCTA; INDICIBUS PARTICULARIBUS ANALYTICIS, SINGULOS SIVE TONOS, SIVE AUCTORES ALICUJUS NOMENTI SUBSEQUENTIBUS, DONATA; CAPITULIS INTERA IPSUM TEXTUM RITE DISPOSITIS, NECNON ET TITULIS SINGULARUM PAGINARUM MARGINEM SUPERIOREM DISTINGUENTIBUS SUBJECTANQUE MATERIAM SIGNIFICANTIBUS, ADORNATA; OPERIBUS CUM DUBIIS, TUM APOCRYPRIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN ORDINE AD TRADITIONEM ECCLESIASTICAM POLLENTIBUS, AMPLIFICATA;

DUCENTIS ET AMPLIUS LOCUPLETATA INDICIBUS AUCTORUM SICUT ET OPERUM, ALPHABETICIS, CHRONOLOGICIS, STATISTICIS, SYNTHETICIS, ANALYTICIS, ANALOGICIS, IN QUODQUE RELIGIONIS PUNCTUM DOGMATICUM, MORALE, LITURGICUM, CANONICUM, DISCIPLINARE, HISTORICUM, ET CUNCTA ALIA SINE ULLA EXCEPTIONE; SED PRÆSERTIM DUOBUS INDICIBUS IMMENSIS ET GENERALIBUS, ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID NON BOLUM TALIS TALISVE PATER, VERUM ETIAM UNUSQUISQUE PATRUM, NE UNO QUIDEM OMISSO, IN QUODLIBET THEMA SCRIPSERIT, UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCRIPTURÆ SACRÆ, EX QUO LECTORI COMPERIRE SIT OBVIUM QUINAM PATRES ET IN QUIBUS

OPERUM SUORUM LOCIS SINGULOS SINGULORUM LIBRORUM SCRIPTURÆ VERSUS, A
PRIMO GENESEOS. USQUE AD NOVISSIMUM APOCALYPSIS, COMMENTATI SINT.
EDITIO ACCURATISSIMA, CÆTERISQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONENDA, SI PERPENDANTUR CHARACTERUM NITIULTAS,
CMARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, PERFECTIO CORRECTIONIS, OPERUM RECUSORUM TUM VARIETAS
TUM NUMERUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO PATROLOGIÆ DECURSU CONSTANTER

SIMILIS, PRETII EXIGUITAS, PRÆSERTINQUE ISTA COLLECTIO UNA, METHODICA ET CHRONOLOGICA, SEXCENTORUM FRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE HACTENUS HIG ILLIC SPARSORUM, PRIMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIBUS ET MSS. AD OMNES ÆTATES, LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PERTINENTIBUS, COADUNATORUM.

#### SERIES LATINA PRIOR.

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTORESQUE ECCLESIÆ LATINÆ A TERTULLIANO AD INNOCENTIUM III.

#### ACCURANTE J.-P. MIGNE,

Bibliothece cleri universe.

SIVE CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIÆ ECCLESIASTICÆ RAMOS EDITORE.

PATROLOGIA, AD INSTAR IPSIUS ECCLESIE, IN DUAS PARTES DIVIDITUR, ALIA NEMPE LATINA, ALIA GRECO-LATINA. LATINA, JAM PENITUS EXARATA, QUOAD PRIMAM SERIEM VIGINTI-QUINQUE ET DUCENTIS VOLUMINIBUS MOLE SUA STAT, MOXVE POST PERACTOS INDICES STABIT, AC QUINQUE-VIGINTI-CENTUM ET MILLE FRANCIS VENIT. GRECA DUPLICI EDITIONE TYPIS MANDATA EST. PRIOR GRECUM TEXTUM UNA CUM VERSIONE LATINA LATERALIS AMPLE-CTITUR, ET AD MOVEM ET CENTUM VOLUMINA PERVENIT, SED SINE INDICIBUS; POSTERIOR AUTEM HANC VERSIONEA TANTUM EXHIBET, IDEOQUE INTRA QUINQUE ET QUINQUAGINTA VOLUMINA RETINETUR. UTRAQUE VIGESIMA QUARTA DIE DECEMBRIS 1860 OMNINO APPARUERAT. UNUMQUODQUE VOLUMEN GRECO-LATINUM OCTO, UNUMQUODQUE MERE LATINUM QUINQUE FRANCIS SOLUMMODO EMITUR: UTROBIQUE VERO, UT PRETII IUJUS BENEFICIO FRUATUR EMPTOR, COLLECTIONEM INTEGRAM, SIVE GRECAM SIVE LATINAM, 326 VOLUMINIBUS PRO AMPLIORI EDITIONE ET 272 PRO MINORI ABBQUE INDICIBUS CONSTANTEM, COMPARET NECESSE ERIT; SECUS ENIM CUJUSQUE VOLUMINIA AMPLITUDINEM MECNON ET DIFFICULTATES VARIA PRETIA EQUABUNT. ATTAMEN, ŜI QUIS EMAT INTEGRE ET SEORSIM COLLECTIONEM GRECO-LATINAM, VEL EAMDEM EX GRECO LATINE VERSAM, TUM QUODQUE VOLUMEN PRO NOVEM VEL PRO SEX FRANCIS OBTINEBIT. ISTE CONPATIONES SERIEBUS PATROLOGIE NONDUM EXCUSIS APPLICANTUR.

PATROLOGIÆ LATINÆ TOMUS XCHI.

YENERABILIS BEDÆ
TOMUS QUARTUS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA D'AMBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MUENIA PARISINA.

#### AVIS IMPORTANT.

D'après une des lois providentielles qui régissent le monde, rarement les œuvres au-dessus de l'ordinaire se sont sans contradictions plus ou moins sortes et n'imbreuses. Les Ateliers Catholiques ne pouvaient guère échapper à ce cachet divin de leur utilité. Tantôt on a nié leur existence ou teur importance; tantôt on a dit qu'ils étaient sermes ou qu'ils allaient l'être. Cependant ils poursuivent leur carrière depuis 21 ans, et les productions qui en sortent deviennent de plus en plus graves et soignées : aussi paraît-il certain qu'à moins d'événements qu'aucune prudence humaine ne saurait prévoir ni empêcher, ces Ateliers ne se sermeront que quand la Bibliothèque du Clergé sera terminée en ses 2,000 volumes in-1º. Le passé paraît un sûr gar ni de l'avenir, pour ce qu'il y a à espérerou à craindre. Cependant, parmi les calomnies auxquelles ils se sont trouvés en butte, il en est deux qui ont été continuellement répétées, parce qu'étant plus capitales, leur effet entrainait plus de conséquences. De petits et ignares concurrents se sont donc acharnés, par leur correspondance ou leurs voyageurs, à répéter partout que nos Editions étaient mal corrigées et mal imprimées. Ne pouvant attaquer le sond des Ouvrages, qui, pour la plupart, ne sont que les chess-d'œuvre du Catholicisme reconnus pour tels dans tous les temps et dans tous les pays, il fallait bien se rejeter sur la forme dans ce qu'elle a de plus sérieux, la correction et l'impression; en esser, les chess-d'œuvre même n'auraient qu'une demi-valeur, si le texte en était inexact ou illisible.

Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typographie ayant sorcé l'Editeur de

Il est très-vrai que, dans le principe, un succès inoui dans les fastes de la Typographie ayant forcé l'Editeur de recourir aux mécaniques, afin de marcher plus rapidement et de donner les ouvrages à moindre prix, quatre volumes du double Cours d'Ecriture sainte et de Théologie furent tirés avec la correction insuffisante donnée dans les imprimeries à presque tout ce qui s'édite; il est vrai aussi qu'un certain nombre d'autres volumes, appartenant a diverses l'ublications, furent imprimés ou trop noir ou trop blanc. Mais, depuis ces temps éloignés, les mécaniques ont cédé le travail aux presses à bras, et l'impression qui en sort, sans être du luxe, attendu que le luxe jurerait dans des ouvrages d'une telle nature, est parfaitement convenable sous tous les rapports. Quant à la correction, il est de fait qu'elle u'a jamais été portée si loin dans aucune édition ancienne ou contemporaine. Et comment en serait-il autrement, après toutes les peines et toutes les dépenses que nous subissous pour arriver à purger nos épreuves de toutes fautes? L'habitude, en typographie, même dans les meilleures maisons, est de ne corriger que deux épreuves et d'en confèrer une troisième avec la seconde, sans avoir préparé en rien le manuscrit de l'auteur.

Dans les Ateliers Catholiques la distèrence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs blanchis sous le harneis et dont le coun d'ent typographique est sans poité pour les feutes, on commence par préparer la coule d'un

Dans les Aleliers Catholiques la distèrence est presque incommensurable. Au moyen de correcteurs blanchis sous le harnais et dont le coup d'œil typographique est sans pitié pour les sautes, on commence par préparer la copte d'un bout à l'autre sans en excepter un seul mot. On lit ensuite en première épreuve avec la copie ainsi préparée. On lit en seconde de la même manière, mais en collationnant avec la première. On fait la même chose en tierce, en collationnant avec la seconde. On agit de même en quarte, en collationnant avec la tierce. On renouvelle la même opération en quinte, en collationnant avec la quarte. Ces collationnements ont pour but de voir si aucune des fautes signalées au bureau par MM. les correcteurs, sur la marge des épreuves, n'a échappé à MM. les corrigeurs sur le marbre et le métal. Après ces cinq lectures entières contrôlées l'une par l'autre, et en dehors de la préparation ci-dessus mentionnée, vient une révision, et souvent il en vient deux ou trois; puis l'on cliche. Le clichage opéré, par conséquent la pureté du texte se trouvant immobilisée, on fait, avec la copie, une nouvelle lecture d'un bout de l'épreuve à l'autre, on se livre à une nouvelle révision, et le tirage n'arrive qu'après ces innombrables précautions.

Aussi y a t-il à Montrouge des correcteurs de toutes les nations et en plus grand nombre que dans vingt-cinq imprimeries de Paris réunies! Aussi encore, la correction y coûte-t-elle autant que la composition, tandis qu'ai-leurs elle ne coûte que le dixième l Aussi ensin, bien que l'assertion puisse paraître téméraire, l'exactitude obtenue par tant de frais et de soins, sait-elle que la plupart des Editions des Ateliers Catholiques laissent bien loin derrière elles même des célèbres Bénédictins Mabillon et Montfaucon et des célèbres Jésuites Petau et Sirmond. Que l'on compare, en effet, n'importe quelles seules de leurs éditions avec celles des nôtres qui leur correspondent, en grec

compare, en effet, n'importe quelles feuilles de leurs éditions avec celles des nôtres qui leur correspondent, en grec

comme en latin, on se convaincra que l'invraisemblable est une réalité.

comme en latin, on se convaincra que l'invraisemblable est une réalité.

Pailleurs, ces savants éminents, plus préoccupés du sens des textes que de la partie typographique et n'étant point correcteurs de profession, lisaient, non ce que portaient les épreuves, mais ce qui devait s'y trouver, leur laute intelligence suppléant aux fautes de l'édition. De plus les Bénédictins, comme les Jésuites, opéraient presque toujours sur des manuscrits, cause perpétuelle de la multiplicité des fautes, pendant que les Ateliers Catholiques, dont le propre est surtout de ressusciter la Tradition, n'opérent le plus souvent que sur des imprimés.

Le R. P. De Buch, Jésuite Bollandiste de Bruxelles, nous écrivait, il y a quelque temps, n'avoir pu trouver en dix huit mois d'étude, une seule faute dans notre Putrologie latine. M. Denzinger, professeur de Théologie à l'Université de Wurzbourg, et M. Reissmann, Vicaire Général de la même ville, nous mandaient, à la date du 19 juillet, n'avoir pu également surprendre une seule faute, soit dans le latin soit dans le grec de notre double Patrologie. Enfin, le savant P. Pitra, Bénédictin de Solesme, et M. Bonetty, directeur des Annales de philosophie chrétienne, mis au déli de nous convaincre d'une seule erreur typographique, cant été forcés d'avoner que nous n'avions pas trop présumé de notre parfaite correction. Dans le Ciergé se trouvent de bons latinistes et de bons hellénistes, et, ce qui est plus rare, des hommes très-positifs et très-pratiques, eh bien l nous leur promettons une prime de 25 centimes par chaque faute qu'ils découvriront dans n'importe lequel de nos volumes, surtout dans les grecs.

Malgré ce qui précède, l'Editeur des Cours complets, sentant de plus en plus l'importance et même la nécessité

est plus rare, des hommes très-positifs et très-pratiques, en bien I nous leur promettons une prime de 25 centimes par chaque faute qu'ils découvriront dans n'importe lequel de nos volumes, surtout dans les grecs.

Malgré ce qui précède, l'Editeur des Cours complets, sentant de plus en plus l'importance et même la nécessité d'une correction parfaite pour qu'un ouvrage soit véritablement utile et estimable, se livre depuis plus d'un an, et est résolu de se livrer jusqu'à la fin à une opération longue, pénible et cotleuse, savoir, la révision entière et universelle de ses innombrables clichés. Ainsi chacun de ses volumes, au fur et à mesure qu'il les remet sous presse, est corrigé mot pour mot d'un bout à l'autre. Quarante hommes y sont ou y seront occupés pendant 10 ans, et une somme qui ne saurait être moindre d'un demi-million de francs est consacrée à cet important contrôle. De cette manière, les Publications des Acciers Catholiques, qui déjà se distingualent entre toutes par la supériorité de leur correction, n'auront de rivales, sous ce rapport, dans aucun temps ni dans aucun pays; car quel est l'éditeur qui pourrait et voudrait se livrer Al'RES COUP à des travaux si gigantesques et d'un prix si exorbitant? Il faut certes être bien pénétré d'une vocation divine à cet effet, pour ne reculer ni devant la peine ni devant la dépense, surtout lorsque l'Europe savante proclame que jamais volumes n'ont été édités avec tant d'exactitude que ceux de la Bibliothèque universelle du Clergé. Le présent volume est du nombre de ceux révisés, et tous ceux qui le seront de l'avent porteront cette note. Eu conséquence, pour juger les productions des Ateliers Catholiques sous le rapport de la correction, il ne faudra prendre que ceux qui porteront en tête l'avis ici tracé. Nous ne reconnaissons que cette édition et celles qui soirvont sur nos planches de métal ainsi corrigées. On croyait autrefois que la stéréctypie immobilisait les fautes, attendu qu'un cliché de métal n'est point étatifiée à la dunich, le recueil des déclar

font, sont sans autorité, parce qu'elles sont sans exactitude; la correction semble en avoir été faite par des aveugles, soit qu'on n'en ait pas senti la gravité, soit qu'on ait reculé devant les frais; mais patience! une réproduction correcte surgira bientôt, ne fût-ce qu'à la lumière des écoles qui se sont faites ou qui se feront eucore.

## VENERABILIS BEDÆ,

ANGLO-SAXONIS PRESBYTERI.

## OPERA OMNIA,

EX TRIBUS PRÆCIPUIS EDITIONIBUS INTER SE COLLATIS.

COLONIENSI, DUABUSQUE IN ANGLIA, STUDIO DOCTISSIMORUM VIRORUM SMITH ET GILES,

NON SINE INGENTI LITTERATORUM PLAUSU IN LUCEM VULGATIS.

NOVISSIME AD PRÆLUM REVOCATA, MELIORI ORDINE DIGESTA, VARIIS MONUMENTIS AUCTA, ET, QUOD MAXIMUM EST, INNUMERIS, QUIBUS SCATEBANT, MENDIS DILIGENTER EXPURGATA;

> ACCURANTE ET DENUO RECOGNOSCENTE J.-P. MIGNE, Bibliothecæ Cleri universæ,

> > RIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIÆ ECCLESIASTICÆ RAMOS EDITORE.

TOMUS QUARTUS.

VENEUNT .6 VOLUMINA 42 FRANCIS GALLICIS.

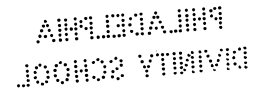
EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA D'AMBOISE, OLIM PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE, NUNC VERO INTRA MOENIA PARISINA.

## **ELENCHUS**

#### OPERUM QUÆ IN HOC TOMO XCIII CONTINENTUR.

#### VENERABILIS BEDA.

| OP                 | ERA EXEGETICA GENUINA. (Continuatio.)                           |      |             |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------|------|-------------|
| Exposit            | io super Epistolas Catholicas. — Prologus.                      | col. | 9           |
| _                  | in Epistolam D. Jacobi.                                         |      | 9           |
|                    | in Epistolam I S. Petri.                                        |      | 41          |
| -                  | in Epistolam II ejusdem.                                        |      | 67          |
| -                  | in Epistolam I S. Joannis.                                      |      | 85          |
| _                  | in Epistolam II ejusdem.                                        |      | 119         |
| -                  | in Epistolam III.                                               |      | 121         |
| !                  | in Epistolam Judæ.                                              |      | 123         |
| Explana            | tio Apocalypsis.                                                |      | 129         |
| SEC                | TIO SECUNDA. — DUBIA ET SPURIA.                                 |      |             |
| De sex             | Dierum creatione liber Sententiarum ex Patribus collectarum.    |      | 207         |
| Quæstio            | nes in Genesim.                                                 |      | <b>2</b> 33 |
| _                  | in Exodum.                                                      |      | <b>3</b> 63 |
| _                  | in Leviticum.                                                   |      | 387         |
| _                  | in Numeros.                                                     |      | <b>3</b> 95 |
| -                  | in Deuteronomium.                                               |      | 409         |
| -                  | in Librum Jesu Nave.                                            |      | 417         |
| -                  | in Librum Judicum.                                              |      | 423         |
|                    | in Librum Ruth.                                                 |      | <b>42</b> 9 |
| -                  | in IV Libros Regum.                                             |      | 429         |
| Variæ (            | uæstiones.                                                      |      | 455         |
| De Psal            | morum libro Exegesis.                                           |      | 477         |
| Catalogi           | ns Diapsalmatum.                                                | 1    | 097         |
| Psalterii<br>preta | i artis cantilenæ, vel specierum singularum, vel nominum inter- | 1    | 099         |
| -                  |                                                                 | _    | 101         |
| •                  | statio Nominum Hebræorum.                                       |      | 103         |
|                    | in Psalmi LII, v. 3, verba : Dominus de cœlo prospexit, etc.    |      | 129         |
| •                  | o verborum Genesis (xix, 14): Surgite, egredimini, etc.         |      |             |
| Inday D            | Amina                                                           |      | 129         |



## SUPER EPISTOLAS CATHOLICAS

#### **EXPOSITIO.**

#### PROLOGUS SUPER SEPTEM EPISTOLAS CANONICAS.

(Cave, Hist. litt. ad an. 700.)

las ediderunt, quas ecclesiastica consuetudo Catholicas, hoc est universales, cognominat. In quibus ideo prima Epistola Jacobi ponitur, quia ipse Jeroselymorum regendam suscepit Ecclesiam. In Catalogo enim apostolorum priores solent nominari Petrus et Joannes. Verum fons et origo evangelicæ prædicationis incipiens [Deest ab Hierosolyma] per orbem diffusa est universum. Cujus cathedræ dignitatem etiam Paulus apostolus in eo nominando venerans ait, Jacobus, Cephas et Joannes, qui videbantur columnæ Ecclesiæ; vel certe quia ipse duodecim tribubus Israelis, quæ primæ crediderunt, suam Epistolam misit, merito prima poni debuit; merito Petri secunda, quia ipse electis advenis, qui Græce dicuntur proselyti, hoc est, eis scripsit qui de Gen- B tilitate ad Judaismum, de Judaismo ad electionis evangelicæ gratiam conversi sunt. Merito Joannis Epistolæ tertio loco sunt positæ, quia his scripsit ipse qui de gentibus crediderunt, cum nec natura nec professione exstitissent. Denique multi scriptorum ecclesiasticorum, in quibus est sanctus Athanasius Alexandrinæ præsul Ecclesiæ, primam ejus Episto-

Jacobus, Petrus, Joannes, Judas, septem Episto- A lam scriptam ad Parthos esse testantur. Merito Judæ posita est ultima, quia quamvis et ipse magnus est. tribus tamen præcedentibus apostolis minor est: vel quia prima [Supple Jacobi) scripta est Epistola. deinde Petri, post eas, Joannis; ideo nunc usque ordinem quo scriptæ sunt retinent. Constat enim quia beatus Jacobus tricesimo post passionem Domini anno suum consummavit martyrium. Petrus tricesimo octavo, hoc est ultimo anno Neronis, passus est, et ipse in secunda sua scripsit Epi-tola : Certus sum quia velox sit depositum tabernuculi mei, secundum quod et Dominus noster Jesus Christus significavit mihi per revelationem. Unde patet quia imminente passione hanc scripsit Epistolam, cum multo ante Jacobus migravit ad Christum. Neque vero conveniebat ejus Epistolas ab invicem separari, quas iisdem scripsit Ecclesiis. Porro Joannes multo post tempore suas Epistolas simul et Evangelium scripsit, qui post occisionem dominicam reversus de exsilio turbatam se absente per hæreticos reperit Ecclesiam, quos in suis Epistolis percutiens sæpe cognominat Antichristos.

#### SUPER DIVI JACOBI EPISTOLAM.

CAPUT PRIMUM.

Jacobus Dei et Domini Jesu Christi servus, duadecim tribubus quæ sunt in dispersione, salutem. Dixit de hoc Jacobo apostolus Paulus: Jacobus, et Cephas, C et Joannes, qui videbantur columnæ esse, dextras dederunt mihi et Barnabæ societatis, ut nos in gentibus, illi autem in circumcisione prædicarent (Galat. 11). Quia ergo in circumcisione ordinatus erat Apostolus, curavit eos qui ex circumcisione erant, sicut præseutes colloquendo docere, sic et absentes per Epistolam consolari, instruere, increpare, corrigere. Duodecim, inquit, tribubus quæ sunt in dispersione, salutem. Legimus occiso a Judæis beato Stephano. quia facta est in illa die persecutio magna in Ecclesia quæ erat Jerosolymis, et omnes dispersi sunt per regiones Judææ et Samariæ, præter apostolos. His ergo dispersis qui persecutionem passi sunt propter justitiam mittit Epistolam. Nec solum his, PATROL. XCIII.

verum etiam illis qui, percepta fide Christi, necdum operibus perfecti esse curabant, sicut sequentia Epistolæ testantur, nec non et eis qui etiam sidei exsortes durabant, quin et ipsam in credentibus quantum valuere persequi ac perturbare studebant. Qui tamen omnes in dispersione fuerunt variis casibus patria profugi, et innumeris cædibus mortibusque atque ærumnis, ubicunque erant ab hostibus pressi, sicut Historia ecclesiastica sufficienter exponit. Sed et in Actibus apostolorum legimus eos tempore dominicæ passionis longe lateque jam fuisse dispersos, dicente Luca: Erant autem in Jerusalem habitantes Judæi, viri religiosi, ex omni natione quæ sub cœlo est (Act. 11). Quarum etiam nationum plurimæ nominatim exprimuntur, cum subinfertur: Parthi, et Medi, et Elamitæ, et qui habitant Mesopolamiam, etc. (Ibid.). Itaque justos hortatur ne in tentationibus a fide deficiant, peccantes castigat et admonet ut a peccatis se contincant, et virtutibus

proficiant, ne infructuosi, sive etiam damnabiles, A leret quia desiderium pauperum exaudivit Dominus. ab iis qui fidei sacramenta percepissent reddantur. Incredulos admonet, ut pænitentiam de nece Salvatoris cæterisque quibus implicabantur sceleribus gerant, antequam cos ultio cœlestis vel invisibiliter, vel etiam visibiliter percellat.

Omne gaudium existimate, fraires mei, cum in tentationes varias incideritis. A perfectioribus inchoat verbum, ut per ordinem perveniat ad eos quos interfectos videbat esse corrigendos, atque ad perfectionis culmen erigendes. Et notandum quod non ait simpliciter Gaudete, vel Gaudium existimate, sed Omne (inquit) gaudium existimate, cum in tentationes varias incideritis; omni gaudio dignos arbitramini, si vos propter fidem Christi tentationes sustinere contingat. Hæc est gratia, si propter conscientiam Dei B scientia peccati hæsitat de perceptione præmiorum sustinet quis patiens injuste, ut Petrus ait (I Petr. 11). Et coapostolus ejus Paulus: Non sunt condignæ passiones hujus temporis ad superventuram gloriam, quæ revelabitur in nobis. Et Apostoli omnes ibant gaudentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Jesu contumeliam pati. Non ergo contristari debemus si tentati, sed si a tentationibus superati fuerimus.

Scientes quod probatio fidei vestræ patientiam operatur. Patientia autem opus persectum habeat, ut sitis perfecti et integri, in nullo deficientes. Ideo (inquit) adversis tentamini, ut virtutem patientiæ discatis, et per hanc ostendere possitis ac probare quod firmam fidem futuræ retributionis in corde gestetis. Neque huic loco contrarium debet putari, sed potius C consonum intelligi, quod Paulus apostolus ait: Scientes quod tribulatio patientiam operatur, patientia autem probationem (Rom. v). Patientia enim probationem operatur, quia cujus patientia vinci non potest, ille perfectus esse probatur. Quod hic quoque subsequenter edocetur, cum dicitur : Patientia autem opus persectum habet. Et rursum : Probatio fidei restræ patientiam operatur. Quia illa ratio facit fideles per patientiam exerceri, ut per hanc sides eorum quam sit perfecta probetur.

Si quis autem vestrum indiget sapientia, postulet a Deo, qui dat omnibus affluenter, et non improperat, et dabitur ci. Omnis quidem sapientia salutaris a Domino postulanda est, quia sicut vir sapiens ait: Omnis sapientia a Domino Deo est, et cum illo fuit semper (Eccli. 1). Neque aliquis per liberum arbitrium sine adjutorio gratiæ divinæ, quamvis Pelagiani multum contendant, intelligere ac sapere valet. Sed hic specialiter de illa sapientia dici videtur, qua nos in tentationibus uti necesse est. Si quis (inquit) vestrum non potest intelligere utilitatem tentationum quæ fidelibus probandi causa eveniunt, postulet a Deo tribui sibi sensum, quo dignoscere valeat quanta pietate Pater castigat filios, quos æterna hæreditate dignos efficere curat. Et consulte ait : Qui dat omnibus affluenter, ne quis, videlicet, suæ conscius fragilitatis, accipere se petentem posse diffideret, sed potius quisque recoEt sicut idem alibi dicit : Benedixit omnes timentes se Dominus, pusilles cum majoribus (Psal. CXIII). Verum quia multi multa petunt a Domino, qui tamen accipere non merentur, addit qual ter petere debeant si impetrare desiderant.

Postulet autem in fide nihil hæsitans. Id est, talem se exhibeat bene vivendo, ut dignus sit exaudiri dum postulat. Qui enim meminit se Domini nen obtemperasse præceptis, merito desperat Dominum suis intendere precibus. Scriptum est enim : Qui obturat aurem suam ne audiat legem, oratis ejus erit exsecrabilis (Prov. xxvIII).

Qui enim hæsitat, similis est fluctui maris qui a vento movetur et circumfertur. Qui mordente se concœlestium, facile ad impulsum tentationum statum fidei deserit, qua in tranquillitate Deo servire videbatur, et ad libitum hostis invisibilis, quasi ad flatum venti, per diversos viciorum raptatur errores.

Vir duplici animo inconstans est in omnibus viis suis. In omnibus viis, in adversis et prosperis dicit. Vir autem duplex est animo, qui et ad precandum Dominum genusiectit, et voces precatorias emittit, el lamen accusante se intus conscientia impetrare posse distidit. Vir est duplex animo, qui et hic vult gaudere cum sæculo, et illic regnare cum Deo. ltem vir duplex est animo, qui in bonis quæ facit non retributionem interius, sed favorem exterius quærit. Unde bene per quemdam sapientem dicitur: Væ peccatori terram ingredienti duabus viis (Eccli. 11). Duabus quippe viis peccator terram ingreditur. quando et Dei est quod opere exhibet, et mundi quod per cogitationem quærit. Omnes autem isti inconstantes sunt in omnibus viis suis, quia facillime et adversis sæculi deterrentur, et prosperis irretiuntur, ut a veritatis via divertant.

Glorietur autem frater humilis in exaltatione sui. Ideo, inquit, omne gaudium vos existimare oportet cum in tentationes varias incideritis, quia omnis qui adversa humiliter pro Domino suffert, sublimia ab illo regni præmia percipiet.

Dives autem in humilitate sua. Subauditur a sup -riore versu glorietur. Quod per irrisionem, quæ Græce ironia vocatur, dictum esse constat. Ita, inquit, gloriam suam qua divitiis superbit et pauperes despicit, aut etiam opprimit, finiendam esse meminerit, ut bumilitatus in æternum pereat cum purpurato illo divite qui Lazarum despexit egentem.

Quoniam sicut flos seni transibit. Flos seni et odoratum delectat, et visum, sed velocissime gratiam suæ venustatis et suavitatis amittit. Ideoque huic rectissime præsens impiorum felicitas assimilatur, quæ diuturna esse nullatenus valet.

Exortus est enim sol cum ardore, et arefecit fenum, et flos ejus decidit. Ardorem solis sententiam dicit districti judicis, qua reproborum decor temporalis in fine consumitur. Florent autem et electi, non autem ut senum. Justus enim ut palma florebit

fenum velociter arescent, et quemadmodum olera berbarum cito cadent. Florent justi tanquam arbores, quia flos eorum, id est spes certissima eorum, fructum exspectat perennem. Radix quoque, id est, charitas, corum fixa et immobilis permanet. Hinc etenim vir sapiens ait : Ego quasi vitis fructificavi snavitatem odoris (Eccli. xxIV). Denique Naboth vir justus mori maluit, quam vineam patrum suorum in hortum olerum transferre. Vincam quippe patrum in hortum olerum transmutare est, fortia virtutum opera, quæ ex patrum doctrina percepimus, fragili vitiorum delectamento immutare. Justi autem animam ponere, quam terrestria pro cœlestibus bona eligere, malunt. Unde pene de illis psallitur quia erunt tanquam lignum quod plantatum est secus B decursus aquarum, quod fructum suum dubit in tempore suo (Psal. 1), et catera. At quid injusti? Et decor, inquit, vultus ejus deperit. Ita et dives in ilineribus suis marcescet. Non omnem divitem dicit, sed eum qui confidit in incerto divitiarum. Qui enim fratri humili divitem e contrario opposuit, ostendit se de illo divite loqui, qui humilis non est. Nam et Abraham cum esset dives in mundo, pauperem tamen post mortem suo suscepit in sinu, divitem reliquit in poenis. Sed non ideo divitem reliquit quia dives erat, quod et ipse fuerat, sed quia misericors et humilis, quod ipse suerat, esse despexerat. Et c contra mendicum Lazarum recepit, non quia rebus pauper erat, quod ipse fuerat, sed quia humilis et innocens, quod ipse fuerat, esse curabat. Talis ergo dives, hoc est superbus et impius, terrena gaudia colestibus anteponens, in itineribus suis marcescet, hoc est in actibus suis peribit iniquis, quia iter Domini rectum ingredi neglexit. Sed cum ille ut senum ante ardorem solis decidit, justus e contra, ut arbor fructifera, et ejusdem solis ardorem, id est, severitatem judicis integre suffert, et insuper bonorum operum fructus pro quibus in perpetuum remuneretur, affert. Unde recte subjungitur:

Beatus vir qui suffert tentationem, quoniam cum probatus suerit, accipiet coronam vitæ, quam repromisit Deus diligentibus se. Huic simile est illud in Apoca ypsi: Esto fidelis usque ad mortem, et dabo tibi coronam vitæ, quam repromisit, inquit, Deus diligentibus se (Apoc. 11). Aperte admonens quia tanto amplius gaudere in tentationibus oportet, quanto certius claret Deum his quos diligit majus sæpe tentationum pondus imponere, ut scilicet per tentationum exercitium probentur in side persecti; com autem probati sint veraciter esse sideles, hoc est persecti et integri, in nullo desicientes, jure accipiant promissam vitæ æternæ coronam.

Nemo, cum tentatur, dicat queniam a Deo tentatur. Hactenus de tentationibus quas permittente Domino exterius probandi gratia perpetimur, disputavit; nunc incipit agere de illis quas interius, instigante diabolo, vel etiam naturæ nostræ fragilitate suadente, toleramus. Ubi primum illorum destruit

(Ps. xci). Florent injusti temporaliter, qui tanquam A errorem, qui sicut bonas cogitationes a Deo nobis fenum velociter arescent, et quemadmodum olera berbarum cito cadent. Florent justi tanquam arbores, quia flos eorum, id est spes certissima eorum, fructum exspectat perennem. Radix quoque, id est, charitas, eorum fixa et immobilis permanet. Hinc etenim vir sapiens ait: Ego quasi vitis fructificavi snavitatem odoris (Eccli. xxiv). Denique Naboth vir justus mori maluit, quam vineam patrum suorum in hortum olerum transferre. Vineam quippe patrum

Deus enim intentator malorum est. Subauditur tentamentorum. Ipse enim neminem tentat. Ez videlicet tentatione quæ decipit misericordes ut peccent. Duplex est enim genus tentationis. Unum quod decipit, aliud quod probat. Secundum hoc quod decipit, Deus neminem tentavit. Secundum hoc quod probat, Deus tentavit Abraham. De quo et propheta postulat: Proba me, Domine, et tenta me (Psal. xxv).

Unusquisque vero tentatur a concupiscentia sua abstructus et illectus, etc. Abstractus a recto itinere. et illectus in malum. De boc versu Hieronymus. contra Jovinianum : « Sicut in bonis (inquit) operibus persector est Deus, non enim volentis, neque currentis, sed Dei miserentis et adjuvantis est, ut pervenire ad calcem valeamus, sic in malis atque peccatis semina nostra sunt incentiva, perfectio autem diaboli. Cum viderit nos super fundamentum Christi ædificasse senum, ligna et stipulam, supponit incendium. Ædisicemus aurum, argentum, lapides pretiosos, et tentare non audebit, quanquam et in hoc non sit certa et secura possessio : seJet quippe leo in insidiis in occultis, ut interficiat innocentem. Et vasa figuli probat fornax, homines autem justos tentatio tribulationis. 🕽

Deinde concupiscentia cum conceperit, parit peccatum. Poccatum vero, cum consummatum suerit, generat mortem. Tribus modis tentatio agitur, suggestione. delectatione, consensu. Suggestione hostis, delectatione autem, vel etiam consensu nostræ fragilitatis. Quod si, hoste suggerente, delectari aut consentire peccato nolumus, tentatio ipsa nobis ad victoriam provenit, qua coronam vitæ mereamur accipere. Si vero et hostis suggestione paulatim a recta intentione abstrahimur, et vitio incipimus illici, delectando quidem offendimus, sed necdum lapsum mortis incurrimus. At si delectationem concepti corde facinoris, etiam partus pravæ sequitur actionis, nobis, jam mortis reis, victor hostis abscedit. Quod ut astruamus exemplis, tentatus est Joseph verbis dominæ, sed quia concupiscentiam libidinis non habuit, suggestione tantum, non etiam delectatione vel consensu tentari potuit, ideo victor evasit. Tentatus est David visu uxoris alienæ, et quia necdum carnis appetitum vicerat, a concupiscentia sua abstractus et illectus est. Atque ubi conceptum scelus persecit, reatum mortis etiam proprio ore judicatus incidit, quam tamen pœnitendo evasit. Tentatus est Judas per philargyrium, et quia erat avarus, ab ipsa sua concupiscentia abstractus et illectus, ad interitum consentiendo decidit. Tentatus A est Job multipliciter, sed quia nec possessiones, nec salutem corporis divino amori præposuerat, tentari quidem suggestione hostili potuit, sed consentire vel saltem delectari peccato nullatenus valuit. Quod ergo dicitur, Peccatum, cum consummatum fucrit, generat mortem: respicit e contrario ad hoc quod supra dictum est de eo qui suffert tentationem, quia cum probatus fuerit, accipiet coronam vitæ. Sicut enim ille qui tentatus superat præmia vitæ meretur, ita nimirumque qui concupiscentiis suis illectus a tentatione superatur, merito ruinam mortis incurrit.

Nolite itaque errare, frutres mei dilectissimi. Videlicet æstimando quod tentamenta vitiorum a Deo sumant originem. Quamvis sciamus nonnullos exi-B gentibus meritis fræcedentium criminum, in alia rursus acelera justo districti judicis corruisse permissu. Unde est Apostoli: Et sicut non probaverunt Deum habere in notitiu, tradidit illos Deus in reprobum sensum, ut saciant quæ non conveniunt, repletos omni iniquitate (Rom. 1).

Omne datum optimum, et omne donum persectum desursum est, descendens a Patre luminum. Postquam docuit vitia quibus tentamur, non a Deo nobis, sed a nobis ipsis inesse, ostendit e contra quia quidquid boni agimus, hoc Deo donante percipimus. Unde et eum Patrem luminum appellat, quem auctorem novit spiritalium charismatum. Cui consonat illud apostoli Pauli: Quid enim habes quod non accepisti? (1 Cor. 1v.)

Apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio. Quia in Dei natura mutabilitas non est, neque lumen ejus sicut lumen hujus mundi aliqua vicissitudinis umbra intercidit, liquet utique quia sola nobis dona lucis, et non etiam tenebras immittit errorum.

Voluntarie enim genuit nos verbo veritatis. Et Dominus in Evangelio: Non vos me elegistis, sed ego elegi vos (Joan. xv). Et in Osea propheta: Diligam eos spontanee (Ose. x1v). Quod ergo dixerat: Omne datum optimum, et omne donum perfectum a Deo descendere, consequenter astruit addendo, quia non nostris meritis, sed suæ beneficio voluntatis, per aquam regenerationis, de filiis tenebrarum nos in silios lucis mutaverit.

Ut simus initium aliquod creaturæ ejus. Ne in eo quod ait genuit, hoc nos fieri putaremus, quod ipse est, ideo principatum quemdam in creatura nobis hac adoptione concessum ostendit. Hos etenim versiculos quidam ita transtulit: Volens genuit nos verbo se ritatis, ut simus primitiæ creaturarum ejus. Id est, ut cæteris quas cernimus creaturis simus meliores. Primitias namque frugum vel animantium Domino consecrare lex præcepit, primitias autem auri et argenti ad opus tabernaculi jussit conferri, id est, optima quæque in meta'lis. Et de antiquo Dei populo dixit Jeremías propheta: Sanctus Israel Domino, primitiæ frugum ejus (Jerem. 11).

Scitis, fratres mei dilectissimi. Notissimium (inquit) vobis est quia a vobis ipsis habuistis ad ima labi, a Domino autem vos illustrari, non vestra provisione, sed superna gratia vos præveniente contigit.

Sit autem omnis homo velox ad audiendum, tardu: autem ad loquendum. Hinc auditorem moralibus instruit præceptis. Et recte primo admonet aurem quanto citius fieri potest accommodare docenti, sero autem os ad docendum aperire, quia stultum est quemlibet quod ipse non didicerit, aliis velle prædicare. Qui ergo sapientiam diligit, primo, ut supra admonuit, banc a Deo postulet. Dehinc magistrum veritatis humilis auditor inquirat. Et inter agendum suam cautissime linguam non solum ab otiosis sermonibus coerceat, verum et ab ipsa quam nuper didicit veritate prædicanda contineat. Hinc Salomon de distantia temporum scribens ait : Tempus tacendi, et tempus loquendi (Eccle. 111). Hinc Pythagorici, naturalis scientiæ magisterio præditi, auditores suos per quinquennium jubent silere, et sic demum permittunt prædicare. Nam tutius est ut veritas audiatur quam prædicetur. Quoniam cum auditur, humilitas custoditur; cum autem prædicatur, vix est ut non subrepat cuilibet hominum quantulumcunque jactantiæ. Hinc Jeremias bene instituti adolescentis vitam describens, modestiam taciturnitatis inter prima virtutum studia computat. Bonum est vero, inquit, cum portarerit jugum ab adolescentia sua. Schebit solitarius et tacebit (Thren. 111).

Et tardus ad iram. Quia maturitas sapientiæ non nisi tranquilla mente percipitur. Scriptum est enim, quia ira in sinu stulti requiescit (Eccle. vii). Non autem ita velocitatem iræ vertat, ut hujus tarditatem approbet, sed hoc potius admonet, ut et hora perturbationis ac litium, ne nobis ira subrepat, caveamus; aut si forte subrepserit, intra oris septa ejus cohibeamus impetum, et exacta hora discriminis liberius eam ad integrum a nostro corde per tempus expurgemus. Vel certe tardos ad iram nos esse præcepit, ut non quaslibet ob causas serenitatem nostri voltus in austeritatem vertamus, sed certa existente ratione. Verbi gratia, si ali:er corrigi proximos, maxime qui nobis sunt commissi, non posse cernamus, severitatem ergo eos verbi, vel etiam judicii districtioris exhibeamus, manente tamen quantum natura humana patitur statu mentis nostræ sereno. Nam (ut credo) Phinees, Samuel, Elias et Petrus, tardi suerunt ad iram, et tamen peccantes, vel gladio, vel verbo, peremerunt. Sed et Moyses, cum esset vir mitissimus, exivit a Pharaone quem incorrigibilem vidit, iratus nimis, comminatus est ei pænam, quam et opere patravit.

Ira enim viri justitiam Dei non operatur. Facilis est sensus, quia qui iracundime vitio se incautus subjugat, etsi hominibus justus apparet, in divino tamen examine nondum perfecte justus est. Verum altius potest intelligi, quia de Domino dictum est: Tu autem, Domine virtutum, cum tranquillitate judicas (Sap. 311). Qualiscunque judex homo amissa

mentis tranquillitate delinquentem judicat, etiam si A juste judicat, justitiam tamen divini examinis in quam perturbatio cadere nescit, imitari non potest.

Propter quod abjicientes omnem immunditiam et abundantiam malitiæ, in mansuetudine suscepistis insitum verbum. Prius et corpus et mentem a vitiis quod jubet expurgare, ut digni existere possint, qui verbum salutis percipiant. Qui enim non declinat prius a malo, non potest facere bonum. Omnem quippe immunditiam et carnis et animæ nuncupat. Malitia autem proprie ad interioris hominis pravitatem respicit. Suscipite (inquit) insitum verbum, id est, verbum quod vestris cordibus prædicando imponimus, vos discendo suscipite. Vel certe ita sentiendum est: verbum quod vobis in die redemptionis insitum est, quando voluntarie genuit vos Deus, jam B iram. nunc perfectius suscepit, etiam operibus implendo, quod jam in ministerio tenetis.

Quod potest salvare animas vestras. Etiam si in corpore tentationes patiamini, vel a perfidis morte consumamini.

Estote autem factores verbi, et non auditores tantum, etc. Sic et Paulus de legis cultoribus. Non auditores (inquit) legis justi sunt apud Deum, sed factores legis justificabuntur (Rom. 11). Et in Apocalypsi Joannes cum dixisset: Beatus qui legit, et qui audit verba prophetiæ libri hujus, protinus adjunxit: Et servat ea quæ in illa scripta sunt (Apoc. 1).

Qui autem perspexerit in lege persectæ libertatis, et permanserit in ea. Legem persectæ libertatis, gratiam dicit Evangelii. Nihil enim ad persectum adduxis lex (Hebr. v11). Et alibi: Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed accepistis spiritum adoptionis siliorum (Rom. v111). Et iterum: Übi enim spiritus Domini, ibi libertas (II Cor. 111). Et ipse Dominus: Si vos, inquit, Filius liberaverit, vere liberi eritis (Joan. v111).

Non auditor obliviosus factus, sed factor operis, hic beatus in facto suo erit. Non auditu verbi supervacuo, sed operis exsecutione beatitudo præparatur. Sic et Dominus loquens ad discipulos: Si hæc scitis, inquit, beati eritis si feceritis ea (Joan. xIII).

Si quis autem putat se religiorum esse, non refrenans linguam suam, sed seducens cor suum, hujus
vana est religio. Monuerat supra verbum Dei non solum audire, sed et facere. Nunc addit quia et si quis
mandata Domini quæ didicit factis exercere videtur,
si non etiam in linguam a detractionibus, mendaciis, blasphemiis, stultiloquiis, ab ipso etiam multitoquio, cæteri-que quibus peccare solet, refrenaverit, frustra se de operum justitia jactat. Sicut Paulus
gentilis poetæ sententiam comprobans, ait: Corrumpunt mores bonos colloquia mala (1 Cor. xv).

Religio autem munda et immacutata apud Deum et Patrem, hac est. Pulchre addidit apud Deum et Patrem, quia sunt qui hominibus religiosi videntur, cum a Deo habeantur profani. Unde et Salomon ait: Est via qua videtur homini recta, novissima autem ejus deducunt ad mortem (Prov. XIV).

Visitare pupillos et viduas in tribulatione corum, et immaculatum se custodire ab hoc sæculo. Quia dixerat factorem operis beatum in facto suo futurum, nunc quæ facta maxime Deo placeant dixit, misericordia scilicet et innocentia. Namque in eo quod pupillos et viduas in tribulatione eorum visitare jussit, cuncta quæ erga proximum misericorditer agere debemus insinuat. Quod quantum valeat, ipso judicii tempore pandetur, ubi dicturus est Judex: Quandiu fecistis uni ex his fratribus meis minimis, mihi fecistis (Matth. xxv). Porro in eo quod immaculatos nos ab hoc sæculo custodire præcepit, universa in quibus nos ipsos castos servare decet ostendit. In quibus sunt et ca quæ supra observaro monuerat, ut tardi simus ad loquendum, et tardi ad iram.

#### CAPUT II.

Fratres mei, nolite in personarum acceptione habere fidem Domini nostri Jesu Christi gloriæ. Ostendit quod hi quibus scribebat fide quidem evangelica imbuti, sed operibus erant vacui. Et quia mandata Domini eleemosynis pauperum docuerat implenda, vidit illos e contra, quod pauperibus erat propter æterna præmia faciendum, divitibus potius propter terrena accommoda fecisse, ideoque eos prout erant digni redarguit. Et congrue in hujus exordio sententiæ Dominum nostrum Jesum Christum gloriæ cognominat, ut meminerimus quia ejus est potius jussis obediendum, qui cum sit splendor gloriæ (Hebr. 1), sempiterna gloria remunerat quidquid pro ejus amore pauperibus datur, quam quælibet hominum. dignitas honoranda, de quibus generaliter dictum. est quia omnis caro fenum, et omnis gloria ejus tanquam flos feni, etc. (Isai. xL).

Etenim si introierit in conventum vestrum vir, aureum annulum habens, in reste candida, introierit autem et pauper in sordido habitu, et intendatis in eum qui indutus est veste præclara, et dixeritis ei : Tu sede hic bene, pauperi autem dicatis: Tu sta illic, aut sede sub scabello pedum meorum. In hujus expositione sententiæ beati Augustini dictis utamur. « Si hanc, inquit, distantiam sedendi et standi ad honores ecclesiasticos referamus, non est putandum leve esse peccatum in personarum acceptione habere Adem Domini nostri Jesu Christi glorise. Quis enim ferat eligi divitem ad sedem honoris Ecclesiæ, contempto paupere instructiore et sanctiore? Si autem de quotidianis consessibus loquitur, quis hic peccat (sitamen peccat ) nisi cum apud semetipsum intus ita judicat, ut ei tanto melior quanto ditior ille videatur? > Hoc enim videtur significasse subdendo.

Nonne judicatis apud vosmetipsos, et facti estis judices cogitationum iniquarum. Soquitur:

Audite, fratres mei dilectiseimi. Diligentius, inquit, animadvertite, quia non qui ditiores existunt ad sacculum, il in divino examine sunt meliores.

Nonne Deus elegit pauperes in hoc mundo, divites in fide, et hæredes regni quod promisit diligentibus se? Pauperes vocat humiles, et qui per contemptum re-

rum visibilium, fide autem invisibilium divitiarum mundo huic despicabiles parent. Tales namque elegit Dominus noster Jesus Christus dicendo: Nolite timere, pusillus grex, quia complacuit Patri vestro dare vobis regnum. Tales elegit cum parentes sibi pauperes, quorum officio in mundum veniens nutriretur, creavit. Sed hos tamen futuri regni exspectatione præclaros reddidit ac nobiles.

Vos autem exhonorastis pauperem. Propter illum scilicet cui dictum est: Tu sta illic, cum habenti annulum aureum dictum est: Tu sede hic bene.

Nonne divites per potentiam opprimunt vos, et ipsi trahunt vos ad judicia? Nonne ipsi blasphemant bonum nomen quod invocatum est super vos? Hic ostendit apertius qui sint divites, de quorum humiliatione ac perditione supra disputaret. Illi nimirum qui di vitias suas Christo præponunt, prorsusque a fide ejus alieni, insuper et eos qui credunt per potentiam opprimunt, trahentes ad judicia potentiorum, ac nomen Christi blasphemantes, quod est super omne nomen. Quod apostolorum temporibus plures gentilium et maxime Judæorum primores fecisse, et in Actibus eorumdem apostolorum, et in Epistolis Pauli apostoli satis patenter ostenditur.

Si tamen legem perficitis legalem secundum Scripturas: Diliges proximum tuum sicut teipsum, bene
facitis. Si autem personam accipitis, peccatum operamini, redarguti a lege quasi transgressores. Vide quemadmodum transgressores appellat, quia dicitur diviti: Sede hic, et pauperi: Sta illic. Unde ne putarent contemptibile esse peccatum in hac una re legem C
transgredi, secutus adjunxit:

Quicunque autem totam legem servaverit, offendat uulem in uno, factus est omnium reus. Qui enim dixit: Non mæchaberis, dixit etiam, non occides. Quod si non mæchaberis, occides autem, factus es transgressor legis. Propter illud quod dixerat : Redarguti a lege quasi transgressores. Quæ cum ita sint, consequens videtur (nisi alio modo intelligendum ostendatur) ut qui dixerit diviti : Sede hic, et pauperi : Sta illic, huic ampliorem honorem quam illi deserens, et idololatra, et blasphemus, et adulter, et homicida, et quia longum est cuncta commemorare, reus omnium criminum judicandus sit. Offendens quippe in uno, factus est omnium reus. Quærendum est ergo, unde D sit omnium reus, si in uno offenderit, qui totam legem servaverit. An forte quia plenitudo legis est charitas, qua Deus proximusque diligitur, in quibus præceptis charitatis tota lex pendet et prophetæ. merito fit omnium reus, qui contra illam facit in qua pendent omnia? Nemo autem peccat nisi adversus cam faciendo. Quia Non adulterabis, Non homicidium facies, Non furaberis, Non concupisces, et si quod est aliud mandatum, in hoc sermone recapitulatur : Diliges proximum tuum tanquam teipsum. Dilectio proximi malum non operatur. Plenitudo autem legis est charitas ( Rom. XIII ). Reus itaque sit omnium, faciendo contra eam in qua pendent omnia. Cur ergo non dicuntur paria peccata? An forte quia

rum visibilium, side autem invisibilium divitiarum A magis sacit contra charitatem qui gravius peccat, mundo huic despicabiles parent. Tales namque elegit Dominus noster Jesus Christus dicendo: Nolite
timere, pusillus grax, quia complaçuit Patri vestro
dent omnia.

Sic loquimini, et sic facite, sicut per legem libertatis incipientes judicari. Lex libertatis lex charitatis est, de qua dicitur : Si tamen legem perficitis regulem secundum Scripturas: Diliges proximum tuum sicut teipsum, bene facitis. Hoc ergo, inquit, loquendo, hoc faciendo curate, ut proximos diligendo a Deo diligi mereamini, et proximis misericordiam impendendo in divino judicio misericordiam exspectetis. Aliter: Sicut lex servitutis est quæ data est per Moysen, ita lex libertatis gratia est Evangelii quæ per Jesum Christum facta est, Apostolo attestante, B qui ait: Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timore, sed accepistis spiritum adoptionis filiorum, in quo clamamus Abba Pater (Hebr. vii). Et iterum : Ubi autem spiritus Domini, ibi libertas (11 Cor. in). Si ergo loquimini, inquit, et sic facite sicut per legem libertatis judicandi. Hoc est enim incipientes judicari. Gravius namque judicabitur qui legem Moysi, quam qui legem naturalem contemnit. Gravius item qui cognitam Evangelii gratiam, quam qui Mosaicæ legis édicta despicit. Homini enim cui multum datum est, multum quæritur ab eo. Et cui commendaverunt multum, plus petent ab eo (Luc. xII). Unde et Apostolus ait : Si enim qui per angelos dictus est, sermo factus est firmus, et omnis prævaricatio et inobedientia accipit justam mercedis retributionem, quomodo nos effugiemus, si tantam neglexerimus salutem? Quæ cum initium accepisset enarrari per Dominum, ab eis qui audierunt, in nos confirmata est (Hebr. 11). Et iterum : Irritam quis faciens legem Moysi, sine ulla miseratione duobus vel tribus testibus moritur, quanto magis putatis deteriora mereri supplicia, qui Filium Dei conculcaverit, et sanguinem testamenti pollutum duxerit in quo sanctificatus est, et Spiritui gratiæ contumeliam fecerit (Hebr. x)? Uterque autem sensus ad unum finem respicit, ut videlicet divinæ gratiæ justis operibus respondentes, simus invicem benigni, misericordes, donantes invicem, sicut et Deus in Christo donavit nohis.

Judicium enim sine misericordia set illi qui non seett misericordiam. Sine misericordia judicabitur ille qui, cum sacere posset, non secit misericordiam antequam judicaretur. Quod cum de omnibus immisericordibus recte sentiatur, constat omnimodis quia quo majorem quisque a Domino misericordiam consecutus est, eo injustius indigenti proximo misericordiam negavit, eoque justius impietatis suæ pænas luet. Unde provide Dominus admonet: Nolite judicure, ut non judicemini; nolite condemnare, et non condemnabimini. Dimittite, et dimittetur vobis. Date, et dabitur vobis (Luc. v1). Judicium ergo sine misericordia set ei qui non secit misericordiam.

Superexaltat autem misericordia judicium. Quia quemadmodum damnatus in judicio Dei dolebit, qui

ron fecit misericordiam, ita qui fecit remuneratus A Deum esse non credunt, vel creditum non timent, exsultabit et gaudebit. Aliter: Superexaltat misericordia judicium. Non dictum est: Vincit misericordia judicium. Non dictum est: Vincit misericordia judicium. Non enim adversa est judicio, sed superexaltat, quia plures per misericordiam colliquitur, sed qui misericordiam præstiterunt. Beati enim misericordes, quoniam ipsorum miserebitur Deus (Matth. v). Item Superexaltat misericordia judicio. In quo inventum fuerit opus misericordia, et si habuerit forte in judicio quo puniatur, tanquam unda misericordia, peccati ignis exstinguitur.

Quid proderit, fratres mei, si fidem quis dicat se habere, opera autem non habeat? et cætera. Ilinc de misericordiæ operibus latius disputat, ut quos vehementer scientia præcedente terruerat consoletur, cum admonet quomodo etiam peccata quotidiana, s'ne quibus hic non vivitur, quotidianis remediis expientur. Ne homo, qui, cum in uno offenderit, fit et omnium reus, in multis offendendo, quia in multis offendimus omnes (Jac. 111), magnum aggerem reatus sui minutatim collectum ad tribunal tanti Judicis pervehat, et eam quam non fecit misericordiam non inveniat, sed potius dimittendo atque dando, mereatur sibi dimitti debita, reddique promissa.

Si autem frater aut soror nudi sint, et indigeant victu quotidiano, dicat autem aliquis ex vobis illis: Ite in pace, calesacimini et saturamini, non dederitis autem eis quæ necessaria sunt corpori, quid proderit? Sic et si non habeat opera, mortua est in semetipsa, etc. C Manifestum est quod sicut verba sola pietatis nudum vel esurientem non recreant, si non et cibus præbeatur, ac vestis, ita fides verbo tenus servata non salvat. Mortua est enim in semetipsa sine operibus charitatis, quibus reviviscat et animetur. Neque huic sententiæ contrarium est quod Dominus ait : Qui crediderit et baptizatus suerit, salvus erit ( Marc. XVI). Subintelligendum namque ibi est quod tantummodo vere credat, qui exercet operando quod credit. Et quia tides et charitas ab invicem separari nequeunt, Paulo attestante, qui ait : Est fides quæ per dilectionem operatur ( Galat. v ), apte Joannes apostolus talem de charitate sententiam, qualem de fide Jacobus profert dicens : Qui habuerit substantiam mundi, et viderit fratrem suum necesse habere, et clauserit viscera sua ab eo, quomodo charitas Dei manet in eo (I Joann. 111)?

Tu credis quoniam unus est Deus, bene sacis, et dæmones credunt et contremiscunt. Ne putes quia magnum aliquid sacis credendo unum esse Deum. Hoc enim et dæmones saciunt, nec solum Deum Patrem, sed et Filium credunt. Unde dicit Lucas: Exibant autem dæmonia a multis clamantia et dicentia, quia tu es Filius Dei. Et increpans non sinebat ea toqui, quia sciebant ipsum esse Christum (Luc. 1v). Nec solum credunt, verum etiam contremiscunt. Unde ad illum legio quæ hominem obsidebat supplici voce proclamat: Quid mecum et tibi, Jesu Fili Dei summi? Adinro te per Deum, ne me torqueas (Marc. v). Qui ergo

profecto sunt dæmonibus tardiores ac proterviores æstimandi. Sed nec Deum credere et contremiscere magnum est, si non et in eum credatur, hoc est si non ejus in corde amor teneatur. Aliud est enim credere illi, aliud credere illum, aliud credere in illum. Credere illi, est credere vera esse quæ loquitur. Credere illum, credere quod ipse sit Deus. Credere in illum, est diligere illum. Credere vera esse quæ loquitur, multi et mali possunt. Credant enim esse vera, et nolunt ea facere, quia ad ope. randum pigri sunt. Credere autem ipsum esse Deum, hoc et dæmones potuerunt. Credere vero in Deum. soli novere qui diligunt Deam, qui non solo nomine sunt Christiani, sed et factis et vita. Quia sine dilectione fides inanis. Cum dilectione, fides Christiani, sine dilectione fides dæmonis. Qui ergo non valt credere Christum, adhuc nec dæmones imitatur. Et si jam credit Christum, sed odit Christum, habet confessionem fidei in timore pænæ, non in amore coronæ. Nam et illi puniri timebant. Denique beatus Petrus cum Dominum consitens diceret : Tu es Christus Filius Dei vivi (Matth. 211), eadem pene verba quæ et dæmones proferre videtur ex ore, sed illorum confessio quia cum odio prolata est, a Christo merito damnata est, illius quia ex interna dilectione processit, æterna beatitudine remunerata est.

Vis autem scire, o homo inanis, quoniam fides sine operibus otiosa est? Quoniam Paulus apostolus prædicans justificari hominem per fidem sine operibus, non bene intellectus est ab eis qui sic dictum acceperunt, ut putarent, cum semel in Christum credidissent, etiam si male operarentur, et facinorose flagitioseque viverent, salvos se esse per fidem : locus iste hujus epistolæ eumdem sensum Pauli apostoli quomodo sit intelligendus exponit. Ideoque magis Abrahæ exemplo utitur, vacuam esse fidem si non bene operetur, quoniam Abrabæ exemplo etiam Paulus usus est, ut probaret justificari hominem sine operibus posse. Cum enim bona opera commemorat Abrahæ, quæ ejus fidem comitata sunt, satis ostendit apostolum Paulum, nen ita per Abraham docere justificari hominem per fidem sine operibus, ut si quis crediderit, non ad eum pertineat bene operari, sed ad hoc potius, ut nemo arbitretur meritis priorum honorum operum se pervenisse ad donum justificationis quæ est in fide. In hoc se gentibus in Christum credentibus, Judæi præferre cupiebant, quia dicebant se meritis bonorum operum, quæ in lege sunt, pervenisse ad evangelicam gratiam. Ideoque scandalizabantur multi qui ex eis crediderunt, quod incircumcisis gentibus Christi gratia traderetur. Unde apostolus Paulus dicit posse hominem sine operibus, scilicet præcedentibus, justificari per fidem. Nam justificatus per fidem, quomodo potest nisi juste operari? Cum ergo dicit Jacobus:

Abraham pater noster nonne operibus justificatus est, offerens Isaac filium suum super altare? Eleganter exemplum konæ operationis ab ipso patriarcha mo-

Judzeis crediderunt, ut quasi bonze soboles primi et maximi sui parentis actus sequerentur. Et quoniam eos ne in tentationibus desicerent, et ut sidem suam per opera probarent, admonebat, eleganter de patriarcha posuit exemplum, per quod eos in utraque virtute posset instituere. Quæ enim tentatio major, exceptis his quæ ad proprii corporis plagas pertinent, accidere potest, quam si quis alium unicum di!ectissimumque suum senex cogatur occidere? Quomodo autem tunicas vel escas suas pro divino amore pauperibus dare differret, qui filium quem senex acceperat hæredem ad jussionem Domini statim morti dare non distulit? Itaque congruit buic beati Jacobi sententiæ quod Paulus ait : Fide obtulit Abraham Isaac filium suum cum tentaretur, et unigenitum offerebat quem susceperat per repromissionem, ad quem dictum est, quia in Isaac vocabitur tibi semen, arbitrans quia et mortuos suscitare potens est Deus (Hebr. x1). Si quidem in uno eodemque facto beati Abraham Jacobus operum ejus magnificentiam, Paulus sidei constantiam laudavit. Nec tamen disparem diversainque Jacobo protulit Paulus sententiam. Sciebant namque ambo quia Abraham et fide et operibus erat perfectus, et ideo quisque eorum illam magis in eo virtutem prædicavit, qua suos auditores amplius indigere perspexit. Quia enim Jacobus illis scribebat qui fidem sine operibus otiosam tenebant, opportune illud protulit exemplum in quo illa præcipua fides Abrahæ, quæ et prius Scriptura teste laudata est, appareret, quæ non otiosa ejus in corde torpuisset, sed ad obediendum divinis imperiis jam probata flagrasset. Quia vero Paulus illos instituebat qui sine gratia fidei de suis se extollebant operibus, ostendit quia sine side impossibile est placere Deo (Ibid.), atque ad redarguendam corrigendamque eorum temeritatem, collectis omnium patriarcharum exemplis, manifeste edocuit quia omnes testimonio fidei probati sunt. Unde et specialiter de Abraham intulit quia side offerret Isaac, arbitrans (inquit) quia et mortuos suscitare potens est Deus (Ibid.). Conjunxit ergo opus fidei, qui ideo silium mox offerre voluit, quia Deum hunc continuo resuscitaturum esse credebat. Ideo autem hunc post mortem a Deo resuscitandum esse credebat, quia D verum esse credebat quod audierat, quia in Isaac vocabitur tibi semen. Quam conjunctionem utriusque virtutis beatus quoque Jacobus subsequenter exponit dicens: Vides quoniam fides cooperabatur operibus illius, et ex operibus fides servata est, et suppleta est Scriptura dicens: Credidit Abraham Deo. et reputatum est illi ad justitiam, et amicus Dei appellatus est. De hoc testimonio Paulus ad Romanos firmissime disseruit, manifeste docens quia tanta est virtus fidei, ut statim perceptis ejus mysteriis justum de impio sacere possit hominem. Quia enim Abraham tanta et tam serventi side credidit Deo, ut promptus esset animo ad agenda omnia quæ Deus juberet, merito Ades ejus a Deo, qui cor noverat

Judæis crediderunt, ut quasi bonæ soboles primi et maximi sui parentis actus sequerentur. Et quoniam eos ne in tentationibus desicerent, et ut sidem suam per opera probarent, admonebat, eleganter de patriarcha posuit exemplum, per quod eos in utraque virtute posset instituere. Quæ enim tentatio major, exceptis his quæ ad proprii corporis plagas pertinent, accidere potest, quam si quis silium unicum dilectissimumque suum senex cogatur occidere? Quomodo autem tunicas vel escas suas pro divino amore pauperibus dare differret, qui silium quem senex acceperat hæredem ad jussionem Domini statim morti dare non distulit? Itaque congruit buic beati Jacobi sententiæ quod Paulus ait: Fide

Videtis quoniam ex operibus justificetur homo, es non ex fide tantum? Quod ait ex operibus, significat ex operibus fidei. Quia perfecta opera sine fide nullus habere potest, sidem vero sine operibus multi, si illis operandi tempus non adsit. De qualibus dictum est: staptus est, ne malitia mutaret intellectum illius, aut fictio deciperet animam ejus (Sap. 17).

Similiter et Raab meretrix nonne ex operibus justificata est, suscipiens nuntios et alia via ejiciens? Ne se causarentur opera tanti patris Abrahæ imitari non valere, præsertim cum nullus eos modo cogeret Deo filios offerre perimendos, sed hoc potius ipse per Scripturas Deus sieri probibeat, addit et mulieris criminosæ, mulieris alienigenæ, quæ tamen C per opera misericordiæ, per officium hospitalitatis, etiam cum periculo vitæ suæ Dei famulis exhibitum, justificari a peccatis meruit, Israelitici populi civis ascribi, regalis eorum prosapiæ catalogo annumerari, ipsius Domini ac Salvatoris nostri generationibus quæ a patriarcharum fonte descendunt inseri. ab excidio patriæ percuntis, cujus perfidiam deseruit, erui. His igitur conversæ ad meliora mulieris exemplis suadet auditores suos patriæ percuntis introitum cavere, et a cujus sceleribus credendo recesserant, ab hac etiam fructuosis operibus se meminisse secernere, quatenus sanctorum cœtibus copulari, et ad Redemptoris sui mereantur pertingere consortium. Et illos ergo hortatur suscipere nuntios Jesu, hoc prædicatores verbi Evangelii gratanter audire. Et cum hos a contribulibus suis repulsos, vel certe ad mortem quæsitos esse cognoverint, ut sæpe factum Actus eurum edocent, ipsi contra, accepto ab eis consilio salutis suæ, ad Dominum Jesum eos in pace remittant. Quod honorabilem quondam universæ plebi Judæorum, et nunc magis honorandum omni Ecclesiæ Christi, per revelationem reliquiarum protomartyris Stephani effectum, heati Pauli apostoli magistrum Gamalielem in Jerosolymis fecisse præfatus Actuum apostolorum liber insinuat, quando, disponente senatu Judæorum apostolos interficere, ipse sapientiere consilio eo: um molimina evacuavit, ereptosque de insidiis corum apostolos ad evangelizandum Jesum remisit incolumes.

#### CAPUT III.

Nolite plures magistri fieri, fratres mei. Multum fuisse studii credentibus tempore apostolorum, ut verbum latius propagarent, Actus eorum edocent, ita ut Apollo vir in Scripturis doctissimus, sciens tantum boptisma Joannis, fiducialiter Christum prædicaret. Qui tamen quia sapiens erat, mox ut doctor adfuit, facillime quod minus habuerat adimplevit. atque ad prædicandi officium jam perfectus rediit. Alii majore imperitia discedentes de Judæa Antiochiam, docebant credentes ex gentibus quia, nisi circumciderentur secundum legem Moysi, salvi esse non possent, nec parvum castis prædicatoribus quæstionis laborem contulerunt. Hos ergo et hujusmodi doctores beatus Jacobus ab officio verbi removet, ne impedimentum his qui illud rite implere po-  $^{f B}$ terant facerent.

Scientes quoniam majus judicium sumitis? Sicut enim is qui bene ministraverit gradum bonum sibi acquirit, ita qui officium docendi sibi indoctus usurpare teataverit, qui Christum non sincere annuntiat, majus judicium damnationis mereretur quam si solus in suo scelere periret.

In multis enim offendimus omnes. Non dixit offenditis, cum illos argueret quos et scientia et operatione minus perfectos videbat, talesque a cathedra magisterii deponeret, timens ne vel per errorem prædicando parvulos læderent, atque ab auditu doctorum præoccupando eorum aures averterent; vel certe sa quæ recte prædicarent non rectæ actionis C sorde sædarent, ac per hoc viam evangelicæ persectionis sinistra opinione fuscarent; sed offendimas, inquit, cum sumus Christi; sic loquitur Apostolus. Et præmisit in multis, subjunxit omnes, ut tanto cautius se imperfecti quique in agendo vel loquendo circumspicerent, quanto certius cognoscerent quia nec persecti quidem boni, et qui Spiritus sancti gratia duce incedunt, hujus vitæ viam absque offensione peccati alicujus transire nullatenus possint, juxta quod alibi scriptum est : Cæli non sunt mundi in conspectu ejus (Job. xv). Et sicut Salomon ait : Quia non est homo justus in terra qui faciat bonum et non peccel (Eccle. vii).

Si quis in verbo non offendit, hic persectus est vir. Quomodo dicit perfectum esse virum qui in verbo D non offendit, cum præmiserit : Quia in multis offendimus omnes? An quia et in multis offendere possunt electi, et tamen perseverare perfecti? Imo ita intelligendum est. Namque diversæ offensionum sunt species. Aliter electi, aliter offendunt reprobi, Salomone leste, qui ait : Septies enim cadit justus, et resurgil; impii autem corruent in malum. Et si enim justus per frægilitatem carnis vel ignorantiam forte offenderit, justus tamen esse non desistit. Quia ut quotidiana est hujusmodi et inevitabilis offensio, ita est et quotidiana orationum ac bonerum operum medela, quæ offendentem justum, ne in terram proruat, et nuptialem charitatis ac sidei vestem pulvere vitiorum sordidet, ocius eriget. Si quis ergo in verbo

A non offendit, hic perfectus est vir, illo videlicet verbo cujus offensionem humana vitare potest fragilitas, ut est verbum doli, detractionis, maledictionis, superbiæ, jactantiæ, excusationis in peccatis, æmulationis, dissensionis, hæresis, mendacii, perfurii, sed et otiosæ, nec non etiam superfluæ locutionis in his quæ necessaria videntur. In quo nimirum verbo quisquis se sine offensione custodit, hic perfectus est vir. Qui enim custodit os suum et linguam suam, custodit ab angustiis animam suam (Prov. xx1).

Potest etiam freno circumducere totum corpus. Pendet hic versus a superiori. Si quis, inquit, in verbo non offendit, hic perfectus est vir, et hic potest etiam freno circumducere totum corpus. Quod est aperte dicere: Si quis lapsum linguæ, qui pene inevitabilis est, cavet, hic consuetudine fixa ejusdem continentiæ etiam cætera corporis membra, quæ facilius castigari possunt, ne a recto itinere divertant, discit observare.

Si autem equis frenos in era mittimus ad consentiendum nobis, et omne corpus illorum ferimus. Subaudis: Quanto amplius decet ut nobis ipsis frenum continentiæ in ora mittamus ad consentiendum Creatori nostro, quatenus per linguæ custodiam operum quoque rectitudinem obtinere quæramus? Quod si, ut quidam Codices habent, legerimus: Sicut autem equis frenos in ora mittimus, nihil quæstionis erit, quia conjungitur ad hoc quod in sequentibus dicitur: Ita et lingua modicum quidem membrum est, etc.

Ecce et naves cum magnæ sint, et a ventis validis minentur, circumseruntur a modico gubernaculo quo impetus dirigentis voluerit. Naves magnæ in mari mentes sunt hominum in hac vita, sive bonorum, sive malorum. Venti validi a quibus minantur ipsi appetitus sunt mentium, quibus naturaliter coguntur aliquid agere, per quod vel ad bonum, vel ad malum perveniant sinem. Gubernaculum quo hujusmodi naves circumscruntur, ubi impetus dirigentis voluerit, ipsa cordis intentio est, qua electi, transgressis hujus sæculi suctibus, selicem patriæ cœlestis portum attingunt, reprobi autem quasi Scylla vel Charybdi necati suctuosis vitæ hujus erroribus, quos deserere nesciebant, intereunt. Et quia ex abundantia cordis os loquitur, recte subjungitur:

Ita et lingua modicum quidem membrum est, et magna exaltat. Magna utique præmia exaltat, si eam impetus animi dirigentis bene gubernaverit. Juxta illud Salomonis: Qui intelligit, gubernacula possidebit. Sin autem male, mala e contrario sibi suisque magna perditionis exaltat. Unde et Salomon: Mors, inquit, et vita in manibus linguas (Prov. xvin). Vitam ergo exaltat, si bene docet Ecclesiam. Mortem contra, si grave agit. Namque hoc adversus eos dicit qui, et vita et scientia destituti, docere præsumebant, ideoque magis Ecclesiam lædebant; quod si legatur ut in quibusdam Codicibus invenitur: Et magna exsultat, illa nimirum hic exsultatio debet intelligi, de qua in sequentibus, cum per plura linguæ vitia enumerasset, adjunxit: Nunc autem ex

sultatis iu superbiis vestris. Omnis exsultatio talis A retam nativitatis nostræ, cum statum omnem nomaligna est. A qua et mater beati Samuelis nos pia exhortatione compescit, dicens: Nolite multiplicare loqui sublimia gloriantes (1 Reg. 11). Magna ergo exsultat lingua, quæ, cæterorum sensus et verba despiciens, singulariter se esse sapientem jactat et facundam.

Ecce quantus ignis quam magnam silvam incendit. Quantus dicit quam modicus. Denique et Codices sic habent: Ecce modicus ignis. Sicut enim a modica scintilla ignis excrescens magnam sæpe silvam incendit, ita incontinentia linguæ suis nutrita levitatibus magnam operum bonorum materiam, multos vitæ spiritalis fructus, ubi attaminaverit perdit, sed et innumera plerumque quæ optima videbantur locutionis folia consumit.

Et lingua ignis est, universitas iniquitatis. Ignis est lingua, quia virtutum silvam male loquendo devorat. Unde vir sapiens de insipiente: Et apertio, inquit, oris illius inflammatio est. Cui videlicet igni perditionis contrarius est ille ignis salutaris, qui lingua, fenum, stipulam, vitiorum consumens, secreta cordis illustrat, quo sancti inflammantur doctores, ut et ipsi ardeant amando, et quasi linguis ignitis accendant alios prædicando. De quibus bene scriptum est: Quia apparuerunt illis dispartitæ linguæ tanquam ignis, seditque supra singulos eorum, et repleti sunt omnes Spiritu sancto (Act. 11). Recte autem de lingua indisciplinata dicitur quod ipsa sit universitas iniquitatis, quia cuncta fere facinora per eam aut concinnantur, ut latrocinia, stupra; aut patrantur, ut perjuria, falsa testimonia; aut desenduntur, cum quilibet impurus excusando scelus quod admisit, simulat ostentando bonum quod non fecit.

Et inflammat rotam nativitatis nostræ, inflammata a gehenna. A gehenna dicit a diabolo et angelis ejus. propter quos gehenna facta est, et qui ubicunque vel in acre volitant, vel in terris aut sub terris vagantur, sive detinentur, suarum secum ferunt semper tormenta flammarum, instar febricitantis, qui et si in lectis eburneis, et si in locis ponatur apricis, fervorem tamen vel frigus insiti sibi languoris evitare non potest. Sic ergo dæmones et si in templis colantur auratis, et si per aerea discurrant, igne moniti, deceptis quoque hominibus fomitem vitiorum, unde et ipsi pereant, invidendo suggerunt. Cui contra sancta Dei civitas nova Jerusalem de cœlo a Deo descendere dicitur, quia nimirum quidquid cœleste in terris agimus, hoc profecto ut ageremus cœ'esti munere accepimus. Rotam autem dicit nativitatis postræ incessabilem vitæ temporalis procursum, quo a die nativitatis usque ad mortem velut semper currente rota curriculi incessanter agimur. Unde bene Salomon cum diceret : Memento Creatoris tui in diebus juventu!is tuæ, antequam veniat dies afflictionis (Eccle. XII), paulo post addidit : Et confringatur rota super cisternam, et revertatur pulvis in terram suam unde erat. Inflammat ergo lingua

stræ conversationis prava loquendo contaminat. Item rotam nativitatis nostræ dicit, quia merito primæ prævaricationis ab interna stabilitate proje cti, huc atque illuc mente vaga raptamur, et incertis per cuncta discursibus, ubi periculum, ubi salus, ignoramus. Inflammatur autem hæc rota nostræ nativitatis igne linguæ maculantis, cum vitium nativæ perturbationis ineptis etiam ac noxiis sermonibus accumulatur.

Omnis enim natura bestiarum, et volucrum, et serpentium, et cæterorum, domantur et domita sunt a natura humana. Legimus in Plinio immanissimam serpentium aspidem in Ægypto domitam a patrefamilias, et quotidie de caverna sua egressam, ad mensam ejus annonam percipere solitam. Legimus item. scribente Marcellino comite, mansuefactam tigridem ab India Anastasio principi missam. Vult ergo intelligi quia lingua pravorum bestiis serocitate, volucribus levitate vel exsultatione, serpentibus virulentia, præcellat. Sunt enim bestiales qui exacuerunt ut gladium linguas suas (Psal. LXIII); sunt volatiles qui posuerunt in cœlum os suum (Psal. LXXII), et quorum os locutum est vanitatem (Psal. CXLIII); sunt serpentini, de quibus dictum est : Venenum aspidum sub labiis eorum (Psal. XIII).

Linguam autem nullus kominum domare potest. Duobus modis hæc sententia recte potest intelligi, quia et nullus bonorum doctorum potest domare linguas corum qui seipsos a stulta verbositate cohibere negligunt, et nullus loquentium est qui non aliquando delinguat in lingua sua. Denique de viro persecto in articulo maximæ tentationis constituto, veraciter dictum est: In omnibus his non peccavit Job labiis suis (Job. 1). Et tamen ipse se postmodum auditis Dei sermonibus, de ineptia stultæ locutionis reprehendit, dicens : Unum locutus sum, quod utinam non dixissem, et alterum, quibus ultra non addam (Job. xxxix).

Inquietum matum plena veneno mortifero, etc. Inquietum addit, ob hoc quod dixerat eam domari non posse, cum bestiæ domentur et volucres. Plenam vero dicit veneno mortifero, ut exponat indomabilem cur diceret eam, cum et serpentes constet semper ardent gehennali, et ex ipsa sua pæna com-  $_{f D}$  posse domari. De cujus atrocitate veneni plura subsequenter adjungit.

Ex ipso ore procedit benedictio et maledictio. Non oportet, fraires mei, hac ita fieri. Nunquid fons de eodem foramine emanat dulcem et amaram aquam? Sicut dulcis et amara aqua non possunt simul una de vena fontis ebullire, sed et si misceantur in vase vel cisterna, dulcis quidem mox amarescit ab amara, amara autem ex admistione dulcis in dulcedinem nescit immutari, ita benedictio et maledictio in uno ore nullatenus possunt convenire; sed quicunque sic Deum benedicere orando, vel verbum ejus prædicando consuevit, ut etiam maledicere homines non omiserit, constat quia dulcedinem benedictionis ejus amaritudo maledictionis consumit. Modicum enim

fermentum totam massam corrumpit (I Cor. v). Et A quenter egestas (Prov. xiv). Unde et hic quoque recte non est pulchra laudatio in ore peccatoris (Eccli. xv). Denique si facias fistulam bino ore unde aqua intret, simplici unde exeat, et in hoc amaram aquam, in illo dulcem immittas, absque ulla dubietate ubi ad unum exitus foramen pervenitur, permisia utraque et amara apparebit. Quia nimirum multo facilius dulce in amarum ubi commiscentur, quam amarum vertitur in dulce. Quo exemplo colligitur quia colloquia mala sicut mores bonos, teste Apostolo, sic etiam sermones bonos, corrumpunt.

Nunquid potest, fratres mei, ficus olivas facere, aut vitis ficus? etc. In promptu est, quia sicut arbor nequit amisso naturali fructu alterius arboris ex se ferre fructum, ita maledicus et si quid honi ad tempus loqui videatur, fructum benedictionis habere B nullatenus valet. At si quis bæc altius velit discuti, potest in ficu, cujus foliis protoparentes nostri post agnitionem prævaricationis sua pudenda texerunt, velamentum excusationis intelligi, quo et ipsi tunc increpationem Creatoris a se repellere et in ipsum Creatorem conabantur refundere, et nunc plerique stultorum cor suum declinant in verbum malum, ad excusandas excusationes in peccatis (Psal. CXL). Potest in olivis fructus misericordiæ, in vite fervor dilectionis accipi. Ego autem (inquit) sicut oliva fructifera in domo Domini, speravi in misericordia Dei mei (Psal. 11), id est, sicut is qui fructum misericordize facit, misericordiam ipse a Domino speravi. Itemque: Et poculum, inquit, tuum inebrians quam præclarum est (Psal. xxII)! Quod de charitate Dei constat G dictum, quæ diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum qui datus est nobis (Rom. v). Non potest ergo ficus olivas facere, quia quicunque se in peccatis excusare potius quam accusare nititur, nequaquam opera pietatis quæ pro peccatis flunt in proximos perfecto, sed magis superbo corde largitur. Neque vitis sicus, quia qui divina dilectione se perfecte inebriat, nullum jam de suis erroribus, nisi seipsum accusat.

Quis sapiens et disciplinatus inter vos ostendat ex bona conversatione operationem suam in mansueludine sapientiæ. Quia improbis doctoribus silentium imposuerat, eosque magisterii gradum tenere vetuerat, quos nec vitæ perfectionem nec continentiam linguæ habere cernebat, consequenter admonet ut si quis D inter eos sapiens et disciplinatus, vel sit vel sibi esse videatur, magis sapienter ipse ac disciplinate vivendo eruditionem snam, quam alios docendo, demonstret. Qui enim mansueto corde et ore sereno bona quæ valet operatur, evidens utique dat † hominis sapientis indicion. Principium enim sapientiæ timor Domini (Psal. cx). Qui vero ad prædicandum verbum quam ad faciendum proclivior est, plerumque per amorem jactantiæ, per studium contentionis, per eloquentiæ facilitatem, per invidentiam aliorum docentium, per ignorautiam catholicæ veritalis, stultitiæ reatum incurrit. Cui bene congruit illud Salomonis: Quia ubi sunt rerba plurima, ibi fre-

subjungitur:

Quod si zelum amarum habetis, et contentiones sunt in cordibus vestris, nolite gloriari, etc. Zelum amarum dicit, quia est et zelus dulcis, a quo et Simon apostolus merito perfecti cordis nomen accepit. Quem et Elias habuit, cum ait : Zele zelatus sum pro Domino Deo exercituum, quia dereliquerunt pactum tuum filii Israel (III Reg. xix). Et apostolus Paulus: Emulor enim vos, inquit, Dei æmulatione (11 Cor. xi). Est et bona contentio, quam Dominus nos habere præcepit dicens: Contendite intrare per angustam portam (Luc. XIII). Nolite, inquit, gloriari, et mendaces esse adversus veritatem. Quia Veritas ipsa probat non esse gloria dignos eos qui sapientiæ verba promentes ex ore, zelum amarum et conteutionis infructuosæ studium gestant in corde.

Non est ista sapientia desursum descendens, sed terrena, animalis, diabolica. Et Paulus dicit quia gnimalis homo non percipit ea quæ sunt spiritus Dei. Notandum autem quod animalis homo, sive animalis sapientia, non ab animali, sed ab anima derivatur, teste Apostolo, quia factus est primus homo Adam in animam viventem, novissimus Adam in Spiritum vivificantem (I Cor. xv). Sed non prius quod spiritale est, sed quod animale. Quod ab anima derivatum Græce testatur auctoritas, in qua videlicet lingua ปบาที anima, ψυχικόν dicitur animale. Porro animalia quamvis Latine ab anima vocabulum accepisse videantur, longe diversam Græce ac dissimilem habent etymologiam. Namque ab eo quod vivant nomen sortiuntur. Siquidem apud eos ζωή vita, ζῶα vocantur animalia. Cum ergo Apostolus in Epistolis suis sæpissime nominet carnalem hominem, nominet animalem, nominet spiritalem, spiritalem vel ipsum Dominum dicit, qui, in carne et anima apparens, Spiritu sancto plenus exstitit, vel omnem electum, qui, in carne et anima naturaliter consistens, gratiam quoque Spiritus sancti secundum mensuram donationis Christi, qua illustretur, accepit. Carnalem vero vel animalem appellat hominem, qui, nil gratiæ spiritalis habens, ea tantummodo quæ naturaliter carnis sive animæ sensibus insita sunt cogitare vel facere novit. Merito ergo contentiosa et superba sapientia esse terrena, animalis et diabolica memoratur, quia dum terrenam gloriam anima querit, dum, experç gratice spiritalis, remanens scia, ea qua sibi paturaliter post reatum prima prævaricationis sunt insita cogitat, jure a maligno delusa spiritue ad agenda sailla que supt-vesana et rotia ecnyerth. 

Ubi enim zelus et contentio, ibi inconstantia et omne opus pravum. Omni, inquit, custodia serva cor tuum, quoniam ex ipso vita procedit. Qualis enim cordis est radix, talis in conspectu interni arbitrii est oninis fructus actionis. Et qui nequitias corde livoris vel contentionis contegit, bujus est pravum omne opus, quantumlibet rectum hominibus esse videatur, videlicet propter inconstantiam mentis huc illucque fluctuantis, quia se ad unam superni A bris, cum ad ea quie mens improba prave suggerit. intuitus anchoram figere neglexit.

Quæ autem desursun est sapientia, primum quidem pudica est, deinde pacifica, modesta, suadibilis, bonis consentiens. Hæc est mansuetudo sapientie, quam superius habendam esse præcepit, zelo utique amaritudinis et contentionis, stultis adversa, qua sanctorum prædicatorum virtus et doctrina vicissim sibi in charitatis atque concordiæ pace sociantur. Primum, inquit, pudica est, deinde pucifica. Pudica, videlicet, quia caste intelligit; pacifica autem, quia per elationem se minime a proximorum societate disjungit. Modesta vero, suadibilis, bonis consentions, quia nimirum sapientis est honorum suasioni assensum præbere, quomodo Petrus redarguenti se paulo contentione, vel docendo, vel vivendo repellere.

Plena misericordia et sructibus bonis. Et bæc est hona conversatio, quam supra sapientem et disciplinatum ostendere monuit, misericordem, videlicet, animo esse, et ejusdem misericordiæ fructus exterius per pietatis opera monstrare.

Judicans sine simulatione. Hac virtute quantum pudica sapientia proprie utitur, tantum contentiosa prorsus caret et blasphema. Nam qui se doctiorem cæterisque perfectiorem videri appetit, multum necesse est laboret, ut et proximum quasi imprudentiorem docte possit lacerare, et se nunquam etiam a quibus alienus est bona fecisse, vel dixisse simulando prætendat.

Fructus autem justitiæ in pace seminatur sacientibus pacem. Omne quod in hac vita agimus semen est futuræ retributionis, ipsa autem retributio fructus est operum præsentium, teste Apostolo, qui ait : Quæcunque enim seminaverit homo, hæc et metet. Lt qui seminal in carne, de carne metet corruptionem. Qui autem seminat in spiritu, de spiritu metet vitam æternam (Galut. vi). Et ideo recte dicitur quia fructus justitiæ in pace seminatur facientibus pacem. Fructus enim justitiæ vita æterna est, quæ operibus justis retribuitur, quia qui inquirunt pacem, sequuntur eam, ipsa pace cui student quasi optima semente terram sui cordis aspergunt, quo per quotidianum bonæ operationis crementum ad fructum ptum est : Qui seminant in lacrymis, in gaudio metent (Psal. cxxv), et cutera usque ad finem psalmi. Seminant autem et metent eliam reprobi, quis pro meritis in judicio recipient. Non tamen fructum, se l'corruptionem riesero dignoscuntut; apia bonis; non fruggide mteriis (Fructus quippe à frainde dicitur), sed pro corruptione in qua vixerant pœnas luent sempiternas.

#### CAPUT IV.

Unde bella et lites in vobis? Nonne hinc? Id est, a zelo et contentione, quæ supra vetuerat haberi. Unde et hic latius idem exponendo subjungit dicens :

Et concupiscentiis vestris quæ militant in membris vestris, etc. Concupiscentiæ autem militant in memmanus, vel lingua, vel cæterorum membrorum consensus intemperanter obedit. De quo et in primis hujus Epistolæ partibus ait : Unusquisque vero tentutur a concupiscentia sua, abstractus, et illectus, etc. Possunt autem concupiscentiæ et terrestrium bonorum in hoc loco dictæ intelligi, regni videlicet appetitus, divitiarum, honorum, dignitatum. Propter hæc enim et hujusmodi innumera, lites frequenter inter malos et bella committuntur.

Litigatis et belligeratis, et non habetis propter quod non postulatis. Litigatis, inquit, et belligeratis pro temporali scilicet gloria, neque hanc obtinere valetis, propter hoc nimirum, quia Dominum postulare non curastis, ut ipse vobis salutaria quæque confercitus annuit, improborum vero doctrinam tota in- B ret. Si enim illum pia intentione postularetis, et terrena vobis necessaria ad usum temporalem, et ad fruendum perpetuo superna bona tribueret.

> Petitis et non accipitis, eo quod mule petatis, etc. Prædixerat eos non postulare, et nunc dicit eos male petere, quia qui male petit jam in conspectu interni testis nihil petere videtur. Male autem petit. qui, jussa Domini contemnens, a Domino benesicia superna desiderat. Male petit et ille qui, amisso amore supernorum, infima tantum quærit bona percipere, et hæc non ad sustentationem humanæ fragilitatis, sed ad redundantiam liberæ voluptatis. Hoc est enim quod ait : Ut in concupiscentiis vestris insumatis.

Adulteri, nescitis quia amicitia hujus mundi inimica est Dei? Adulteros recte nuncupat, quos de amore sapientiæ cœlestis ad amplexum potius amicitiæ mundialis esse deflexos increpat, quos, Conditore contempto, mammonæ magis servire cernebat. Dixerat quidem supra de apertis Dei inimicis: Nonne divites opprimunt vos per potentiam, et ipsi trahunt vos ad judicia? Nonne ipsi blasphemant bonum nomen quod invocatum est super vos (Jac. 11)? Sed ne illos putares solos inimicos esse Dei, qui eum aperte blasphemant, qui sidem ejus persequuntur in sanctis, et eos iniquo judicio condemnant, ostendit et eos esse Dei inimicos, qui, sub fide et confessione nominis Christi, mundi illecebris et amori deserviunt, qui, nomine tenus fideles, rebus valeant vitæ pervenire cœlestis. De quo alibi scri- n terrents cœlestia proponunt. Quod et sequenti versiculo instantius inculcat subdens : Quicunque ergo volueril amicus esse sæculi hujus, inimicus Dei constituitur. Ergo inimici sunt Dei omnes amatores mundi, omnes inquisitores nugarum, omnes qui pertinent ad eos de quibus dicitur : Quoniam ecce Inimici tui, Domine, peribunt (Psal. xci). Intrent ecclesias, non intrent ecclesias, inimici Dei sunt. Ad tempus possunt florere sicut fenum, sed ubi ardor judicii apparuerit, peribunt, et decor vultus eorum decidet.

An putatis quia inaniter Scriptura dicat? Illa, videlicet, Scriptura quæ a malorum societate fideles coercens, ita per Moysen loquitur: Non inibis fædus cum eis, nec cum diis eorum. Non habitent in terra tua,

ns sorte peccare te saciant in me, si servieris diis eorum, A quod tibi certe erit in scandalum (Exod. xx111). Et rursum: Non sacies opera eorum, sed destrues eos alque confringes statuas eorum (Ibid.).

Ad invidiam concupiscit spiritus qui habitat in vobis? Interrogative per increpationem legendum est, quasi diceret: Nunquid Spiritus gratia: quo significati estis in die redemptionis hoc concupiscit, ut invideatis alterutrum? Non utique bonus spiritus invidiæ vitium in vobis, sed malus operatur. Cui similis est modus locutionis in psalmo : Frater, non redimit, redimet homo (Psal. xLVIII)? Ita enim intelligitur. Si nos Christus non redemit, qui nobis frater sieri dignatus est per humanitatem, nunquid aliquis homo purus non r dimere sufficit? Quidam hanc sententiam ita edisserunt : Ad invidiam concupiscit spiritus, qui habitat in B vobis. Adversus invidiam concupiscit, hoc est invidiæ morbum debellari, atque a vestris mentibus exstirpari desiderat. Alii de spiritu hominis dictum intelligunt, ut sit sensus: Nolite concupiscere, nolite mondi hujus amicitiis adharere, quia spiritus mentis vestræ, dum terrena concupiscit, ad invidiam utique concupiscit, dum ea quæ ipsi acquirere concupiscitis, alios invidetis habere.

Majorem autem dat gratiam. Majorem gratiam Dominus dat quam amicitia mundi, quia hæc terrena bona ad tempus, et ea cum dolore amittenda tribuit, ille gaudium largitur æternum. Qualibus autem hanc gratiam largistur, subsequenter exponit.

Propter quod dicit: Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam. Fures quidem, perjuros, luxu- C riosos, et alios peccatores, quasi contemptores præceptorum suorum punit Deus, sed specialiter superbis resistere dicitur, quia nimirum majori pœna plectuntur qui considunt in virtute sua, qui divinæ potentiæ subdi pænitendo negligunt, qui quasi sibi ipsis ad salvandum sufficient, auxilium supernæ g:atiz quærcre detrectant. At contra humilibus dat gratiam, quia qui in suorum plagis vitiorum veri se medici manibus suppliciter subdunt, merito desideratæ sanitatis dona recipiunt. Notandum autem quod hanc sententiam de superbis et humilibus beatus Jacobus de parabolis Salomonis juxta antiquam Trans lationem, quemadinodum et Petrus, in sua Epistola posuit. Pro quo in nostra Editione quæ de Hebraica veritate descendit, ita dicitur : Illusores ipse deludet, et mansuetis dabit gratiam. Deludet autem Dominus illusores, juxta hoc quod Paulus loquitur de eis qui illum in nomine Patris sui venientem recipere recusantes, Antichristum in non:ine suo venientem suscepturi sunt (Joan. v): Eo quod dilectionem, inquit, veritatis non receperunt ut salvi fierent, ideo mittet illis Deus operationem erroris, ut credant mendacio (Thess. 11). Delusit illusores, cum dicentibus Judzis : Si rex Israel est, descendat de cruce et credimus ei (Matth. xxvii), patienter sustinuit, donec mortuus ac sepultus, et corum insultationes et ipsam mortem cita resurrectione superaret. Dabit autem mansuetis gratiam, quia eis qui se humiliter sequentur, et perfectionem boni operis et beatæ perennitatis dona largitur.

Appropinguate Deo, et appropinguabit vobis. Appropinquate Domino per homilitatem ejus vestigia sectando, et appropinguabit vobis per misericordiam, vos de angustia liberando. Non enim regionibus longe est quisque a Deo, sed affectibus. Namque uno commorantes terræ loco, is qui virtutibus studet, et is qui defluit sordibus vitiorum, longe est a Deo. alius proximum habet Deum. Unde et Psalmista dicit: Prope est Dominus omnibus invocantibus eum in veritate (Psal. CXLIV). Rursumque : Longe est a peccatoribus salus (Psal. cxvIII). Illa utique salus cui canimus : Dominus illuminatio mea et salus mea, quem timebo (Psal. xxvi)? Et ipse Dominus, cum nos sibi appropiuquare suaderet dicens : Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et eyo reficiam vos (Matth. 1), continuo quia non hoc pedibus, sed actibus esset implendum demonstravit, cum subdidit : Tollite jugum meum super vos, et discite a me quia mitis sum, ct humil's corde (Ibid.).

Emundate manus, peccatores, et purificate corda, duplices animo. Hoc est veraciter Domino nos appropinquare, operis videlicet munditiam, et cordis implicitatem habere. Innocens, inquit, manibus et mundo corde, hic accipiet benedictionem a Domino, et misericordiam (Psal. xxv). Et hoc est veraciter Dominum appropinquare nobis, suæ nobis dona pietatis simpliciter quærentibus dare. Sanctus enim Spiritus disciplinæ effugiet fictum, et auseret se a cognitionibus quæ sunt sine intellectu (Sap. 1).

Miseri estote, et lugete, et plorate. Risus vester in tuctum convertatur, et gaudium in mærorem. Humiliamini in conspectu Domini, et exaltabit vos. Nolite, inquit, amare locupletari, et gaudere in hoc sæculo, sed memores scelerum quæ fecist's, loc potius procurate, ut per breves vitæ hujus miserias paupertatemque ac lamentationem transitoriam ad gaudia cælestis regni sempiterua pertingatis, ut non pro lætitia temporalium opum quas per iniquum laborem acquisistis, perpetuo mendicetis, lugeatis, tormenta solvatis.

Nolite detrakere alterutrum, fratres mei. Et hoc vitium detractionis ad venenum linguæ mortiferum respicit, de quo ait: Litigatis et belligeratis.

Qui detrahit fratri, aut qui judicat fratrem suum, detrahit legi, et judicat legem. Detrahit legi qui detrahit fratri, quasi ipsa non recte feccrit que detractionem vetuit, dicens per Prophetam: Detrahentem adversus proximum suum occulte, hunc persequebar (Psal. c). Et in Levitico: Non eris criminator, nec susurro in populis (Levit. xix). Potest et ita intelligi: Qui detrahit fratri legis jussa facienti, detrahit legi, et judicat legem que talia jussa dedit. Verbi gratia, lex præcepit dicens: Ne memor eris injuriæcivium tuorum. Qui ergo detrahit fratri, et qui judicat fratrem quem videt pro Dei amore libenter injurias suscipere, detrahit utique legi, et judicat legem que nos injurias oblivisci præcepit.

Tu autem quis es qui judicas proximum tuum? Temeritatem arguit ejus qui proximum delectatur judicare, nec sua statum fragilitatis ac vita temporalis nncertum perpendere curat. Et quia nonnunquam A per immutationem dexteræ Excelsi hi qui judicabant proximum ejus quem judicabant potestati subduntur, nonnunquam ipso superstite rapiuntur e mundo, arguit subsequenter et eorum temeritatem qui, certitudinem vitæ suæ nullam habentes, de multorum temporum lucro animum in futurum distendunt. Nam sequitur:

Ecce nunc qui dicitis: Hodie aut crastino ibimus in illam civitatem, et faciemus quidem ibi annum, et mercabimur, et lucrum faciemus, qui ignoratis quid erit in crastinum. Multifariam in hujusmodi dispositione stultitiam inesse notat, quia videlicet et de lucri augmento consilium agunt, et se multo tempore victuros arbitrantur, et ubi annum faciant, suæ esse potestatis autumant, et in his omnibus superni Judicis examen ad mentem revocare contemnunt.

Quæ enim vita vestra? Vapor est ad modicum apparens, et deinceps exterminabitur. Non ait quæ est vita nostra, sed quæ, inquit, vita vestra? Quia justi tunc verius vivere incipiunt, cum ad hujus vitæ finem pervenerunt. Inimici autem Domini mox cum honorificati et exaltati fuerint, deficientes ut fumus deficient (Psal. xxxv1). Non autem putandum est hanc camdem sententiam esse quam apud se impii in libro Sapientiæ dixisse perhibentur: Quia ex nihilo nati sumus, el post hæc erimus tanquam non fuerimus (Sap. 11). Quoniam fumus afflatus est in naribus nostris, et sermo scintillæ ad commovendum cor nostrum. Qua exstincta cinis erit corpus, et spiritus C dissundetur tanquam mollis aer. Hæc enim illis ratiocinabatur, qui nullam vitam, nisi istam esse credebant, dicentes cum Epicuro : c Post mortem nihil est, et mors ipsa nihil est. > Illud autem beatus Jacobus intulit, ut doceat quia vita pravorum brevis est in præsenti, quam tamen in futuro mors sequitur æterna, juxta illud beati Job: Ducunt in bonis dies suos, et in puncto ad inferna descendunt (Job. 11).

Scienti ergo bonum sacere et non facienti, peccatum est illi. Per totum hujus Epistolæ textum beatus Jacobus ostendit quod hi quibus scripsit scientiam boni faciendi habebant, simul et sidem rectam didicerant, ita ut et aliis se magistros sieri posse præsumerent, nec tamen operum perfectio- D nem, neque mentis humilitatem, neque continentiam adhuc sermonis erant adepti. Unde illos modo inter alia increpationis et exhortationis verba non minienum terret in eo, quod scientem bona facere, et non facientem quæ novit, majus dicitur habere peccatum, quam illum qui ignoranter delinquit. Tametsi nec ille prorsus a reatu liber esse possit qui nesciens erravit, cum ipsa boni ignorantia non parvum sit malum. Hinc etenim Dominus ait : Servus qui cognovit voluntatem domini sui, et non fecit secundum voluntatem ejus, vapulabit multis. Qui autem non cognovit, et secit diyna plagis, vapulabit paucis (Luc. x11).

#### CAPUT V

Agite nunc, divites, plorate ululantes in miseriis qua advenient vobis. Nunc dum tempus est acceptabile, dum dies salutis (II Cor. vi), futuras inquit poenarum misericordias flendo et eleemosynas faciendo vilale. Aurum et argentum vestrum æruginavit, et ærugo eorum in testimonium vobis, et manducabit carnes vestras sicut ignis. Non solum impios et immisericordes divites visibilis gehennæ ignis in tormentis excruciat, sed et ipsa divitiarum putrefactarum et inanium memoria, quibus facillime possent suas redimere nequitias, non minus et ante judicium animas eorum, et post resurrectionem etiam carnes exuret, dum sibimetipsis graviter irasci incipiunt, quia sua scelera eleemosynis abluere nolucrunt. Denique dimitti illi purpurato ærugo pecuniarum in testimonium nequitiæ, et in augmentum versa erat pænarum, quando per increpationem Abrahæ audivit: Fili, recordare quia recepisti bona in vita tua, et Lazarus similiter mala (Luc. xvi). Possunt etiam nomine carnium ipsæ carnales deliciæ intelligi, quas ærngo pecuniarum sicut ignis manducat, dum animam luxuriosam et extrinsecns sæviens flamma cruciat, et non minus interius pungens suæ tenaciæ dolor accusat. Quod in hac quoque vita sæpius contingit, ut nonnulli divitias quibus male utebantur, amittant, perditisque facultatibus jam sero incipiant, quod eas sine fructu habuerint dolore, et tunc se gemant indigentibus sua non dedisse, cum ipsi ingruente Indigentia cogantur mendicare.

Thesaurizastis vobis iram in novissimis diebus. Quia, neglecta pauperum nuditate vel esurie, thesauros pecuniæ vobis condere gaudebatis, jam vobis ipsis non prævidentes interni judicis iram cumulastis. Quæ etsi necdum apparuit, in novissimis diebus jam certissima restat, id est, ubi temporalium dierum finis adfuerit.

Ecce merces operariorum qui messuerunt regiones vestras, quæ fraudata est a vobis, clamat. Quanta superborum iniquitas, qui cum divitias sufficientes habeant, non solum pauperes passim venienies suscipere ac reficere spernunt, sed ipsis quoque mercenariis, vel famulis suis debitam laboris sui mercedem reddere no!unt. Quod impietatis vitium beatus Job multum se cavere insinuat, cum ait : Si adversum me terra mea clamat, et cum ipsa sulci ejus deflent, si fructus ejus comedi absque pecunia. et animam agricolarum ejus afflixi, pro frumento oriatur mihi tribulus, et pro hordeo spina (Job. xxx1). Et clamor ipsorum in aures Domini Sabaoth introivit. Dominum Sabaoth, id est, Dominum exercituum appellat, ad terrorem eorum qui pauperes putant nullum habere tutorem. Iluic autem loco congruit illud Psalmista: Tibi enim derelictus est pauper, pupillo tu eris adjutor (Psal. Hebr. x). Et quod in libro beati Job scriptum est: Neque enim frustra audiet Deus, et omnipotens singulorum causas intuebitur (Job. xxxy). Epulati estis super terram. Neglectis gaudiis cœlestibus ad quæ per afflictiones et jejunia

quas tanta in futuro fames sitisque sequetur, ut ne una quidem aquæ gutta tunc possit aliunde acquiri, per quam vobis ardens lingua refrigeretur.

Et in luxuriis enutristis corda vestra. Illi in luxuriis enutriunt corda sua, qui, juxta illum Ecclesiastis sermonem, non probibent cor, quin omni voluptate fruatur, et oblectet se in his quæ paraverint. Et hane ducunt partem suam, si utantur ipsi laboribus suis : nullam de pauperum nutrimento vel oblectamento curam habentes (Eccl. 11). In die occisionis adduxistis et occidistis justum, nec restitit vobis. Justom appellat Doninum Salvatorem, de quo et beatus protomartyr Stephanus eisdem Judæis loquitar: Quem prophetarum non sunt persecuti patres vestri, et occiderunt eos qui annuntiabant de ad- B ventu Justi? cujus vos nunc proditores et homicidæ fuistis (Act. vii). Apparet ergo quod beatus Jacobus illos divites alloquitur ex eo loco, quo ait : Agite nune, divites, plorate ululantes, qui in necem Domini conjuraverant, et necdum fidem nominis ejus qua salvarentur acceperant. De quibus et supra loquitur credentibus: Nonne divites per pænitentiam opprimunt vos, et ipsi trahunt vos ad judicia? Nonne ipsi blasphemant bonum nomen, quod invocatum est super ros (Jac. n)? Et quia duodecim tribubus quæ sunt in dispersione scribit, ita fideles monet opera fidei facere, ut eos etiam qui necdum crediderant ad fidem dominicam simul et sidei opera suadeat converti, revocans illis ad memoriam quia Dei Filium occiderint, et insuper quasi nihil mali perfecissent, luxuriæ sese et avaritiæ manciparint, nec tantum scelus pœnitentia et eleemosynis emendare curariut. Quibus proprie convenit quod ait : Avaritiam carnes eorum instar ignis manducaturam, et quia thesaurizaverunt sibi iram in novissimis diebus. Hoc namque in eis post occisionem ipsius Jacobi completum esse claruit, cum Jerosolymorum civitas, imo omnis Judræ provincia expugnaretur ac declararetur a Romanis, et cæterorum quæ patrarant scelerum. Patientes ergo estote, fratres, usque ad adventum Domini. Postquam superbos et incredulos increpaverat, rursus convertitur ad eos qui talium improbitate fuerant oppressi, cohortans eos ad patientiam, et insinuans quia talium pressurarum finis proximus instet, aut D ipsis videlicet raptis ad Dominum, fructumque suæ patientiæ recipientibus, aut persecutoribus eorum potestate persequendi privatis. Ecce agricola exspectat pretiosum fructum terræ, patienter ferens donec accipiat temporaneum et serotinum, etc. Si ille pro terræ fructu quem exspectat, et temporalem sperat provenire, tam patienter laborat, quanto magis vos pro cœlestis fructu mercedis, quem perpetuo possidere valetis, omnia nunc adversa sustinere debetis? Accipietis etenim vos temporalem fructum, vitam videlicet animæ post mortem. Accipietis et serotinum, carnis incorruptionem in judicio. Vel certe temporaneum in operibus justitiæ, serotinum in retributione laborum, juxta illud Apostoli : Habetis fru-

venire poteratis, epulas tantum diligitis carnales, A clum vestrum in sanctificationem, finem vero vitam aternam (Rom. vi). Nolite ingemiscere, fratres, in alterutrum, ut non judicemini. Quasi vos majora meritis adversa patiamini, et persecutores vestri cum maxima scelera fecerint, nihil ferre videantur adversi. Ut non judicemini. Judicio videlicet damnationis, eo quod judicem istum quasi inique judicantem vituperetis.

Ecce Judex ante januam assistit. Qui et vobis præmia patientiæ, et adversariis vestris pænam quam merentur restituet. Ante januam autem assistit, quia vel proximus est ad noscenda omnia quæ geritis, vel cito veniet ad retribuendum, et vobis, et persecutoribus vestris, quæ singuli meruistis. Exemplum accipite, fratres, exitus mali, et longanimitatis, et laboris, et patientiæ, prophetus qui locuti sunt in nomine Domini. Videte, inquit, quia prophetæ qui tam sancti erant, tam immunes a delictis, ut Dei spiritus per eos sua inysteria loqueretur hominibus, exitum malum habuerunt mortem patiendo ab insidelibus, ut Zacharias, Urias, et Machabæi martyres. Et in novo Testamento Joannes, Stephanus, Jacobus Zebedan, et alii quam plurimi. Nec tamen hujusmodi exitu ingemiscere, sed eum potius longanimiter ferre volebant. Alii longos sustinuere labores, sed hos patienter et sine murmuratione tulere, ut Noe in ædificatione arcæper centum annos, Moyses in ereptiono et dacatu populi per annos xL, David in exsilio sine culpa perpesso, Joseph in servitio fratrum fraude suscepto. Ad utraque autem sirmum et immutabile subjunxit exemplum dicens : Sufferentiam Job audistis, et finem Domini vidistis. Laborem, inquit, et patientiam Job lectione cognovistis, et quia duplicia cuncta, quæ hostis fraude perdidit, Domino miserante, recepit. Exitum quoque Domini in cruce quem longanimiter suscepit, astantes ipsi vidistis, sed et gloriam resurrectionis et ascensionis eius ad cœlos, evangelica prædicatione didicistis. Quia misericors est Dominus et miserator. Ut vel in præsenti suos a tentationibus liberet, et pro constantia sidei etiam coram hominibus viventes glorificet, vel post mortem in occulto coronet, et ne sic quidem ab hominibus memoriam quam meruere laudis auferat. Ante omnia autem, fratres mei, nolite jurare, neque per cælum, neque per terram, neque aliud quodcunque juramentum. Sit autem sermo vester est, Est, Non, non. Quia lethiferum linguæ virus ad integrum in suis auditoribus exhaurire desiderat, qui detrahere alterutrum vetuit, qui judicare proximum interdixit, qui in adversitatibus alterutrum ingemiscere prohibuit, qua sunt aperta peccata, addit et hoc quod quibusdam leve videtur. ut juris quoque jurandi consuetudinem tollat. Nam hoc quoque illis nequaquam parvipe idendum patenter apparet, qui illam Domini sententiam sollicite considerant, qui dicit: Omne verbum otiosum quod locuti fuerint homines, reddent rationem de eo in die judicii (Matth. x11), ut non sub judicio decidatis. Ideo, inquit, vos a jurationis culpa compesco, ne froquenter vera jurando aliquando etiam in perjurium nec verum dejerare nisi proxima necessitate velitis. Sed et ille sub judicio reatus decidit, qui etsi nunquam pejerat, crebrius tamen quam opus verum est dejerat. Quia nimirum ipsa superfluæ locutionis otiositate delinquit, osenditque Judicem, qui et inutile verbum et juramentum omne vetuit.

Tristatur aliquis vestrum? etc. Qui supra in pressuris ad invicem fratres ingemiscere prohibuit, nunc quid e contrario gerendum sit ipse demonstrat. Si quid, inquit, alicui vestrum tristitiæ deprimentis, vel ab aliis hominibus illata forte injuria ingruerit, vel culpa accidente, vel domestico damno præoccupante, vel alia qualibet ratione vos contristari contigerit, nequaquam illa hora ad invicem murmuraturi, et de Dei judiciis querelas deposituri conveniatis, sed potius ad ecclesiam concurrentes flexis genibus Dominum orate, ut consolationis suæ gratiam mittat, ne vos tristitia sæculi, quæ mortem operatur, absorbeat (11 Cor. vii). Ipsi quoque crebra psalmodiæ dulcedine, nocivam mœstitiæ pestem vestro de corde repel-

Infirmatur quis in vobis? etc. Sicut dederat contristato, sic dat consilium et insirmanti, qualiter se a murmurationis stultitia tueatur, juxtaque modum vulneris, modum ponit et medelæ, tristato præcipiens ut ipse pro se oret et psallat, insirmanti autem vel corpore vel side mandans ut qui majorem sustinuit plagam, plurimorum se adjutorio, et hoc seniorum, curare meminerit, neque ad juniores minusque doctos causam suæ imbecillitatis referat, ne forte quid per eos allocutionis aut consilii nocentis accipiat.

Et orent super eum, ungentes eum, etc. Hoc et apostolos fecisse, in Evangelio legimus, et nunc Ecclesiæ consuetudo tenet, ut infirmi oleo consecrato ungantur a presbyteris, et oratione comitante sanentur. Nec solum presbyteris, sed, ut Innocentius papa scribit, etiam omnibus Christianis uti licet eodem oleo in sua aut suorum necessitate ungendo, quod tamen oleum, non nisi ab episcopis licet confici. Nam quod ait, Oleo in nomine Domini, significat oleum consecratum in nomine Domini. Vel certe quia etiam cum ungunt insirmum, nomen Do- D mini super eum invocare debent.

Et si in peccatis sit, dimittentur ei. Multi propter peccata in anima facta, infirmitate aut etiam morte plectuntur corporis. Unde apostolus Corinthiis, qui corpus Domini percipere indigne soliti erant, ait : Ideo inter vos multi et infirmi et imbecilles sunt, et dormiunt multi (I Cor. x1). Si ergo insirmi in peccatis sint, et hæc presbyteris Ecclesiæ confessi suerint, ac persecto corde ea relinquere atque emendare satagerint, dimittentur eis. Neque enim sine confessione emendationis peccata queunt dimitti. Unde recte subjungitur:

Confitemini ergo alterutrum peccala vestra, etc. In

decidatis, sed eo longius a pejerandi vitio stetis, quo A hac autem sententia, illa debet esse discretio. ut quotidiana leviaque peccata alterutrum coæqualibus confiteamur, eorumque quotidiana credamus oratione salvari. Porro gravieris lepræ immunditiam juxta legem sacerdotii pandamus, atque ad ejus arbitrium qualiter et quanto tempore jusserit purificare curemus.

> Multum enim valet deprecatio justi assidua, etc. Decenti astruit exemplo quantum deprecatio justi valet assidua, cum Elias una tantum oratione erando tam longo tempore cœlos continuerit, terris imbres averterit, fructus mortalibus negaverit, et rursus ubi voluit, ubi tempus esse perspexit, ubi longa inediæ tabe cor regis superbi et gentis idololatræ ad pænitentiam vidit inflexum, una solum-B modo oratione oraverit, et fructus atque aquas quas negaverat, terris restituerit. Sic enim sequitur:

Et rursum oravit, et cælum dedit pluviam, etc. Semel ergo et prius et postmodum oravit, et hoc unus Elias talia ac tanta impetravit, quantum igitur valet frequens plurimorum oratio justorum? Sed ne trepidaret nostra fragilitas, reputans se tanto prophetæ, qui curru igneo rapi meruit ad cœlos, similia facere non posse, consulte beatus Jacobus de ejus oratione locuturus, ita inchoavit : Elias homo erat similis nobis, passibilis. Homo namque erat tametsi nulli hominum virtute secundus, similis nobis origine carnis, passibilis ut nos et mentis fragilitate et carnis. Nam quia carne fragilis esset, apud Sareptanam viduam victum quærendo monstravit. Quia mente quoque passibilis fuerit, ostendit cum post redditas terris a quas exstinctosque prophetas. et sacerdotes idolorum, unius mulierculæ minis exterritus per deserta fugit. Quanti autem sit meriti apud Dominum pro infirmantibus orare, eosque sua peccata confitentes ad amissam revocare sospitatem, subdendo manifestatur:

Fraires mei, si quis ex vobis erraveril a verilale, etc. Quia enim in superioribus hujus Epistolæ partibus lingua nostra a maligna vel otiosa locutione restringitur, opportune in fine quid maxime loqui debeamus ostenditur. Jubemur itaque orare et psallere Domino, quoties aliquibus pulsamer adversis. Item confiteri alterutrum peccata nostra et orare pro invicem, ut salvemur, pro sanitate proximorum, non solum temporali sed polius æterna, quantam possumus impendere curam. Sic enim magnæ mercedis est a morte eripere carnem quandoque morituram, quanti est meriti a morte animam liberare in cœlesti patria sine fine victuram? Notandum sane quod quidam Codices habent : Salvabit animam suam a morte. Et ex ambiguo Græco. ita etiam recte interpretari potest. Et revera qui errantem corrigit, sibimetipsi per hoc vitæ cælestis gaudia ampliora conquirit. Salvabit, inquit, animam suam a morte, et cooperiet multitudinem peccatorum. Qui peccatorem ab errore convertit, et ejus peccata per banc conversionem ab aspectu interni Judicis superpositione vitæ melioris abscoudit ; et sua quo- A doctor facere perhibetur, hoc alio loco charitas facere que in quibuscunque offendit errata, ab intuitu cjus qui omnia videt proximum curando contegit, juxta illud Psalmistæ : Beati quorum remissæ sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata (Psal. xxxi). Nec obliviscitur hæc hortans beatus Jacobus, quod superius ail : Nolite plures magistri fieri, fratres mei (Jac. 111). Ibi namque imperfectos in propria actione a magisterii officio quod per jactantiam quærebant, submovet. Hic vero instructos ex omni parte quid erga salutem proximorum pro amore fraternitatis a ere debeant edocet. Quod enim hie

memoratur, dicente beato Petro apostolo: Quin charitas operit multitudinem peccatorum (I Petr. IV). Nec prætereundum, quod hæc errantis conversio non solum loquendo, sed plerumque etiam bene agendo perficitur. Nam si quis, ctiam lingua tacente, proximis exempla honæ actionis ostendit. eosque ad imitanda quæ neglexerant eleemosynæ vel hospitalitatis, vel aliarum opera virtutum convertit, officium profecto doctoris exseguitur, ac pro ejus quem correxit salvatione fratris, certam a pio Judice mercedem consequetur.

#### IN PRIMAM EPISTOLAM PETRI.

CAPUT PRIMUM.

Petrus, apostolus Jesu Christi, etc. Advenæ Latine, Græce dicuntur proselyti. Quo nomine appellabaut Judæi eos qui, de gentibus nati, in Deum credere et, circumcisione accepta, Judaico more, juxta Dei legem vitam ducere maluerunt. De quorum numero fuere quidam eorum qui in die sancto Pentecostes, quo apostoli Spiritum sanctum in ignis visione perceperunt, ad prædicationem eorum Christo crediderunt, dicente Scriptura quod Judwi quoque et prose yti adessent. Electos ergo advenas dicit, qui de gentilitate ad agnitionem ac susceptionem divina legis, ac perceptis sacramentis legalibus, ad accoptionem gratiæ fidei pervenire meruerunt. Unde sancus presbyter Ilieronymus de his loquens ait: Onia Petrus post episcopatum Antiochensis Eccle- C siæ, et prædicationem dispersionis eorum qui de circumcisione crediderunt in Ponto, Galatia, Cappadocia, Asia et Bithynia, secundo Claudii anno, ad expugnandum Simonem magum Romam pergit. Sed et nos si veraciter cum propheta, Deo dicere possumus: Quoniam incola nos sumus apud te in terra, et peregrini sicut omnes patres nostri (Psal. xxxviii), ad nos quoque Epistolas beati Petri scriptas credere et ut nobis missas legere debemus. Denique in ipsis Epistolis, quasi alibi patriam habentes, nos admonet, dicens: Charissimi, obsecto vos tanquam advenas et peregrinos abstinere a carnalibus desideriis (1 Petr. 11). Quod vero adjungitur, dispersienis, significat quia dispersi sint a Jerosolymis in persecutione quæ facta fuerat sub Stephano, vel certe aliis multifariis persecutionibus sint pro side vel a Judæis vel a gentibus afflicti, a propriis sæpe sedibus pulsi, ut in Actibus apostolorum legimus. Sed et Paulus ad Galatas: Tanta, inquit, pussi estis stre causa, si tamen sine causa.

Dispersionis Ponti, Galatiæ, etc. Omnes hæ provinciæ sunt Græcorum in Asia. Sed et alia Bithynia est in Europa, de qua illi qui in Asia sunt Bithyni originem ducere perbibentur. Illa autem quæ in Asia est Bithynia, vocatur et major Phrygia, quæ Iliera flumine est a Galatia disterminata.

Secundum præscientiam Dei Putris, etc. Adhærent

B hi versiculi ad hoc quod prædixerat, Electis advenis. Electi namque erant secundum præscientiam Dei Patris. Unde et apostolus ait : Quos præscivit et prædestinavit conformes fieri imaginis Filii sui. Et alibi: Sicut elegit nos in ipso ante mundi constitutionem. Electi autem erant ad hoc, ut per donationem Spiritus sancti sanctificarentur, emundati ab omnibus peccatis, ut obedire inciperent Domino Jesu Christo. qui per inobedientiam protoplasti perierant, ut aspersi sanguine ejus potestatem Satame vitarent, sicut Israel per agni sanguinem Ægyptorum dominatum declinavit. Aspersionem autem dicit more Scripturæ veteris, ubi quæ sanctificanda erant, sanguine hostiarum solebant aspergi. Cæterum ipso Dominus dicit manifeste de eo: Nisi manducaveritis carnem Filii hominis, et biberitis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis (Joan. v1).

Gratia et pax multiplicetur. Ut quod bene coeplstis, perfecte compleatis. Bene primo gratiam, postea nominat pacem, quia sine gratia Christi ad pacem reconciliationis pervenire non possumus, imo nihil pacificum, nisi per gratiam ejus habere va-

Benedictus Deus, et Pater Dommi nostri Jesu Christi. Ita Deo Patri laudes benedictionis refert, ut Dominum Salvatorem nostrum, et Deum demonstret esso et hominem. Cum enim dicit, Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi, Deum quidem Domini Jesu Chri. sti appellat, quia ipsum Dominum Christum, hominem factum fuisse meminit; Patrem autem Domini nostri nominat, quia eumdem Dominum nostrum Dei Filium semper exstitisse non dubitat.

Qui secundum magnam misericordiam suam regeneravit nos, etc. Jure benedicitur a nobis Deus, qui, cum nostris meritis generati fuissemus ad mortem, sua nos misericordia regeneravit ad vitam. Et hoc per resurrectionem Filii sui, oum in tantum nostratu dilexerit vitam, ut illum pro hac mori disponeret, atque eadem morte per resurrectionem destructa, spem nobis exemplumque resurgendi monstratet. Mortuus namque est, ne nos mori timeremus. Resurrexit ex mortuis, ut et nos per eum resurrecturos esse speraremus.

tem, inquit, propter vitam coelestem, que nec senio, nec morbo, nec morte, nec aliqua mœstitia tangitur. Incontaminatam, quia nullus in cam potest immundus intrare. Immarcescibilem, quia nec ipsis beatorum hominum mentibus ex longo usu cœlestis illa conversatio valet aliquando vilescere, quomodo præsentis sæculi luxus et deliciæ solent nonnunquam diutina consuetudine et usu in fastidium vert.

Conservatam in calis in vobis. Conservatam in vohis dicit, pro eo ut diceret, conservatam vobis, id est ad hoc conservatam nunc, ut vobis tempore præstituto reddatur in cœlis. Vel certe conservatam in cœlis in vobis, quia qui dedit credentibus potestatem filios Dei fieri (Joan. 1), ipse dedit ejusdem rando usque in finem ut salvi sint. Et ideo conservatam dicit in illis hæreditatem, quorum meritis, juvante Domino, perveniendum novit ad illanı, quia qui non servaverint disciplinam Patris, hæreditatem ab eo non merentur accipere.

Qui in virtute Dei custodimini per fidem, etc. Et Dominus ait in Evangelio: In domo Patris mei mansiones multæ sunt (Joan. xiv). Et iterum : Non est meum dare vobis, sed quibus paratum est a Patre meo (Marc. x). Paratæ ergo sunt sedes in regno Dei, paratie mansiones in domo Patris, parata salus in cœlis, tantum faciat se dignum qui accipere desiderat. Sed quia nemo suo tantum conamine dignus fieri, suisque viribus ad æternam potest venire salutem, recte præmittitur : Qui in virtute Dei custodi- C mini per fidem. Neque enim quisquam sua: libertatis potentia custodiri valet in bonis, sed illius per omnia quærendum est auxilium, ut perficiamur, a quo initium bonæ actionis accepimus.

In quo exsultabitis, etc. Quod dicit In quo, significat in eo quod tempore novissimo salus parata revelabitur, ac dignis dabitur. De quo et Dominus ait: Iterum autem videbo vos, et gaudebit cor vestrum, et gaudium ves rum nemo tollet a vobis (Joan. xvi).

Modicum nunc, si oportet, contristari. Oportet, inquit, contristari, quia non nisi per tristitiam sæcoli labentis et afficciones potest ad gaudia æterna perveniri. Modicum autem dicit, quia ubi merces æ.erna retribuetur, breve videbitur ac leve totum fuisse quod in sæculi tribulationibus grave videba- D tur et acerbum.

Ut probatio fidei vestræ multo pretiosior sit auro, etc. Et Sapientiæ liber passiones sanctorum auro quod per ignem examinatur comparat, dicens de Domino: Tanquam aurum in fornace probavit illes, et quasi holocausti hostiam accepit illos (Sap. 111). Quia pimirum quos in camino tribulationis fideles probavorit, hos in gaudio retributionis quasi placabilem sibi hostiam assumet. Et bene patientia sanctorum auro assimilatur, quia sicut in metallis pretiosius auro aliquid non est, ita hæc apud Deum omni est laude dignissima. Hinc etenim scriptum est: Pretiosa in conspectu Domini mors sanctorum

In hæreditatem incorruptibilem, etc. Incorruptibi- A ejus (Psal. CLV). Sicut enim aurum in fornace clausum ignibus examinatur, prolatum vero foras cujus sit fulgoris apparebit, ita fidelium constantia inter infidelium quidem pressuras contemptibilis videtur oc stulta; sed ubi tempus retributionis, finito certamine tribulationum, adfuerit, tunc quantæ fuerit gloriæ quantum flammis passionum profecerit, eorom virtus ostenditur. Unde apte subjungitur:

Invenitur in taudem et gloriam, etc. Invenitur autem in laudem probatio sidei, cum laudans eam Judex dicet : Esurivi, et dedistis mihi manducare, etc. (Matt. xxv). Invenitur in gloriant, cum præmittit eamdem glorificans : Venite, benedicii Patris mei, possidete paratum vobis requum a constitutione mundi (Ibid.). Invenitur in honorem, cum, cadenpotestatem hæreditatem in cœlis accipere, perseve-B tibus implis in supplicium æternum, justi ibunt in vitam æternam (Ibid.). De quo ipse ait : Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Paler meus (Joan. XII).

> Quem cum non videritis, diligitis, etc. Et l'aulus ail: Quod oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quæ præparavit Deus diligentibus se (I Cor. 11).

> De qua salute exquisierunt alque scrutati sunt propheiæ, etc. Exquisierunt et scrutati sunt in occulto a Domino, vel ab angelis, de futura Evangelii gratia, quando vel quo ordine salus æterna mundo adveniret, quod in corum libris invenitur. Unde et unus ex eis pro magno scienti e salutaris amore vir desideriorum appellari ab angelo meruit. Prop!ietabant autem loquendo palam hominibus, et exponendo quæ in occulto internæ contemplationis ipsi cognoverant.

> Scrutantes in quod vel in quale tempus significaret in eis Spiritus Christi, etc. Ilas glorius significavit evangelista, cum ait : Spiritus enim nondum erat datus, quia Jesus nondum fuerat glorificatus (Joun. vii). Duze autem sunt Domini giorificationes, secundum suscepti hominis formam: una, qua resurrexit a mortuis; et alia, qua ascendit in coelum ante oculos discipulorum suorum. Restat tertia, et ipsa in conspectu hominum, cum venerit in majestate sua et Patri, et sanctorum angelorum ut reddat unicuique secundum opera sua.

> Quibus revelatum est quia non sibimetipsis, etc. Inter multa arcana quæ revelata sunt prophetis, cum diligenier de futura salute scrutarentur et exquirerent, etiam hoc illis revelatum est, quia non in diebus eorum eadem salus, sed in vestris potius, qui in fine sæculorum nascimini, esset adventura temporibus. Hæc ideo dicit, ut admoneat eos curam gerere salutis oblatæ, quam tantisper amabant prophetæ et justi priores, desiderantes illo tempore vivere in mundo, quo ablatis e mundo statim liceret cœlestia regna conscendere.

Per eos qui evangelizaverunt in vos, etc. Supro dixerat prophetas Spiritu Christi prænuntiasse passiones ejus et posteriores glorias, et nunc eadem dicit apostolos eis nuntiare Spiritu sancto misso de

prophetis prius, qui postmodum in apostolis; ideoque eamdem fidem passionis Christi et posteriores glorias, utrique populis prædicabant, illic adhuc venturam, isti jam venisse; ac per hoc unam esse Ecclesiam, cujus pars carnalem Domini adventumpræcesserit, pars sit altera secuta.

In quem desiderant angeli prospicere, Constat profecto quia tanta ejus qui passus est pro nobis liominis Jesu Christi posterior gloria successit, ut etiam angelicæ in coelo virtutes, cum sint æterna felicitate perfectæ, non solum immortalem Deitatis magnificentiam, sed et assumptæ humanitatis ejus claritatem semper aspicere gaudebant. Verum diligentius intuendum quomodo dicat quod in eum desoleat ejus rei quam habemus, scd quam volumus babere, nam nemo desiderat quod habet. Quomodo ergo in Christum prospicere desiderant, cujus faciem cernere nunquam cessant, nisi contemplatio divinæ præsentiæ ita supernæ patriæ cives beatificat, ut ineffabili nobis ordine et semper ejus visa gloria satientur, et semper ejus dulcedinem quasi novam insatiabiliter esuriant? Nam, sicut beatus papa Gregorius, delicias cordis et corporis mirifice distinguens, ait corporales deliciæ, cum non habentur, grave in se desiderium accendunt, cum vero habitæ eduntur, comedentem protinus in fastidium per satietatem vertunt. At contra spirituales deliciæ, cum non habentur, in fastidio sunt; cum vero habentur, in desiderio sunt; tantoque a comedente C tendo animum vestri Redemptoris offendatis. amplius esuriuntur, quanto et ab esuriente amplius comeduntur. In illis appetitus saturitatem, saturitas fastidium generat; in istis autem appetitus saturitatem, saturitas appetitum parit. Augent enim spirituales deliciæ desiderium in mente dum satiant, quia quanto magis earum sapor percipitur, eo amplius cognoscitur quod amplius ametur. Potest autem quod ait: In quem desiderant angeli prospicere, etiam de Spiritu sancto recte intelligi, de quo promiserat: Qui evangelizaverunt in vos Spiritu sancto misso de cœlo. Namque hoc beatus Petrus ad gratiam referre divinæ pietatis voluit, quod cum qui tantæ majestatis est et gloriæ, ut semper ejus visio sicut et ipsins Patris et Filii (quia nimirum una eademque est) desideretur ab angelis in cœlis, causa salutis humanæ ad terras Spiritum miserit, atque illustrandis fidelium mentibus infuderit.

Propter quod succincti lumbos mentis vestræ, etc. Quia vobis, inquit, hoc promissum est, ut revelationem Jesu Christi videatis post hanc vitam, quam nunc angeli vident, quanto major est gratia vobis promissa, tanto amplius digni esse curate ut eam percipere valeatis. Succingit lumbos mentis, qui hanc et a cogitatione restringit. Et recte dicit : Sperate in eam quæ offertur vobis gratiam in revelatione Jesu Christi, quia qui succinctis lumbis mentis, id est, mente et corpore castus, Domini adventum exspectat, merito, quando revelatur, sperat. Nam

coolo. Unde patet quia idem Spiritus Christi erat in A qui Domino se placere non novit, merito spe bonorum, carnes ne citius adveniat, metuit.

> Quasi filii obedientiæ, etc. Recte filios obedientiæ vult illos existere, quos in præfatione in obedientiam et aspersionem sanguinis Jesu Christi dixerat

Sed secundum eum qui vocavit vos sanctum, etc. Hoic simile est illud in Evangelio: Estote igitur vos perfecti, sicut et Pater vester cælestis perfectus est (Matth. v).

Et si Patrem invocatis eum. D'cendo in oratione : Pater noster, qui es in cœlis (Matth. vi).

Qui sine acceptione personarum judicat, etc. Non ut pater carnalis qui filius peccantibus indulgentius parcere quam famulis consuevit. Pater autem Deus siderent angeli prospicere, cum desiderium dici non B tantæ justitiæ et pietatis est, ut et servos humiles atque obedientes, imo et hostes sibi manum dantes mutet in adoptionem filiorum, et rursum cos qui filiorum nomine videntur honorabiliores, pro culpa inobedientiæ prorsus hæreditatis perpetuæ reddut

> In timore incolatus vestri tempore conversamini. No videlicet per desidiam et negligentiam tanto Patro existatis indigni, et dum tempore præsentis incolatus securi sitis, ad promissam patriæ beatitudinem pervenire non possitis.

> Scientes quod non corruptibilibus, auro vel argento. etc. Quanto majus est pretium quo redempti estis a corruptione vitæ carnalis, tanto amplius timere debetis, ne forte ad corruptelam vitiorum rever-

Renati non ex semine corruptibili, etc. Tale est in Evangelio Joannis: His qui credunt in nomine ejus, qui non ex sanguinibus, neque ex voluntate carnis. neque ex voluntate viri, sed ex Deo nati sunt (Joan. 1). Sicut ergo incorruptibile est pretium dominicæ passionis quo redempti sumus, ita etiam incorruptibile est sacramentum fontis sacri quo renascimur. Quæ ita sibi invicem connectuntur, ut unum nobis sine altero salutem conserre nequeat. Quia nimirum Dominus ita nos tempore Incarnationis suæ suo sacro sanguine simul omnes redemit, ut nos quoque nostro tempore viritim per regenerationem baptismi, ad consortium ejusdem regenerationis pervenire debeamus. De qua regeneratione bene dicitur quia D non ex semine corruptibili, sed per verbum Dei vivi et permanentis in æternum agatur, ut hinc colligatur quia sicut ex semine corruptibili caro quæ corrumpitur nascitur, sic per aquam verb. Dei consecratam vita nobis quæ fidem nesciat tribuitur. Quod et apte prophetico astruit testimonio, subjiciens :

Quia omnis caro ut fenum, etc. Sicut ergo corruptibilis corruptibilem caro generat carnem, ita verbum Domini, quod manet in æternum, æternam his quos ex aqua recreat in carne simul et anima vitam dat. Hujus testimonii sanctus Cyprianus, in libro de Habitu Virginum, ita meminit : « Clamat, inquit, Isaiæ Deus: Omnis caro fenum, et omnis claritas ejus ut flos feni. Arunt fenum, et flos deci-A dit, sermo autem Domini manet in æternum. Neminem Christianum decet, et maxime virginem non decet, claritatem ullam computare carnis et honorem, sed solum appetere sermonem Dei, bona in æternum mansura complecti. Aut si in carne sit gloriandum, tunc plane quando in nominis confessione cruciatur, quando fortior femina viris torquentibus invenitur: quando ignes, aut cruces, aut ferrum, aut bestias patitur, ut coronetur. Illa sunt carnis pretiosa monilia, illa corporis ornamenta mehora. Non autem turbet lectorem quod in hac prophetæ sententia, ille claritatem, nostra Trans'atio gloriam posuit, namque ex uno Græco, quod est coga, utrumque solet Latine transferri.

#### CAPUT II.

Deponentes igitur omnem malitiam et omnem dolum, etc. Quia renati estis, inquit, nuper, et filii Dei per baptismum facti, tales modo estote per studium bonæ conversationis, quales recenter editi infantes per naturam innoxiæ ætatis, ignari videlicet malitiæ et doli, simulare, invidere, detrahere, aliisque hujusmodi vitiis mancipari omnimodis ignorantes. Qui sicut lac maternum naturaliter desiderant, ut ad salutem crescere atque ad panem comedendum pervenire valeant, ita et vos simplicia fidei rudimenta, primo de Ecclesiæ matris uberibus quærite, hoc est de utriusque Testamenti doctoribus, qui divina eloquia vel scripsere, vel etiam viva vobis voce prædicant, ut bene discendo perveniatis ad refectionem Panis vivi qui de cœlo descendit, hoc est per sacramenta dominicæ incarnationis, quibus renati estis et quibus nutriti, perveniatis ad contemplationem divinæ majestatis.

Rationabile et sine dolo lac concupriscite, etc. Præcepto concupiscendi lac verbi tangit eos qui ad audiendus lectiones sacras invivi et fastidiosi adveniunt, ignari illius sivis et esuriei de qua Dominus ait: Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam (Matth. v). Ideoque terdius ad perfectum salutis crementum pervenientes, quo possint solido verbi cibo refici, id est, arcana cognescere divina, vel majora facere bona.

Si tamen gustatis, quoniam dulcis est Dominus. lloc (inquit) pacto dimissa atque emendata cordis vestri malitia et spurcitia, vitalem Christi alimoniam n concupiscite, si divinæ dulcedinis quanta sit mul:itudo sapitis. Nam qui nihil de superna suavitate animo gustat, non est mirum si hunc terrestribus illecebris sordidare non evitat. Bene autem Psalmista gustare admonet quam dulcis sit Dominus, quia sunt nonnulli qui de Deo sentiunt, non quod dulce interius supiat, sed quod excussum exterius sonet. Qui etsi secreta quædam intelligendo percipiunt, eorum dulcedinem experiri non possunt. Et si noverunt quomodo sunt, ignorant, at dixi, quomodo sapiunt. Et quoniam in ipso psalmo de quo hunc versiculum assumpsit, pramissum est: Accedite ad illum et illuminamini (Psal. xxxIII), recte beatus Petrus subdidit, dicens:

Ad quem accedentes lapidem vivum, etc. Et hoc de lapide testimonium sumit ex psalmo, ubi scriptum est : Lapidem quem reprobaverunt ædificantes, hic factus est in caput anguli (Psal. exvii). Quod ne quis Judaico sensu putaret de materiali lapide a propheta cantatum, qui in ædificatione terrenæ cujuslibet domus contra hominum dispositionem divino judicio imponere ur, consulte addidit vivum: Ad quem accedentes, inquiens, lapidem vivum, ut de Christo dictum significet. Qui recte lapis appellatus est, qui in carne veniens, ad ædificationem sanctæ Ecclesiæ, quo hanc confirmaret, sese inserere dignasus est. Vivus autem qui dicere potuit : Ego sum via, veritas et rita (Joan. xiv). Qui ab hominibus reprobatus est, com dicerent: Non habemus regem nisi Cæsarem B (Joan. xix). A Deo autem electus, cum ait ipse : Ego autem constitutus sum rex ab eo (Psal. 11), et cætera. Et honorificatus, quando post mortem crucis Deus illum exaltavit, et donavit illi nomen quod est super omne nomen (Philip. 11), et cætera.

Et ipsi tanquam tapides vivi, etc. Superædistari illos dicit, quia sine Domino nostro Jesu Christo. lapide scriicet vivo, nulla spiritualis ædificatio stare potest. Fundamentum enim aliud nemo potest ponere præter ipsum (1 Cor. 111), cujus participatione fideles lapides vivi efficiuntur, qui per infidelitatem lapides mortui fuerant, duri scilicet et insensibiles, quibus merito dicitur : Auferam a vobis cor lapideum, et dabo vobis cor carneum (Ezech. xxxvi). Sed tauquam lapides vivi ad spirituale ædificium aptantur, qui, per discretionem eruditi doctoris amputatis actibus et cogitationibus superfluis, velut ictu quadrantur securis. Et sicut ordines lapidum in pariete portantur alii ab aliis, ita portantur sideles quique a præcedentillus in Ecclesia justis, portant et ipsi sequentes justos per doctrinam et tolerantiam usque ad ultimum justum. Oui cum a prioribus portetur, quem portare debeat ipse sequentem non habebit. Qui autem omne ædificium portat, et ipse a nemine portatur, Dominus est Christus, unde et lapis pretiosus a propheta vocatur in fundamento fundatus. Item vivos lapides appellat electos, ut constum insinuet bonæ intentionis sive actionis corum, quo præveniente se ac comitante Dei gratia semper exerceri debeant. Mortui namque, id est, materiales lapides, cum præparantur aut ponuntur in ædilicio, nil ipsi laborem operantis juvare, nil etiam per se nisi cadere possunt. sed quocunque et ubicunque a structore positi suerint, ita ibidem insensibiliter perdurant, aut elapsi decidunt. Non autom nos beatus Petrus talium lapidum daritiam atque insensibilitatem valt imitari. sed tanquam lapides vivos fundamento Christi superædificari, ut videlicet juvante nos grafia, sobrie et juste et pie vivendo cooperemur, juxta exemplum ejus qui dicebat : Et gratia ejus in me vacua non fuit. sed plus omnibus illis laboravi (1 Cor. xv). Vivus namque lapis in ædisicatione sanctæ Ecclesiæ exstitit, qui ne gratiam Dei frustra videretur accepisse, sedulus laborare contendit. Et ne aliquid ejusdem pii

laboris sibimet tribuisse videretur, vigilanter ad- A vivi superædificamini. Pulchre autom convenit buic junxit: Non autem ego, sed gratia Dei mecum (Ibid.). Tanquam ergo lapis vivus ædificatur a Christo in domo ejus, quicunque, donante ac juvante ipso, bonis indefessus insistere curat operibus. At qui per gratiam regenerationis sanctæ Ecclesiæ incorporatus nihil amplius pro sua salute operari studuerit, hic quasi lapis mortuus cœlesti prorsus est ædificatione indignus, ideoque abjiciendus divino examine, atque alius qui dignus est loco ejus substituendus, juxta præceptum Levitici, in quo leprosi domorum lapides a sacerdote inspici, et, si purificari nequiverint, jam inter immundos computari, ac de ordine mundorum lapidum præcipiuntur erui. Superædisicamini, inquit, domos spirituales. Ita illas domos spirituales dicit fieri debere, cum sit una domus Christi ex B electis omnibus angelis et hominibus condita, quomodo cum sit una Ecclesia Catholica toto orbe diffusa, sæpe pluraliter appellantur ecclesiæ propter multifaria scilicet fidelium conventicula, variis tribubus, linguis et populis discreta. Unde dicit ipse: Ego Jesus misi angelum meum testificari vobis in ecclesiis. Nec prætereundam quod quidam codices habent in numero singulari, Superædificamini, domus spiritualis; alii: Sursum ædificamini in domum spiritualem. In quo nimirum unitas ipsa totius sanctæ Ecclesiæ apertius commendatur. Cum autem dixisset : Superædificamini domos spirituales, sive domus spiritualis, addidit :

Sacerdotium sanctum. Quo manifestissime nos hortatur ut sacerdotium sanctum ipsi existentes superæditicemur super fundamentum Christi. Omnem ergo Ecclesiam sacerdotium sanctum appellat, quod sola domus Aaron in lege nomen et officium habuit. Quia nimirum omnes summi sacerdotis membra sumus, cuncti oleo lætitiæ signamur, universis autem congruit quod subdidit:

Offerre spirituales hostias, acceptabiles Deo per Jesum Christum. Spirituales autem hostias opera nostra, eleemosynas et preces dicit, ad distinctionem carnalium in lege victimarum. Quod autem in conclusione dicit, per Jesum Christum, ad cuncta quæ præmiserat pertinet, quia per ipsius gratiam et superædificamur in illo per architectos sapientes, hoc est ministros Novi Testamenti, et domus spirituales essicimur per n Spiritum ejus, contra pluvias, ventos, fulmina tentationum muniti. El sacerdotio sancto participare, et boni aliquid acceptabile Deo gerere, non nisi per ipsum valemus. Sicut enim palmites non possunt ferre fructum a semetips's, nisi permanserint in vite; sic nec vos (inquit) nisi in me manseritis.

Propter quod continet Scriptura: Ecce pono in Sion lopidem, etc. lloc testimonium de Isaia ponit, ad confirmandum hoc quod præmiserat : Ad quem accedentes lapidem vivum, astruens et affirmans Dominum Salvatorem propter firmitatem suam lapidem a prophetis vocari. Et quod addidit:

Et omnis qui credit in illum non confundetur. Propter hoc ponit quod dixerat : Et vos tanquam lapides prophetiæ et apostoli sermo quo dicitur : accedentes ad lapidem vivum vel credentes in eo, non confundemini; illiusque psalmi versiculo, in quo cum dictum esset : Accedite ad eum et illuminamini (Psal. xxxm), continuo subjunctum est, Et vultus vestri non erubescent (Ibid.). Cui simile est quod Joannes ait: Et nunc, filioli, manete in co, ut cum apparuerit, habeamus fiduciam, et non confundamur ab eo in adventu ejus (I Joan. 11).

Vobis igitur honor credentibus. Ille nimirum honor, ut non confundamini ab eo in adventu ejus, sed, sicut ipse ait : Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater meus (Joun. XII).

Non credentibus autem, lapis quem reprobaverunt ædificantes. Ut sicut illum reprobaverunt cum ædificarent actus suos, nolentes eum ponere in fundamento cordis sui, ita et ipsi reprobentur ab eo in adventu ejus, nolente illo tunc eos qui se reprobaverunt in æd ficationem accipere donnts suæ, quæ est in cœlis. Et hæc distinctio honoris credentium, nou credentium autem reprobatio hucusque pertingit. Hinc item de credentibus infert :

Hic factus est in caput anguli. Quia videlicet sicut lapis angularis duos parietes conjungit, ita Dominus Judæorum plebem et gentium in una sibi fidei societate copulavit. Ac mox de infidelibus addit :

Et lapis offensionis, et petra scandali. Hinc et Paulus : Nos, inquit, prædicamus Christum crucifixum. Judæis quidem scandalum, gentibus autem stultitiam (I Cor. 1).

His qui offendunt verbo, etc. Offendunt verbo en ipso quod verbum Dei audire cos contigit. Offendunt animo, dum nolunt credere quod audiunt. Quorum stultitiam exaggerando subjecit: Nec credunt in quod et positi sunt. Quia in hoc positi, id est, in hoc per naturam facti sunt homines, ut credant Deo, ct ejus voluntari obtemperent. Salomone attestante cum ait : Deum time, et mandata ejus serva, hoc est omnis homo (Eccle. xII). Id est, in hoc naturaliter factus est omnis homo, ut Deum timeat, ejusque mandatis obsecundet. Quidam Codices habent: In quo et positi sunt, quod intelligitur juxta hoc quod Paulus de Deo loquens ait: In ipse enim vivimus, et movemur, el sumus (Act. XVII).

Vos autem genus electum, regale sacerdotium, etc. Iloc laudis testimonium quondam antiquo Dei populo per Moysen datum est, quod nunc recte gentibus dat apostolus Petrus, quia videlicet in Christum crediderunt, qui velut lapis angularis in eam quain in se Israel habuerat saintem gentes adunavit. Quas genus electum vocat propter sidem, ut distinguat ab eis qui lapidem vivum reprobando facti sunt ipsi reprobi. Regale autem sacerdotium, quia illius corpori sunt uniti, qui rex summus et sacerdos est verus, regnum suis tribuens ut rex, et ut pontifex eorum peccata sui sanguinis hostia mundans. Regate sacerdotium eos nominat, ut et regnum sperare perpetuum, et

hostias Immaculatæ conversationis Deo semper of- A tendit. Apte autem liberos docet a carnalibus abstiferre, meminerint. Gens quoque sancta et populus acquisitionis vocantur, juxta id quod apostolus Paulus prophetæ sententiam exponens dicit : Justus autem meus ex fide vivit; quod si subtraxerit se, non placebit animæ meæ; nos autem, inquit, non sumus subtractionis in perditionem, sed fidei in acquisitionem animæ (Hebr. x). Et in Actibus apostolorum, Vos Spiritus sanctus posuit episcopos regere Ecclesiam Domini, quam acquisivit sanguine suo (Act. xx). Populus ergo acquisitionis facti sumus in sanguine nostri Redemptoris, quod erat quondam populus Israel redemptus sanguine agni de Ægypto. Unde et in sequenti quoque versiculo mystice veteris recordatus historia, et hanc etiam novo Dei populo spiritualiter docet implendam, dicens:

Ut virtutes annuntietis ejus, etc. Sicut enim hi qui de Ægyptia servitute liberati sunt per Moysen carmen triumphale post transitum maris Rubri et demersum Pharaonis exercitum Domino decantarunt, ita et nos oportet post acceptam in baptismo remissionem peccatorum dignas beneficiis cœiestibus rependere gratias. Namque Ægyptii, qui populum Dei affligebant, qui etiam tenebræ vel tribulationes interpretantur, apte per sequentia nos peccata, sed in biptismate deleta, significant. Liberatio quoque filiorum Israel, et ad promissam olim patriam perductio, congruit mysterio nostræ redemptionis, per quam ad lucem supernæ mansionis, illustrante nos ac ducente, Christi gratia, tendimus : cujus lucem gratiæ etiam illa nubis et ignis columna monstravit; quæ eos et in toto itinere illo a tenebris defendit noctium, et ad promissas patriæ sedes inenarrabili calle perduxit.

Qui aliquando non populus Dei, nunc autem populus Dei, etc. Indicat aperte per hos versiculos quia his qui de gentibus ad fidem venerant hanc scripsit Epistolam, qui quondam alienati a conversatione populi Dei, nunc per gratiam sidei populo sunt ejus adunati, et misericordiam quam sperare non noverant adepti (Ephes. 11). Assumit autem eos de propheta Osee, qui de vocatione gentium præcinens: Vocabo. inqui!, non plebem meam plebem meam, et non misericordiam consecutam misericordiam consecutam. Et erit, in loco ubi dictum est eis: Non plebs mea vos, ibi vocabuntur filii Dei vivi (Ose. 1, 11).

Charissimi, obsecro vos tanquam advenas et peregrinos, etc. flucusque beatus l'etrus generaliter Ecclesiam instituit, explicans vel beneficia quibus nos divina pietas ad salutem vocare, vel dona quibus aliquando Judæos, nunc autem nos honorare dignatus est. Hinc diversas fidelium personas solerter hortatur, ne se tanta sancti Spiritus gratia carnaliter vivendo reddant indignos. Ne qui regali ac sacerdotali vocabulo sunt insigniti, vitiorum malitia subacti, a condonatæ vel promissæ olim sibi nobilitatis gloria degenerent. Itaque primo liberos et servos, deinde mulieres et viros specialiter alloquitur, ac post interlocutionem generalis exhortationis seniores quoque et adolescentes qualiter sese agere debeant os-

nere desideriis, quia solet libertas vitæ remissioris majora iliecebrarum titillantium tolerare pericula, quæ militant adversus animam. Quia dum concupiscentiis blandientibus caro enerviter subjugatur, jam vitiorum exercitus sirmiter adversus animam armatur. Quos competenter advenas vocat et peregrinos, ut eo minus terrenis rebus animam supponant, quo se patriam in cœlis habere meminerint. Namque boc distare in hac vita inter electos et reprobos solet, quod electi peregrini nunc et exsules patriam exspectant in futuro, tantoque minus in præsenti gaudiis delectantur caducis, quanto futura sine fine gaudia se sperant accipere, et in æternum regnare cum Christo. At vero reprobi hic habent patriam, cujus B solum vitæ desideriis norunt inhiare, ideoque post hanc vitam in exsilium relegabuntur perpetuum, ul i cunctis carentes voluptatibus sola in tormentis patiantur adversa.

Ut in eo quod detractant de vobis, etc. Plerumque contigit ut pagani qui sidem Christianorum vituperabant, quia deos suos dereliquissent, postmodum considerantes castam eorum conversationem et invictum in Christo animum, cessarent eis detrahere, magisque Deum glorificare ac laudare inciperent, qui bonitate ac justitia cultorum suorum bonus esse probaretur et justus. Glorificent (inquit) Deum in die visitationis, hoc est in tempore retributionis, quanta sit vobis gloria per Deum domanda, jam nunc agnoscant increduli, cum vos instanter inter obstantia pericula illum sequi perspexerint.

Subjecti igitur estote omni humanæ creaturæ propter Deum. Omni humanæ creaturæ dicit, omni dignitati hominum, omni personæ, omni principatui, cui nos divina dispositio subdi voluerit. Iloc est enim quod ait : Propter Deum, quia non est potestas nisi a Deo. Et qui potestati resistit, Dei ordinationi resistit (Rom. xiii). Quam creaturam subsequenter exponit, adjungens :

Sive regi quasi præcellenti, etc. Ideo regi tantum ac ducibus, non autem et dominis dicit, quia in hoc loco illos specialiter, ut præfati sumus, instruit qui sunt domini servorum. Subsequenter vero et servos quomodo dominis famulentur admonet. Docet ergo fideles famulos videlicet æterni Regis, etiam mundi potestatibus subdi, ne vel in hoc sidei et religioni Christianæ possit detrahi, quod per eam humanie conditionis jura turbentur. Nam et ita potest recte intelligi quod dictum est, Omni humanæ creaturæ, ut significetur et fidelibus et incredulis rerum dominis.

Ad vindictam malefactorum, laudem vero bonorum. Non quod omnes quidem reges aut duces vel malefactores punire vel landare bonos noverint, sed quæ esse debeat actio boni judicis simpliciter narrat, hoc est ut malefacientes coerceat, hene agentes remuneret. Qui etsi injuste agit si bonos damnat, nihilominus ad laudem eorum pertinent, quæ facit, si patienter ejus improbitatem tolerent, et patienter eius stultitiæ resistant. Vis (inquit) non timere poNon dicit ab illa, sed ex illa, quia etsi potestas humana non laudat, imo si etiam persequitur, si occidit gladio ut Paulum, si crucifigit ut Petrum, habebis ex illa laudem, dum ex eo quod illa malefacit in te justum et innoxium, tuæ virtutis patientia coronam laudis meretur. Nam et hoc intendisse beatum Petrum in hac sententia, verba sequentia docent, quibus dicitur :

Quia sic est voluntas Dei, ut benefacientes, etc. liæc est ergo laus bonorum, ad quam duces a rege dicit missos, dum ignorantia ducum imprudentium, boni ad laudem suam perpetuam bene se agendo pluntur.

Quasi liberi, et non quasi velamen habentes malitiæ libertatem. Quasi liberi bona faciunt, qui quo majore apud hom nes libertate utuntur, eo arctius, imo liberius divino famulatui subjungantur. Sed et illi quasi liberi benefaciunt, qui exemplo Joseph patriarchæ, tametsi servitio deprimuntur hominum, servi esse vitiorum nulla arte compelluntur. At vero libertatem suam in velamen malitiæ vertunt, qui quo minus humani famulatus jugo cohibentur, eo latius peccatorum dominio mancipantur, et cum vitiis impune serviunt, libertatem vocant, nomine hoc suam tegentes culpam. Potest autem juxta illud apostoli Pauli generaliter accipi : Vos in libertatem vocati estis, fraires, tantum ne libertatem in occasionem carnis detis (Galat. v). Liberi enim recte vocamur, qui per haptisma a peccatorum sumus nexibus absoluti; qui a dæmoniaca servitute redempti, quia silii Dei esfecti, non tanto dono libertatis potiorem peccandi facultatem vel licentiam accepimus; quinimo si percamus, mox, libertate perdita, servi efficimur peccati. Et quisquis se ad hoc liberatum a Domino putat, ut licentius peccet, talis suam libertatem in velamen malitiæ mutat. Vult autem nos beatus Petrus liberos esse a servitio culparum, ut servi Creatoris nostri boni et sideles permanere possimus; unde subsequenter adjungit :

Sed sicut servi Dei. Omnes honorate, etc. Monet ergo congruum cunctis impendere honorem, et, juxta Imperium Domini, Cæsari quæ Cæsaris sunt, et Deo reddere quæ Dei sunt (Luc. xx). Et bene inter alia fraternitatem diligere jubet liberos, ut eos quoque n qui sibi temporali conditione subjecti sunt, fratres sibi esse in Christo factos recolant, una cum ipsis Patrem invocantes eum qui sine acceptione personarum judicat.

Servi, subditi estote in omni timore dominis vestris, won lantum bonis et modestis, sed etiam dyscolis, etc. Byscolis, indisciplinatis dicit, nomine ducto a Græco eloquio. Quia Græce schola vocatur locus in quo adolescentes litteralibus studiis operam dare, et audiendis magistris vacare solent; unde schola vacatio interpretatur. Denique in psalmo ubi canimus : Vacate, et videte quoniam eyo sum Deus (Psal. XLV), pro eo quod nos dicimus vacate, in Græco habetur σχολάζετε. Scholastici Græce sunt eruditi, dyscoli

testatem? Bonum fac, et habebis laudem ex illa (Ibid ). A indocti et agrestes. Sed utrisque vult obedire subditos, explicans apertius quomodo nos supra omni humanæ creaturæ jusserit esse subjectos. Alia Translatio, pro dyscolis, difficiles habet. Et sanctus antistes Fulgentius in opusculis suis sic ponit: « Servientes cum timore non tantum bonis et modestis, sed etiam difficilioribus.

> Sed si benefacientes, patienter sustinetis, etc. Notandum attentius quam summe conditionem servorum glorificet, quos benefacientes et absque culpa, vapulantes a dominis crodelibus et improbis, imitatores esse dominicæ passionis affirmat. Audis autem q:ia passus est pro nobis, et gaudes quia pro te mortuus est, attende quod sequitur:

> Relinquens vobis exemplum ut sequamini vestigia ejus. Exemplum tribulationum non deliciarum, contumeliarum, flagellorum, dolorum, opprobriorum, spinarum, crucis, vulnerum, mortis. In psalmo scriptum est: Propter verba labiorum tuorum ego custodivi vias duras (Psal. xvi). Propter quæ verba labiorum Dei, nisi quibus promittit vitam æternam?

Qui peccata nostra ipse pertulit, etc. Cum supra ad servos specialiter fecerit sermonem, nunc generaliter admonet ut etiam dominis in memoriam revocent quid pro illis Deus et Dominus sustinuerit. Imo totam Ecclesiam instruit quid pro ejus liberatione suus auctor pertulerit. Non enim ait peccata vestra, sed etiam se addito: Qui peccata, inquit, nostra ipse pertulit in corpore suo super lignum.

Eratis enim sicut oves errantes. Quomodo et oves dicit et errantes, cum hi qui in errore vitam ducunt, hædorum potius quam ovium nomine censeantur, nisi quia novit Dominus qui sunt ejus, qui et multos diu male conversantes sustinet, quos tamen in ovium suarum numero salvandos esse prævidet?

Sed conversi estis nunc ad pastorem et visitatorem animarum vestrarum. Tangit evangelicam parabolam, ubi pius Pastor, relictis nonaginta novem ovibus in deserto, venit visitare unam quæ erraverat. Nam quod ibi dictum est, quia banc inventam imposuerit in humeros suos gaudens, hoc istic beatus Petrus præmisit, dicens : Quia peccata nostra ipse portavit in corpore suo super lignum. Quia nimirum ita nos redimere voluit, ut lignum in quo peccata nostra tolleret pendens in humeris haberet. Ad pastorem ergo, inquit, et visitatorem animarum vestrarum. Pastorem, videlicet, quia pascua nobis vitæ donat æternæ, pascua in præsenti temporalium præstat gratiarum. Visitatorem vero animarum vestrarum, quia visitavit nos Oriens ex alto, ut illuminaret his qui in tenebris et in umbra mortis sedent (Luc. 1). Visitat quotidie ipsam in nobis quam donavit luceni, ne deficiat servando, imo ut crescat juvando. Quidam Codices ipsum Græcum habent : Ad pastorem et episcopum animarum vestrarum. Episcopus autem Latine superintendens dicitur. Quia nimirum oculi Domini super justos, et aures ejus ad preces corum. ut ex omnibus tribulationibus eorum liberet eos. (Psal, xxxIII).

CAPUT III.

Similiter et mulieres subditæ sint suis viris, etc. Notandum quod bratus l'etrus ca conditione desiderat enulieres bonas et honestas viris incredulis subdi, non solum nihil mali ad imperium corum faciant, verum etiam in tam casta conversatione persistant insuperabiles, ut ipsis etiam viris exemplo possint esse castitatis et fidei.

Quarum sit non extrinsecus capillatura, etc. Quia, sicut Cyprianus ait, e sericum et purpuram indutæ Christum inducre non possunt. Auro et margaritis et monilibus adornatæ ornamenta cordis ac pectoris perdiderunt. Quod si Petrus mulieres quoque admonet coercendas, et ad ecclesiasticam disciplinam religiosa observatione moderandas, quæ excusare cuttus suos soleant per maritos, quanto id magis B observare virginem sas est, cui nulla ornatus competat venia, nec derivari in alterum possit mendacium culpæ, sed sola ipsa in crimine remaneat?

Sed qui absenditus est cordis homo in incorruptibilitate quieti et modesti spiritus, etc. Custitatem prædicat, et ornatum interioris hominis in incorruptione quieti et modesti spiritus, quodammodo dicens: Quoniam exterior vester homo corruptus est, et beatitudinem integritatis, quæ proprie virginum est, habere destitistis, imitamini incorruptionem spiritus per severam abstinentiam, et quod corpore non potestis, mente præstate. Ilas enim Christus divitias, et vos [F. hos] vestræ conjunctionis quærit ornatus. Mirum et apud Pythagoram naturalis scientiæ lege dictante hanc sententiam inveniri, vera ornamenta matronarum pudicitiam, non vestes, esse.

Viri, similiter cohabitantes secundum scientiam, etc. Similiter dicit, viros ad imitationem provocans, quia jam supra uxoribus præceperat, dicens: Coniderent viri in timore Dei castam vestram conversationem. Secundum scientiam autem, ut noverint quid lesideret Deus, et tribuant honorem vasculo muliebri. Si abstineamus nos a coitu, honorem tribuimus. Si non abstineamus, perspicuum est honori contrarium esse concubitum.

Ut ne impediantur orationes vestræ. Et Paulus ait: Nolite fraudare invicem, nisi forte ex consensu ad tempus ut vacetis orationi (1 Cor. vii). Impediri ergo orationes officio conjugati commemorat, quia quotiescunque uxori debitum reddo, orare non possum. Quod si juxta alium apostoli sermonem sine intermissione orandum est, nunquam ergo mihi cor jugio serviendum est, ne ab oratione cui semper insistere jubeor, ulla hora præpediar.

In fide autem omnes unanimes, compatientes. Quia superius diversas personas, conditiones, et sexus congrua sibi discretione docebat, jam nunc omnes communiter admonet in fidei dominicæ causa, unum cor et unam habere animam.

Quia in hoc vocati estis, ut benedictionem haveditate possideatis. B cente, videlicet, Judice: Venite, teredicti Patris mei, percipite regnum (Matth. xxv). Potest benedictio haveditatis et illa intelligi, qua

A Ecclesia in sutura vita perpetuo benedicitur. Unde et nunc spe suturorum gratelabunda dicit: Exaltabo te, Deus, meus rex, et benedicam nomini tuo in sxculum et in sxculum sxculi (Psal. cxliv). Quod ergo quisque in suturo invenire desiderat, hoc in præsenti meditari et agere satagat, et Conditorem videlicet et proximum sincera voce benedicere, et seipsum etiam divina pariter ac fraterna benedictione dignum reddere.

Quia oculi Domini super justos, etc. Quia heatus Petrus malum nos pro malo re idere vetuerat, imo maledicentibus bene licere jusserat, recte prophetico testimonio astruit superna inspectione et bonos semper videri et malos, quatenus meminerimus et nostram patientiam qua toleramus malos, et nostram benevolentiam qua persequentibus bona optamus, æterno præmio remunerandam, et persecutores nostros, si pænitere noluerint, digno plectendos esse supplicio: si vero pænituerint, nos quoque pro ipsorum salute, quam deprecabamur a Domino coronam justæ congratulationis accepturos.

Et quis est qui vobis noceat, etc. De his dicit quæ nobis ab adversariis per verba contumeliosa, per damna rerum temporalium, per tormenta corporis accidunt. Hæc enim et hujusmodi omnia com fidelibus irrogantur, his duntaxat qui boni æmulatores sunt, et hoc secundum scientiam, nequaquam cis nocere possunt, sed palmam magis patientiæ æquanimiter tolerantibus afferunt, et contra illis qui irrogant pænam accumulando æternam plurimum nocent. Si quis autem hojusmodi adversis victus desicit, non huic ille qui malum intulit, sed ipse sibi qui hoc patienter ferre recusavit nocuit. Neque enim domus quam vir sapiens ædisicavit, ideo non cecidit quia violentias tempestatum non pertulit, sed quia fundata crat super petram. Nec rursum ca quam stultus stulte fabricavit, ideo cecidit quia pulsata tempestatibus fuit, sed quia super arenam posita erat. Utramque etenim æqualiter adversitas feriens tentavit, sed uni firmitas fundamenti coronam perseverantiæ tribuit, alteram fragilis structuræ stultitia stravit. Non enim perfectum boni æmulatorem casus aliquis, vel a diabolo, vel ab homine improbo, vel generali rerum labentium turbiae illatus, lædere potest. Cæterum plurimos constat boni æmulatores læsos esse ab aliis, dum in veritatis quam diligunt scientiam male instituuntur. Quantos enim catholice in Deum credere, et recte in Ecclesia vivere cupientes, Arii vesania, quantos Sabellii, aliorumve hæreticorum nequitia nescientes seduxit? Lege librum Joannis Chrysostomi, quein scripsit de co : Neminem posse lædi ab alio nisi a semetipso.

Sed et si quid patiamini propter justitiam, beati erttis. Non solum (inquit) nihil vobis mocet, qui bonum facientibus mala irrogat, sed et cum vos propter bona quæ exsecratur hostis insequitur, causam vobis majoris beatitudinis præstat cum pat entiæ vestræ persecutionem paliuntur propter justitiam.

Dominum autem Christum sanctificate in cordibus vestris. Quid est Dominum sanctificare in cordibus nostris, nisi sanctitatem ejus quam incomprehensibilis gloriæ sit, intimo cordis affectu intueri? Quantam in se sperantibus fortitudinem vincendi dare valet, cujus inæstimabilis sanctitas fulget?

Parati semper ad satisfactionem omni poscenti vos rationem, etc. Duobus modis de spe et fide nostra rationem poscentibus reddere debemus, ut et justas spei ac fidei nostræ causas omnibus intimemus sive sideliter sive insideliter quærentibus, et ipsam sidei ac spei nostræ professionem illibatam semper teneamus, etiam inter pressuras adversantium, ostendentes per patientiam quam rationabiliter eam ser- B dabilem in conspectu l'atris ostendit. Vel certe offert vandam didicerimus, pro cujus amore nec adversa pati nec mortem subire formidemus.

Cum modes'ia et timore conscientiam habentes bonam. In ipsa doctrine scientia qualitatem docendi monet observare, ut videlicet humilitas, quæ magistra est omnium materque virtutum, et loquendo dicatur, et videndo monstretur.

Ut in eo quod detrahunt de vobis tanquam de malefactoribus, etc. Ut qui fidem ac spem rælestium quæ videre nequeunt in vobis irrident, videant opera vestra bona, et per hæc confundantur quæ aperte esse bona negare non valent. Vel certe ita sentiendum : Curate, benefacientes, ut qui vestræ bonæ conversationi detrahunt, adveniente tempore retributionis futuræ, confundantur, videntes vos cum C Christo coronari, sese autem cum diabolo damnari.

Melius est enim benefacientes, si velit voluntas Dei, pati, quam malefacientes. Ilæc sententia illorum stultitiam eleganter arguit, qui cum pro culpis argunutur a fratribus, vel etiam pænis coercentur, patienter omnino tolerant; at cum absque culpa, vel verborum contumelias, vel damna rerum, vel adversa quæque patientur a proximis, mox ad iracundiam prorumpunt, et qui hactenus videbantur innoxii, per impatientiam se et murmurationem noxios reddunt. Ut autem flage!lorum distantia in disparibus meritis longe dispar appareat, videamus una cademque (æcitatis molestia Tobiam, Saulum, Elymam fuisse percussos. Sed Tobiam ob hoc, ut virtus patientiæ n cavit. Conclusos namque in carne dicit carnalibus ejus latius in exemplum cunctis claresceret; Saulum ob hoc, ut de Saulo persecutore in Paulum mutaretur apostolum; Elymam vero, ut, dignas suæ perfidize pænas luens, ab eorum quoque qui credituri erant dementatione cessaret. Et mihi si detur optio, malim cum tanto Patre sive divinis seu luimanis subjacere justis verberibus, quam ob injustitiam verberum vi ad justitiæ studia trahi. Rursumque malim a culpis flagello retrahi, quam pro insanabili pondere peccatorum æternæ ultioni subjici.

Quia et Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, etc. Qui ergo jostus patitur, Christum imitatur; qui in flagellis corrigitur, latronem, qui in cruce Christum cognovit, et a cruce paradisum cum Chri-

vires exercet, juxta illud evangelicum : Beati qui A sto intravit; qui nec inter flagella desistit a culpis. sinistrum imitatur latronem, qui propter peccata ascendit in crucem, et post erucem ruit in Tartarum. Ideo autem Christum semel esse mortuum commemorat, ut nobis quoque in memorram revocet, quia temporaneis nostris passionibus merces redditur æterna.

> Ut nos offerret Deo mortificatos quidem carne, etc. 100 hac mortificatione carnis et vivificatione spiritus. quam habent hi qui pro Domino per patientiam laborant, dicit et apostolus Paulus : Etsi exterior homo noster corrumpitur, sed tamen is qui infus est renovatur de die in diem (11 Cor. 14). Offert ergo nos Deo Patri Christus, cum per mortificationem carnis pro illo immolari gaudemus, id est, vitam nostram launos Deo, cum absolutos corne in æternum nos reguum introducit. Sane hoc quod dicitur : Vivificatos autem Spiritu: sanctus Athanasius Alexandriae pontifex, non ad hominis spiritum, qui mortificata carne melius vivificatur, dicente propheta de Domino : Ut vivificet spiritum humilium, et vivificet cor contritorum (Isai. LVII), sed ad gratiam potius refert Spiritus sancti, qui mortificantibus carnem suam vitam tribuit æternam. Untur enim et hoc testimonio contra Arianos, qui æqualitati sanctæ Trinitatis contradicunt, astruens quia indivi 'un divinte operationis unitate qua vivificat Pater, vivificet Filius, vivificet Spiritus sanctus. Pater videlicet et Filius, quia scriptum est : Sicut enim Pater suscitat mortuos et vivificat, sic et Filius quos vult vivificat. Spiritus vero sancius, ut hoc testimonio declaratur, quo dicitur de Filio, ut nos offerret Deo, mortificatos quidem carne, vivificatos autem Spiritu; ideoque quorum una operatio est, horum dispar esse substantia vel essentia non possit.

In quo et iis qui in carne conclusi erant, etc. Qui nostris temporibus in carne veniens iter vitæ mundo prædi avit, ipse ctiom ante diluvium eis qui tuuc increduli erant et carnaliter vivebant, Spiritu veniens prædicavit. Ipse enim per Spiritum sanctum erat in Noe caterisque qui tunc fuere sanctis, et per corum bonam conversationem pravis illius a vi hominibus, ut ad meliora converterentur prædidesideriis vehementer aggravatos. Unde de illis Scriptura ait : Quia omnis caro corruperat viam suam (Gen. vi). Quod autem dicit, in quo, significat in eo quod præmiserat, ut nos offerret Deo. Quia et tunc si qui ad prædicationem Domini, quam per vitam fidelium prætendebat, credere voluissent, et ipsos offerre Deo Patri gaudebat. Si qui autem detrahebant de bonis tanguam de malefactoribus, hi veniente diluvio confundehantur. Nam et de utroque potest intelligi quod ait, in que, id est, et in eis qui in carne conclusi erant, Spiritu veniens prædicavit, ut per eamdem suam prædicationem, et credentibus corona laudis, et iis qui in incredulitate perstitissent, confusio nasceretur. Quidam Codices habent : La quo et

tis qui in carcere erant, Spiritu veniens prædicavit. A ficat quod ad comparationem pereuntium gentilium. Quod ad eamdem pravorom atque incredulorum intentionem respicit, qui quoniam tenebris obscuratum habent sensuin, merito etiam in hac vita in carcere conclusi esse dicuntur. In quo videlicet carcere, interioribus adhuc tenebris, hoc est, cæcitate mentis et operibus injustis gravantur, donec, carne soluti, in tenebras exteriores et in carcerem projiciantur æternæ damnationis; de quo Dominus in Evangelio: Et judex (inquit) tradat te ministro, et in carcerem mittaris (Matth. v). Quamvis etiam sancti in bac vita se in carcere positos, cum gaudium supernæ patriæ sitiunt, merito proclament, juxta illud Psalmistæ: Educ de carcere animam meam ad confitendum nomini tuo (Psal. CXL1). Distat namque multum inter utrumque carcerem, siquidem reprobi in carcere sunt peccatorum et ignorantiæ, justi vero in carcere licet tribulationum positi, luce semper justitiæ dilatato in Deum corde perfruuntur; quos designaverunt apostoli Paulus et Silas, cum media nocte in intimo carceris horrore, vincti licet et flagellati, hymnum Deo laudis lætissima voce canebant. Quidam hunc locum ita interpretatus est, quod consolationem illam de qua dicit apostolis Dominus : Multi prophetæ et justi cupierunt videre quæ vos videtis, el non viderunt, el audire quæ auditis, el non audierunt (Matth. xm); de qua et Psalmista : Desecerunt oculi mei in eloquium tuum, dicentes: Quando consolaberis me (Psal. CXVIII)? sancti quiescentes in inferno desideraverunt, quod hæc, descendente Domino In inferna, etiam his qui in carcere erant et increduli quondam fuerant in diebus Noë, consolatio vel exhortatio prædicata fuerit. Et hæc ille dixerit, sed catholica sides habet, quia descendens ad inferna Dominus non incredulos inde, sed fideles solummodo suos educens, ad cœlestia secum regna perduxerit, neque exutis corpore animabus, et inferorum carcere scelerum inclusis, sed in hac vita vel per seipsum vel per suorum exempla sive verba fidelium, quotidie vitam vitæ demonstret. De quibus bene dicitur:

Qui increduli suerant aliquando, etc. Nam et ipsa Dei patientia prædicatio erat ejus, cum Noe, centum annis arcæ operibus insistens, quid mundo futurum esset quotidiana operis exsecutione monstrabat. Unde Paulus ait : An ignoras quoniam patientia Dei ad D cum et nos vitæ æternæ participes suerimus effecti, pænitentiam te adducit (Rom. 11)? etc. Alia Translatio hunc locum ita habet: Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, justus pro injustis, ut nos adducat ud Deum, mortificatus corpore, sed vivus factus in spiritu. In quo spiritu et eis qui in carcere erant prædicavit, qui quondam non crediderant in diebus ill's, cum exspectarent Dei patientiam in diebus Noe, etc.

In qua pauci, id est, octo animæ salvæ factæ sunt, etc. Formam baptismi assimilatam dicit arcæ et aquis diluvii. Et recte omnino, quia et ipsa fabricatio arcæ de lignis lævigatis constructionem significat Ecclesiæ, qua fit de collectione animarum Adelium per architectos verbi. Et quod pereunte orbe toto, pauci, id cst, octo animæ, salvæ factæ sunt per aquam, signi-

Judæorum, hæreticorum et salsorum sidelium, multo brevior est numerus electorum. Unde de angusta porta et arcta via, quæ ducit ad vitam, dicitur : Et pauci sunt qui inveniunt eam (Matth. vii). Et iterum : Nolite timere, pusillus grex, quia complacuit Patri restro dare vobis regnum (Luc. x11). De quo pusillo grege et hic apte subjungitur :

Non carnis depositio sordium, etc. Ubi enim est conscientia bona, nisi ubi est et sides non sicta? Docet namque apostolus Paulus quia finis præcepti est charitas de corde puro, et conscientia bona, et fide non ficta (I Tim. 1). Quod ergo aqua diluvii non salvavit extra arcam positos, sed occidit, sine dubio præfigurabat omnem hæreticum, licet habentens baptismatis sacramentum, non aliis, sed ipsis aquis ad inferna mergendum, quibus arca sublevatur ad ccelum. Ipse quoque octonarius numerus animarum quæ salvæ factæ sunt per aquam significat quia sancta Ecclesia in sacramentum dominicæ resurrectionis baptismi lavacrum percepit, ut sicut ipse resurrexit a mortuis per gloriam Patris, ita et nos, expurgati a peccatis per aquam regenerationis, in novitate vitæ ambulemus (Rom. vi). Octava namque die, hoc est post septimam Sabbati, Dominus, a mortuis resurgens, et exemplum nobis futuræ resurrectionis, et mysterium novæ conversationis, qua in terris positi cœlestem vitam ageremus, ostendit. Quod etiam ipse Petrus exponendo subjungit, dicens:

Per resurrectionem Jesu Christi, etc. Sicut enim ipse resurgens a mortuis ascendit in cœlum, et sedet a dextris Dei, sic etiam et nobis per baptisma viam salutis ac regni cœlestis introitum patere signavit. Bene autem ait : Deglutiens mortem; quod enim deglutimus, agimus ut virtute nostri corporis assumptum nunquam pareat. Et deglutivit mortem Dominus, quam resurgens a mortuis ita funditus consumpsit, ut nihil contra se ultra per attactum alicujus corruptionis valeret, ac, manente specie veri corporis, abesset prorsus labes omnis priscæ fragilitatis. Ouod ipsum et nobis in fine promittitur futurum, dicente Apostolo, cum de nostra resurrectione loqueretur : Tunc fiet sermo qui scriptus est : Absorpta est mors in victoria (I Cor. xv). Bene absorpta, quia ila nimirum virtus corporis immortalis omne præteritæ corruptionis vitium tollet, quomodo solet flamma ignis immissam sibi aquæ guttam ardoris sui consumere virtute.

Profectus (inquit) in cælum, etc. Nulli dubium est quin Filio Dei semper fuerint angeli et omnes patriæ cœlestis virtutes ac potestates subjectæ , quem cum Patre et Spiritu sancto unum sine initio Deum laudant, tremunt, adorant. Sed necessario admonendum beatus Petrus æstimavit quod assumpta humanitas in tantam sit gloriam resurgendo sublimata, ut incomparabili culmine omni angelicæ dignitatis potentiæ præseretur. Juxta quod et Psalmista, cum diceret de ipso Patri: Minuisti eum paulo minus at angelis (Psal. viii); continuo subjecit : Gloria et ho- A vivos ac mortuos. Ideo (inquit) minus curate, minus nore coronasti cum, et constituisti eum super opera manuum tuarum; omnia subjecisti sub pedibus ejus (Ibid.).

#### CAPUT IV.

Christo igitur passo in carne, etc. Postquam exemplum resurrectionis dominica et ablutionis nostra quæ fit in baptismo, de arcæ ac diluvii sacramento astruxerat, revertitur ad hoc quod dicere cœperat, ut, imitantes opus Redemptoris nostri, inter bona quæ facimus, patienter malorum nequitiam toleremus. Notandum autem, quod distincte loquens ait : Christo igitur passo in carne. Quia sicut beatus Ambrosius ait : « curo ejus est passa, Divinitas autem mortis libera, passioni corpus naturæ humanæ lege concessit. An vero mori Divinitas potest, cum B anima non possit? Nolite, inquit, timere eos qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere ( Matth. x). Si ergo anima occidi non potest, quomodo Divinitas potest?

Quia qui passus est in carne desiit a peccalis, olc. Quisquis sanctorum corpus suum ad martyrium persecutorum violenti:e subdidit, nulli dubium quin usque ad vitæ suæ terminum, quantum humanæ naturæ possibile est, sese a peccatis abstinuerit. Quid enim de peccari perpetratione, quid de carnalibus desideriis cogitare, quid nisi voluntatem Dei potuit animo versare, qui vel ligno affixus, vel lapidum ictibus circumdatus, vel bestiarum morsibus subactus, vel ignium flammis superpositus, vel scorpionum flagris perfossus, vel alio quolibet pœnarum genere affectus, hoc tantummodo desiderare cogebatur, ut finito certamine coronam vitie perciperet? Talium ergo mentem nos beatus Petrus cupit semper imitari, cum, proposito dominicæ passionis exemplo, nos eadem cogitatione contra nequitiam pravorum contragne vitiorum oblectamenta præcipit armail, volens intelligi quod etiam nos in pace Ecclesia quiescentes, si habitum potientis induimus, facile, adjuvante Domino, lapsus vitamus peccatorum omnium cunctaque desideria divinæ voluntatis subjugamus imperiis. Denique et Psalmista Dominum precatur dicens: Infige timore tuo carnes meas, a judiciis enim tuis timui (Psal. caviii). Et Apostolus: Qui ergo Christi sunt (inquit) carnem suam crucifixerunt cum vitiis et concupiscentiis (Galat. v). Qui ergo timore indiciorum cœlestium carnales in mente concupiscentias exstinguit, jam talis crucifixo ac patienti pro Christo similis, quasi mortuus existens peccatis, Dei tantum servitio vivit.

In quo admirantur, non concurrentibus vobis, etc. Quia carnem (inquit) vestram crucifixistis cum vitiis et concupiscentiis, evenit profecto ut etsi propter suam perfidiam vos blasphement, ut pote segregatos ab eorum consortio, in vestra tamen conversatione semper opera justitiæ et pietatis videaut, quæ merito admirentur, et pro quibus fidem jure laudent ac venerentur Christianam.

Qui reddent rationem ei qui paratus est judicare

dolete, si benefacientes blasphemamini a reprobis. quia etsi vos tacueritis, non tamen tacebit, neque compescetur Deus judex utique justus, qui et illis blasphemiæ suæ, et patientiæ vestræ vobis præmia digna restituet.

Propter hoc enim et mortuis evangelizatum est, etc. Tanta Deo cura, tantus amor, tantum est desiderium nos mortificari carne, vivificari autem spiritu, ut his quoque qui majoribus criminibus involuti sunt, ct inter mortuos jure nominandi, luxuriis videlicet, desideriis, vinolentiis, comessationibus, potationibus, et illicitis idolorum cultibus, verbum fidei evangeli. zare præceperit, quatenus et illi judicatis, id est, spretis et abjectis carnalibus desideriis spiritualiter vivant, unaque cum eis quos innocenter viventes Evangelii gratia invenit, vitam exspectent æter-

Omnium autem finis appropinguabit. Ne silvi quisque blandiretur de longinquitate futuri judicii, in quo vivos et mortuos dixerat esse judicandus, cousulte admonet, quia etsi incertus est extremi discriminis adventus, certum tamen constat omnibus quod in hac mortali vita diu subsistere nequeunt.

Estote itaque prudentes, etc. Et Dominus in Evangelio, nos incerti finis intuitu semper orare et vigilare præcepit. Ait namque, loquens de die judicii: Vigilate itaque, omni tempore oran'es, ut digni habeamini fugere omnia quæ ventura sunt, et stare ante Filium hominis ( Luc. xx1 ). Bene autem in orationibus vigilare jubemur, ut com stamus ad orationem, cogitatio omnis carnalis et sæcularis abscedat, nec tunc quidquam animus præter id solum cogitet quo.l precatur. Subripit enim frequenter hostis, et subtiliter fallens preces nostras adeo avocat, ut aliud habeamus in corde et alind proferamus in voce, cum intentione sincera Deum debeat non sonus vocis, sed animæ sensus orare.

Ante omnia autem mutuam in vobismetipsis charitatem continuam habentes. Bene addidit continuam, quia semper diligere valemus, semper autem vigilare in orationibus fragilitate carnis obstante nequimus : semper his quæ subjungit virtutibus insistere minime valeamus, id est, hospitalitati, doctrinæ, D administrationi gratiarum, vel communium, vel specialium in proximos, cæterisque hojusmodi. Quia hæc nimirum et per officium corporis, et per tempora opportuna fieri necesse est. Ipsa autem charitas cujus instinctu hæc foris aguntur, quia interiori homini præsidet, semper ibidem haberi potest, quamvis in publico non semper ostendi possit

Quia charitas cooperit multitudinem peccatorum. In eo maxime, cum veraciter Deo dicitur: Et dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Matth. vi). Et quidem concta opera bona quæ facimus culpas quas fecimus diluere et cooperire certum est, sed hoc ideo specialiter de charitate dicitur per quam proximis nostris ea quæ nobis debent donamus, quia justissimum est apud Deum

ut juxta mensuram pietatis qua mensi tuerimus re- A Dei. Duo sunt judicia Dei per Scripturas insinuata: mediatur nobis. Sicut e contra terribiliter duricordes vir sapiens arguit, dicens : Homo homini servat iram, et a Deo quærit medelam (Eccli. xxvIII)? Nec dubitandum quod in eo quoque qui per charitatem quidquid valet erga correptionem proximi, admonendo, increpando, castigando operatur, charitas ipsa cooperiat multitudinem peccatorum, Jacobo attestante, qui ait : Quoniam qui converti fecerit peccatorem ab errore viæ suæ salvabit animam ejus a morte, et operit multitudinem peccatorum (Jac. v).

Si quis loquitur quasi sermones Dei. Timens videlicet, ne præter voluntatem Dei, vel præter quod in Scripturis sanctis evidenter præcipitur, vel dicat aliquid vel imperet, et inveniatur tanquam falsus testis Dei, aut sacrilegus, vel introducens aliquid alie. B inferna descendunt. num a doctrina Domini, vel certe subrelinquens et præteriens aliquid eorum quæ Deo placita sunt, cum ipse manifestissime prædicator.bus veritatis de his quos ad vitam imbuerint præcipiat, dicens: Docentes eos servare omnia quæcunque mandavi vobis (Matth. xxviii). Et ea enim quæ ipse mundavit, nos alia, et liec non ex parte, sed omnia suis auditoribus observanda tradere jubet.

Si quis ministrat, etc. Tanto humil.us impendat quisque proximo omne bonum quod potest, quanto certissime novit quod a semetipso non potest habere quod impendat.

Ut in omnibus honorificetur Deus per Jesum Christum, e'c. Juxta ipsius Jesu Christi præceptum quo ait: Videant vestra bona opera, et glorisicent Patrem vestrum qui in cælis est (Matth. v). Honorificatur ergo Deus in act bus nostris, cum omne quidquid bene ac secundum voluntatem ejus facimus, non hoc nostris meritis, sed ejus gratiæ tribuimus, econtra autem mala quæ gerinnus nostræ solum malitiæ vel ignorantiæ deputamus.

Charissimi, nolite mirari in fervore, etc. Quidam Codices habent : Nolite peregrinari in fervore. Utriusque autem verbi sensus in promptu est, quia neque mirari fidelis qui que debet quare in Lac vita fervo: em patiatur tribulationum, qui certa ratione ideo nunc tribulationibus tentatur, ut, cum probatus fuerit, ad futuræ vitæ coronam percipiendam dignus habeatur; neque se aliquis ideo peregrinum et extra- D neum a Christi membris existimare debet, quia præsentis sæculi feriatur adversis, cum et Domini exitus mortis (Psal. LXVII), et in ejus Ecclesia nunquam, a protomartyre Abel usque ad ultimum electum qui in fine sæculi nasciturus est, infidelium persecutio cessaverit. Unde bene cum dixisset, Nolite mirari in servore, addidit:

Quasi nevi aliqui.l vobis contingat. Quia valde est antiquum et frequens, electos Dei vit e præsentis adversa pro æterna salute tolerare.

Nemo autem vestrum patiatur tanguam homicida, etc. Tanquam maledicus enim patitur qui possionis sum tempore in sui injuriam persecutoris effeenatur.

Quoniam tempus est ut incipiat judicium a domo

unum occultum, alterum manifestum. Occuitum judicium est pæna, qua nunc unusquisque hominum aut exercetur ad purgationem, aut admonetur ad conversionem, aut, si contempserit vocationem et disciplinam Dei, excæcatur ad danmationem. Judicium autem manifestum est, quo vonturus est Dominus judicare vivos et mortuos. Nunc autem dicitur esse tempus in quo incipiat judicium de domo Domini, id est, de Ecclesia, quæ per exercitium præsentium afflictionum ad futura gaudia præparatur. Namque reprobi tanto securiores nunc et sine ullo vindictæ verbere vitam transitoriam ducunt, quanto eis in futuro nihil nisi vindicta restat, juxta illud beati Joh: Ducunt in bonis dies suos, et in puncto ad

Si autem primum a nobis, quis finis illorum, eic.? Hinc colligitur districtus Judex quanto illic feriat districtione quos reprobat, si hic sic cruciat quos amat. Si enim flagellantur filii, quid debent sperare servi nequissimi?

Et si justus quidem vix salvabitur, etc. Nolunt credere Pelagiani quod in uno homine tota est generis humani massa vitiata, et tota damnata. A quo vitio unius hominis et damnatione sola sanat et liberat gratia Christi. Quare enim justus vix salvabitur? Nunquid liberare justum labor est Deo? Absit. Sed ut ostendator quod merito fuerit damnata natura, non vult facile de tanto malo nec ipse Omnipotens liberare. Propter quod et peccata proclivia sunt, et laboriosa justitia, nisi amantibus. Sed charitas quæ hos amantes facit, ex Deo est. Notandum autem quod hanc sententiam beatus Petrus de Proverbiis Salomonis juxta veterem duntaxat Editionem assumpsit, pro qua in nostra quæ de Hebraicæ veritatis fonte descendit, scriptum est : Si justus in terra recipit, quanto magis impius et peccator (Proverb. x1)? Quod est aperte dicere: Si tanta est vitæ mortalis fragilitas, ut ne justi quidem qui in cœlo coronandi sunt, hanc sine tribulatione propter innumeram vitiatæ naturæ labem transeant, quanto magis hi qui cœlestis sunt gratiæ extorres certum suæ perpetuæ damnationis exitum exspectant?

## CAPUT V.

Seniores ergo qui in vobis sunt obsecro, etc. Idea videlicet testis, quad præsens i la patiente astitit, et cuncia ut gerebantur aspexit. Vel certe quia et ipse propter nomen Christi, carcerem, vincula ac verbera passus est, ut in apostolorum Actibus le-

Qui et ejus quæ in futuro revelanda est gloriæ communicator. Tune nimirum cum in monte sancto gloriam vultus ejus cœlestem cum Jacobo et Joanne conspexit, sive cum resurrectionis et ascensionis ejus potentiam cum cæteris qui affuere discipulis vidit.

Pascile qui in vobis est gregem Dei. Sicut Dominus beato Petro totius gregis ejus, hoc est Ecclesiæ curam habere jussit, ita ipse Petrus sequentibus

Ecclesias pastoribus jure mandat ut eum qui que A intrante eo Exsaream, Cornelius occurrens pedibus qui sesum est, gregem Dei sollicita gubernatione se ejus humiliter stravit, et ille humilius levavit eum, dicens: Surge, et ego homo sum, sicut et tu (Act. x).

Providentes non coacte, sed spontance, etc. Coacte pascit gregem Dei et providet ille qui propter rerum temporalium penuriam non habens unde vivat, idcirco prædicat Evangelium, ut de Evangelio vivere possit. Spontance vero et secundum Deum, qui nullius terrenæ rei, sed tantum supernæ mercedis intuitu verbum Dei prædicat. Quod utrumque distinguens ab invicem apostolus l'aulus: Si enim volens (inquit) hoc ago, mercedem habeo; si autem invitus, dispensatio mihi credita est. Dispensatio quippe ei credita dicitur, qui rei externæ curam ad tempus habere præcipitur. Verbi gratia, qui triticum domini sui conservis in tempore dispertiri jubetur, hate assimilatur qui non spontance, sed invitus evangelizat.

Neque turpis lucri graha, sed voluntarie. Turpis lucri gratia providet gregi Dei, qui propter quastum et terrena commoda prædicat, cum religionis opera cuncta spontanee fieri debeant. Juxta illud exemplum constructionis tabernaculi, quod præsentem Ecclesiæ constructionem prætendebat, ubi et omnis multitudo filiorum I-rael obtulit mente promptissima atque devota primitias Domino ad faciendum opus tabernaculi, sponte propria cuncta tribuens, et ipsi artifices sponte sua obtulerunt se ad faciendum opus.

Neque ut dominantes in cleris, etc. Ut videlicet humilitatem, quam subditos et ad vos et ad invicem habere desideratis, ipsi prius et actu monstretis, et in animo servetis integro, juxta illud dominicum: Scitis quia hi qui videntur principari gentibus, dominantur eis, et principes eorum potestatem habent ipsorum. Non autem ita erit in vobis, sed quicunque voluerit fieri major, erit vester minister; et quicunque voluerit in vobis primus esse, erit omnium servus (Mauh. xxIII). Quod Paulus imperium diligenter observans ait: Non enim nosmetipsos prædicamus, sed Jesum Chr. stum Dominum nostrum, nos autem servos vestros per Jesum.

Postquam seniores quomodo præessent docuit, oportebat ut etiam juniores ad obediendum paternæ eopura loqui, sed tantum subjectionis dare præceptum.

Quia nimirum senioribus præceperat ut forma facti essent subditis, et sufficiehat juniores ad majorum bene agentium exempla respicere, et hæc devote imitari. Sed ne hæc audientes prælati putarent solummodo subditis kuis, et non etiam sibi debitæ humilitatis jura esse servanda, continuo generaliter admonendo subjecit:

pendia. Honores terrenos promittit, ut cœlestes adimat. Obtendit falsa, ut vera subripiat. Et cum latenter non potest fallere, aperte minatur, terrorem turbidæ persecutionis intentans, ad debellandos servos Dei inquietus semper et semper infestus. In p ce subdolus, in persecutione violentus. Quamobrem contra omnes diaboli vel fallaces insidus vel apertas minas stare debet instructus animus et armatus, tam paratus semper ad repugnandum, quam est ad impugnandum semper paratus inimicus. >

Cui resistite fortes in fide, etc. Tanio (inquit) for-

Omnes autem invicem humilitatem insinuate. Omnes etenim dicit, et seniores et adolescentes, qui invicem jubentur humilitatis insinuare virtutem, et hi videlicet regendo, et illi obsequendo humiliter. Quod apud ipsum Petrum, et in ipso factum legimus, cum,

intrante eo Casaream, Cornelius occurrens pedibus se ejus humiliter stravit, et ille humilius levavit eum, dicens: Surge, et ego homo sum, sieut et tu (Act. x). Et quidem Cornelius necdum renatus in Christo, necdum Ecclesiæ erat membris incorporatus. Omnes ergo humilitatem habere ad alterutrum vel exemplo docet, vel etiam verbo insinuat, quia nimirum omnibus superbiæ vitium quod angelos de cœlo dejecit, noverat esse cavendum, omnes adjuncta Salomonis sententia terret salubriter ac refovet, dicens:

Quia Deus superbis res'stit, etc. Et que sit cadem gratia quam confert humilibus Deus, consequenter exponit, cum admonendo subjungit:

Humiliamini igitur sub potenti manu Dei, etc. flanc ergo gratiam humilibus tribuit, ut quo magis humiliati fuerint propter ipsum, tempore certaminis, eo gloriosius exaltentur ab ipso tempore retributionis. Potest autem humiliatio hoc in loco multifarie accipi, hoc est, et ca qua incipiens quisque viam virtutum pro abluendis quæ commiserat peccatis salubriter atteritur, et illa quæ spontanea mentis devotione a perfectioribus Deo vel proximis in pace exhibetur rerum circumstantium, necnon et ea qua, incursantibus persecutionum turbinibus, invictus per patientiæ virtutem animus armatur. Omni autem generi Deo devoræ humilitatis merces succedit illa, ut qui se tempore peregrinationis suæ humiliant, tempore visitationis ejus exaltentur.

Sobrii estole et vigilate, etc. In hujus expositione sententiæ, non nostra, verum beati Cypriani dicta ponamus. ( Circumit (inquit) ille nos singulos, et tanquam hostis clausos obsidens muros explorat et tentat, an sit pars aliqua membrorum minus stabilis et minus fida, cojus aditu ad interiora penetretur. Offert oculis formas illices et faciles voluptates, ut visu destruat castitatem. Aures per canora musica tentat, ut soni dulcioris auditu solvat et molliat Christianum vigorem. Linguam convicio provocat, manum injuriis lacessentibus ad petulantiam cadis instigat; ut fraudatorem faciat, lucra opponit injusta; ut animam pecunia capiat, ingerit perniciosa compendia. Honores terrenos promittit, ut cœlestes adimat. Obtendit falsa, ut vera subripiat. Et cum latenturbidæ persecutionis intentans, ad debellandos servos Dei inquietus semper et semper infestus. In p ce subdolgs, in persecutione violentus. Quamobrem contra omnes diaboli vel fallaces insidias vel apertas minas stare debet instructus animus et armatus, tam paratus semper ad repugnandum, quam est ad impugnandum semper paratus inimicus. >

Cui resistite fortes in fide, etc. Tanto (inquit) fortiores estote in fide, tanto majorem habetote uduciam ad superandas diaboli versutias, quanto constat quia non vos soli tentamini, sed ipsa poss o qua vos fatigat ei quoque quæ per totum mundum est Ecclesiæ Christi, vestræ videlicet fraternitati, communis justi, pudeat vos solos præ omnibus sustinere non posse.

Per Sylvanum vobis fidelem fratrem, etc. Quod ait obsectans potest ad superiora referri, quia videlicet breviter scripserit, non imperans, sed obsecrans eos sortes in side persistere. Potest et ad sequentia recte copulari, ut intelligatur non solum contestari hanc esse veram corum gratiam quam scribendo prædicat, quia nimirum non est in alio aliquo salus, in quo oporteat nos salvos fieri (Act. 1v), sed etiam obsecrare cos, ut hanc esse veram suam gratiam faciant, qua imbuti sunt in Christo. Gratia enim Christi corum fit gratia, qui hanc mundo corde suscipiunt. Nam qui gratiam Dei spernit, non ipsam gratiam minuit, sed hanc suam non esse, id est, sibi facit non B prodesse.

Salutat vos Ecclesia quæ est in Bubylone collecta, ctc. Babylonem typice Romam dicit, videlicet propter consusionem multiplicis idololatriæ. In cujus medio sancta Ecclesia jam rudis et perparva fulgehat, juxta exemplum plebis Israeliticæ, quæ quondam, parva numero et captivata super flumina Babylonis sedens, absentiam sanctæ terræ deficbat, nec canticum Domini in terra aliena cantare valebat (Psal. cxxxvi). Et bene beatus Petrus dum suos auditores ad tolerantiam hortatur adversitatum præsentium, dicit et Ecclesiam quæ secum est in Babylone constitutam, id est, in confusione tribulationum. Et tamen collectam eam esse confirmat, ut ostendat sanctam Dei civitatem in hac vita a permistione et C pressura civitatis diaboli, quam Babylonia siguat, immunem esse non posse. Marcum autem filium suum evangelistam dicit, qui ejus in baptismate dicitur filius effectus. Unde patet quod priusquam

est. Et quod a constitutione mundi semper passi sunt A Marcum Alexandrium de Roma ad evangelizandum mitteret, Epistolam hanc scripsit. Tempore autem Claudii principis et Petrus et Marcus Romam venerunt, et ipse Marcus, descripto Romæ Evangelio suo, Alexandriam missus est. Unde colligitur quia Epistolam hanc Petrus dum quæritur ubi vel quando scripserit, locus erat Roma, tempus Claudii Cæsaris.

> Salutate invicem in osculo sancto. Osculo sancto. osculo vero, osculo pacifico, osculo columbino, nen subdolo, non polluto, quali usus est Joab ad occidendum Amasam, quali Judas ad tradendum Salvatorem, quali utuntur hi qui loquuntur pacem cum proximo suo, mala autem sunt in cordibus eorum (l'sal. xxvII). Illi ergo osculo sancto salutant invicem, qui non diligunt verbo neque lingua, sed opere et veritate.

Gratia vobis omnibus qui estis in Christo Jesu. A gratia cœpit Epistolam, in gratia consummavit, mediam gratia respersit, ut errorem Pelagianum omni locu:ionis suæ parte damnaret, Ecclesiam vero Christi non nisi per gratiam ejus salvari posse doccret. Et consulte cum diceret : Gratia vobis, addidit : Omnibus qui estis in Christo Jesu, ut ea quæ paucis Ecclesiis, id est, Ponti, Galatiæ, Cappadociæ, Asiæ, et Bithyniæ scripsit, cunctis per orbem Christi Ecclesiis se scribere designet. Sicut et Joannes in Apocalypsi, cum septem Asiæ Ecclesias singulatim prout competebat admoneret, adjunxit per singula, ita concludens: Qui habet aures audiendi, audiat quid Spiritus dicat Ecclesiis (Apoc. 11), aperte insinuans quia cuncta que unicuilibet Ecclesiæ scripsit omnibus qui auditum salubrem haberent et universis fidelium scriberet Ecclesiis.

### IN SECUNDAM EPISTOLAM PETRI.

## CAPUT PRIMUM.

Simon Petrus, servus et apostolus Jesu Christi, etc. Sc. iptum est in sequentibus bujus Epistolæ : Ecce hanc vobis, charissimi, secundam scribo Epistolam. Unde constat quia banc eisdem quibus et priorem Epistolam miserat, electis proselytis, dispersionis l'onti, Galatiæ, Cappadociæ, Asiæ et Bithyniæ, scripsit Epistolam. Quos coæquales sibi cognoscit, non quia circumcisionem ex lege acceperant, quam ipse ut natura Judæus habebat, sed quia camdem quam ipse illustrante Christi gratia acceperat sortiti sunt fidem. Non enim cir umcisio legalis, sed sola est fides evangelica, quæ gentium populos antiquæ Dei plebi consociet. Verum quia fides eadem sine operibus salvare non potest, recte subditur :

In justitia Dei nostrt et Salvatoris Jesu Christi. Illis ergo scribit Epistolam, illos salutat apostolus Petrus, qui comqualem sibi sortiti sunt sidem, et hanc per

opera justitiæ exercent. Ejus videlicet sustitiæ quam non humana prudentia reperit, nec legalis institutio docet, sed per Evangelium loquens Dominus et Salvator noster ostendit, cum ait : Nisi abundaverit justitia vestra plus quam Scribarum et Pharisæorum, non D intrabitis in regnum cœlorum (Matth. v). Et iterum: Audistis quia dictum est antiquis, Non occides. Eyo autem dice vobis, etc. (Ibid.).

Gratia vobis et pax adimpleatur, etc. .n prima Epistola scripsit : Gratia vobis et pax multiplicetur (I Petr. 1). In hac autem : Gratia vobis et paz adimpleatur, quia nimirum illam incipientibus, hanc per fectioribus scripsit Epistolam. Multiplicatur enim pax et gratia bene proficientibus in hac vita per fidem, adimplebitur autem pervenientibus in alia vita per speciem. Unde bene cum diceret: Gratia vobis et pax adimpleatur, addidit: In cognitione Domini nostri Jesu Christi. Quia hæc est vita æterna (inquit), ut cognoscant le unum et verum Deum, et quem misisti Jesum Christum (Joan. xvII). Et iterum : St vo. Filius veritas liberabil vos (Joan. VIII).

Quomode emnia nobis divinæ virtutis suæ, etc. Pendet hæc sententia a superioribus. Est enim sensus : Gratia robis et pax adimpleatur in co, ut Dominum nostrum Jesum Christum perfecte cognoscatis. Et hoc quoque per eum cognoscatis, quomodo omnia nobis divinæ virtutis suæ donata sont per ejus gratiam, quæ ad vitam obtinendam et pietatem conservandem sufficient. Unde ait : Quia omnia quæcunque audivi a Patre meo nota feci vobis (Joan. xv). Et alibi : Et ego claritatem quam dedisti mihi, dedi eis (Joan. xvII). Quod si legatur ut quidam Codices habent : Oue ad vitam et pietatem donata est, hic erit sensus : Ut cognoscatis quomodo Dominus noster omnia nobis divinæ virtutis suæ dona juxta modum capaci- B tatis nostræ præstiterit, quæ videlicet vi: tus ad vitam nobis et pietatem consequendam donata est. llic etenim modus locutionis Scripturis est usitatissimus; et appellatur a grammaticis ellipsis, id est, defectus necessariæ dictionis, quale est in psalmo: Quia neque ab oriente, neque ab occidente, neque a desertis montibus. Subauditur enim palet via fugiendi, quoniam Deus ubique judex est (Psal. LXXIV).

Per cognitionem ejus, qui vocavil nos propria gloria et virtute. Et hoc a superioribus pendet, quia per cognitionem Domini et Salvatoris nostri omnia divinitatis ejus mysteria, quibus salvaremur, agnovimus. Qui nos propria gloria et virtute vocavit, quia non angelum ad salvationem nostram, non archangelum misit, non in nobis aliquid meriti boni pro que salvaremur invenit, quin potius infirmos et inglorios cernens, sua nos virtute recuperavit et gloria. lline etenim dicit: Non vos me elegistis, sed ego clegi vos (Joan. IV).

Per quam maxima el preliosa nobis promissa donavit. Per quam, per cognitionem ejus dicit, quia quanto quis perfectius Deum cognoscit, tanto altius promissorum ejus magnitudinem sentit.

Ut per hæc efficiamini divinæ consortes naturæ. Mutat repente personam, et qui prius de se suisque dixerat: Pretiosa nobis promissa donavit, conversus extemplo ad eos quibus loquebatur: Ut per hac, fortuitu, sed providenter agit. Ideo (inquit) Dominus nobis, qui natura Judæi, qui sub lege sumus nati, ani magisterio ipsius etiam corporaliter imbuti, omnia divinæ virtutis suæ secreta reseravit, ideo nobis, suis videlicet discipulis, maxima et pretiosa Spiritus sui promissa donavit, ut per hæc etiam vos qui ex gentibus estis, qui eum corporaliter videre nequivistis, divinæ suæ naturæ donaret esse participes, nobis scilicet vos quæ ab ipso audivimus docentibus, vos per ejus mysteria consecrantibus. Unde rectissime quod supra ait: Gratia vobis et pax adimpleatur in agnitione Domini nostri Jesu Christi, quomodo omnia nobis divinæ virtutis suæ quæ ad vitam et pietatem donata sunt, potest ita dictum accipi:

liberaverit, vere liberi eritis, el cognoscetis veritatem, el A Gratia vobis et pax in eo adimpleatur, ut sic cognoscatis Dominum nostrum Jesum Christum, e:iam vos. sient nobis per illum omnia divinæ virtutis suæ promissa vel munera, quæ ad vitam et pietatem ducunt. donata sunt. Ut sicut nos promissa ab illo dona vel accepimus, vel accepturos nos esse sine ulla dubietate confidimus, ita etiam vos credentes de donis cjus non existatis dubii.

> Fugier les ejus, quæ in mundo est, concupiscentiæ corruptionem. Bene dicit concupiscentiam mundi babere corruptionem, ideoque fugiendam esse, juxta eum qui dixit : Quasi a facie colubri fuge peccata (Eccli. xxi), quia est et incorruptibilis concupiscentia, de qua canitur : Concupivit et defecit anima mea in atria Domini (Psal. LXXXIII). De qua etiam in libro Sapientiæ per siguram locutionis quæ Græce κλίμαζ, Latine gradatio vocatur, pulcherrime refertur: Initium (inquit) sapientiæ, verissima est disciplinæ concupiscentia (Sap. vi). Cura ergo disciplinæ dilectio est, et dilectio custodia legum illius est. Custoditio autem legum consummatio incorrupti nis est. Incorraptio autem facit esse proximum Deo. Concupiscentia itaque sapientiæ deducit ad regnum perpetuum.

> Vos autem curam omnem inferentes, ministrate in fide vestra virtutem. Virtutem hoc loco non pro fortitudine ac miraculis, sed pro conversatione bona posuit; quæ sidei recte jungenda est, ne sine operibus otiosa sit et mortua: in quo recte omnem curam subinferri præcepit, quia qui mollis et dissolutus est in opere suo, frater est sua opera destruentis.

> In virtute autem scientia. Juxta illud Isaiæ: Discite bene sucere, quærite judicium.

> In scientia autem abstinentiam. Ut cum bona facere didicerint, mox a malis abstineant, ne in vacuum scientia cœlestium cadat, si se ab illecebris terrestribus quis continere neglexerit.

> In abstinentia autem patientiam. Abstinentiam necesse est semper, ut patientia comitetur, ut quicunque a voluptatibus mundi se continere didicit. ejus quoque adversa corde firmo sustineat, a dextris videlicet et a sinistris per arma justitiæ munitus (11 Cor. vi).

In patientia autem pietatem. Ut erga eos quos painquit, efficiamini divinæ consortes naturæ. Quod non p tienter tolerat, etiam pius existat, juxta illud apostoli Pauli: Charitas patiens est, benigna est (I Cor. xIII).

> In pietate autem amorem fraternitatis. Ut non alterius rei intuitu pietatis opera suis quisque adversari s impendat, nisi fraternæ tantum dilectionis. Hoc, videlicet, tota in tentatione procurans, ut quos docendo solum vel redarguendo nequit, ad affectum pietatis orando vel bene faciendo convertat.

> In amore autem fraternitatis, charitatem. Charitatem hoc loco appellat specialiter eam qua Conditorem diligimus, quæ, proficientibus virtutum gradibus, merito amori fraternitatis adjungitur, quia nec Deus sine proximo, nec sine Deo proximus perfecte valet amari. Et quidem Dei amor excellentior est amore preximorum, quia illos sicut nos, Deum vero ex toto

corde, tota anima, tota virtute diligere jubemur A (Marc. x11), sed tamen consuetudine amoris fraterni oportet nos ad amorem Conditoris ascendere. Qui enim non diligit fratrem suum quem videt, Deum quem non videt quomodo potest diligere (I Joan, 1v)?

Hæc enim omnia si vobiscum adsint et superent, non vacuos, etc. Si superent dixit, si adversum bella vitiorum potiori virtute prævaluerint.

Cui enim non præsto sunt hæc, cæcus est, etc. Oenlus scientiam, manus operationem designat. Cæcus est autem et manu tentans, qui, scientiam rectæ operationis non habens, quidquid sibi rectum videtur operatur, et lumen veritatis ignorans quasi manum ad opus quod non videt extendit, gressus in iter quod non prævidet attollit, ideoque repente miser B in ruinam perditionis, quam præscire nequibat, iucidit. Talis autem est omnis cui non præsto sunt hæc quæ Petrus loquitur, quia per incrementa virtutum spiritualium ad consortium divinitatis pervenire nos conveniat. At contra Salomon sapientem monens auditorem : Et palpebræ (inquit) tuæ præcedant gressus tuos (Prov. 1v). Quod est patenter suggerere, ut in cunctis actibus nostris qui nos finis sequatur, sedula intentione prævidere curemus, quid secundum Dei voluntatem, quid aliter agatur solerter exploremus.

Quapropter, fratres, magis satagite ut per bona opera certam vestram vacaiomem et electionem faciatis. Multi sunt vocati, pauci vero electi (Matth. xx, xxII). Certa est vocatio cunctorum qui ad fidem veniunt; qui vero fidei sacramentis quæ perceperunt bona quoque opera perseveranter adjungunt, isti suam vocationem et electionem certam intuentibus faciunt. Sicut, e contra, qui post vocationem ad crimina revertuntur, cum in his ex hac vita migraverint, certum jam omnibus quia reprobi sunt reddunt.

Hæc enim sacientes, non peccabitis aliquando. De majoribus peccatis dicit, quæ quicunque egerit, non habet hæreditatem in regno Christi et Dei, et a quibus omnis qui supradictis virtutibus se manciparit, immunis Domino permanet. Alioquin sunt peccata minora, de quibus scriptum est: Quia non est homo justus in terra, qui saciat bonum (Eccle. vii); et non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens (Psal. CXLII).

Sic enim abundanter ministrubitur vobis introltus in æternum regnum, etc. Huic loco convenit illud Ezechielis prophetæ, ubi de ædificio in monte constituto loquens ait: Et in octo gradibus ascensus ejus (Ezech. xl.). Et hic enim beatus Petrus octo virtutum gradus enumerat, quibus fugientes mundialis concupiscentiæ corruptionem ad habitationem regni cælestis ascen dere debemus, fidem scilicet, virtutem, scientiam, abstinentiam, patientiam, pietatem, amorem fraternitatis, et charitatem. De quibus nimirum gradibus Psalmista dicit: Ascensus in corde ejus disposuit (Psal. Lxxxiii); et cætera, usque dum ait: Ambulabunt de virtute in virtutem, videbitur Deus eorum in Sion (Ibid.).

Proplet quod incipiam vos semper commonere de his, etc. Quare vult illos semper commonere de bonis operibus, quos habere scientiam dicit, et de præsentia veritatis esse confirmatos? nisi forte ob boc, ut scientiam quam norunt operibus exerceant. et veritatem cujus præsentia confirmati sunt fixa mente custodiant, ne quando per magistros erroris excidant a simplicitate et castitate sidei, de quibus videlicet magistris in processu Epistolæ plura loquitur. Concinit autem huic sententia beati Joannis. qua dicit: Non scripsimus vobis quasi ignorantibus veritatem, sed quasi scientibus eam (I Joan. 11). Ideo autem scientibus veritatem scribunt, et commonent eos apostoli, ut quod sciunt observent. Unde et Joannes loquens, post pauca subjungit: Vos quod audistis ab initio, in vobis permaneat (Ibid.).

Justum autem arbitror quandiu sum in hoc tabernaculo, etc. Tabernaculo solemus in itinere vel in bello uti, et ideo se recte fideles, quandiu sunt in corpore, et peregrinantur a Domino, in tabernaculis esse testantur, in quibus iter bujus vitæ peragant, et contra adversarios veritatis certamen agant.

Certus quod velox est depositio tabernaculi mei. Pulcherrime beatus Petrus obitum suum non mortem, seil depositionem tabernaculi sul dicit, quia nimirum sic est perfectis Dei famulis carnis retinacula exuere, sicut viatoribus confecto itinere donum propriam pro habitatione tabernaculi adire, sicut positis in expeditione fugato hoste vel prostrato ad patriam redire. Solam naunque sibi domum propriam, solum municipatum, solam patriam norunt in cubis. De qua et apostolus Paulus: Scimus, inquit, si terrestris domus nostra hujus habitation's dissolvatur, quod ædificationem ex Deo habemus, domum non manufactam, æternam in cælis (II Cor. v).

Non enim indoctas fabulas secuti, etc. Hic paganos simul et hæreticos tangit, quorum primi quidquid eos delectabat, deos appellare non timuerunt; secundi, acceptis Dei veri mysteriis, de cætero non divinis Scripturis attendere, sed ad suum potius sensum erroneum has male interpretando transferre studuerunt.

Et hunc vocem nos audivimus de cœlo allatam, etc. Quidam hanc Epistolam negant a beato Petro apostolo esse conscriptam; qui si hunc versiculum solertius attenderent, et hoc quod sequitur: Cum essemus cum illo in monte sancto, nequaquam de Epistolæ hujus auctore dubitarent. Constat enim, juxta fidem Evangeliorum, quia præfatam vocem sursum Domino in monte clarificato idem Petrus cum Jacobo et Joanne coapostolis suis audivit.

Et habemus firmiorem propheticum sermonem. Illum, videlicet, quo ex persona Mediatoris Dei et hominum dicitur: Dominus dixit ad me, Filius meus es tu, ego hodie genui te (Psal. 11). Si enim quispiam (inquit) nostro testimonio discredendum putaverit, quod in secreto gloriam Redemptoris nostri conspeximus divinam, quod vocem Patris ad eum factam audierimus, certe sermoni prophetico nemo contradicere, nullus de hoc ambigere audebit, quem di- A ritus vellet ore proferrent, nec tamen ea quæ dicevinis Scripturis jam olim insertum omnes verum rent ipsi mente tenerent, juxta illud Maronis: Dat esse testantur.

Gui bene facilis, attendentes, quasi lucernæ lucenti in caliginoso loco, etc. Ordo sensus est: Cui attendentes quasi lucernæ lucenti in caliginoso loco, bene facitis. In hujus etenim sæculi nocte tenebrosis tentationibus plena, ubi di'ficile quisquam invenitur qui non offendat, quid essemus si lucernam prophetici sermonis non haberemus? Sed nunquid lucerna semper erit necessaria? Non utique. Donec (inquit) dies lucescat. Mane enim astabo et con'emplabor (Psal. v). Ad lucernam interim nocturnam pertinet quod filii Dei sumus, et nondum apparuit quid erimus (1 Joan. iu ). Et in comparatione quidem impiorum, dies sumus, l'aulo dicente : Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino (Ephes. V). Sed si comparemur uli vitæ in qua futuri sumus, adhuc nox sumus, et lucerna indigemus.

Et lucifer oriatur in cordibus vestris. Quis est lucifer iste? Si Dominum dicas, parum est. Lucifer ipse, clarus noster intellectus est. Ipse enim oritur in cordibus nostris, ipse illustrabitur, ipse manifes: abitur. Dilectio erit qualem nunc optamus, et quoniam non est suspiramus, et qualis erit, singuli in singulis videbimus, quomodo nunc facies nostras alterutrum videmus.

Hoc primum intelligentes, quod omnis ropketia Scripturæ, etc. Pendet hic versiculus ex eo quod superius sit : Cui bene facitis, attendentes; qui enim C prophetarum verba attendentes bene utique faciunt, ut per bic lucem habere possint scientiæ, hoc primum intelligere debent, qu'a nullus prophetarum sanctorum propria sua interpretatione populis dogmata vitæ prædicarit, sed quæ a Domino didicerant, hæc suis auditoribus agenda commendabant. quæque in secreto cœlestia arcana perceperat, hæc simpliciter vel loquendo vel scribendo Dei plebi tradebant, et non sicut gentium divini, qui quæ ipsi de corde suo finzerant, hæc turb s deceptorum, quasi divini oraculi consulta, proferebant. Sicut ergo prophetæ non sua propria, sed Dei verba scribebant, ita et lector eorum non sua propria interpretatione potest uti, ne a sensu veritatis exorbitet, sed hoc omnimodis debet attendere, quomodo sua verba voluerit intelligi ipse qui scripsit.

Non enim voluntate humana allata est aliquando prophetia, etc. Semper futura posse prædicere (sic); sed ipse Spiritus eorum corda quando voluit implevit; ita etiam potestatis eorum non erat, ut quæcunque vellent docerent, sed quæ Spiritu illustrati didicerant, en so a dicebant. Hæc ideo dicimus, ne quis ad libitum suum Scripturas exponere audeat. Ridicule quidam hæc beati Petri verba interpretatus est, dicens quod sicut fistula flatum oris humani, ut resonet, accipit, nec sonum tamen ipsa quem ministrat, quia insensibilis naturæ est, intelligere valet; ita prophetæ Dei Spiritu inspirati, ea quæ idem Spi-

ritus vellet ore proferrent, nec tamen ea quæ dicerent ipsi mente tenerent, juxta illud Maronis: Dat sine mente sonum; quod impudentissimi erroris esso palam claret. Quomodo enim audientibus tam sana vivendi consilia darent, si insanis similes ipsi quæ loquerentur nescirent? Quare videntes appellantu: prophetæ? Qua ratione scriptum est: Verbum quoc vidit Isaias (Isai. 11), aut aliquis propheta, nisi quis in occulto visionum cælestium lucidissimo mentis in tuitu cognoscebant arcana, quæ foras suis auditoribus palam verbis quibuscunque vellent efferrent?

#### CAPUT II.

Fuerunt vero et pseudoprophetæ in populo, etc. Quæ secta Latine, Græce dicitur hæresis, cum quis stulta obstinatione errorum quem semel cæpit semper sectari nullatenus cessat. Quod hæreticorum proprium esse quis nesciat?

Et eum qui emit eos Dominum negant, etc. De boc emptore et Paulus ait : Empti enim estis pretio magno, glorificale et portale Deum in corpore vestre ( 1 Cor. 6 ). Merito autem sibi celerem perditionem superducunt, qui Redemptorem suum negantes, hunc recte confitendo glorificare, et bene faciendo suo in corpore ferre detrectant : quod omnes faciunt hæretici; nam et Arius, qui Redemptorem nostrum in divinitate Patre minorem dicit, et Photinus, qui dicit: (Christus homo est, Deus non est, ) et Manichæus, qui dicit: c Christus Deus tantum est, homo verus non est, > et Ebion, qui dicit : « Christus ante Mariam non erat, ex ipsa originem sumpsit, , et Apollinaris, qui dicit : « Christus tantum Deus & caro est, animam rationalem nunquam suscepit, > et Pelagius, qui dicit : « Christus Redemptor parvulorum in baptismo non est, quia sine iniquitatibus concepti, et sine delictis a matre sua geniti, nullum prorsus habent peccatum quod sibi debeat dimitti. ideoque Christus non est Salvator omnium electorum; » et cæteri cum his hæretici Dominum profecto, qui emit eos pretio sanguinis sui, negant, quia illum non qualem veritas ostendit, sed qualem ipsi sibi fingunt prædicant. Et propterea a Redemptore alieni facti, nihil certius quam foveam perditionis exspectant.

Et multi sequentur eorum luxurias, etc. Via veritatis blasphemabitur per hæreticos non solum in eis quos suæ hæresi eductos associant, sed in eis quoque quos per impurlssima sua facta et sacrificia, vel mysteria exsecranda quæ faciunt, in odium Christiani nominis concitant, existimantibus imperitis omnes Christianos hujusmodi flagitiis esse mancipatos. Qualibus dicit Scriptura: Per vos nomen meum blasphematur in gentibus (Isai. LII).

Quibus judicium jam olim non cessat. Cum jam olim præteritum tempus significet, non cessat autem verbum præsentis temporis sit (sic), non aliud intelligendum videtur, nisi quia jam olim cæpit judicium perditionis impiorum, quod eos præsentialiter semper excruciat, nullo unquam fine cessabit.

Si enim Deus angelis peccantibus non pepercit. Multi enim hic versiculi uno fine clauduntur: Novit Dominus pios de tentatione eripere. Si enim, inquit, Deus angelis peccantibus non pepereit, sed eos inferni traditos poenis ad majores in die judicii servat cruciatus; si originalem mundum propter scelera diluvio perdens, Noe justum servavit; si Sodomorum flagitia puniens, Loth justitiæ cultorem ab injustis eruit; constat pro certo quia novit Dominus pios de tentatione eripere, iniquos vero in diem judicii cruciandos reservare. Et notandum in eo quod ait, Deum angelis peccantibus non pepercisse, quia ipsi mali angeli non a Deo conditi mali, sed peccando facti sunt mali.

Sed rudentibus in ferni detractos in tartarum tradidit, etc. Hunc versiculum alia Translatio sic habet : B Sed carceribus caliginis inferi retrudens, tradidit in judicio puniendos reservari. Ostendit ergo adhuc angelis apostatis ultimi judicii pænam deberi, de qua Dominus dicit: Ite in ignem ælernum qui paralus est diabolo et angelis ejus (Matth. xxv), quamvis jam pomaliter hunc infernum, hoc est inferiorem caliginosum aerem, tanquam carcerem acceperint. Quantum enim ad sublimitatem cæli, jam hujus aeris spatium dici infernus potest, sic et quantum ad einsdem aeris altitudinem, terra quæ inferius jacet, infernus intelligi potest et profundus. Rudentes autem inferni appellat ipsam superbiæ jactantiam, qua angeli eius spiritus contra Conditorem intumuit. Rudentes quippe dicuntur fune, quibus mantæ vela suspendunt, ut flante aura portus tranquillitatem relinquant, seseque ambiguis semper ponti fluctibus credant. Quibus convenienter rudentibus immundorum spirituum conamina comparantur, qui mox ut. flatu superbiæ impulsi, se adversus Conditorem erexerunt, ipsis elationis suæ conatibus in abyssi profunda sunt rapti. Quidam Codices habent: Sed rugientibus inferni detractos in tartarum tradidit, quod vocem vel supernæ elationis, vel ejulatus in pœnis significat. Rugiunt namque fere, cum vel famem vel quid aliud patiuntur, propter nimietatem elationis ferre non valentes, si quid eis adversitatis occurrerit.

Et originali mundo non pepercit. Idem ipse niundus est, in quo nunc humanum genus habitat, quem inhabitaverunt bi qui ante diluvium fuerunt. Sed tamen recte originalis mundus ille, quasi alius dicitur, quia sicut in consequentibus hujus Epistolæ scriptum continetur, ille tune mundus aqua inundatus periit, et cœlis videlicet qui erant prius, id est, cunctis aeris hujus turbulenti spatiis aquarum accrescentium altitudine consumptis, terra quoque in alteram faciem excedentibus aquis immutata. Nam etsi montes aliqui atque convalles ab initio facti creduntur, non tamen tanti quanti nunc in orbe cernuntur universo. Quod negari forte potuisset, si non etiam nunc omnibus annis terrarum faciem cerneremus aquarum subversione mutatam. Quod tanto magis tune fuisse factum creditur, quanto major

Si enim Deus angelis peccantibus non pepercit. Multi A ac diuturnior aquarum impetus terram obsidens im hic versiculi uno fine clauduntur : Novit Domi- alluebat.

> Sed octavum Noe justitiæ præconem custodivit, etc. Constat omnibus quia Noe decima ab Adam generatione natus est, sed octavum eum nominat, quia octo homines diluvium evaserunt, e quibus ille unus erat. Idcirco autem octavi numeri facit mentionem. ut occulte insinuet quia tempus diluvii discrimen significet examinis ultimi, quando, damnatis omnibus reprobis, omnes justi gloriam vitæ perpetis accipient. Sex etenim sunt præsentis sæculi ætates, septima etiam nunc agitur ætas, in illa vita ubi animæ sanctorum Sabbato felici, id est, requie perfruuntur æterna, octava est ventura tempore resurrectionis omnium et universalis judicii. Justitiæ autem præconem Noe cognominat, quia justitiæ opera faciens cunctis intuentibus, qualiter coram Domino vivendum esset ostendit. Neque enim verbo quempiam docere reperitur, quippe cujus nec unus sermo reperitur ad Deum prolatus vel hominem, sed quod maximæ virtutis est, in tota arcæ fabrica, in adventu diluvii, in sequentis ævi primordiis, ore quidem silente, sed cordis devotione promptissima jussis obtemperare cœlestibus.

Et civitates Sodomorum et Gomorrhæorum, etc. Quia civitates impiorum in cinerem redactas asserit, dupliciter intelligi debet. Quia et primo per incendium eas cum adjacentibus terris in cinerem redegit, et cum loca incendii postmodum mortul maris undis contexerit, servare adhuc voluit circumpositam regionem priscæ speciem pænæ. Nascuntur enim poma pulcherrim», quæ et edendi cupiditatem spectantibus generant. Si carpas, fatiscunt, ac resolvuntur in cinerem, fumumque excitant, quasi adhuc ardeant. Unde in libro Sapientiæ dicitur : Hæc iustum a pereuntibus impiis liberavit fugientem descendente igne in Pentapolim. Cujus in testimonium nequitiæ fumigabunda constut deserta terra, et in certo tempore fructus habentes arbores (Sap. x). Subauditur: Et ipsæ fumigabundæ constant desertæ. Et hoc est quod hic quoque subjungitur:

Exemplum corum qui impie acturi sunt ponens. Name tignis qui Sodomitas semel puniit, ostendit patenter quod impii sint sine fine passuri. Et quod terra corum fumigabunda constat, quod fructus ejus pulcherrimi cinerem habent intus et fetorem, aperte omnibus sæculis innuit quia delectatio carnalis, etsi stultorum mentibus ad præsens arrideat, nihil tamen in invisibilibus nisi incendium sibi reservat, nisi ut fumus tormenterum ejus in sæcula sæculorum ascendat.

Et justum Leth oppressum, etc. Cruciabant quidem sanctum virum iniqua proximorum facta pariter et verba; quæ quotidie cernens nullatenus corrigere valebat; sed tamen ipse tam circumspecte se gerebat, ut nec visis eorum flagitiis, nec auditis, in aliquo castæ suæ mentis fuscaret intuitum, sed indefessa intentione cæptis suæ justitiæ insistebat actibus. Vel certe aspectu et auditu justus erat, quia nihil in eo

presentes nisi justitiæ opera cornebant et audiebant A Marcionitas, et Cerdonianos, plures que allos histoeloquia, nihil fama de illo per absentes, nisi quod ad justitiam pertineret vulgabat, ad exemplum beati Job, qui ait: Auris audiens beatificabat me, et oculus videns testimonium reddebat miki (Job. xxix). Et 110tandum quod beatus Petrus in hoc loco Dominici magisterii sequitur exemplum. Et ipse enim Dominus in Evangelio de die judicii loquens, subitaneum vel diluvii vel ignis Sodomitici adventum ad memoriam deducit, ubi justi liberati, reprobi autem sint inopinatæ perditionis laqueo comprehensi. Sed et alio loco cum discipulorum animos a fastu elationis compescere curaret, angelici casus illis proponit exemplum, Videbam, inquiens, Satanam quasi fulgur de calo cadentem (Luc. x).

Novil Dominus pios de tentatione eripere, etc. iniquos dicit in diem judicii cruciandos reservari, non quia etiam ante diem judicii soluti corpore pænas luant pro meritis, sed quia graviora eos in judicio tormenta exspectent quando et in corpore recepto punientur, qui nune in anima sola cruciantur. Unde et Dominus his quæ verbum Evangelii recipere nolucrunt, civitatibus exprobrans, ita conclusit: Remissius e:il terræ Sodomorum in die judicii quam vobis.

Magis autem eos qui post carnem in concupiscentia immunditiæ ambulant. Fornicatores dicit, qui pro reatu suze corruptionis majora in judicio quam generales iniqui tormenta patientur.

Dominationemque contemnunt, audaces, sibi placen- C tes. Superbos dicit et arrogantes, qui et ipsi graviora generalibus sint supplicia luituri.

Sectas non metuuni introducere, blasphemantes. Hæreticos dicit, qui blasphemantes fidem vel vitam orthodoxorum, sectas sui nominis, id est, hæreses, inducunt, qui et ipsi cum prioribus audiant, quia fortioribus fortior instat cruciatio.

Ubi angeli fortitudine et virtute cum sint majores, non portant adversum se exsecrabile judicium. Quod ait: Ubi, significat in eo quod dominationem contemnunt, quod audaces, quod sibi placentes sunt, quod hæreses, id est, sectas faciunt, quod blasphemant. llæc namque faciendo, angeli dæmonia fleri, ac pænas suæ superbiæ solvere, meruerunt. Neque enim spiritualis eorum natura patiebatur concupiscentile car- D nalis obscenitate pollui. Nisi forte cum ad hanc homines illiciunt, pro ea quoque illos, sicut et pro cæteris quæ hominibus mala agenda persuadent, judicaudos esse significat.

Hi vero velut irrationabilia pecora naturaliter, etc. Sicut irrationabilibus animantibus naturale est causa pabuli sæpius in captionem et perniciem ignoranter incidere, ita hæretici, comparati jumentis insipientibus, ob appetitum suæ corruptionis explendum, incorruptam sanamque catholicæ Ecclesiæ doctrinam blasphemantes ac vitam, sempiternæ sibi perditionis laqueos impia temeritate nectunt. Quales exstitisse hæreticos ipsis apostolorum temporibus, Simonianos, Menandrianos, Basilidianos, Nicolaitas, Ebionitas,

ria ecclesiastica refert. De quibus recte cum dixisset : Blasphemantes in corruptione sua peribunt, adjunxit:

Percipientes mercedem injustitiæ. Mercedem namque injustitiæ pænam dicit, quam opera injustitiæ merentur, maxime in eis qui cum ipsi corruptioni carnis servient, nihilominus conversationem eorum qui caste vivunt blasphemant, cum ipsi vesanis teneantur erroribus, eis qui sanum sapiunt detra nere non ces-

Voluplatem existimantes diei delicias coinquinationis et maculæ. Volupt is et in bono accipitur et in malo. In bono quidem, sicut paradisus voluptatis dicitur, et sicut in psalmo canitur : Et torrente voluptatis tuæ potabis eos (Psal. xxxv). In malo autem, ut Salomon ait: Adolescentia enim et voluptas vana sunt (Eccle. XI). Sed et indifferenter accipitur, juxta boc quod Sara dicebat: Postquam senui et dominus meus veiulus est. voluptati operam dabo (Gen. xviii)? Voluptas ergo bona recte diei vocatur, qua sancti quique delectantur in Domino. Voluptas autem mala noctis est, cum reprobi ad perficienda opera tenebrarum perverse delectantur. Bene ergo dicitde injustis quod voluptatem existiment diei, delicias coinquinationis et macular, quia multi in tantum socordes, perversi et inverecundi, existunt, ut cum deliciis impurissimis vacent et exsecrandissimis, has tamen ipsi optimas et quasi lucifluas judicent. Quidam primum hujus versiculi verbum pr:::cedenti versui jungunt, ita legentes : Percip en es mercedem injustitiæ voluptatem, et exponent juxta illud apostoli Pauli : Tradidit illos Deus in desideria cordis eorum in immundi:ium, ut contunteliis afficiant corpora sua in semetipsis (Rom. 1). Et paulo post : Turpitudinem operantes, mercedem quan oportuit errorie sui in semetipsis recipientes. Et sicut non probaverunt Deum habere in notitiam, tradidit eos Deus in reprobum sensum, ut faciant quæ non conveniunt (Ibid.). Sed nos distinctionem quam in beati papæ Gregorii opusculis invenimus, sequendam esse putavimus.

Pellicientes animas instabiles Pellices appellari solent meretrices, sumpto vocabulo a pollutione, vel a pellis suæ formositate qua incautos illiciunt. Pelliciunt ergo animas instabiles, qui eas male docendo erroneis variorum dogmatum sectis quasi constuprantium luxibus subdunt.

Secuti viam Balaam ex Bosor, etc. Plerumque hæretici tam stulta dogmata, tam exsecranda proferunt sacramenta, ut etiam hebetum sensus, et paganorum, et qui rat one divinæ cognitionis omnimodis careni. illorum detestentur insaniam, illorum distorta et Deo contraria itinera sanius sapiendo redarguat. Et quo t pejus, quia frequentius est, nonnunquam multi catholici in tantum mercedem amant imquitatis, ut etiam docti ab indoctis, a laicis clerici merito lacerentur : qui jure comparantur prophetæ, qui verbis asinæ contra naturam loquentis corripitur, nec tamen a proposito pravi itineris retardatur. Quibus etium aptissime nomen congruit civitatis de qua

Balaam venisse perhibetur; Bosor namque carneus, A sive in tribulatione dicitur. Neque alia magis causa łuxuriosis existit verbum veritatis amore pecuniæ vel desideriorum temporalium adulterare, quam quod carnis se concupiscentiæ mancipaverunt, indigni nimirum apostolica laude, qua veros fideles glorisicans ait : Vos autem, fratres, non estis in carne, sed in spiritu (1 Thess. v). Unde et in tribulatione sunt positi, non quidem ea qua pro Domino ipsi patiuntur, sed in illa potius qua animos infirmorum perversis operum suorum exemplis, ne ad salutem exsurgere vel resipiscere possint, opprianunt. Sed et nomen ipsius Balanm, qui vanus populus sive præcipitans eos interpretatur, talibus convenit. Qui enim agnitam veritatis viam sponte ipsi deserunt, quid nisi vanus sunt pepulus? quid B nisi in præcipitium suos mittunt auditores, qu bas non salutaria quæ corrigant, sed quæ illos delectent, erronea prædicant? De quibus bene subditur:

Hi sunt fontes sine aqua, etc. Hos versiculos sanctus Hieronymus in libro contra Jovinianum ponens ita explanat : « Nonne tibi videtur pinxisse apostolus novam imperitiæ factionem? > Aperiunt enim quasi fontes scientiam, quia quem non habent doctrinarum promittunt imbrem, velut nubes prophetiæ ad quas perveniat veritas Dei, et turbinibus exagirantur dæmonum atque vitiorum. Loquintur grandia, et totus corum sermo superbia est. Immundus est autem omn's qui exaltat cor suum, ut qui paululum refugerint a peccatis, ad suum revertautur errorem, et studeant luxuriæ ciborum carnisque de- C liciis. Quis enim non libenter audiat : Manducemus et bibamus, et in æternum regnabimus (Sap. 11; Isai. xx11; I Cor. xv)? Sapientes et prudentes pravos vocant eos qui dulces sunt in sermone.

Contigit enim eis illud veri proverbii: Canis recersus ad vomitum suum, etc. Verum hoc esse proverbium dicit, quia de Proverbiis Salomonis testimonium assumit, quod ibi cum expositione positum est : Sicut canis, inquit, qui revercitur ad vomitum suum, ita stultus qui iterat stultitiam suam (Prov. xxvi). Et addidit de suo: Et sus lota in volutabro luti. Canis ergo cum vomit, profecto cibum qui pectus deprimebat projicit. Sed cum ad vomitum revertitur, unde levigatus suerat, eo rursus oneratur. Et qui admissa plangunt, profecto nequitiam, de qua male satiati fuerant, et quæ mentis intima deprimebat, confitendo projiciunt; quam dum post confessionem repetunt, resumunt. Sus verò in volutabro luti dum lavatur, sordidior redditur. Et qui admissum plangit, nec tamen deserit, pœnæ graviori se subjicit, quia et ipsam quam flendo impetrare potuit, veniam contemnit, et quasi in lutosa aqua semetipsum voluit, quia dum Actibus suis vite munditiam subtrahit, ante Dei oculos sordidas ipsas etiam lacrymas facit.

#### CAPUT III.

Hanc ecce vobis, charissimi, secundam scribo Epistolam, in quibus, etc. In quibus, in Epistolis dicit, sive in eis ad quos epistolas scribit. Venient in nevissimis diebus, in deceptione, illusores. Illudentes, videlicet fidei, et spei Christianorum, quod tempus sibi resurrectionis futurum frustra promittant.

Juxta proprias concupiscentias ambulantes, etc. Apostolus Paulus scribens ad Thessalonicenses, Rogo, inquit, vos per adventum Domini nostri Jesu Christi, et nostræ congregationis in ipsum, ut non cito movcamini a vestro sensu, neque terreamini, neque per spiritum, neque per sermonem, neque per epistolam lanquam per nos missam, quasi instet dies Domini (11Thess. 11). Reprehendit ergo beatus Petrus, et illusores nuncupat eos qui adventum Domini et promi-sa tardare asseverant; coercet Paulus eos qui diem Domini instare autumant. Unde constat omnibus qui diligunt adventum ejus mentem in hac opinatione temperantius cohibendam, ut neque vicinum, citiusque adventurum eumdem diem Domini , neque rursus tardius adventare suspicemur, sed hoc solum seduli procuremus. ut sive ocius sive sero veniens, paratos nos possit invenire dum venerit.

Latet enim eos hoc volentes, quod cæli erant prius et terra, de aqua, etc. Terra de aqua consistit, qua in principio creaturarum dixit Deus: Congregentur aquæ in congregatione una , et appareat arida ; et factum est sic (Gen. 1). Eadem per aquam consistit Dei verbo. quia divina dispensatione venis aquarum tota intrinsecus plena est, sicut corpus animantium venis sangninis redundare conspicimus, ne videlicet ariditate desiceret, si aquarum irrigatio cessaret. Denique videmus æstatis fervore terras absumpto humore flaccescentes, et mox in pulverem quem projicit ventus esse conversas. Alia Editio habet : Cæli erant olim de aqua et per aquam constituti. Significat autem aerem istum bumidum et turbidum. Hunc etenim Scriptura cœlum, et aliquando cœlos appellare consuevit. Unde scriptum est : Milvus in cœlo cognovit tempus suum (Jerem. viii).

Per quæ ille tunc mundus uqua inundatus periit. Per quæ ille tunc, per cœlos et terram dicit, quæ prius nominaverat. Per hæc enim perdita mundus qui in his constiterat periit. Nam superiores mundi partes diluvium minime tangebat. Periit ergo terra, quia submersa et cooperta aquis non solum tanto tempore insitum sibi fructificandi statum perdidit, sed etiam, sieut supra docuimus, dissimilem plerisque in locis ab ea quam primo acceperat faciem recepit. Perierunt et cœli secundum quantitatem et spatia aeris hujus. « Excrevit enim aqua, ut sanctus Augustinus ait, et tolam istam capacitatem ubi aves volitant occupavit. > Ac sic utique cœli perierunt propinqui terris, secundum quod dicuntur aves cœli. Sunt autem (inquit) et cœli cœlorum superiores in Armamento, sed utrum et ipsi perituri sint igni, an hi soli qui etiam diluvio perierunt, disceptatio est aliquanto scrupulosior inter doctos.

Cœli autem qui nunc sunt et terra, etc. Patet ergo sententia beati Petri, quia illam terram et illos cœlos qui diluvio perierunt, et post diluvium repositi A quantie mille sunt ann., boc ad causam referent, sunt, igni ultimo perdendos asseverat. quod necesse sit eos qui cum peccatis aliquibus de

Unum vero hoc non lateat vos, charissimi, quia unus dies apud Dominum, etc. Quidam banc sententiam ita intelligendam putant, quasi dies jedicii tantam babeat longitudinem, quantam mille annorum spatium, non considerantes quia non ait simpliciter erit unus dies sicut mille anni, sed : Unus, inquit, dies apud Dominum sicut mille anni. Quia nimirum in cognitione divinæ virtutis, et præterita, et futura, et prasentia æqualiter constant. Et quæ longa nobis et quæ brevia videntur temporum curricula, æqualis utique sunt spatii apud Conditorem temporum, juxta illud Psalmistæ: Quoniam mille anni ante oculos tuos, sient dies hesterna, quæ præteriit, et sient custodia in nocte (Psal. LXXXIX), quæ pro nihilo ha- B bentur, anni eorum erunt. Sicut enim constat quia Psalmista mille annos non diei futuro judicii, sed diei besterno qui præteriit, ante oculos Conditoris adæquat, imo omnes annos nostros, id est sæculi bujus omne tempus custodiæ noctis unius, quæ e.t quarta pars noctis, assimilat, ita beatus Petrus quasi unumquemque diem sæculi præsentis mille annis et mille annos unicuique diei apud Dominum æquiparat, id est, ejusdem mensuræ asseverat. Quia videlicet omnia, et parva et magna, æqualiter ipse conspicit. Et quidem Petrus si hoc de die judicii vellet tantum intelligi, quod vere tantæ esset longitudinis quantæ sunt mille anni nostri, poterat utique apertius suam indicare sententiam, neque opus esset addere, apud Dominum, quia ille dies ultimus si tantæ C esset longitudinis, etiam hominibus cunctis ubi advenisset appareret. Ideo autem hæc Apostolus commemorat, ut convincat eos quos dicere præmiserat : Ubi est promissio aut adventus ejus? ostendens Dominum nequaquam oblitum suæ promissionis aut adventus. ad judicandum vivos et mortuos. Sed cum ita unumquemque diem sæculi nostri æterna sua niemoria complectatur, ut annorum mille circuitus, ita mille annos ut unius diei spatium sine labore circumspiciat, manifeste intelligendum quod ipsorum quoque dierum et annorum omnium finem certissime noverit, et absque ulla dubietate hoc quoque prænoverit, quando adventus ipsius claritas revelanda, quando promissa sint sanctis præmia reddenda. Unde et recte

Non tardat Dominus promissionem suam, etc. Qui ergo omnia novit tempora, novissima et antiqua, non tardat promissionem suam, sed hanc utique in tempore quod ante omnia tempora futura prædestinavit ostendit. Ideoque adhuc differt, ut electorum prius summa, quam cum Patre ante sæcula decrevit, adimpleatur. Unde et in Apoealypsi animæ martyrum qui diem judicii et resurrectionis ejus adventare sitiebant, audierunt, ut requiescerent tempus adhuc modicum, donec impleretur conservorum et fratrum eorum numerus. Qui autem præfatam beati Petri sententiam ita intelligunt, quasi diceret diem judicii tantæ longitudinis futuram,

quod necesse sit eos qui cum peccatis aliquibus de corpore exeunt, et tamen ad electorum sortem prædestinati sunt, tanto tempore per ignem purgari, et sic demum remissis omnibus peccatis ad vitam venire. Sed hi non vident quantæ sit impudentiæ credere quod tantus perfectorum et justorum cœtus, receptis in ictu oculi sorporibus beatis et immertalibus, per mille annorum spatia debeat in aere vel in terra finem exspectare judicii, et tunc demum, præparatis ad integrum sociis, diu exoptatam audire sententiam: Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum (Matth. xxv).

Adveniet autem dies Domini ut sur, etc. Illos proculdubio cœlos dicit qui in diluvio transierunt, hoc est aerem hunc terræ proximum, qui igni perdendus est, tantum (ut recte creditur) spatii tenentem, quantum aqua diluvii tenebat. Alioquin si quis cœlos superiores, ubi sol et luna et astra sunt posita, transituros asseverat, quomodo vult illam Domini sententiam intelligere qua dicitur: Tunc sol obscurabitur, et luna non dabit lumen suum, et stellæ cadent de cœlo (Matth. xxiv)? Si enim locus siderum transierit, id est, cœlum, qua ratione potest dici in eadem die Domini, et sidera vel obscurari vel cadere, et ipsorum siderum locum in quo sixa tenentur, igne absumente, transisse?

Elementa vero calore solventur. Quatuor sunt elementa, quibus mundus iste consistit : ignis, aer, aqua, et terra, quæ cuncta ignis ille maximus absumet. Nec tamen cuncta in tantum consumet, ut funditus non sint, sed duo in tantum consumet, duevero in mellorem restituet faciem. Unde in sequentibus dicitur :

Novos vero cœlos et novam terram. Non dixit alios. cœlos et aliam terram, sed veteres et antiquos inmelius commutandos, juxta hoc quod David ait: Initio terram tu fundasti, Domine, et opera manuum tuarum sunt costi. Ipsi peribunt, tu autem permanes, et omnia sicut vestimentum veterascent, et sicut opertorium mutabis ea, et mutabuntur (Psal. c1). Quæ ergo peribunt, veterascent, et mutabuntur, constat pro certo quia consumpta per ignem, mox, abeunte igne, gratiorem resument speciem. Præteriit enim figurahujus mundi, non substantia, sicut et carnis nostræ non substantia perit, sed figura immutabitur, quandoquod seminatur corpus animale, surget corpus spirituale (I Cor. xv). De igne autem et aqua nil talelegimus, quin potius habemus in Apocalypsi: Et mare jam non est (Apoc. xxI). Habemus in prophetis: Et lux luçernæ non lucebit tibi amplius (Apoc. XVIII).

Et promissa ipsius exspectamus, in quibus justitiahabitat. Justitia habitat in suturo seculo, quia tunccuique sidelium pro modo sui certaminis reddeturcorona justitiæ, quod in hac vita nequaquam seripotest, juxta illud Salomonis: Vidi sub sole in locojudicii impietatem, et in loco justitiæ iniquitatem. Et dixi in corde mee: Justum et impium judicabit Deus, Vidi, inquit, calumnias quæ sub sole geruntur, et lacrymas innocentium, et consolatorem neminem, nec posse resistere corum violentiæ cunctorum auxilio destitutos, et laudavi magis mortuos quam viventes (Eccles, 1v). Ideo namque magis mortuos innocentes quam viventes laudavit, quia illi adhuc in certamine positi, isti autem perpetuæ beatitudinis sunt mercede donati. Ideo autem sub sole calumnias se vidisse querebatur, quia supra solem noverat Judicem esse justum, qui in altis habitat, et humilia respicit (Psal. cx11), supra solem mansiones in quibus justi debita justitiæ suæ præmia percipiant. Potest hoe quod ait: In quibus justitia habitat, etiam juxta illud Psalmistæ intelligi : Hæc porta Domini, justi intrabunt per eam (Psal. CXVII). Et in Apocalypsi, de B civitate superna Joannes: Nec intrabit in eam, inquit, aliquid coinquinatum et saciens abominationem et mendacium, nist qui scripti sunt in libro vitæ Agni (Apoc. XXI).

Propter quod, charissimi, hæc exspectantes, salaqite immaculati, etc. llæ sunt vigiliæ sanctæ, de quibus Dominus ait : Beati servi illi quos, cum venerit dominus, invenerit vigilantes (Luc. x11). Vigilat namque qui se a sordibus vitiorum immunem custodit, qui, quentum in se est, cum omnibus hominibus pacem habet, qui, in seipso pace felicissima utens, omnes carnis illecebras spiritus regimini subdit. Et bene cum diceret : Satagite immaculati et inviolati inveniri, addidit ei, id est. Domino, quia ille solum perfecte mundus est, qui divino judicio mundus est. Unde in laude bonorum conjugum dicitur : Erant autem justi ambo ante Deum (Luc. 1). Bene ante Deum, quia humana sæpe judicia fallunt.

Et Domini nostri longanimitatem salutem arbitramini. Nolite putare quod tardet promissionem Dominus, sed inteligite quod ideo longanimiter exspectat, ut plures salventur.

Sicut et charissimus frater noster Paulus secundum datam sibi sapientiam scripsit vobis. Paulum illis scripsisse commemorat, quia etsi Paulus ad quasdam specialiter scripsit Ecclesias, omnibus tamen generaliter, qua per orbem sunt, quæque unam catholicam faciunt, scripsisse probatur Ecclesiis. Et notandum quod hic Petrus Pauli sapientiam laudat, D ipse autem Paulus de se dicit : Ego enim sum minimus apostolorum, qui non sum dignus vocari apostolus, quoniam persecutus sum Ecclesiam Dei (I Cor. xv). Ecce se Paulus priscæ suæ infidelitatis memor humiliat, et aliorum apostolorum innocentiam præfert. Ecce primus apostolorum, quasi oblitus soi prioratus, et datarum sibi clavium regni, datam Paulo sapientiam miratur. Quia nimirum moris est electorum ut aliorum magis quam suas mirentur virtutes, per quas se ad profectum excitent. Itemque notandum quod Paulus in Epistolis suis dicit : Cum autem venisset Cephas Antiochiam, in saciem ei restiti, quia reprehensibilis erat (Galat. 11), Reprehendit ergo Paulus in Epistolis suis Petrum, et tamen

et tempus omni rei tune erit (Eccle. 111). Et iterum : A ipse Petrus, easdem epistolas relegens, laude eas dignas judicat. Quia nimirum hoc ipsum quod se in illis merito reprebensum invenit, non quasi injuriam aspernanter, sed gratulanter quasi officium devotionis accepit. Tales esse ad invicem non quilibet mortalium, sed illi soli norunt, qui didicerunt a Domino mites esse et humiles corde, qui sciunt bonore invicem prævenire.

> In quibus sunt quædam disficilia intellectu, etc. Omnes Scripturas hæretici depravant. Nullus est enim vel Novi vel Veteris Testamenti liber in quo non multa perverse intellexerint. Sed et ipsas sæpe Scripturas a suo siatu perverterunt, vel demendo, vel addendo, vel mutando quæcunque illorum perfidia dictasset. Sicut constat Arianos de Evangelio erasisse quod Salvator ait: Quia Deus spiritus est (II Cor. 111), quia nolebant credere quod Spiritus sanctus Deus esset omnipotens. Quos recte indoctos vocat et instabiles, quia nec lumen scientia, nec stabilitatem habent mentis, qua inter doctos donec erudiantur permaneant. Unicum namque indoctis remedium est, humili stabilitate doctorum verbis auditum præbere. Quam stabilitatis gratiam. quia hæretici non habent, vento superbiæ quasi palea levis, etiam de Ecclesia tolluntur. De quibus bene subditur:

Ad suam ipsorum perditionem. Quia qui Scripturas sanctas depravare, qui fidem catholicam turbare ac pervertere conantur, non aliud in hoc quam seipsos condemnant. Ecclesia autem Christi, discussis errorum tenebris, vera sua luce fruitur. Unde bene in fine Apocalypsis, quæ clausula et quasi signaculum est totius divinæ Scripturæ, dicitur : Si quis apposuerit ad hæc, apponet Deus super illum plagas scriptas in libro isto; et si quis diminuerit de verbis libri hujus prophetiæ, auseret Dous partem ejus de libro vilæ et de civitale sancla, et de his quæ scripla sunt in libro isto (Apoc. xxII). Difficilia autem intellectu in Epistolis Pauli, quæ ab indoctis et instabilibus dicit esse depravata, illa sunt maxime in quibus de gratia Dei loquitur, quæ justificet impios (Rom. 1v), hoc est ex impiis faciat justos. Dicit enim ipse: Ubi abundavit peccatum, superabundavit et gratia (Rom v). Quod illi non intelligentes putabant eum d'erre: Faciamus mala ut veniant bona (Rom. 111). Absit autem ut Paulus suos auditores ad promerenda bona doceat sacere mala, cujus omnis intentio est a malis coercere, et ad bona agenda quoscunque potest ailvocare. Sed cum dicit, Ubi abundavit peccatum, superabundavit et gratia (Rom. v), donum gratiæ per hoc vehementius commendat, quæ et magna solet conversis, et minora dimittere peccata. Et quanto quis majora ante conversionem peccata commisit, tanto majorem gratiæ donantis indulgentiam conversus accepit. Loquitur ergo hoc Apostolus de his quæ jam commisimus peccatis, ne quis desperatione veniæ pro magnitudine facinorum pereat; non autem, ut inimici interpretabantur, suadebat plura facere peccata, ut potiora per liæc reciperent juog:t:

Vos igitur, fratres, præscientes custodite, etc. Præscientes, quia insipientes multifarios introducent errores, quidam judicium futurum negantes, quidam eloquia divina falsantes, quidam male interpretantes, quidam frena luxuriæ laxantes, alii aliis atque aliis deceptionum fraudibus miserorum corda dementantes, custodite, ne qua seducentium astutia a fidei vestræ firmitate decidatis.

Crescite vere in gratia, etc. Juxta illud Psalmistæ:

bona. Unde et beatus Potrus recte admonendo sub- A Ambulubunt de virtute in virtutem, videbitur Deus deorum in Sion (Psal. LXXXIII).

> Ipsi gloria et nunc et in diem æternitatis. Gloria semper Salvatori Deo et Domino nostro, et nune cum juter quotidianas adversitatum pressuras adhue in carne positi peregrinamur ab illo, et maxime tune cum diu desideratus cunctis gentibus adveniens, præsentia nos suæ visionis fuerit illustrare dignatus. Quam quia interim suspirantes, merito seduli cantamus: Quia melior est dies una in atriis tuis super millia (Psal. LXXXIII).

## IN PRIMAM EPISTOLAM S. JOANNIS.

CAPUT PRIMUM.

Quod fuit ab initio, etc. Hanc Epistolam beatus Apostolus Joannes de fidei et charitatis perfectione conscripsit, laudans devotionem corum qui in unitate Ecclesiæ perseverabant; porro illorum impietatem coarguens, qui Ecclesiæ pacem vesano dogmate turbabant, Cerinthi maxime et Marcionis, qui Christum ante Mariam non fuisse contendebant. Propter quos etiam Evangelium suum scripsit, ibi quidem et suis et ipsius Domini verbis consubstantialem Patri Filium assirmans, hic autem quæ a Domino didicit propriis sermonibus depromens, et hæreticorum stultitiam apostolica auctoritate refeltens. Unde mox in capite Epistolæ divinitatem simul et humanita em veram ejusdem Dei et Domini nostri Jesu Christi designat dicens : Quod fuit ab initio, quod audivinus. C Fuit enim ab initio Filius Dei, sed eumdem Filium Dei in homine apparentem audierunt, et oculis viderunt discipuli, quod ipsum in Evangelio latius explicavit. Nam quod hic ait: Quod fuit ab initio, hoc est quod in Evangelio dicit : In principio erat Verbum, et Verbum eratapud Deum, et Deus erat Verbum. Hoc erat in principio apud Deum (Joan. 1). Et quod hic subdidit: Quod audivimus, quod vidimus oculis nostris, hoc est quod ibi latius subdit : Et Verbum caro fuctum est, et habitavit in nobis, et vidimus gloriam ejus, gloriam quasi Unigeniti a Patre (Joan. 1). Et ne parum dicere videretur in eo quod ait : Quod vidimus oculis nostris, adjunxit:

Quod perspeximus, el manus nostræ contrectaverunt de Verbe vitæ. Non solum quippe corporalibus D Manifeste ost:ndit beatus Joannes quia quicunque oculis sicut cæteri Dominum viderunt, sed et perspexerunt, cujus divinam quoque virtutem spiritualibus oculis cernebant. Maxime illi qui eum in monte clarificatum viderunt, e quibus unus erat ipse Joannes. Quod autem ait: Et manus nostræ contreetaverunt de Verbo vitæ, Manichworum vincit insaniam, qui Dominum veram assumpsisse carnem negant; quam apostoli veram esse dubitare non poterant, ut pote cujus veritatem non soluin videndo, sed et tangendo probarent; maxime Joanmes ipse, qui, in sinu ejus in cœna recumbere solitus, tanto licentius ejus membra, quanto vicinius tangebat. Sed et post resurrectionem ejus a mortuis,

B manus eorum tractaverunt de Verbo vitæ, cumveram eum recepisse carnem , quamvis jam incorruptibilem, absque ulla dubietate cognoverunt, audientes ab illo ipso : Palpute et videte, quia spiritus carnem et ossa non habet, sicut me videtis habere (Luc. xxiv). Bene autem dicitur : Et manus nostræ contrectaverunt de Verbo vitæ, quia cum veritatem resuscitatæ carnis ejus a mortuis etiam manibus contrectando probarent, certius eum Verbum vitæ, hoe est Deum verum, esse cognoverunt. Unde et Thomas, qui specialius eum palpare jussus est, mox ubi palpavit carnem, Deum confessus est, dicens. Dominus meus et Deus meus (Joan. xx).

Et vita manifestata est, etc. Illam vitam dicit quain Evangelio loquitur: Ego sum resurrectio et vita-(Joan. x1); quæ manifestata est divinis in carnedeclarata miraculis, videruntque discipuli præsentes quod posteris indubia ve itate testarentur, quando signa faciens, sicut idem Joannes scribit, manifestavil gloriam suam, et crediderunt in eum discipuli ejus. (Joan. 11). Et quia Joannes apostolus vitam se manifestatam vidisse cum suis coapostolis testatur, confundatur cum suis sequacibus Apelles hæreticus, qui eamdem vitam, id est, Dominum Salvatorem, non Deum in veritate, sed hominem in phantasia mundo apparuisse contendit.

Et annuntiamus vobis vitam æternam, etc. Eratapud Patrem in divinitate æterna, apparuit ex tempore mundo in humanitate.

Quod vidimus et audivimus, annuntiamus vobis, etc. societatem cum Deo habere desiderant, primo Ecclesiæ societati debent adunari, illamque lidem addiscere, ejusque sacramentis imbui, quam discipuli ab ipsa in carne degente veritate perceperunt. Nec in aliquo minus ad Deum pertineut, qui per apostolorum doctrinam credunt, quam illi qui per ipsum prædicantem in mundo Dominum credebant, nisi in quantum eos vel fidei operum qualitas discernit. Unde etiam de hac societate sanctorum quam habent in Patre et Filio, ipse Filius Patri supplicans ait : Pater sancte, serva eas in nomine tuo quos dedisti mihi, ut sint unum sicut et nos (Joan. avii). Et paulo post : Non pro his autem rogo tantum, sed pro his qui cress nt, sicul tu. Pater, in me, et ego in te, ut et ipsi in nobis unum sint (Joan. XVII).

Et hæc scribimus vobis, ut gaudium vestrum sit ple-Num. Gaudium doctorum fit plenum, cum mult s prædicando ad sanctæ Ecclesiæ societatem, atque ad ejus per quem Ecclesia roboratur et crescit, Dei Patris et Filii ejus Jesu Christi societatem perducunt. Unde etiam Paulus his quos ad fidem instituebat, ait : Implete gaudium meum, ut idem sapiatis, camdem charitatem habentes, unanimes, id ipsum sapientes (Philipp. 11).

Et hæc est annuntiatio quam audivimus ab eo, etc. llac sententia beatus Joannes et divinæ puritatis excellentiam monstrat, quain nos quoque imitari juben:ur, dicente ipso : Sancti estote, quoniam ego san- B eins sum Dominus Deus vester (Levit. xix); et Manichaeorum dogma convincit insanum, qui Dei naturam a principe tenebrarum bello victam, et esse vitiatam diceban'.

Si dixerin.us quoniam societatem habemus cum eo, etc. Tenebras, peccara, harreses, et odia nominat. Nequaquam ergo sola fidei confessio sufficit ad salutem, eui bonorum operum attestatio deest. Sed nec sperum rectitudo sine fidei et dilectionis simplicitate prodest. Quicunque enim ulla ex parte tenebris obsidetur, societatem ad cum in quo nihil iniquitatum incurrit habere non valet. Quæ enim societas luci ad tenebras (II Cor. vi)?

Si autem in luce ambulamus, etc. Notanda distin- C rtio verborum, quia Deum esse in Ince dicit, nos autom in luce ambulare debere. Ambulant enim justi in luce, cum virtutum operibus servientes ad meliora proficient. Divina autem sanctitas cui dicitur : Tu autem idem ipse es (Psal. ci), recte in luce esse memoratur, quia plena bonitas semper existens, ubi profecre valeat, non invenit. Dicitur quippe sidelibus: Ut filii lucis ambulate (Ephes. V). Fructus enim lucis est in omni bonitate et justitia et veritate. Deus autem sine aliquo profectu semper bonus, jusius, verusque existit. Si ergo in luce ambulamus, sicul el ipse est in luce, societatem habemus adinvicem. Quia videlicet manifestum dat indicium quod in via lucis ambulando proficimus, si fraternæ societatis, cum qua pariter ad lucem veram perveniamus, co- D pula gaudemus. Sed et si lucis opera facere comprobamur, si inviolata mutuæ dilectionis jura tenere videmur, nec sic tamen putare debemus nostro nos profeetu aut industria a peccatis ad integrum posse mundari. Nam sequitur:

Et sanguis Jesu Christi Filii ejus emundat nos ab omni peccato. Sacrame tum namque dominicæ passionis, et præterita nobis omnia in baptismo pariter peccata laxavit, et quidquid quotidiana fragilitate post baptisma commisimus, ejusdem nostri Redemptoris nobis gratia dimittit. Maxime cum inter opera lucis quæ facimus, humiliter quotidie nostros illi errores confitemur, cum sanguinis illius sacramenta percipimus, cum dimittentes debitoribus nostris, nostra no-

dituri sunt per verbum eorum in me, ut omnes unum A his debita dimitti precamur, cum memores passionis illius libenter adversa quæque toleramus. Mire autem cum de Domino loqueretur, ait : Et sanguis Jesu Filit ejus; Filius quippe Dei in divinitatis natura sanguinem habere non potuit; sed quia idem Filius Dei. etiam Filius hominis factus est, recte propter unitatem personæ ejus, Filii Dei sanguinem appellat, ut verum eum corpus assumpsisse, verum pro nobis sanguinem fudisse demonstraret; refellatque hæreticos, qui vel verain carnem a Filio Dei assumptam fuisse, vel Dominum Jesum in carne, quam assumpsit, veraciter esse passum denegant. Cui simile est quod Paulus ait : Vos Spiritus sanctus posuit episcopos regere Ecclesiam Dei, quam acquisivit sanguine suo (Act. xx).

Si d'xerimus quoniam peccatum non habemus, etc. Contra hæresim Pelagii hæc sententia valet, quæ et parvulos omnes sine peccato nasci, et electos in hac vita tantum proficere posse dicebat, ut sine peccato existant. Nam et cum propheta dicat : Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum, et in d l'etis peperit me mater mea (Psal. L), sine culpa in mundo esse non possumus, qui in mundum cum culpa venimus. Sed sanguis Jesu Christi Filii Dei mundat nos ab omai peccato, ut nos ideo sub jure hostis nostri debita nostra non teneant, quia pro nobis Mediator Dei et hominum, homo Christus Jesus gratuito reddidit quod non debebat. Qui enim pro nobis mortem carnis indebitam reddidit, nos a debita animæ morte liberavit.

Si confiteamur peccata nostra, fidelis est, etc. Quia sine peccato in hac vita e-se non possumus, prima salutis spes est confessio, neque quisquam se justum putet, et ante oculos Dei erigat cervicem. Deinde dilectio, quia chatitas operit multitudinem peccaterum (I Petr. iv), quam propterea in sequentibus hujus Epistolæ multiplici nobis laude commendat. Pulchre autem utrumque simul insinuat, quod et rogare pro peccatis debeamus, et impetremus Dei indulgentiam cum rogamus. Ideo et sidelem dicit Deum ad remittenda peccata, sidem pollicitationis suæ reservantem, quia qui orare nos pro peccatis nostris et debitis docuit, paternam misericordiam promisit, et veniam secuturam. Justum quoque eum asseverat. quia veræ confessioni juste dimittit. Ut remittat nobis, inquit, peccata nostra, et emundet nos ab omni iniquitate. Remittit in hac vita electis peccata quotidiana et levia, sine quibus in terris vivere nequeunt, emundat post solutionem carnis ab omni iniquitate, introducens illos in eam vitam, in qua nec velint ultra peccare, nec valeant. Remittit nunc majora tentamenta orantibus, ne vincantur; remittit minima, ne lædantur : mundat tunc ab omnibus, ne aliqua prorsus beatis in regno perpetuo iniquitas adsit.

Si dixerimus quoniam non peccavimus, etc. Ipse namque per hominem suo Spiritu plenum dicebat : Non est justus in terra qui sacial tonum, et non peccet (Ecele. vii). Sed et per semetipsum nos immunes a delictis esse non posse docuit, quos ita orare præcepit : Dimitte nobis debita nostra sicut et nos dimittimus

d. bitoribus nostris ( Matth. vi ). Nemo ergo, docente A sciuius, et accusamus injustos. Cur enim justus non l'elagio, liberum se a peccatis ac debitis vivere posse credat, cum viderit apostolos, docente Domino, pro suis orare delictis. Sed et alibi scriptum est : Septies in die cadit justus, et resurgit (Prov. xxiv). Impossibi'e namque est quemlibet sanctorum non aliquando in minimis peccatis, quæ per sermonem, per cogitationem, per ignorantiam, per oblivionem, per necessiratem, per voluntatem, per subreptionem committuntur, lapsum incurrere, nec tamen justi esse de istunt, quia citius a reatu, Domino opitulante, resurgopt.

#### CAPUT II.

Filioli mei, hæc scribo vobis, ut non peccetis. Non est sibi ipse contrarius, qui supra nos sine peccato vivere non posse perhibebat, nune autem ideo scri- B bere se nobis dicit, ne peccemus. Sed ibi nos necessarie, providenter atque salubriter nostræ fragilitatis admonuit, ne quis sibi quasi innocens placeat, et se de meritis extollendo plus pereat, hic consequenter hortatur, ut si omni culpa carere nequimus, demus tamen operam quantum valemus, ne nos ipsi fragilitatem nostræ conditionis negligenter agendo vivamus, sed contra omnia vitia strenue vigilanterque dimicemus, maxime majora et apertiora, quæ, Domino juvante, facilius superare vel cavere valemus, ut juxta quod Paulus ait: Tentatio nos non apprehendat nisi humana (I Cor. x), hoc est ea sola quam humana infirmitas ad integrum declinare non potest.

Sed elsi quis peccaveril, advocatum habemus, etc. Vide ipse Joannes quantum servet humilitatem quam docet, certe vir justus erat et magnus, qui de pectore Domini mysteriorum secreta bibebat. Non tamen dixit, Advocatum me habetis apud Patrem, sed advocatum, inquit, habemus. Et habemus dixit, non Habetis. Maluit se ponere in numero peccatorum, ut haberet advocatum Christum, quam ponere se pro Christo advocatum, et inveniri inter damnandos superbos. Nec tamen dicendum quia episcopi vel præpositi non petant pro populo. Orat enim Apostolus pro plebe, orat plebs pro Apostolo, qui dicit: Orantes simul et pro nobis et pro vobis, ut Deus aperiat nobis ostium verbi (Coloss. IV). Et pro Petro orahat Ecclesia cum esset in vinculis Petrus, et exaudita est, quomodo et Petrus pro Ecclesia, quia omnia pro invicem membra orant. Caput pro omnibus interpellat, de quo scriptum est : Qui est ad dexteram Dei, qui eliam interpellat pro nobis (Rom. viii). Unigenito enim Filio pro homine interpellare est, apud coæternum Patrem seipsum hominem demonstrare. Eique pro humana natura rogasse est, eamdem naturam in divinitatis suæ celsitudine suscepisse. Interpellat ergo pro nobis Dominus, non voce, sed miseratione, quia quod damnare in electis noluit, suscipiendo servavit. Et bene cum diceret, advocatum nos apud Patrem habere Jesum Christum, addidit justum; justus namque advocatus injustas causas non suscipit : qui tunc justus nos defendet in judicio, si nunc nosmetipsos et cogno-

sii, qui contra suam injustitiam jam per lacrymas sævil?

Et ipse est propitiatio pro peccatis nostris. Qui per humanitatem interpellat pro nobis apud Patrem, idem per divinitatem propitiatur nobis cum Patre.

Non pro nostris autem tantum, etc. Non pro illis solam propitatio est Dominus, quibus tunc in carne viven: ibus scribehat Joannes, sed etiam pro omni Ecclesia quæ per totam mundi latitudinem diffusa est, primo nimirum electo usque ad ultimum qui in fine mundi nasciturus est porrecta. Quibus verbis Donstistarum schisma reprobat, qui in Africæ solum finibus Eccle-iam Christi esse dicebant inclusam. Pro totius ergo mundi peccatis interpellat Dominus, quia per totum mundum est Ecclesia, quam suo sanguine comparavit. Neque huic verbo repugnat, quod in sequentibus dicit, Et mundus totus in maligno positus est, quia et per totum mundum sunt qui maligno, id est, antiquo hosti famu-

Et in hoc scimus quoniam cognovimus eum, si mandata ejus observamus. Quæ mandata dicat, in sequeutibus aperit, id est, charitatem.

Qui dicit se nosse eum, et mandata ejus non custodit, etc. Christus veritas appellatur : Ego sum (inquit) via, veritas, et vita (Joan. xIV). Frustra ergo nobis ig eo applaudimus, cujus mandata non facimus. Nec grande putemus unum Deum nosse, cum et dæmones credant, et contremiscant. Quid sit autem veraciter nosse Deum, subsequenter ostendit, di-

Qui autem servat verbum, etc. ille itaque vere Den:n novit, qui ejus mandata servando charitatem se ejus habere comprobat. Hoc est enim Deum nosse, quod amare. Nam quisquis eum non amat, profecto ostendit quia quam sit amabilis non novit. Et quam sit survis Dominus et dulcis, gustare ac videre non didicit, qui ejus conspectibus placere continua intentione non satagit.

In hoe scimus quoniam in ipso sumus, etc. Id est, per dilectionem nimiam etiam pro inimicis orare, sicut et ipse egit, dicens, Pater, ignosce illis (Luc. xxiii). Sed et prospera mundi cuncta forti animo c ntemnere, libenter irrisiones et opprobria tolerare, sicut et ipse dixit : Si quis vult post me venire, abneget semetipsum, et tollat crucem suam, et sequatur me (Luc. IX).

Charissimi, non mandatum novum scribo vobis, ele. Endern charitas et mandatum vetus est, quia ab initio commendata, et mandatum novum, quia tenebris ejectis desiderium novæ lucis infundit. Unde recte subditur :

Quod est verum et in ipso, et in vobis, etc. Ecco inde novum, quia tenebræ ad veterem hominem, lux vero ad novnm hominem pertinet. Denique dicit Apostolus Paulus: Exuite vos veterem hominem, et induite novum (Ephes. IV); et iterum : Fuistis ali-

Qui dicit se in luce esse, et fratrem suum odit, etc. Dominus præcepit diligere inimicos; qui ergo dicit se esse Christianum, et fratrem odit, in peccatis est usque adhuc. Et bene addidit usque adhuc, quia nimirum omnes homines in tenebris nascuntur vitiorum, in tenebris manent omnes, donec gratia baptismi per Christum illuminentur. Sed et is qui cum odio fratris accedit ad fontem vitæ quo renascatur, et ad potum sanguinis pretiosi quo redimatur, etsi se illuminatum a Domino æstimat, in tenebris est usque adhuc, neque ulla ratione peccatorum umbras exuere potuit, qui viscera charitatis induere non curavit. Hinc est enim quod Simon nuper baptismatis unda perfusus, ab eo qui claves cœli habuit, audivit: Non est tibi pars neque sors in sermone isto; in B felle enim amaritudinis et obligatione iniquitatis video te esse (Act. viii). Quia videlicet collegio fraternitatis neglecto, donum Spiritus, quo unitas Ecclesias conservatur, pecunia emere ac privatim cupiebat habere.

Qui diligit ..... e: scandalum in eo non est. Id est, offensio; qui enim diligit fratiem suum, tolerat omnia propter unitatem unitatis. Pax enim multa diligentibus nomen tuum (Psal. cxvIII), id est, charitatem, et non est illis scandalum (Ibid.). Et Paulus dicit: Sufferentes invicem in charitate, studentes servare unitatem Spiritus in vinculo pacis (Ephes. IV).

Qui autem odit fratrem suum, in tenebris est, etc. It enim nescius in gehennam, ignarus et cæcus præcipitatur in pænam, recedens scilicet a Christi lumine monentis et dicentis: Ego sum lumen mundi. Qui me secutus fuerit, non ambulabit in tenebris, sed habebit lumen vitæ (Joan. VIII).

Scribo vobis, filioli, quoniam remittuntur vobis peccata propter nomen ejus. Omnes suos auditores, quos ipse in Christo præcesserat, filiorum nomine glorificat, quia videlicet renati ex aqua et Spiritu remissionem acceperant peccatorum. Et ne dubites fileles quosque patrum præcedentium filios recte posse nominari, audi prophetam de Ecclesia canentem, Omnis gloria ejus filiæ regis ab intus (Psal. XLIV); itemque ad eamdem, Pro patribus tuis nati sunt tibi filii (Ibid.).

Scribo vobis, patres, quoniam cognovistis eum qui D ab initio est. Patres non ætate, sed sapientia majores ac maturos appellat. Senectus enim venerabilis est, non diuturna neque annorum numero computata. Cani sunt autem sensus hominis, et ætas senectutis vita immaculata (Sap. 1v). Patrum namque est antiqua meminisse, ac nosse, et hæc minoribus pandere. Unde scriptum est: Interroga patres tuos, et annuntiabunt tibi (Deut. xxxII). Et ideo recte patres appellat eos qui eum qui ab initio est, id est Dominum Jesum Christum, una cum Patre et Spiritu sancto nosse, et suis auditoribus fideliter prædicare didicerunt.

Scribo vobis, adolescentes, quoniam vicistis malsgnum. Adolescentiæ tempus propter incentiva car-

quando tenebræ, nunc autem lux in Domino (Ephes. v). A nis lubricum est, sed propter robur ætatis certamini Qui dicil se in luce esse, et fratrem suum odit, etc.

Dominus præcepit diligere inimicos; qui ergo dicit se esse Christianum, et fratrem odit, in peccatis est usque adhuc. Et bene addidit usque adhuc, quia nimirum omnes homines in tenebris nascuntur vitiorum, in tenebris manent omnes, dance, gratia ha-

Scribo vobis, insantes, quoniam cognovistis Patrem. Insantes dicit humiles spiritu, qui quo magis humiliari sub potenti manu Dei consentiunt, eo sublimius æternitatis ejus arcana cognoscunt, sicut de talibus dicit eidem Patri Filius: Abscondisti hæe a sapientibus et prudentibus, et revelasti ea parvulis (Luc. x).

Scribo vobis, patres, quoniam cognovistis eum qui ab initio est. Commendat hoc et repetit: Mementote vos patres esse. Si obliviscimini eum qui ab initio est, perditis paternitatem.

Scribo vobis, juvenes, quia fortes estis, etc. Etiam atque etiam considerate quia juvenes estis, pugnate ut vincatis, vincite ut coronemini. Humiles estote, ne in pugna cadatis.

Nolite diligere mundum, etc. Omnibus hæc generaliter Ecclesiæ siliis scribit, et his videlicet qui patres sunt per maturitatem prudentiæ ac doctrinæ, et illis qui infantes per devotionen humilitatis, et eis qui adolescentes vel juvenes propter devicta tentationum certamina. Omnibus his pariter mandat ut utantur quidem hoc mundo ad necessitatem, sed non diligant ad desideria supersua, sicut et Paulus ait: Et carnis curam ne seceritis in desideriis (Rom. x111).

Si quis diligit mundum, etc. Nemo sibi mentiatur. Unum cor duos tam sibi adversarios amores non capit. Unde et Dominus ait: Nemo potest duobus dominis servire (Matth. vi); et iterum: Non potestis Deo servire et mammonæ (Ibid.). Sicut enim charitas Patris sons est omnium et origo virtutum, ita dilectio mundi cunctorum est radix ac somes vitiorum. Unde sequitur:

Quoniam omne quod est in mundo, etc. Omne quod est in mundo, dicit omnes qui mente inhabitant mundum, qui amore incolunt mundum; sicut coelum inhabitant, qui conversionem habent in cœlis, quorum cor sursum est, quamvis carne ambulent in terra. Omne ergo quod in mundo est, id est, omnes mundi dilectores non habent, nisi concupiscentiam carnis, et concupiscentiam oculorum, et superbiam vitæ. His quippe vitiorum vocabulis omnia vitiorum genera comprehendit. Concupiscentia namque carnis est omne quod ad voluptatem et delicias corporis pertinet : in quibus maxima sunt, cibus, potus, et concubitus: de quibus Salomon ait: Sanguisugæ duæ sunt filiæ dicentes Affer, affer (Prov. xxx). Concupiscentia oculorum est omnis curiositas quæ fit in discendis artibus nefariis, in contemplandis speciaculis turpibus vel supervacuis, la acquirendis rebus temporalibus, in dignoscendis etiam carpendisque vitiis proximorum. Superbia vitæ est, cum se quisque jactat in honoribus. Per hæc tria tantum cupiditas humana tentatur. Per hæc Adam tentatus est et victus. Per concupiscentiam, scilicet, carnis, cum hostis cibum ligni vetitum ostendit, eumque ad comedendum suasit. Per concupiscentiam oculorum, cum diceret: Scientes bonum et malum, et a, erientur oculi vestri (Gen. m). Per superbiam vitæ, cum diceret: Eritis sicut dii (Ibid.). Per hæc tentatus est Christus, et vicit. Per concupiscentiam carnis, id est, cibum, ubi suggeritur: Bic ut lapides isti panes fant (Matth. IV). Per concupiscentiam oculorum, id est, curiositatem, ubi de pinna templi admonetur ut se deorsum mittat, tentandi gratia, utrum ab angelis suscipiatur. Per superbiam vitæ, id est, inanem jactantiam, ubi in monte constituto ostenduntur omnia regna terræ hujus, et promittuntur, si adoraverit.

Quæ non est ex Patre, sed ex mundo est. Non est pugna vitiorum nobis ex Deo Patre et Conditore naturaliter inserta, sed ex mundi hujus amore, quem Creatori prætulimus, nobis accidisse probatur. Fecit enim Deus homines rectos, et ipsi se mi-cuerunt infinitis quæstionibus, ut Salomon testatur. Unde et Jacobus ait: Nemo, cum tentatur, dicat quomiam a Deo tentatur. Deus enim intentator malorum est; ipse enim neminem tentat (Jac. 1). Unusquisque vero tentatur a concupiscentia sua abstractus et illectus.

Et mundus transibit, et coneupiscentia eius, etc. Mondos transibit, cum in die judicii per ignem in raeliorem mutabitur figuram, ut sit cœlum novum et terra nova. Transibit et concupiscentia ejus, quia tempus patrandæ luxuriæ, vel alicujus peccati, ultra non erit. In illa enim die peribunt omnes cogitationes corum (Psal. CXLV), ille utique quibus erga mundi bujus desideria intendebant; qui autem secerit voluntatem Domini, nequaquam ejus cogitationes mundo transcunto percunt, sed quia cœlestia et æterna desiderabat, immutabiles in perpetuo manent, quia præmia superna quæ concupierat consequetur. Unde et Dominus de femina devota, imo de unaquaque anima quæ voluntatem suam perfecte secuta suerit, ait: Maria optimam partem elegit, que non ausereiur ab ea (Luc. x). Qui ergo in æternum manere inconcussus quietusque concupiscit, ca quæ transire nesciunt amplectatur, ejus qui æterpus est. Dei voluntatem sequatur.

Filioli mei, norissima hora est. Novissimam horam, novissimum sæculi tempus, quod nunc agitur, dicit, juxta illam Domini parabolam, ubi operarios in vineam a prima hora, a tertia, a sexta, a nona et ab undecima, narrat esse conductos. A prima namque hora vineam Domini excolebant, qui a primordio sæculi vel docendo, vel recte vivendo, sui Creatoris voluntati serviebant. Ab hora tertia, qui a temporibus Noc. Ab hora sexta, qui a temporibus Abraham. Ab hora nona, qui a temporibus legis datæ. Ab bora undecima, qui a temporibus dominicæ Incarnationis usque ad finem sæculi, cœlestibus famulautur imperiis: in qua videlicet hora, et adventus

ditas humana tentatur. Per hæc Adam tentatus est A in carne Salvatoris futurus, et secutura pestis Antiet victus. Per concupiscentiam, scilicet, carnis, cum christi, qui præconia salutis impugnaret, prophehostis cibum ligni vetitum ostendit, eumque ad cotarum præsagio signata est. Unde sequitur :

> Et sient audistis, quia Antichristus venit, etc. Antichristos dicit hæreticos; sed et illi qui fidem catholicam quam confitentur, perversis actibus destruunt, Antichristi, id est, Christo contrarii, jure vocantur; qui omnes maximo illi Antichristo in finem sæculi venturo, quasi suo capiti testimonium reddunt. Unde et Paulus de illo ait quia mysterium jam operatur iniquitatis (11 Thess. 11).

Unde scimus quia novissima hora est. Unde? Quia Antichristi multi facti sunt. Potest autem et sic intelligi, quod ait, jam tunc novissimam fuisse horam, quia persecutio illius temporis, quæ ab hæreticis ingerebatur, magnam similitudinem habuerit ultimæ illius persecutionis, quæ imminente die judicii ventura est, quamvis hæc linguis tantum vesanis Ecclesiam vexaverit, illa etiam gladiis sit vexatura ferocibus.

Ex nobis exierunt, sed non erant ex nobis. Plangendum videbatur ut damnum, cum audiremus : Ex nobis exierunt; sed mox consolatio subinfertur, cum subditur : Sed non erant ex nobis. Constat enim non posse exire foras nisi Antichristos, eos antem qui non sunt Christo contrarii, foras exire nullo modo posse: qui enim non est Christo contrarius, in corpore ipsius hæret. Sed sunt qui intus sic sunt in corpore Domini, quandoquidem adhuc curatur corpus ipsius, et sanitas perfecta non erit nisi in resurrectione mortuorum. Sic sunt in corpore Christi, quomodo humores mali; quando evomuntur, tunc relevatur corpus. Sic et mali quando exeunt, tunc Ecclesia relevatur. Ex nobis exierunt, inquit, sed, nolite tristes esse, non erant ex nobis. Unde probas?

Nam si fuissent ex nobis, permansissent wique nobiscum. Iline ergo videndum quia multi qui non sunt ex nobis accipiunt nobiscum sacramenta Christi. Sed tentatio probat quia non sunt ex nobis, quia cum illis tentatio venerit, velut occasione venti volant foras, quia grana non erant. Omnes autem tunc volabunt, cum area Dominica cœperit ventilari in die judicii. Si qui sane exierunt peccando, sed pœnitendo redeunt, hi non Antichristi, sed in Christo esse probantur, si illos sinis vitæ præsentis in Ecclesia manentes invenerit.

Sed ut manifesti sint, quoniam non sunt omnes ex nobis. Ideo, permittente Domino, quidam et ante ultimam excussionem exeunt de Ecclesia, ostendentes se non fuisse Ecclesia membra, nec pertinuisse ad corpus Christi, ut per hoc manifeste clarescat, quia non sunt omnes ex nobis, qui nobiscum intus positi sacramenta Christi percipiunt, sed soli qui digna eisdem sacramentis opera in unitate Ecclesiae Christi faciunt.

Sed et vos unctionem habetis a Sancto, et nostis omnia. Unctio spiritualis, ipse Spiritus sanctus est, cujus sacramentum est in unctione visibili. Ilanc

unctionem Christi dicit habere omnes, qui habent A cognoscere bonos et malos, nec opus esse ut doceantur quos ipsa unctio docet. Et bene cum de hæreticis loqueretur, repente ad suos auditores conversus, dicit unctionem eos habere a Sancto, ut ostendat eis e contrario quod hæretici et omnes Antichristi gratiæ spiritualis munere sint privati, nec pertineat ad Dominum, qui Sanctus vocari a prophetis consuevit, quin potius inter ministros Satanæ, qui sanctitatis nihil habent, perditionis locum teneant.

Non scripsi vobis quasi ignorantibus veritatem, etc. Nostis enim veritatem sidei et vitæ docti per unctionem Spiritus, nec opus habetis doceri, nisi ut persistatis in eo quod cœpistis.

Et quoniam omne mendacium ex veritate non est. Ilic versus pendet a superiori, et est sensus : Non scripsimus vobis quasi ignorant bus veritatem, sed quasi scientibus eam : et hoc quoque scientibus, quoniam omne mendacium ex veritate non est. Ecce autem moniti sumus, quomodo cognoscamus Antichristum. Christus dicit : Ego sum veritas ( Joan. xiv). Omne autem mendacium non est ex veritate. Omnes ergo qui mentiuntur, non sunt ex Christo. Non dicit, quoddam mendacium ex veritate. Nemo se decipiat, nemo se illudat : omue mendacium non est ex veritate.

Quis est mendax, nisi hic qui negat quoniam Jesus non est Christus? Prædixerat omne mendacium ex veritate non esse, sed quia multa sunt genera mendaciorum non parum inter se disparia, nunc quasi singulare ponit mendacium negationis Christi, quia nimirum hoc tam nefandum et exsecrabile mendacium est, ut in ejus comparatione cætera aut parva videantur, aut nulla. Juxta quod peccanti Jerusalem dictum est : Justificata est Sodoma ex te (Ezech. xvi). Propria autem Judæorum est hæc negatio, ut dicant quoniam Jesus non est Christus. Sed et hæretici qui male credunt de Christo, negant Jesum esse Christum, quia de Christo non recte sentiunt; neque eum talem confitentur qualem divina veritas docet, sed qualem ipsorum vanitas fingit. Mali quoque catholici qui Christi mandatis obtemperare contemnunt Jesum esse Christum denegant, cui non ut Christo Dei Filio debitum timoris vel dilectionis n ritu, minus indigeatis extrinsecus hominum instituservitium impendant, sed velut homini nullius pot ntiæ ad libitum contradicere non timent. Ideoque omnes hi mendaces et Antichristi, id est, Christo contrarii, probantur existere, attestante Apostolo, qui dicit : Confitentur se nosse Deum, factis autem negant (Tit. 1).

Hic est Antichristus, qui negat Patrem et Filium. Ilac sententia cum hæreticos, tum maxime percutit Judæos, qui negantes Jesum esse Christum Filium Dei, nihilominus Deum Patrem se habere dicebant, ostendens eos frustra Deum Patrem confiteri, qui Filium negant. Hinc et ipse Dominus eos exsecrans ait : Si Deus Pater vester esset, diligeretis ulique me : ego enim a Deo processi, el veni (Joan. VIII).

Omnis qui negat Filium, nec Patrem habet, etc. Confessionem hic cordis, vocis et operis inquirit, qualem quærebat Paulus, cum ait : Et nemo potest dicere Dominus Jesus, nisi in Spiritu sancto; quad est aperte dicere: Nemo potest, nisi donante gratia Spiritus sancii, perfecta professione et actione Christo Domino famulari.

Vos quod audistis ab initio, in vobis permaneat, etc. Illam, inquit, fidem, illa dogmata toto corde sectamini, quæ a primis Ecclesiæ nascentis temporibus apostolorum voce percepistis. Ipsa sunt enim sola quæ vos divinæ gratiæ participes reddat. Et si quis vobis dixerit : Ecce hic est Christus, ecce illic, ne credideritis. Exsurgent enim pseudoprophetæ, ut Dominus prædixit (Marc. xiii). Et vos, inquit, in Filio et Patre manebitis. Filium primo ponens, quia sicut ipse Filius dicit: Nemo venit ad Patrem nisi per Filium (Joan. xiv); nullus divinæ celsitudinis gloriam videbit, nisi qui per sacramenta humanitatis, quam Filius suscepit, renatus est. Vel certe ideo primo F.lium, et sic Patrem nominavit, ne dicant Ariani, Filium minorem Patre propterea credendum, quia nunquain ante Patrem nominatus inveniatur.

Et hæc est repromissio quam ipse pollicitus est nobis, vitam æternam. Quasi quæreres mercedem, et diceres: Ecce me, quod ab initio audivi, custodio, obtempero: pericula, labores, tentationes, pro ista permansione sustinen. Quo fructu, qua mercede? Quid mihi postea dabitur? Et hæc est, inquit, repromissio quam pollicitus est nobis, vitam æternam. Memoria promissæ mercedis perseverantem te facial in opere.

Hæc scripsi vobis de his qui seducunt vos. Seductores quos nominat, non solum hæretici sunt intelligendi, qui perversa doctrina quærunt avertere a fide, sed et hi qui per illecebras vel adversa saculi a promissione vitæ æternæ mentes infirmorum male unicendo, sive terrendo, detrahunt.

Et vos unctionem quam accepistis ab eo, etc. Hoc, inquit, Domino adjuvante procurate, ut Spiritus sancti gratiam, quam in baptismo consecuti estis. integram vestro in corde et corpore servetis, juxta illud apostoli Pauli : Spiritum nolite exstinguere (I Thess. v). Sicque fit ut docente interius vos Spitione doceri. Potest unctio de qua loquitur, insa Dei charitas intelligi, quæ diffunditur in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis (Rom. v), quæ citissime ad observanda Dei mandata cor quod implet inflammat.

Sed sicut unctio ejus docet vos de omnibus. Merito addidit de omnibus, quomodo in Evangelio Dominus de eodem Spiritu loquens discipulis ait : Ipse vos docebit omnia (Joan. xIV). Quia nisi idem Spiritus cordi adsit audientis, otiosus est sermo doctoris. Nemo ergo docenti homini tribuat quod ex ore docentis intelligit, quia nisi intus sit qui doceat, doctoris lingua exterius in vacuum laborat. Nec tamen doctor cessare debet, quin quod valet faciat, juxta id

autem incrementum dedit (1 Cor. 111).

Et verum est, et non est mendacium. Solertius crebra iteratione inculcat vera esse quæ prædicat, et ab omni falsitatis sorde mundissima, ut eos qui aliter prædicare præsumpserint coerceat, et nos quoque sedulus admoneat non aliter vitam inveniri posse perpetuam, nisi illam sequamur sidei et operis castitatem, quæ per apostolos primitivæ Ecclesiæ data est, atque in eadem sequenda et custodienda usque ad finem vitæ hujus permaneamus. Cui simile est illud apostoli Pauli: Nemo vos seducat inanibus verbis; propter hac enim venit ira Dei in filios disfidentiæ (Ephes. v). Quod vero in alia Translatione dicitur : Et verax est, et non est mendax, ad priorem versum respicit, quo dicitur : Sed sicut B ceperunt eum, dedit eis potestatem filios Dei fieri, iis anctio ejus docet nos de omnibus, significans quia verax est eadem unctio, id est, ipse Spiritus qui docet homines, medtiri non potest.

Et sicut docuit vos, manete in eo. Doctrinis variis et peregrinis nolite abduci. Ea fide, en ritu quo ipse docuit, in illo manete. Qui enim perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Hatth. XXIV).

Et unc, filioli, manete in eo, ut cum opparuerit, etc. Qui inter persecutiones insidelium, inter iriisiones carnalium proximorum permanet in Domino, fiduciam babel in adventu ejus, sciens quia parientia pauperum non peribit in finem. At quicunque erubeseit vel percutienti se maxillam, præbere et alteram, vel convicium a proximo illatum patienter sufferre, vel alia hujuscemodi quæ Dominus jussit  ${f c}$ observare, vel certe in tempore persecutionis publice Christianum se profiteri metuit, iste nimirum Aduciam in adventu Domini habere non potest, quia siduciam professionis ejus in hac vita servare neglexit. Quin potius confundetur ab eo in adventu rjus. Hinc namque dicit : Qui me erubuerit et meos serinones, hunc Filius hominis erubescet, cum venerit in majestale sua et Patris et sanctorum angelorum (Luc. 1x).

Si scitis quoniam justus est, scitote, etc. Justitia nostra modo ex fide est. Justitia perfecta non est nisi in angelis, et vix in angelis, si Deo comparentur. Tamen si qua perfecta justitia est animarum et spirituum quos Deus creavit in angelis et sanctis, justis, et bonis, nullo lapsu aversis, nulla superbia cadentibus, sed manentibus semper in contemplatione verbi Dei, et nihil alind dulce habentibus nisi a quo creati sunt, in ipsis perfecta justitia est. In nobis autem ex side copit esse secundum Spiritum. Unde dicit Psalmista: Incipite Domino in confessione (Psal. CXLVI). Incipite, inquit. Initium justitize nostræ est confessio peccatorum. Ceepisti non defendere peccatum tuum, jam iuchoasti justitiam. Persicietur autem in te, quando te nihil aliud facere delectabit. Quando absorbebitur mors in victoria, quando nulla concupiscentia titillabit, quando non erit lucta cum carne et sanguine, quando erit corona victorize, et triumphus de inimico, tunc erit perfecta

quod Paulus ait : Ego plantavi, Apollo rigavit, Dens A justitia. Ergo si scitis, quoniam justus est, ait, s itote quoniam omnis qui sacit justitiam, ex ipso natus est; id est, ex Christo. Et quia dixit ex ipso natus est, hortatur nos jam ergo quod ex illo nati sumus, ut perfecti simus. Audi denique sequentia.

#### CAPUT III.

Videte qualem charitatem dedit nobis Pater, etc. Magna est gratia Conditoris nestri, quæ nobis donavit ut eum amare et noverimus et possimus : et ita amare, ut patrem filii, cum et hoc magnum esset, si sic illum amare possemus quomodo fideles servi dominos, quomodo dominos devoti amant mercenarii. Qualiter autem filii Dei effici debeamus, idem Joannes in Evangelio testatur: In propria (inquiens) venit, et sui eum non receperunt. Quotquot autem requi credunt in nomine ejus (Joan. 1). Conjuncto ergo utroque testimonio, constat quia per fidem et dilectionem filii Dei essicimur. Sed et Pelagii et Arii dogma per hac condemnatur. Pelagii quidem (qui dicere ausus est homines sine gratia Dei posse salvari) condemnatur hæresis in eo quod dicitur a Deo nobis charitatem vel potestatem dari, qua adoptionem filiorum accipiamus. Porto Arius, qui dicebat minorem Patre ac dissimilem esse Filium, refellitur in eo quod idem Joannes et bic dicit, Patrem nobis dare charitatem qua filii Dei nominemur et simus, et in Evangelio, per Dominum Salvatorem ait potestatem dari cr. dentibus filios Dei fleri. Constat enim unius substantiæ et ejusdem eos esse potentiæ, qui æqualiter hominibus atque indifferenter co. lestia dona tribuunt.

Propter hoc mundus non novit nos, quia non novit eum. Mundum hoc loco, mundi amatores appellat. Et hoc est quod iidem in judicio visa sanctorum gloria quorum fidem despexerunt, dicent intra se gementes et poenitentiam agentes: Ili sunt quos aliquando habuimus in derisum, et in similitudinem improperii. Nos insensati vitam illorum æstimabancus insaniam, et finem illorum sine honore. Quomodo computati sunt inter filios Dei, et inter sanctos sors illorum est (Sap. v)?

Charissimi, nunc filii Dei sumus, et nondum apparuit quid erimus. Et Paulus ait : Mortui enim estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo (Coloss. iii). Mortuus fidelis est exstinctione veteris vitæ quæ erat in peccatis, et vitam habens novam in Christo per sidem, cujus altitudo necdum visibiliter nobis apparuit.

Scimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus. Et hoc quoque Paulus aliis explicat verbis: Cum Christus (inquiens) apparuerit vita vestra, tunc et vos apparebitis cum ipso in gloria (Coloss. 111). Similes (inquit) ei erimus, quia cum immutabiles et æternæ divinitatis contemplatione perfruemur, nos quoque immortales erimus. Et similes quidem erimus, quia beati; et tainen Creatori similes non erimus, quia creatura sumus; quis enim similis erit Deo inter filios Dei? Quanquam possit hoc etiam de immortalitate corporis dictum videri. Et in hoc quippe similes A que autem Pelagianum dogma juvare credendum erimus Deo, sed tantummedo Filio, qui solus in Trinitate corpus suscepit, in quo mortuus resurrexit, atque id ad superna provexit.

A que autem Pelagianum dogma juvare credendum est, quod dictur de homine Sanctificat se, quasi alique id ad superna provexit.

est, quod dictur de homine Sanctificat se, quasi alique id ad superna provexit.

se sanctificare. Sed qui habet spem in Domino san-

Quoniam videbimus eum siculi est. Esse Dei est mternum hunc atque incommutabilem permanere. Unde ad Moysen dicit : Ego sum qui sum (Exod. 111); et: Dices filiis Israel: Qui est, misit me ad vos (Ibid.). Videbimus ergo eum sicuti est, quando hunc in ipsa deitatis suæ substantia contemplabimur, quod in hac vita nulli prorsus electorum conceditur, cum etiam ipse legislator Dominum quem in angelica specie contemplari solebat obsecrans, dicens : Domine, estende mihi teipsum, ut videam te (Exod. xxxiii), ab eodem Domino audierit : Nemo videbit saciem meam et vivet (Ibid.). Cui tamen pro merito magnæ san- B ctitatis ait : Ustendam omne bonum tibi (Ibid.). llinc el Paulus ait : Nunc videmus per speculum in ænigmate, tune autem facie ad faciem (I Cor. xiii). Unde and responsum est Moysi verum est, quod nemo potest faciem Dei videre et vivere (Exod. xxxIII), id est, nemo potest eum in hac vita vivens, videre sicuti est. Nam multi viderunt, sed qu'd voluntas Dei clegit, non quod natura formavit. Et illud quod Joannes ait sic recte intelligitur : Dilectissimi, filii Dei sumus, et nondum apparuit quid erimus. Scimus quia sum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus oum sicuti est. Non sicut eum homines viderunt, quando voluit, in specie qua voluit, non in natura quæ in semetioso etiam cum videretur latuit; sed sicut est quod ab eo a Moyse petebatur, cum ei diceretur : Ustende mihi temetipsum (Exod. xxxIII), ab eo qui cum eo facie ad faciem loquebatur. Non quia Dei plenitudinem quisquam non solum oculis corporis, sed vel ipsa mente aliquando comprehendit. Aliud est enim videre, aliud est totum videndo comprehendere. Quandoquidem id videtur quod pr.esens utcunque sentitur, totum autem comprehenditur videndo quod ita videtur, ut nihil ejus lateat videntem, aut cujus fines circumspici possunt, sicut te nihil latet præsentis voluntatis tuæ. Circumspicere autem potes fines annuli tui. Exempli gratia, duo pocui, quorum alterum ad mentis obtutum, alterum ad corporales oculos pertinet. Visus enim ad utrumque referendus est, id est, et ad oculos et ad mentem.

Et omnis qui habet spem hane in eo, sanctificat se, etc. Multi se dicunt spem habere vitæ cæleatis in Christo, sed hanc confessionem negligenter vivendo evacuant. Manifestum autem de se indicium spei supernæ exhibet, qui bonis operam dare actibus studet, certus quia non aliter ad similitudinem Dei quis in futuro perveniet, nisi Dei sanctitatem in præsenti se sanctificando, id est, abnegando impietatem et sæcularia desideria, sobrie autem et juste et pie vivendo imitetur. Sic autem divinæ sanctitatis munditiam pro nostræ capacitatis mensura jubemur imitari, sicut divinæ similitudinis gloriam pro nostra, id est, creaturæ mensura sperare præcipimur. Ne-

que autem Pelagianum dogina juvare credendum est, quod dicitur de homine Sanctificat se, quasi aliquis sine divino auxilio per liberum arbitrium possit se sanctificate. Sed qui habet spem in Domino sanctificat se quantum potest ipse nitendo, et ejus per omnia gratiam flagitando, qui ait: Sine me nihil potestis facere (Joan. xv); eique dicendo: Adjutor meus esto, ne derelinquas me (Psal. xxvi).

Omnis qui sacit peccatum, et iniquitatem sacit. Nemo dicat : aliud est peccatum, aliud iniquitas. Nemo dicat: Ego peccator sum, sed iniquus non sum. Omnis enim qui facit peccatum, et miquitatem facit, quis peccatum est iniquitas. Virtus hojus sententiæ facilius in lingua Græcorum, qua edita est Epistola, comprehenditur, siquidem apud eos iniquitas kvopia vocatur, quod significat quasi contra legem vel sine lege factum, siquidem lex Græce vouos appellatur. Cum ergo dicit Joannes, quia omnis qui facit peccatum, et iniquitatem facit, hoc est ἀνομίαν, et peccatum est iniquitas, manifeste insinuat quia omne quidquid peccamus, contra legem Dei facimus, juxta illa Psalmistæ: Prævaricantes reputavi omnes peccatores terræ (Psal. CXVIII). Omnes enim qui pe cant prævaricationis rei sunt. hoc est, non solum illi qui datam sibi scriptæ legis scientiam contemnunt, sed et illi qui innocentiam legis naturalis quam in protoplasto omnes accepimus. sive infirmitate, sive negligentia, sive etiam ignorantia, corrumpunt. Sed et Latinum nomen eidem rationi congruit, quod iniquitas quasi æquitati adversa nuncupatur, quique facit peccatum, et iniquitatem facit, et peccatum est iniquitas. Quia quicunque peccat contrarius nimirum æquitati divinæ legis peccando existit. Verum, ne nos, qui peccatis et iniquitatibus ad purum carere nequimus, prorsus de salute desperemus, videamus quod sequitur de Do-

Et scitis quoniam ille apparuit, ut peccuta tolleret, etc. Hoc et Joannes Baptista testimonium perhibens de Domino ait: Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccuta mundi. Ideo autem peccata tollere potuit Dominus, quia peccatum in eo non est. Tot et tanti homines in mundum venere perfecti, sed eorum nullus peccata tollere potuit mundi, quia nullus sine peccato esse potuit in mundo. Non ergo glorietur Pelagius, non se Julianus ejus secustor extollat, audiens quia omnis qui habet spem in Domino sanetificat se. Nemo enim tollit peccata, quæ nec lex quamvis sancta et justa et bona potuit auferre, nisi ille in quo peccatum non est. Tollit autem, et dimittendo quae facta sunt, et adjuvando ne flant, et perducendo ad vitam ubi fleri omnino non lossint.

Omnis qui in eo manet, non peccat. In quantum in eo manet, in tantum non peccat.

Et omnis qui peccat non vidit eum, nec cognovit eum. Visionem dicit et cognitionem fidei, qua justi etiam in hac vita Deum videre delectantur, donec ad ipsam speciem apertæ vision s ejus in futuro perveniant, de qua supra dicitur: Quoniam videbinus eum sicuti est. Omnis ergo qui peccat, non vidit eum, nes cognovit eum. Si

enim gustasset et vidisset quam suavis est Dominus A Non au'em hirc de omni peccato dicit : si enim dize . (Pad. xxxIII), nequaquam se peccando a videnda ejus gloria segregaret. Et in quantum justi memoriam abundantiæ suavitatis ejus eructant, et in justitia ejus exsultant (Psal. CXLIV), in tantum se a peccatis abstinendo justitiæ ejus incommutabili et incomparabili concordare satagunt.

Filioli, nemo vos seducat. Qui facit justitiam, justus est, etc. Et supra : Sanctificat se, inquit, sicut et ille sancius est. Non quod nostra justitia vel sanctitas divinæ par esse valeat, cum scriptum sit : Non est sanctus ut est Dominus (1 Reg. 11), sed sicut multum interest inter faciem hominis et imaginem de speculo, quia imago est in imitatione, corpus in veritate, et tamen sicut hic oculi, sic et ibi : dispar tamen est res, sed sicut ad similitudinem refertur, ita et nos B habemus quidem imaginem Dei, sed non illam quam habet Filius æqualis Patri. Nam et nos pro modo nostro, si non sicut ille essemus, ex nulla parte similes diceremur. Ergo sanctificat nos, sicut et ipse sanctus est. Sed ille sanctus zternitate, nos sancti fide. Justi sumus, sicut et ille justus est. Sed ille in ipsa incommutabili perpetuitate, nos justi credendo in eum quem non videmus, ut aliquando videamus.

Qui facit peccatum, ex diabolo est. Non carnis originem ducendo ex diabolo, sicut Manichæus impiissime de cunctis credit hominibus, sed imitationem vel suggestionem peccandi ab illo sumendo, quomodo et nos filii Abrahæ sumus facti imitando fidem Ahrahæ. Et e contra Judæi, silii Abrahæ, deserendo lidem Abrahæ, facti sunt filii diaboli, dicente ad eos Domino: Vus ex patre diabolo estis (Joan. VIII).

Quoniam ab initio diabolus peccat. Cum pramitteret ab initio, subjunxit verbum præsentis temporis, seccut. Quia ex quo ab initio cœpit diabolus peccare. aunquam desiit, nec præsentium scilicet pænarum enormitate nec futurarum metu coercitus. Unde ex illo jure esse dicitur, quisquis a peccando se revocare negligit. Ab initio autem diabolus peccat, illo utique quo ipse factus est, quo etiam creaturarum coepit origo cunctarum. Neque enim dubitandum est inter primas creaturas angelos esse conditos, sed cæteris ad laudem Creatoris gloriam suæ conditionis referentibus, ille qui primus est conditus, mox ut altitudinem suze claritatis aspexit, contra Conditorem n cum suis sequacibus superbus intumuit, perque eamdem superbiam ab initio peccans, de archangelo in diabolum est versus.

In hoc apparuit Filius Dei, ut dissolvat opera diabeli. Omnes peccatores ex diabolo nati sunt in quantum peccatores. Adam a Beo factus est; sed quando consensit diabolo, ex diabolo natus est, et tales omnes genuit qualis erat. Nativitas illa dejecit ad mortem; nativitas secunda, id est, baptismi, erexit ad vitam. Nativitas illa trahit secum peccatum; nativitas secunda liberat a peccato. Ideo enim venit Christus homo, ut solveret peccata hominum; de qua solutione recte subditur:

Omnis qui natus est ex Deo peccatum non facit, etc.

rimus quoniam peccalum non habemus, nos ipsos seducimus (1 Joan. 1), sed de violatione charitatis, quam qui semen Dei, id est, verbum Dei, quo renatus est, in se habet, committere non potest. Hoc enim sequendo manifestat, dicens :

In hoc manifesti sunt filii Dei et filii diaboli, etc. Dilectio ergo sola discernit inter filios Dei et filios diaboli. Qui habent charitatem, nati sunt ex Deo. Qui non habent, non sunt nati ex Deo. Quidquid vis habe, hoc solum si non habeas, nihil tibi prodest. Alia si non habeas, hoc habe, et implesti legem. Qui enim diligit proximum, legem implevit. Et plenitado legis est charitas.

Quoniam hac est annuntiatio quam audistis ab initio. ut diligatis alterutrum. Dicente Bonnino: Hoc est præceptum meum, ut diligatis invicem (Joan. xv).

Non sicut Cain, qui ex maligno erat, etc. Exponit quomodo ex maligno erat Cain, quia videlicet et inse maligna habebat opera. Ergo ubi est invidia, amor fraternus esse non potest; sed peccatum maligni, id est, diaboli, est in pectore tali, quia et diabolus hominem invidendo ejecit. Opera ergo justa Abel, non dicit nisi charitatem. Opera mala Cain, non dicit nisi odium fraternum. Parum est quia odit fratrem suum. et invidet operibus bonis (sic). Hinc Itaque discernuntur homines. Nemo attendat linguas, sed facts. Cur si non beneficiat pro fratribus suis, ostendit quid in se habeat? Ten ationibus probantur homines.

Nolite mirari, fratres, si odit vos mundus. Mundum dilectores mundi dicit. Nec mirandum quod qui amant mundum fratrem a mundi amore sepatatum, et cœlestibus tantum desideriis intentum, amare non possunt. Abominatio est enim peccatori religio, ut Scriptura testatur.

Nos scimus quia translati sumus de morte ad vitam, quoniam diligimus fratres. Nemo se de virtutibus falso extollat, nemo suarum virium paupertatem ultra modum metiatur : apertum dat judicium, quicunque fraterna dilectione plenus est, quod ad sortem electorum pertinet, quia portionem habere in terra viventium meruit.

Qui non diligit, manet in morte. Mortem animæ dicit. Anima enim quæ peccaverit, ipsa morietur. Vita quippe carnis anima, vita animæ Deus est. Mors corporis amittere spiritum, mors est unimæ amittere Deum. Unde constat, quod in anima mortui omnes in hanc lucem nascimur, trahentes ex Adam originale peccatum, sed Christi gratia fidelibus regenerando agitur, ut in anima vivere possint. Verum baptismutis et fidei niysterium illis solummodo prodest, illos de morte attrabit ad vitam qui sincera mente diligunt fratres. Atque ideo notandum quod non ait : Qui non diligit venturus est in mortem, quasi de pœna perpetua loqueretur, quæ restat peccatoribus in futurum, sed qui non diligit, inquit, manet in morte. In illa utique morte, de qua etiam in hac vita, si fratres perfecte amaret, exsurgere posset. Hinc etenim dicitur in Apocalypsi; Beatus et sanctus qui habet partem in

non habet potestatem.

Omnis qui odit fratrem suum, homicida est. Si contempebat quisquam odium fraternum, nunquid et homicidium in corde suo contempturus est? Non movet manus ad occidendum hominem, homicida jam tenetur a Beo. Vivit ille, et iste jam interfector judicatur.

Et scitis quia omnis homicida non habet vitam æternam in se manentem. Etsi hic per fidem inter sanctos vivere cernitur, non habet in se perpetuo vitam manentem. Nam ubi retributionis tempus advenerit, cum Cain, qui ex maligno erat, damnabitur etiam qui hoc homicidii genere tenetur, ut discordet et dissideat, et pacem cum fratribus non habeat. Notandum enim quod non ait absolute: Homicida non habet vitam in se manentem, sed: Omnis, inquit, homicida. Scilicet non solum ille qui ferro, verum et ille qui odio fratrem insequitur.

In hoc cognovimus charitatem Dei, etc. Qualis perfecta charitas esse debeat in nobis, Dominicæ passionis exemplo didicimus. Majorem namque hac dilectionem nemo kabet, quam ut animant suam porxit quis pro amicis suis (Joan xv). Unde et Paulus ait: Commendat autem Deus charitatem suam in nobis, quoniam cum adhuc peccatores essemus, Christus pro impiis mortuus est (Rom. v). Ilanc beatus Petrus habere monebatur, cum Domino dicente: Petre, amas me? pasce oves meas (Joan. xxi); respondit se amare, statingue audivit : Cum autem senucris, extendes manus tuas, et alius te cinget, et ducet quo tu non vis (Ibid.). Hoe autem dixit (ait evangelista) significans qua morte clarificaturus esset Deum. Cui enim amorem confitenti suas oves commendaret, eum in tostimonium perfecti amoris animam suam pro eisdem ovibus ponere docebat. Ille, inquit, pro nobis animam suam posuit, et nos debemus pro fratribus animas ponere. Sed dicit forte aliquis: Et quomodo possum habere istam charitatem? Noli cito de te desperare, forte nata est, sed nondum perfecta est. Nutri eam, ne effocetur. Et unde, inquis, novi natam in me charitatem esse quam nutriam? Audi sequentia:

Qui habuerit substantiam mundi hujus, et vid. rit fratrem suum necessitatem habere, etc. Ecce unde incipit charitas. Si nondum es idoneus mori pro fratre, jam idoneus esto dare de tuis facultatibus fratif. Si p spectu hominum, sed ubi ipse Deus videt in corde. enim fratri molestiam patienti non compateris, non utique l'atris, ex quo ambo regenerati estis, charitas manet in te.

Filioli mei, non diligamus verbo, neque lingua, etc. Opere videlicet, ut cum frater aut soror nudi sunt. et indigent victu quotidiano, demus eis quæ necessaria sunt corpori. Similiter cum spiritualibus donis eos egere conspicimus, præstemus eorum necessitati quæ possumus. Veritate autem, ut eadem beneficia eis simplici intentione largiamur, et non propter laudem humanam, non per jactantiam, non in injuriam aliorum qui majoribus præditi substantijs nil tale secerunt. Quæcunque enim mens hujusmodi nequitiis inficitur, in hac puritas veritatis habitare

resurrectione prima (Apoc. xx); in his secunda mors A non valet, etiamsi opus dilectionis proximis impendere videtur.

> In hoc cognovimus quoniam ex veritate sumus. Id est, cum opera pietatis in veritate facimus, patet quod ex veritate sumus, quæ Deus est, ut pote qui ejus perfectionem pro modo nostro imitemur.

> Et in conspectu ejus suadebimus corda nostra. Hæc sententia i endet a superioribus. Quia cum opere et veritate proximos diligimus, manifeste cognoscin.us, quoniam in conspectu summæ veritatis suademus corda nostra. Onnes enim homines cum aliquid facere disponunt, ad idem factum meditandum corda sua se convertere snadent. Sed qui mala cogitant, hæc a Deo, si valerent, occultare vellent; ipso attestante qui ait : Omnis enim qui male agit, odit lucem; et non venit ad lucem, ut non arguai tur opera ejus (Joan. 111); qui vero bona operari meditantur. hi facilline suis cordibus persuadent, ut in conspectu divinitatis se patelleri desiderent, quod summæ perfectionis indicium esse solet, cum sua opera quisque vel cogitata a Deo gaudet videri. Unde ipse subsequenter dicit : Qui autem facit veritatem, venit ad lucem ut manifestentur ejus opera, quia in Deo sunt facta (Ibid.). Per veram ergo dilectionem cognoscimus, quoniam ex veritate sumus, et quoniam in conspectu ejesdem veritatis suademes corda nostra, hoc e-t tales cogitationes corda nostra habere suademus quæ divinis sint dignæ conspectibus.

> Quoniam si reprehenderit nos cor nostrum, etc. Si ipsa conscientia accusaverit nos intus, quia non en animo bona nostra facimus quo facienda sunt, quomodo ejus scientiam latere possumus, cui canitur : Ecce tu, Domine, cognovisti omnia, et. Quia tenebræ non obscurabuntur abs te, et nox sicut dies illumingbitur (Psal. CXXXVIII)?

> Charissimi, si cor nostrum non reprehenderit nos. erc. Si verum nobis responderit quia diligimus, et germana in nobis dilectio est, et non ficia, sed sincera, salu em fraternam quærens, nullum emoinmentum exspectans a fratre nisi salutem ipsius: item si cor nostrum non reprehenderit nos, videlicet cum in oratione dic mus : Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Mauh. vi), fiduciam habemus ad Deum non in con-

> Et quidquid petierimus accipiemus ab eo, etc. Mag:12 hæc et desiderabilis sidelibus data est promissio. Si quis vero tam vecors et absurdus est, ut promissis non delectetur cœlestibus, saltem pertimescat hoc quod e contrario sapientia terribiliter intonat, dicons: Qui avertit aurem suam ne audiat legem, oratio ejus erit exsecrabilis (Prov. xxvIII). Neque huic beati Joannis sententiæ contrarium videri oportet, quod Paulus ter Dominum rogavit, ut discederet ab eo angelus Satanæ, nec impetrare potuit (II Cor. xII), sed dictum est illi: Sufficit tibi gratia mea, nam virtus in infirmitate perficitur (Ibid.). Etsi enim non semper ad voluntatem accipimus orantes, tamen mercedem devotionis ad salutem accipimus, sicut

sed anod utile habebat accepit. At centra sæpe reprobi exaudiuntur ad voluntatem, si non audiuntur ad salutem. Unde et eorum caput diabolus, ut beatum Job tentaret, exauditus est ad voluntatem, sed ad suam damnationem. Ideo enim concessus est iste tentandus, ut eo probato ille esset cruciandus. Cum ergo dixisset Joannes, quia quedcunque petierimus accipiemus ab eo, si mandala ejus custodimus, quasi quæreres quæ mandata, continuo subdidit:

Et hoc est mandatum ejus, ut credamus in nomine Filii ejus Jesu Christi, etc. Singulari numero mandatum præmisit, et Deo subsequenter adjungit mandata. fidem scilicet et dilectionem, quia nimirum bæc ab invicem separari nequeunt. Neque enim sine fide Christi recte nos alterutrum diligere, neque vere in nomine Jesu Christi sine fraterna dilectione possumus credere. Et diligamus, inquit, alterutrum, sicul dedit mandatum nobis. Id est, puro amore, non sicut latrones, vel quorumlibet aliorum patratores scelerum, qui se utique alterutrum sed non caste diligunt. Sed enim dedit mandatum nobis, cum ait: Hoc est præceptum meum, ut diligatis invicem, sicut dilexi vos (Joan. xv). Quid est enim, Sicut dilexi vos, nisi: Ad hoc amate ad quod amavi vos, videlicet. ut ad cœlestia regna pertingatis? Et qua mercede hæc mandata fidei et dilectionis servantur? Sequitur:

Et qui serrat mandata ejus, in illo manet, et ipse in eo. Sit ergo tibi domus Deus, et esto domus Dei; mane in Deo, et maneat in te Deus. Manet in te Deus ut te contineat, manes in Deo ne cadas. Serva mandata ejus, tene charitatem. Noli te divellere a fide illius, ut glorieris in præsentia ipsius, et securus manebis in eo, modo per fidem, tunc per speciem. Manebit et ipse perennis in te, juxta quod ei l'salmista decantat : In æternum exsultabunt, et habitabis in eis (Psal. v).

Et in hoc scimus quoniam manet in nobis, de Spiritu quem dedit nobis. Primis temporibus cadebat Spiritus sanctus super credentes, et loquebantur linguis quas non didicerant. Nunc autem quia exterioribus signis sancta Ecclesia non indiget, quicunque credens in nomino Jesu Christi fraternam habuerit charitatem, Spiritui sancto in se manenti testimohomine, ut sit in illo charitas. Quia charitas (inquit Paulus) diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis (Rom. v). Verum quia multi, charitatem non habentes, et unitatem Ecclesiæ perverso dogmate scindentes, nihilominus Spiritum sanctum in se esse contendunt, recte subditur : CAPUT IV.

Charissimi, nolite omni spiritui credere, etc. Et quis est qui probat spiritus, vel unde possunt probari, docet in Evangelio Dominus, ubi talia ventura prædicebat, qualia Joannes jam suo tempore venisse probat. Attendite, inquit, a falsis prophetis qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces. A fructibus corum cognoscetis cos.

idem Paulus Dominum rogans, non quod quærebat, A Numquid colligunt de spinis uvas, aut de tributis scus (Marc. vii)? Hi sunt ergo fructus a quibus spiritus maligni, qui in pseudoprophetis loquuntur, valent dignosci, spinæ videlicet schismatum, et horridi hæresium tribuli, quibus eos qui sibi incaute appropiant, fidem lacerando, contaminant. Sicut e contrario fructus bonorum, charitas, scilicet, gaudium, pax in Spiritu sancto, per fragrantiam uvarum, ficorumque dulcedinem, apte figurantur.

> In hoc cognoscitur Spiritus Dei, etc. Confessio hoc loco non solum catholicæ fidei, sed et operationis bonæ quæ sit per charitatem, intelligitur. Alioquin nonnulli hæretici confitentur, multi schismatici, multi falsi catholici, Jesum Christum in carne venisse, sed confessionem suam factis negant, non habendo charitatem. Charitas quippe Dei Filium adduxit ad carnem. Et ideo quisquis non habet charitatem, negat illum in carne venisse, talisque spiritum ex Deo non habere convincitur. Ipse autem est Spiritus Dei, qui dicit Jesum Christum in carne venisse, qui dicit non lingua, sed factis, non sonando, sed amando.

Et omnis spiritus qui solvit Jesum ex Deo non est. Ille solvit Jesum qui vel divinitatem ejus, vel animam, vel carnem negat, quæ eum veraciter habere fides catholica docet. Solvit et ille Jesum, qui mandata et verba Jesu vel perverse videndo, vei perversus interpretando corrumpit. Sed et ille qui unitatem sanctæ Ecclesiæ, quam Jesus venit colligere, turbat, Jesum quantum in se est solvere nititur. Nec mirum si tales ex Deo non sunt, qui Dei opera vel verba vel sacramenta rescindunt. In tantum namque ex Deo non sunt, ut quidam eorum qui pravo dogmate separare volebant ab hominis dispensatione divinitatem Christi, hunc quoque versiculum quo dicitur: Et omnis spiritus qui solvit Jesum, ex Deo non est, ex hac Epistola eraserint, ne scilicet per auctoritatem beati Joannis convinceretur error corum. Denique Nestorius nescire se prodidit hanc authenticis exemplaribus inditam fuisse sententiam, atque ideo solvere non timuit Jesum, ac se per boc Deo reidere extraneum, dicens beatam Mariam virginem non Dei, sed hominis tantum exstitisse genitricem, ut aliam personam hominium perhibet. Hoc enim agit Spiritus sanctus in 🕞 nis, aliam faceret Deitatis; neque unum Christum in Verbo Bei et carne atque anima credens, sed separatim alterum Filium Dei, alterum hominis prædicans.

> Et hic est Antichristus de quo audistis quoniam venit, etc. Venit imminente die judicii, nato in mundo homine illo cæteris amplius nefando, filio iniquitatis. Et aunc jam in nundo est, babitans in mentibus corum, qui Christo vel prosessione, vel opere, sine remedio posnitendi repugnant.

> Vos ex Deo estis, filioli, el vicistis eum. Vicistis Anticheistum confitendo Jesum Christum in carne venisse, id est, charitatem habendo, gusm docuit Jesus Christus veniens in carne, quam et ipse in Evangelio commendat dicens: Majorem hac dilectionem nemo habet, quam ut animam suam ponat quis

pro amicis suis (Joan. xv). Quomodo enim poterat A Filius Dei animam suam ponere pro nobis, nisi carno indueretur, ubi mori posset? Quisquis ergo violat charitatem, quodlibet dicat lingua, vita ipsius negat Christum in carne venisse, et ipse est Antichristus. Et vicistis eum, inquit. Sed unde vicerunt? Numquid liberi virtute arbitrii? Non uti que. Taceat Pelagius, dicat ipse Joannes:

Queniam major est qui in vobis est, etc. Docet itaque eos servare humilitatem, ne victoriam suis viribus tribuant, et arrogantia superbiæ vincantur. Docet inter adversa fiduciam spemque semper habere vincendi, memoria retinentes, quia major est Dominus ad protegendum, quam diabolus ad impugnandum.

Ipsi de mundo sunt, etc. Antichristi, id est, hæretici, etsi nomen Christi invocant, si signo Christi se B notant, ipsi tamen de mundo sunt, id est, de illorum numero qui mundana sapiunt, qui infirma [F. infima] quærunt, qui cœlestia ignorant. Et ideo ipsi de mundo loquuntur, mundanæ videlicet sapientiæ ratione Christianæ fidei adversantes, dicendo non posse fieri ut Filius Dei sit Patri coæternus, ut virgo intacta pariat, ut caro de pulvere resurgat, immortalis, ut homo de terra editus mansionem percipiat in cœlis, ut recens natus parvulus reatu primi hominis teneatur astrictus, nisi aqua baptismi renatus in Christo salvetur.

Et mundus cos audit. Quia spiritualium corda ad mundanos carnalesque sensus revocare a fidei simplicitate non valent. Sed et catholici quicunque audientes illam Domini sententiam : Diligite inimicos vestros, benefacite his qui oderunt vos, et orate pro persequentibus et calumniantibus vos (Matth. v); et iterum: Si dimiseritis hominibus peccata eorum, dimillet et vobis Pater vester cælestis delicta vestra; si autem non dimiseritis hominibus, nec Pater vester dimittet vobis peccata vestra (Hatth. vi), dicunt se nullatenus suas injurias posse dimittere inultas : hi nimirum de mundo esse, et ideo de mundo loqui convincuntur. Et quia charitatis viscera non habent, frustra fidei intemerata mysteria servant. Sed nec Antichristi nomine possunt carere, qui Christi mandatis probantur adversari.

Nos ex Deo sumus. Qui novit Deum, etc. Carnalis enim homo non percipit ea quæ sunt Spiritus Dei, pstultitia enim est illi. Qui ergo non vult audire prædicatores charitatis, profecto iste Deum non nosse, neque ex Deo esse cognoscitur, quia charitatem quam erga homines Deus exercuit imitari neglexit.

In hoc cognoscimus Spiritum veritatis, et spiritum erroris. In hoc nimirum, quia qui audit nos, Spiritum veritatis habet; qui nos non audit, spiritum habet erroris. Et hæc est discretio spirituum, de qua supra menuit, dicens: Probate spiritus si ex Deo sint. Sed videamus quid moniturus est, in quo illum audire debeamus:

Charissimi, diligamus invicem, etc. Multum commendavit charitatem, quam dixit ex Deo esse; plus dicturus est, intente audiamus: Et omnis qui diligit, ex Deo natus est, etc. Quid amplius dici potuit? Deus charitas est. Facere ergo contra charitatem, facere contra Deum est. Nemo dicat: In hominem pecco quando non diligo fratrem meum, et facile est peccatum in hominem, si in Deum solum non peccem. Quomodo non peccas in Deum, quando in charitatem peccas? Deus charitas est.

In hoe apparuit charitas Dei in nobis, etc. Quomodo ipse Dominus ait: Majorem hae dilectionem nemo hubet, quam ut animam suam ponat quis pro amicis suis (Joan. xv); et ita probata est dilectio Christi in nos, quia mortuus est pro nebis. Dilectio Patris inde probata est in nobis, quia Filium suum unicum misit mori pro nobis. Sic et Paulus apostolus ait: Qui proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo non etiam cum illo n bis omnia donavit (Rom. vin)?

In hoc est charitas, etc. Non illum dileximus prius. Nam ad hoc dilexit nos, ut diligamus eum. Gratia quippe hominem prævenit, ut diligat Deum, qua dilectione operetur bona. Unde psalmista: Deus meus, inquit, misericordia ejus præveniet me (Psal. LvIII).

Et misit Filium suum propitiationem, etc. Et hoc est maximum in nos divinæ charitatis indicium, quia cum necdum ipsi pro peccatis nostris eum petere nossemus, misit ille Filium suum ad nos, qui nobis in se credentibus ultro veniam darct, nosque ad naternæ gloriæ societatem vocaret. In quibusdam Codicibus hic versiculus ita legitur: Et misit Filium suum litatorem pro peccatis nostris. Litator autem sacrificator est. Sacrificavit enim Filius Dei pro peccatis nostris non hostias pecudum, sed seipsum offerendo. Unde bene Paulus admonens ait: Estote ergo imitatores Dei sicut filii charissimi, et ambulate in dilectione, sicut et Christus dilexit nos, et tradidit semelipsum pro nobis oblationem et hostiam Deo in odorem suavitatis (Ephes. v). Cui sententiæ convenit boc quod hic quoque Joannes exhortando subjunxit, dicens:

Charissimi, si Deus dilexit nos, etc. Quod antem sequitur:

Deum nemo vidit unquam. Majori disputatione indiget, cum Dominus et hominibus mundo corde Deum videndum promittat, et de sanctis dicat qued angeli eorum semper in cœlis videant saciem Patris. llanc autem sententiam et in Evangelio suo ponit idem Joannes, ubi etiam quomodo Deus videri possit consequenter adjungit, dicens : Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit (Joan. 1). Quod beatus pater Ambrosius ita exposuit: ← Et ideo Deum nemo vidit unquam, quia eam quæ in Deo habitat plenitudinem divinitatis nemo conspexit, nemo mente ant oculis comprehendit. Vidit enim ad utrumque reserendum est. Denique cum additur : Unigenitus Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit, mentium magis quam oculorum visio declaratur. Species enim videtur, virtus vero narratur. Illa oculis, hæc mente comprehenditur. > Item beatus Augustinus in libro de videndo Deo, de eadem disputans quæstione:

· Proinde (inquit) narrante Unigenito, qui est in sinu A Patris narratione ineffabili, creatura rationabilis. munda et sancta, impletur Dei visione ineffabili. Quam tum consequemur, cum æquales angelis facti faerinius, quia facie ad faciem videbimus (1 Cor. x111). Sicut videntur ista visibilia corporis sensibus nota, Deum nemo vidit unquam : quoniam si aliquando quoquo modo visus est, non sicut ista natura videtur, sed voluntate visus est specie qua voluit apparens, latente natura, atque in se incommutabiliter permanente. Eo autem modo quo videtur sicuti est (1 Cor. xm); nunc fortasse videtur a quibusdam angelis suis sanctis. A nobis autem tunc ita videbitur, cum eis facti fuerimus æquales. > Et post aliquanta exponens sententiam sancti Ambrosii, Deum, inquit, nemo vidit unquam, vel in hac vita sicut ipse est, vel etiam in angelorum vita, sicut visibilia ista quæ corporali visione cernuntur, quia unigenitus Filius qui est in sinu Patris ipse enarravit. Unde non ad oculorum corporalium, sed ad mentium visionem dictum est pertinere quod narrat. Item post multa: Ad eam vero visionem (inquit) qua videbimus Deum sicuti est (1 Cor. xiii), mundana corda commonuit. Quia enim corpora, consuetudine loquendi, visibilia nominantur, propterea Deus invisibilis dicitur, ne corpus esse credatur. Non quia munda corda suæ substantiæ contemplatione fraudabit, cum hæc magna et summa merces Deum colentibus et diligentibus promittatur, dicente ipso Domino quando corporalibus oculis visibiliter apparebat, et invisibilem se contuendum mundis cordibus promittebat: Qui diligit me, diligetur a Patre meo, et ego diligam eum, et ostendam meipsum illi (Joan. xIV). Hæc quippe natura ejus æqualiter cum Patre invisibilis, sicut æqualiter incorruptibilis est. Quæ continuatim apostolus posuit, dicens: Regi autem sæculorum invisibili, incorruptibili, divinam substantiam qua potuit hominibus prædicatione commendans. Deus ergo res est invisibilis, neque oculo sed mente quærendus est. Sed quemadmodum si solem istum videre vellemus, oculum corporis purgaremus, unde lux videri potest; ita volentes videre Deum, oculum cordis quo Deus videri potest, purgemus: Beati enim mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt (Matth. v). Verum quia hæc visio in futuro speratur, quid agendum nobis est, D dum, adhuc constituti in corpore, peregrinamur a Domino? quo solatio utendum ubi divina visione necdum licet perfrui?

Si diligamus invicem, Deus in nobis manet. Sed nemo putet hanc dilectionem, in qua Deus manet, abjecta et desidiosa quadam mansuetudine, imo non mansuetudine, sed remissione et negligentia servari. Non est ista charitas, sed languor; ferveat charitas ad emendandum, ad corrigendum. Sed si sunt boni mores, delectent; si mali, emendentur, corrigantur. Si ergo diligamus invicem sincera et disciplinabili charitate, Deus in nobis manet, operibus quidem ipsius charitatis manifestatus, quamvis nondum visibiliter appareat.

Et charitas ejus in nobis persecta est. Quærendum autem quomodo dicat persectionem divinæ charitatis in mutua dilectione consistere, cum Dominus in Evangelio pronuntiet non esse magnum si diligamus eos qui nos diligunt, nisi ad inimicos etiam, de quibus hic penitus tacere videtur, eadem dilectio pertingat? Nisi sorte ipsos quoque inimicos staterni amoris intuitu diligere debeamus, videlicet, ut non semper inimici remaneant, sed resipiscant a diaboli laqueis, nobisque germano socientur. Si diligamus inquit, invicem, Deus in nobis manet, et charitas ejus in nobis persecta est. Incipe diligere, persicieris. Cæpisti diligere, cæpit Deus in te habitare, ut persectius habitando saciat te persectum.

In hoc cognoscimus quoniam in eo manemus, etc. B llec ipsum, quia de Spiritu suo dedit tibi, unde cognoscis? Interroga viscera tua. Si plena sunt charitate, habes Spiritum Dei, Paulo attestante qui ait: Quia charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum qui datus est nobis (Rem. v).

Et nos vidimus et testificamur, etc. Nemo de salute desperet, quia etsi magni sunt morbi scelerum qui deprimunt, omnipotens medicus venit qui salvet. Tamen meminerit quisque quia idem Filius Dei qui venit mitis ut salvaret, venturus est districtus ut judicet.

Quisquis consessus suerit quoniam Jesus est Filius Dei, etc. Persectam cordis consessionem dicit, qua nec male suadentium hæreticorum possit fraude corrumpi, nec persequentium paganorum tormentis conquassari, nec carnalium fratrum exemplis, nec propriæ fragilitatis segnitia titubare. Sunt etenim qui etiam verbis negant Jesum esse Filium Dei, quales multi fuisse produntur eo ipso tempore quo hæc scribebat Joannes. Sunt item qui confitentur verbis, et factis negant. Unde bene quod nunc ait: Quicunque consessus suerit quoniam Jesus est Filius Dei, Deus in eo manet, et ipse in Deo, ipse paulo superius dixit: Si diligamus invicem, Deus in nobis manet, insinuans profecto quia quisquis dilectionem in fratres habet, ille vere Jesum Dei Filium esse testatur.

Et nos coynommus et credidimus charitati quam habet Deus in nobis. Cognovimus quoniam Jesus est Filius Dei, et quia Pater misit eum Salvatorem mundi. Et credimus charitati quam habet Deus in nobis, quia videlicet cum haberet Filium unicum, noluit illum esse unum, sed ut fratres haberet, adoptavit illi qui cum illo possiderent vitam æternam.

Deus charitas est. Jam dixit illud superius, ecce iterum dicit. Amplius tibi non potuit charitas commendari, quam ut diceretur Deus. Forte munus Dei contempturus eras: nunquid et Deum contemnis?

Et qui manet in charitate, in Deo manet, et Deus in eo. Vicissim in se habitant qui continet et qui continetur. Habitas in Deo, sed ut continearis; habitat in te Deus, sed ut contineat ne cadas, quia sic de ipsa charitate Apostolus ait: Charitas nunquam cad t. Quomodo cadit quem continet Deus?

quomode se probet unusquisque quantum in illo profecerit. Quisquis fiduciam habet in die judicii, perfecta est in illo charitas. Quid est habere fiduciam in die judicii? Non timere, ne veniat dies judicii. Cum enim quis primo poenitendo se de male actis converterit, incipit timere diem judicii, ne, videlicet, apparente justo Judice, ipse damnetur injustus. Processu vero bonæ conversationis animatus, discet non timere quod timebat, sed potius optare ut veniat ille desideratus cunctis gentibus, sperans se cum sanctis merito bonæ actionis esse coronandum. Unde autem fiduciam in die judicii habere possumus, plenius subdendo manifestat :

Quia sicut ille est, ei nos sumus in hoc mundo. Nunquid vero potest esse homo sicut Deus? Sed me · B minisse oportet quod et supra dictum est, quia non semper ad æqualitatem dicitur Sicut, sed dicitur ad quamdam similitudinem. Quando enim dicis: Sicut aures habeo, ita habet et imago, nunquid omnino -sic? Sed tamen dicis sicut. Si ergo facti sumus ad imaginem Dei, quare non sicut Deus sumus? non ad æqualitatem, seil pro modo nestro. Inde ergo nobis datur siducia in die judicii, quia sicut ille est, et nos sumus in loc mundo, imitando videlicet perfectionem dilectionis in mundo, cujus ille exemplum nobis quotidie præbet de cœlo. De qua Salvator in Evangelio, Diligite, inquit, inimicos vestros, et orate pro persequentibus et calumniantibus vos, ut sitis filii Patris vestri qui in cœlis est, qui so'em suum oriri facit super bonos et malos, et pluit super justos et injustos (Matth. v).

Timor non est in charitate. In tali videlices charitate quæ ad imitationem divinæ bonitatis etiam inimicis benefacere et hos diligere novit.

Sed perfecta charitas foras mittit timorem. Hlum scilicet timorem, de quo dicitur: Initium sapientiæ timer Domini (Psal. cx). Quo timet quisque incipiens opera justitiæ, ne veniat districtus Judex, et se minus -castigatum inveniens damnet. Hunc timorem illa charitas pellit foras, quæ pro merito justitiæ fidaciam habet in die judicii. Sed et præsentium adversitatum timorem, perfecta charitas ejicit ex animo, Quam habere quærebat, qui Domino supplicans aiebat: A timore inimici eripe animam meam (Peal. LXIII). tate Christi? Tribulatio, an angustia, an persecutio. an fames, an nuditus. an periculum, an gladius? otc. (Rom. VIII).

Quia timor pænam habet. Torquet cor conscientia peccatorum, quod nondum facta est justificatio. Ideo in Psalmo de ipsa perfectione justitiæ, Convertisti (inquit) planetum meum in gaudium mihi; conscidisti saccum meum, et præcinxisti me lætitia, ut cantet tibi gloria men, et non compungar (Psal. xxix), id est, non sit quod stimulet conscientiam meam. Stimulat timor, sed noli timere: intrat charitas, quæ sanat quod vulnerat timor.

Qui autem timet, non est perfectus in charitate. Quia nimirum timor pænam habet, quomodo sectio medici

'In her perfecte est charites nobiscum, etc. Dicit A pænam habet; quamvis sieut sectionem medici salus optata, ita timorem charitas desiderata subsequatur. Nec putari debet his heati Joannis sermonibus esse contrarium quod Psalmista dicit: Timor Domini sanctus permanet in sæculum sæculi (Psal. xviii). Dno namque sunt timores: unus quo timent homines Deum, ne mittantur in gehennam; ipse est timor ille qui introducit charitatem, sed sic venit ut exeat. Si enim adhuc propter pænas times Deum, nondum amas quem sic times; non bona desideras, sed mala caves; sed ex eo quod mala caves, corrigis te, et incipis bona desiderare. Cum bona desiderare eceperis, erit in te sanctus ille timor, scilicet ne ipsa bona amittas, non ut non mittaris in gehennam, sed ne te deserat præsentia Domini quem amplecteris, quo in æternum frui desideras.

> Nos ergo diligamus Deum, etc. Diligamus, quia prior dilexit nos. Nam unde diligeremus, nisi ipse prius dilexisset nos? Hinc enim ipse in Evangelio dicit: Non vos me elegistis, sed ego elegi vos (Joan. xv). Ita autem perfecti erimus in charitate, si quemadmodum nullius alterius nisi salutis nostræ gratia prior nos ille dilexit, ita eum nos quoque nullius rei nisi amoris dilexerimus obtentu. Verum quia sunt qui verbo tenus Deum diligunt, consulte subjungitur:

> Si quis dixerit, Quoniam diligo Deum, etc. Unde probas quia mendax est? Audi:

> Qui enim non diligit fratrem suum, etc. Qui diligit fratrem suum, diligit Deum. Necesse est ut diligat Deum, at diligat ipsam dilectionem. Deus enim dilectio est. Et ne quis dicere auderet : Et quid obstat diligere Deum, etiamsi non diligo fratrem? recte subditur:

> Et hoe mandatum habemus a Deo, etc. Quomodo enim diligis eum, cujus odisti mandatum? Quis est qui dicat : Diligo imperatorem , sed odi leges ejus? Non ita verus Dei amator, sed: Vide (inquit) quia mandata tua dilexi, Bomine (Psal. CXVIII). Et ideo confidenter adjungit : In tua misericordia virifica me (Ibid.).

#### CAPUT V.

Omnis qui credit quoniam Jesus est Christus, etc. Quis est qui credit quoniam Jesus est Christus? Qui sic vivit quomodo præcepit Christus. Nemo hæreticorum, nemo schismaticorum dicat: Et nos credimus Quam habebat qui dixit: *Quis nos separabit a chari-* n quia Jesus est Christus. Nam et dæmones credunt et contremiscunt, et confitebantur, sicut in Evangelio legimus, et sciebant ipsum esse Christum. Sed quia dilectionem et opera veritatis non habent, ex Deo non sunt.

> Et omnis qui diligit eum qui genuit, diligit et eum, etc. Mira arte prædicationis beatus Joannes ad dilectionem proximi nos accendere curavit, primo commemorans quia omnis qui persecte credit ex Deo sit natus, deinde insinuans quam justum sit ut qui Doum diligit diligat et eum qui ex Deo natus est. Si quis enim tantæ tarditatis est, ut hominem quia homo est, quia secum eamdem in terra peregrinationem tolerat, amare neglexerit, admonendus est, ut saltem ob id illum amet, quia ex Deo natus est, quia par

secum vitæ cœlestis præmia exspectat. Quæ quidem exhortatio specialiter ad illos pertinet, qui non solum humanæ consortio naturæ, sed et fidei professione fratres sunt nobis effecti. Verum quia nonnulli sunt qui proximos diligunt, sed propter consanguinitatem, vel propter aliquod commodum temporale, recte sanctus evangelista, qui sit verus proximi amor subdendo manifestat :

In hoc cognescimus quoniam diligimus natos Dei . etc. Ille ergo solus recte proximum diligere probatur, qui et Conditoris amore flagrare cognoscitur. Et ne quis seipsum de Conditoris amore falleret, verbo tenus se amare profitendo, bene cum dixisset : In hoc cognoscimus, quoniam diligimus natos Dei, cum Deum diligamus, addidit, et mandata ejus saciamus.

Hæc enim est charitas Dei, ut mandata ejus eustodiamus. Hoc et ipse Dominus dicit : Si quis diligit me, sermonem meum servabit (Joan. xiv). Probatio ergo dilectionis, exhibitio est operis. Vere enim diligimus, si ad mandata ejus a nostris nos voluntatibus coarctamus. Nam qui adhuc per illicita desideria defluit, profecto Deum non amat, quia ei in sua voluntate contradicit.

Et mandata ejus gravia non sunt. Et ipse Dominus dicit: Jugum meum suave est, et onus meum leve (Matth. x1). Neque his vel Domini vel beati Joannis verbis debet videri adversum, quod et ipse Dominus alibi dicit, quia angusta porta et arcta via est quæ ducit ad vitam (Matth. vii); et propheta ad eum : C Propter verba, inquit, labiorum tuorum ego custodivi vias duras (Psal. xv1); et apostolus : Quia per multas tribulationes oportet nos introire in regnum Dei (Act. xiv). Quae enim natura sua dura sunt et aspera, spes cœlestium præmiorum et amor Christi facit esse levia. Durum namque est persecutiones pati propter justitiam, sed et hocfacit suave, quod ipsorum qui sic patientur est regnum cœlorum. Unde bene subditur:

Quoniam omne quod natum est ex Deo, vincit mundum. Ideo namque mandata divina non sunt gravia, quia omnes qui vera devotione his mancipantur, et adversa mundi ejus et blandimenta pari mente contemment, ipsam quoque mortem velut ingressum patriæ cœlestis amantes. Et ne quis sua virtute mundi vel luxus vel labores se posse superare con- D fideret, consulte subjungit:

Et hæc est victoria quæ vincit mundum, fides nostra. Illa nimirum fides, qua per dilectionem operatur; illa fides qua ejus humiliter auxilium fiagitamus qui ait : In mundo pressuras habebilis, sed confidite, ego vici mundum (Joan. XVI).

Quis est qui vincit mundum, etc. Vincit mundum, qui Jesum Filium Dei esse credens, digna eidem fidei opera jungit. Sed nunquid sola divinitatis ejus fides et confessio valet ad salutem sufficere? Vide sequentia.

Hic est qui rentl per aquam et sanguinem, Jesus Christus. Qui ergo erat mternus Dei Filius, factus est homo in tempore, ut qui nos per divinitatis suse

ticeps secum divinæ gratiæ factus est, quia cadem A potentiam creaverat, per humanitætis suæ infirmitatem recrearet. Qui venit per aquam et sanguinem, aquam videlicet lavacri, et sanguinem suæ passionis, non solum baptizari propter nostram abiutionem dignatus est, ut nobis baptismi sacramentum consecraret ac traderet, verum etiam sanguinem suum dedit pro nobis, sua nos passione redimens, cujus sacramentis semper refecti nutriremur ad salutem.

Et Spiritus est qui testificatur quoniam Christus est veritas. Baptizato in Jordane Domino descendit Spiritus sanctus in specie columbæ super eum, testimonium illi perhibens quia veritas est, hoc est verus Dei Filius, verus mediator Dei et hominum, verus humani generis Redemptor ac reconciliator, vere ipse mundus ab omni contagione peccati, vere sussiciens tollere peccata mundi. Quod etiam ipse Baptista, viso ejusdem Spiritus adventu intelligens, ait : Qui me misit baptizare in aqua, ille mihi dixit : Super quem videris Spiritum descendentem et manentem super eum, hic est qui baptizat in Spiritu sancto. Et ego vidi, et lestimonium perhibui, quia kic est Filius Dei (Joan. 1). Quia ergo Spiritus Jesum Christum esse veritatem testatur, ipse se veritatem cognominat, Baptista illum veritatem prædicat, Filius tonitrui veritatem evangelizat, taceant blasphemi, qui hune phantasma esse dogmatizant; pereat de terra memoria eorum qui eum vel Deum vel hominem esse verum denegant.

Quoniam tres sunt qui testimonium dant in terra, etc. Spiritus dedit testimonium quoniam Jesus est veritas, quando super baptizatum descendit. Si enim verus Dei Filius non esset, nequaquam in eum tanta manifestatione Spiritus sanctus veniret. Aqua etiam et sanguis dedere testimonium, quoniam Jesus est veritas, quando de latere ejus in cruce mortui manarunt : quod nullatenus fieri posset, si veram carnis naturam non haberet, Sed et hoc quod ante passionem, cum oraret, factus est suder ejus sicut guttæ sanguinis decurrentis in terram (Luc. xxII), veritati carnis assumptæ testimonium dat. Nec reticendum quod in hoc quoque sanguis et aqua testimonium illi dederunt,quod de latere mortui vivaciter effluxerunt, quod erat contra naturam corporum mortuorum, atque ob id mysteriis aptum, et testimonio veritatis fuit congruum, videlicet insinuans quia et ipsum Domini corpus melius post mortem esse victurum resuscitatum ia gloria, et ipsa mors illius nobis vitam donaret. Iloc quoque quod sudor ejus instar guttæ sanguinis decurrebat in terram, testimonium perhibebat illi sacro mysterio quod Ecclesiam totum per orbem suo sanguine lavaret. Tres sunt ergo qui testimonium perhibent veritati.

Et tres (inquit) unum sunt. Individua namque hæc manent, nihilque eorum a sui connexione sejungitur, quia nec sine vera credenda est humanitate divinitas, nec sine vera divinitate humanitas. Sed et in nobis bæc unum sunt, non natura ejusdem substantiæ, sed ejusdem operatione mysterii. Nam, sicut beatus Ambrosius ait: « Spiritus maneatem

removat, aqua proficit ad lavacrum, sanguis spectat ad pretium. Spiritus enim nos per adoptionem Dei filios fecit, sacri fontis unda nos abluit, sanguis Domini nos redemit. Alterum ergo invisibile, alterum visibile testimonium sacramento consequitur spirituali.

Si testimonium hominis accipimus, testimonium Dei majus est, etc. Magnum est testimonium hominis quod perhibet de Filio Dei, dicens: Dixit Dominus Domino meo: Sede a dextris meis (Psal. CIX). Et ex persona ipsius Filii: Dominus dixit ad me: Filius meus es tu (Psal. n). Itemque ex persona Patris loquentis de Filio: Ipse invocabit me, Pater meus es tu, Deus meus et susceptor salutis meæ (Psal. LXXXVIII). Pater meus, quia ego Filius Dei. Deus meus, quia ego homo. Susceptor salutis meæ, quia ego passurus et a morte salvandus sum. Et ego (inquit) primogenitum ponam illum excelsum præ regibus terræ (Ibid.). Magnum hoc testimonium verum, et omni acceptione dignum hoc testimonium hominis de Filio Dei, sed multo majus est testimonium Dei, qui testificatus est ipse de Filio suo, cum de cœlo illum alloquens ait: Tu es Filius meus dilectus, in te complacuit mihi (Luc. 111). Magnumest testimonium præcursoris, quod de Dei Filio perhibens ait: Ego baptizavi vos aqua, ille vero baptizabit vos Spiritu sancto (Matth. 111). Majus est testimonium Patris, quo Spiritum sanctum in eum quo semper erat plenus etiam visibiliter misit.

Qui credit in Filium Dei, habet testimonium Dei in se. Qui ita credit in Filium Dei, ut exerceat operando quod credit, habet testimonium Dei in se. Illud utique quia ipse quoque in filiorum Dei numero jure computetur, ipso unico Filio Dei sic suis fidelibus pollicente: Si quis mihi ministraverit, honorificabit eum Pater meus (Joan. x11). Quod si testimonium Dei habere merueris, si Deum testem tuæ fidei Intemeratæ possederis, quid te hominum infamia, quid etiam persecutio kedit? Si enim Deus pro nobis, quis contra nos?

Qui non credit Filio, mendacem facit eum, etc. Frustra Judzi, frustra hæretici Patrem se credere et vemerari putant, quandiu Christum contemnunt, et ei credere renuunt. Qui enim non honoriscat Filium, non bonorificat Patrem, qui misit illum. Qui non credunt Filio, qui ait Ego et Pater unum sumus D (Joan. x); et interrogante Caipha, ac dicente, Tu Christus Filius Dei benedicti? (Marc. xiv) respondit: Ego sum (Ibid.); sed eum vel non esse Christum, vel non esse Filium Dei, vel non esse similem Patris contendunt, mendacem profecto faciunt Patrem, quia non credunt in testimonio quod testificatus est de Filio suo: in illo videlicet quod et supra memini: Tu es Filius meus dilectus, in te complacuit mihi (Luc. III); sed et in illo quod ei imminente hora passionis perhibuit, dum orante illo ac dicente: Pater, salvifica me ex hac hora, sed proplerea veni in hanc horam. Pater, clarifica nomen tuum (Joan. x11), respondit, etiam turba audiente de cœlo, Et clarificavi, et iterum clarificabo (Ibid.), verum se Deum Patrem esse signi-

removat, aqua proficit ad lavacrum, sanguis spe- A ficans in coelis illius qui ut verus homo mortem pasctat ad pretium. Spiritus enim nos per adoptionem surus erat in terra.

Et hoc est testimonium, quonium vitam æternam dedit nobis Deus. Ded t, inquit, vitom æternam nobis. Et ipse qui loquitur, adhoc vitam æternam nobis. Et ipse qui loquitur, adhoc vitam æternam seem agebat in carne. Sed ita dedit nobis vitam æternam, sicut dedit nobis potestatem filios Dei sieri credentibus in nomine ejus. Ut enim scias datam esse a Deo potestatem habere vitam æternam, audi prophetam: Quis est homo qui vult vitam, et cupit videre dies bones? Cohibe linguam tuam a malo, et labia tua ne loquantur dolum, et cætera usque ad sinem psalmi (Psal. xxxIII). Dedit ergo nobis vitam æternam, sed adhuc in terra peregrinantibus in spe, quam daturus est in cælis ad se pervenientibus in re.

Et hæc vita in Filio ejus est. In side scilicet et consessione nominis ejus, in perceptione sacramentorum ejus, in observatione mandatorum ejus. slinc et ipse ait: Nemo venit ad Patrem nisi per me (Joan. xiv). Et Petrus de illo: Neque enim nomen est aliud sub cœlo datum hominibus, in quo oporteat nos salvos sieri (Act. 1v).

Qui habet Filium, habet vitam, etc. Ne parum dicere videretur vitam esse in Filio, addidit ipsum Filium esse vitam. Quod idem quoque Filius Patrem glorificans ostendit ubi ait: Sicut enim habet Pater vitam in semetipso, sic dedit et Filio vitam habere in semetipso (Joan. v). Qualiter autem eadem vita quæ Filio est et Patri communis, etiam credentes illustret, idem Filius alibi ad Patrem orans insinuat: Sicut dedisti ei potestatem, inquit, omnis carnis, ut omne quod dedisti ei det eis vitam æternam. Hæc est autem vita æterna, ut cognoscant te solum verum Deum, et quem misisti Jesum Christum (Joan. xvII).

Hæc scripsi vobis, ut sciatis quoniam vitam habetis æternam, etc. Ut sciatis, inquit, ut certi sitis futuræ vestræ beatitudinis, qui creditis in Christo, ut non seducamini per fraudem eorum qui Jesum esse Dei Filium negant, et ideo nibil eis profuturum asseverant qui in nomine ejus crediderunt. Et mira hæreticorum vesania, qui totiens per totam hanc Epistolam appellato Dei Filio, ipsi contra, non Filium, sed creaturam Dei, Christum esse confirmant. Quod nusquam prorsus legunt, nisi dum humanitatis ejus mentio celebratur.

Et hæc est fiducia quam habemus ad eum, etc. Magnam nobis siduciam præbet sperandi a Domino bona cœlestia, quod et in hac vita quidquid salubriter eum petierimus impetramus, juxta quod etiam ipse in Evangelio credentibus promitit: Dico vobis, inquiens, omnia quæcunque orantes petitis, credite quia accipietis, et evenient vobis (Marc. x1). Notandum autem quod ita orantes exaudimur a Domino, si ea quæ ipse jussit patimus. Dicit autem ipse: Primum quærite regnum Dei, et justitiam ejus (Matth. v1). Unde bene et Joannes cum dixisset: Quodcunque petierimus, exaudit nos; interposuit: Secundum vo-

funtatem ejus. Ergo super his tantum plenam nos A ciunt (Luc. xxv). Nondum enim, gratize Spiritus et indubitabilem jussit exauditionis habere fiduciam, quæ non nestris commodis, nec solatiis temporalibus, sed Domini congruant voluntati. Quod etiam in oratione Dominica inserere præcipimur : Fiat voluntoe tua (Ibid.), scilicet, non nostra. Si enim et illud Apostoli recordemur: Quoniam quid oremus secunduni quod oportet nescimus (Rom. viii), intelligimus nos nonnunquam saluti nostræ contraria postulare, et commodissime nobis ab eo qui utilitatem nostram rectius quam nos intuetur ea quæ poscimus denegari. Quod ipsi quoque magistro gentium accidisse non dubium est.

El scimus quoniam audit nos quidquid petierimus, etc. Multipliciter eadem quæ præmiserat inculcat, ut nos ad orandum vivacius excitet. Sed manet B objectio quam posuit, ut secundum voluntatem petamus nostri Conditoris. Quod bifariam potest accipi, ut scilicet et ea quæ ipse vult rogemus, et tales ipsi quales esse nos desiderat ad rogandum veniamus. Quod est habere sidem quæ per dilectionem operatur (Galat. v), et ante omnia meminisse illius evangelici mandati : Et cum stabitis ad orandum, dimittite si quid habetis adversus aliquem, ut et Pater vester qui in cælis est dimittat vobis peccata vestra (Marc. 11).

Qui scit fratrem suum peccare peccatum non ad mortem, etc. Ilæc et hujusmodi secundum voluntatem Domini petuntur, quæ ad fraternæ dilectionis officium exspectant. Logoitur autem de quotidianis levibusque peccatis, quæ sicut dissicile vitantur, sic C etiam facile curantur. Sed quo ordine hæc alterutrum petitio sit celebranda pro peccatis, Jacobus insinuat apertius, dicens : Confitemini alterutrum peccala vestra, el orale pro invicem ul salvemini (Jac. v). Si ergo dictu, vel cogitatu, vel oblivione, vel ignorantia forte deliquisti, vade ad fratrem, confitere illi, postula interventionem. Si ipse te fragilitatis suæ conscium pure consitendo secerit, et tu ejus errata pie intercedendo dilue. Sed hæc de levioribus dicia sint peccatis. Porro si gravius quid admisisti, induc presbyteros Ecclesiæ, et ad illorum examen castiga te.

Est peccatum ad mortem, etc. Magna hic quæstio nascitur, quia aperte ostendit beatus Joannes esse quosdam fratres pro quibus orare nobis non præcipitur, cum Dominus etiam pro persecutoribus nostris orare nos jubeat. Quæ non aliter solvi potest, nisi fateamur esse aliqua peccata in fratribus, quæ inimicorum persecutione graviora sint. Peccatum ergo fratris ad mortem est, cum post agnitionem Dei, quæ per gratiam Domini nostri Jesu Christi data est, quis oppugnat fraternitatem, et adversus ipsam gratiam, qua reconciliatus est Deo, invidentiæ lacibus agitatur. Peccatum autem non ad mortem est, si quisquam non amorem a fratre alienaverit; sed officia fraternitati debita per aliquam infirmitatem animi non exhibuerit. Quapropter et Dominus in cruce ait : Pater, ignosce illis, quia nesciunt quid fa-

sancti participes effecti, societatem sincle fraternitatis inierant. Et beatus Stephanus orat pro eis a quibus lapidabatur, quia nondum Christo crediderant, neque adversus illam communem gratiam dimicabant. Et apostolus Paulus propterea, credo, non orat pro Alexandro, quia jam frater erat; et ad mortem, id est, invidentia fraternitatem oppugnando peccaverat. Pro his autem qui non abruperant amurem, sed timore succubuerant, orat ut eis ignoscatur. Sic enim dicit : Alexander ærarius multa malu mihi ostendit, reddet illi Dominus secundum opera ejus; quem et tu devita, valde enim restit.t nostris sermonibus (11 Tim. w). Deinde subjungit pro quibus orat, ita dicens: In prima mea desensione nemo mihi adfuit, sed omnes me dereliquerunt; non illis imputetur (Ibid.). Potest autem peccatum usque ad mortem accipi, pro quo rogare quempiam vetat, quia scilicet peccatum quod in hac vita non corrigitur, ejus venia frustra post mortem postulatur. Verum si sequentia diligenter inspicimus, magis superlar sensus bujus lectionis tenori congruere videtur. Nam subditor:

Omnis iniquitas peccatum est, etc. Fanta est, inquit, diversitas peccatorum, ut omne quod ab æquitatis ratione discrepat, inter peccata numeretur, quamvis minima peccata justis suæ justitiæ meritum nequaquam auferre, vel minuere possint, illa duntaxat sine quibus hanc vitam nullateuus transigere valent. et item quædam peccata tantum ab omni justitiæ sorte discordent, tanta iniquitate patrentur, ut absque ulla contradictione factorem suum, nisi corrigantur, æternam mergant in pænam. De quibus scriptum est : Anima quæ peccaverit, ipsa morietur (Ezech. xvIII). Qua beati Joannis sententia maniseste repudiatur inepta Stoicorum disputatio, qui dicere ausi sunt contra omnem generis humani sensum, et affirmare, quod omnia peccata sint paria, dicentes nibil distare utrum hominem quis furatus sit, an bovem, an galtinam, quia non animal crimen, sed animus fecerit. Quos Jovinianus secutus est hæreticus, astruens nullam nuptiarum et virginitatis esse distantiam, non abstinentes in aliquo retributionis privilegio simpliciter epulantibus esse præferendos. Omne itaque quod inique committitur vel cogitatur ad peccatum referendum est. Sed sunt peccata quædam ad mortem, de qualibus dicit Apostolus: Quoniam qui talia agunt, regnum Dei non consequentur (Galat. v).

Scimus quoniam omnis qui natus est ex Deo, non peccat. Peccatum videlicet ad mortem. Quod et de omni crimine capitali, et de illo specialiter potest intelligi quo violatur fraternitas, sicut et supra exposuimus. Sed et peccatum ad mortem peccatum usque ad tempora mortis protractum diximus recte posse intelligi, quod omnis qui natus est ex Deo non peccat. Denique David rex mortale crimen admisit. Quis enim nesciat adulterium et homicidium mortem increii perpetuam? Sed tamen David, quia ex

tatem, non peccavit usque ad mortem, quia sui reatus veniam mox pænitendo promeruit.

Sed generatie Dei conservat eum, etc. Gratia Christi qua renati sunt fideles conservat eos qui secundum propositum vocati sunt sancti, ne peccatum ad mortem committant; et si in quibuslibet pro humanæ conditionis fragilitate deliquerint, ne ab hoste maligno possint tangi, defendit. Item dicendum, tandiu nos in generatione Dei permanere, quandiu non peccaverimus; imo qui in generatione Dei perseverant peccare non possunt, neque a maligno contingi. Quæ enim communicatio lucis ad tenebras, Christi ad Betial (II Cor. vi)? Quomodo (inquit) dies et B gnoscere nisi ipso docente poterat : sicut et ipse nox misceri nequeunt, sic justitia et iniquitas, peccatum et bona opera, Christus et Antichristus, malignus et generatio Dei.

Scimus quoniam ex Deo nati sumus, etc. Nos ex Deo sumus ejus gratia et baptismo regenerati per fidem, et ut in fide perduremus servati. Mundi vero amatores sunt hosti subjecti, vel nunquam regene-1 Ationis unda ab ejus soluti dominio, vel post gratiam regenerationis denuo peccando ad ejus dominium redacti. Nec solum mundi amatores, sed et illi qui recens editi necdum dignoscentiam boni habent ac mali, propter reatum prævaricationis primæ, ad reguum maligni pertinent hostis, nisi per gratiam benigni Conditoris eruantur de potestate tenebrarum, et transferantur in regnum Filii charitatis C ipsius (Coloss. 1). Unde non ait simpliciter, mundum in maligno positum, sed cum additamento, Et mundus (inquit) totus in maligno positus est. Nam sicut beatus Ambrosius ait : « Omnes homines sub peccato nascimur, quorum ipse ortus in vitio est. > Et frustra nititur Pelagius affirmare quod parvuli recens editi non opus habeant gratia baptismatis renasci, quia tam mundi nascantur ab omni sorde peccati, quam fuit mundus in paradiso conditus Adam, nullam scilicet ex illo trahentes originalis culpæ maculam, in nullo existentes rei donec propria sponte peccare incipiant. Sed nos, omissis Antichristorum veneuis, quæ per totam hanc Epistolam ille qui de pectore Domini sonte vitæ potatus est,

Deo natus est, quia ad filiorum Dei pertinebat socie. A damnat et de Ecclesia expellit, audiamus in clausula verbum bonum salutis quod nobis eructat. Attendamus opera summi Regis quæ dicit. Sequitur:

> Et scimus quoniam Filius Dei venit, etc. Quid enim apertius his verbis? quid dulcius? quid adversus omnes hæreses fortius potuit dici? Christus est verus Dei Filius. Pater Christi Jesu Domini nostri verus est Deus. Venit Filius Dei sempiternus temporaliter in mundum, qui erat in mundo, et per quem factus est mundus. Neque aliam ob causam venit nisi nostræ salutis, hoc est, ut daret nobis sensum cognoscere verum Deum. Nemo enim sine divina cognitione ad vitam venire, nemo Deum codicit: Et nemo novit Filium nisi Pater, neque Patrem quis novit nisi Filius, et cui voluerit Filius revelare (Luc. x). Subauditur : Et Patrem et Filium. Utrumque enim Filius revelat, qui, in carne visibilis apparens, divinitatis arcana per Evangelium suum modo patefacere dignatus e-t.

> Hic est verus Deus, et vita æterna. Verum Deum dixerat esse Filium, verum Deum hunc esse multoties repetit. Hunc dicit esse vitam æternam. Non utique ita sicut nobis vita promittitur æterna, quæ sic ex tempore nos suscipiat, ut nunquam nobis finem bene vivendi reponat; sed Filius vita sine initio temporis semper manens, sine termino semper mansura.

> Filioli, custodite vos a simulacris. Qui verum Deum cognovistis, in quo vitam habetis æternam, custodite vos a doctrinis bæreticorum, quæ perpetuam ducunt ad mortem, quia, more illorum qui simulacra pro Deo faciunt, gloriam incorruptibilis Dei pravis dogmatibus in similitudinem corruptibilium rerum immutant (Rom. 1). Custodite vos a philargyria, quæ est simulacrorum servitus. Observate, ne quas mundi illecebras Conditoris amori præponatis. Nam et hoc inter simulacra reputabitur, quatenus solius veritatis curam studiumque habentes, in hujus visione mereamini sine sine lætari. Mundus enim transit, et concupiscentia ejus. Qui autem secerit voluntatem Domini, manet in ælernum (1 Joan. 11).

## IN II EPISTOLAM JOANNIS.

W.,.

putant hanc et sequentem epistolam non esse Joanals apostoli, sed cujusdam presbyteri Joannis, cujus sepulcrum usque hodie monstratur in Epheso. Cujus etiam Papias auditor apostolorum, et in Ilierapoli episcopus, in opusculis suis sæpe meminit. Sed nunc generalis Ecclesiæ consensus habet quod has quoque Epistolas Joannes apostolus scripserit. quia revera multam verborum et sidei similitudinem cum prima ejus Epistela ostendunt, et simili zelo detestantur hæreticos. Seniorem autem se dicit Jeannes, vel quia jam provectus erat ætate quando

Senior Electæ dominæ et natis ejus, etc. Quidam D has scripsit Epistolas, vel quia nomen senioris, id est, presbyteri, etiam pontifici propter maturitatem sapientiæ et gravitatis congruit. Unde et Petrus ait : Seniores ergo qui vobis sunt obsecro consenior et testis Passionum Christi (I Petr. v). Senior, inquit, Electæ dominæ et natis ejus, quos ego diligo in veritate, id est, vero amore diligo, illo videlicet qui secundum Deum est. Vel certe quos ideo diligo, quia perseverantes in veritate considero.

> Et non ego solus, sed et omnes, etc. Quia contra hæreticos scribere incipit, quia a sidei veritate exciderunt, recte omnium qui veritatem cognoverunt

nam dilectionem in Spiritu sancto esse commemo- A ritum sanctum Deum omnipotentem, aut aliud alirat, ut unanimitate simul et multitudine catholicorum terreat cos qui ab corum societate se, cum pauci essent, segregarunt. Revera enim omnes per orbem catholici unam veritatis regulam sequuntur; non autem omnes hæretici et infideles unanimo errori coasentiunt, verum non minus semet alteratrum quam ipsam veritatis viam impugnant.

Propter veritatem quæ permanet in vobis, etc. Non aliam, inquit, ob causam te tuosque diligimus, nisi propter veritatem fidei, quæ in nobis semper inexpugnabilis perdurat, quia videlicet eamdem etiam vos invincibiliter custodire comperimus.

Sit vobiscum gratia, misericordia, pax a Deo Patre, B vel posteriorem aut minorem Patre, asseverant. etc. Quoniam negabant illius temporis hæretici. Marcion scilicet et Cerinthus, verum esse Filium Dei Dominum nostrum Jesum Christum, et ei a nativitate humana principium dabant, recte Joannes euni ad confutandos blasphemos, Filium Dei Patris esse commemorat. Gratiam quoque et misericordiam et pacem ab illo sicut et a Deo Patre fidelibus esse dandam testatur, ut eum æqualem et coxternum Patri demonstret, ejus dona eadem quæ Patris esse designat, sicut et ipse Dominus de sua et Patris consubstantialitate loquens, ait : Quæcunque enim Puter fecerit, hæc et Filius facit similiter (Joan. v).

Et nunc rogo le, domina, non tanquam mandatum novum scribens tibi, etc. Arguit hoc verbo hæreticos, qui nova dogmata, relictis his que ab apostolis au- C dierant, inducere tentabant, ac per hoc fraternæ charitatis fædera dissipabant. Dicit ergo se nequaquam novum mandatum scribere, sed hoc solum hortari, ut antiqua sides in omnibus et charitas illibata permaneat.

Quoniam multi seductores exierunt in mundum, etc. Et de hæreticis potest intelligi qui consitentur quidem Jesum Christum incarnatum, sed in aliqua parte fidei ejus non recte sentiunt, aut veram ejus carnem, aut veram animam, aut veram divinitatem, aut verum ejus Patrem Deum, aut verum ejus Spiquid quod recta sides confitetur negantes. Potest et de Judzeis accipi, qui omnino Jesum Christum negant, qui Christum in carne necdum venisse ad salutem mundi dejerant, sed ad interitum suum venturum exspectant Antichristum.

Omnis qui recedit, et non permanet in doctrina, etc. Nota verborum distantiam, et fidei complectere veritatem. Non permanentem in doctrina Christi, Deum non habere, permanentem autem in doctrina ejus, Filium et Patrem dicit habere, ut ostendat Patrem et Filium unum esse Deum verum, et coarguat eos mendacii qui Filium vel non esse Deum,

Si quis venit ad vos, et hane doctrinam non affert. etc. Ilæc Joannes de schismaticis sive hæreticis detestandis, quæ verbis docnit, etiam factis exercuit. Narrat enim de illo auditor ejus sanctissimus et martyr fortissimus Polycarpus, Smyrnæorum antistes, quod tempore quodam cum apud Ephesum balneas lavandi gratia fuisset ingressus, et vidisset ibi Cerinthum, exsiliret continuo, et discederet non lotus, dicens: « Fugiamus binc, ne et balneæ ipsæ corruant, in quibus Cerinthus lavat se, veritatis inimicus. > Idem etiam Polycarpus Marcioni aliquando cum occurrisset, dicenti sibi: « Agnosce nos, > respondit : 4 Agnosco, agnosco primogenitum Satanæ. > Tanta tunc apostoli atque corum discipuli in religione cautela utebantur, ut ne verbi quidem communionem cum aliquo eorum qui a veritate deviaverant habere paterentur; sicut et Paulus dicit: Hæreticum hominem, post primam et secundam correptionem, devita, sciens quia perversus est hujusmodi et peccat, cum sit a semetipso damnatus (Tit. 111).

Salutant te filii sororis tuæ Electæ. Sicut adversariis veritatis ave dicere prohibet, ita e contrario, electos ex persona electorum salutat, ut et infideles detestentur ab omnibus bonis, si forte vel sic corrigi velint, et fidelium semper ad invicem pax augescat et charitas.

### IN III EPISTOLAM JOANNIS.

iste Gaius, in processu Epistolæ monstratur. Quia videlicet et sidem Christi quam perceperat bonis accumulabat actibus; et si ipse ad prædicandum verbum minime sufficiebat, eos tainen qui prædicarent de facultatibus suis sustentare gaudebat. Hunc autem esse Gaium arbitramur, cujus in Epistola ad Romanos Paulus meminit, dicens : Salutat vos Gaius hospes meus et Ecclesiæ totius (Rom. xv1). Quia enim hospes et qui suscipit et suscipitur appellari consuevit, erat hospes universæ Ecclesiæ, quia omnes qui ad se veniebant, et prædicatores videlicet et auditores verbi, benigne suscipicbat, sicut et hujus Epistolæ sequentia manifeste declarant. Unde et Joannes eum in veritate diligit, hoc est, non temporalium

Senior Gaio charissimo, etc. Qui vel qualis fuerit D gratia commodorum, sed solo perennium bonorum eum diligere videtur intuitu. Fuisse autem Gaius Corinthi videtur, ex eo quod Paulus in illa moratus civitate, Epistolam scripsit ad Romanos, quos et ex ejus nomine salutat. Sed et in Epistola ad Corinthios, Gaii quasi civis Corinthii meminit, dicens: Gratias ago Deo meo, quod neminem vestrum baptizavi, nisi Crispum et Gaium, ne quis dicat quod in nomine meo baptizati estis (I Cor. 1).

> Charissime, de omnibus orationem facio, etc. Noc (inquit) a Domino crebris exopto precibus, ut quod hene agis bene perficias. Et sicut nunc anima tua. id est, interna mentis intentio, prospere agit, id est, proficit in eleemosynarum operibus abundantibus, et benignitate animi dapsilis, et pecuniarum facultate

quas indigentibus largiris, ita semper virtutibus ple- A justum in nomine justi, mercedem justi accipiet nam Domino adjuvante vitam ducere possis.

Majorem horum non habeo gratiam, etc. Id est, ut eos quos prædicando vel baptizando filios Deo genui, cognoscam, veritatem et recte sidei et bonæ operationis observantes.

Charissime, fideliter facis quidquid operaris in fratres, etc. Fideliter facis, dicit pro eo ut diceret : Sicut vere es sidelis, ita facis, ostendens ex operibus sidem luam.

Pro nomine enim profecti sunt, nihil accipientes a gentibus. Cum dicit pro nomine, subaudiendum est Domini Jesu Christi. Sic enim loquebantur antiqui. Duabus autem ex causis pro nomine Domini sunt profecti, aut ad prædicandum videlicet nomen ejus propria sponte venientes, aut propter nominis sancti B fidem et confessionem a civibus sive a contribulibus suis patria expulsi.

Nos ergo debemus suscipere hujusmodi, etc. Jungit se beatus Joannes, qui omnia dimiserat propter Christum, personæ fidelium divitum, quatenus eos ita alacriores reddat ad miserendum pauperibus et peregrinis: nec discredendum est illum veraciter dicere potuisse quod Paulum dixisse legimus : I psi scilis quoniam ad ea quæ mihi opus erant et his qui mecum sunt ministraverunt manus istee. Omnia ostendi vobis, quia sic laborantes oportet suscipere infirmos, ac meminisse verbi Domini, sicut dixit : Beatius est magis dare quam accipere (Act. xx). Cooperatores autem eos dicit veritatis, quia qui spiritualia dona habentibus, temporalia subsidia tribuit, in ipsis C donis spiritualibus cooperator existit. Nam cum panci sint qui spiritualia dona perceperunt, et multi qui rebus temporalibus abundant, per hoc se divites virtutibus pauperum inserunt, dum eis Jem sanctis pauperibus de suis divitiis impartiuntur. Ilinc etenim Dominus ait : Qui recipit prophetam in nomine prophetæ, mercedem prophetæ accipiet; et qui recipit

(Matth. x).

Scripsissem forsitan Ecclesiæ, sed is qui amat primatum gerere in eis, etc. Diotrephes, ut videtur, erat hæresiarcha temporis illius aliquis superbus et insolens, malens nova docendo primatum sibi usurpare scientiæ, quam antiquis sanctæ Ecclesiæ, quæ Joannes prædicabat, humiliter auscultare mandatis. Unde bene Diotrephes speciose insulsus, sive decor insaniens interpretatur, ut perfidiam cordis etiam nomine signet.

Propter hoc, si venero, commonebo ejus opera. Id est, in omnium notitiam manifestius arguendo producam. Juxta illud apostoli Pauli : Quid vultis, in virya veniam ad vos?

Quæ facit, verbis malignis garriens in nos. Notandum quod linguas detrahentium, sicut nostro vitio non debemus excitare, ne ipsi pereant, ita per suam malitiam excitatas debemus æquanimiter tolerare, ut nobis meritum crescat; aliquando autem etiam compescere, ne dum de nobis mala disseminant, corum qui audire bona poterant, corda innocentium corrumpant. Hinc est quod Joannes detractoris sui linguam redarguit, ne suam prædicationem non audirent qui audire poterant, et in pravis moribus remanerent.

Charissime, noli imitari malum, sed quod bonum est. Quod bonum illum imitari velit, subdendo aperit,

Demetrio testimonium redditur ab omnibus. Quia videlicet ipse susciperet infirmos, et egentes pro veritate sustentaret. Hunc ergo Gaio imitandum proponit, ut similiter omnium laude possit et ipse dignus existere.

Pax tibi. Salutant te amici, etc. Amicis gratiam pacis mandat, et salutis, ut per hæc Diotrephen cæterosque veritatis inimicos, a salute et pace vestra monstret extraneos.

## IN EPISTOLAM JUDÆ.

Judas, Jesu Christi servus, etc. Judas apostolus, quem in Evangelio Matthæus et Marcus Thaddæum appellant, scribit contra eosdem fidei corruptores, quos et Petrus et Joannes in suis damnant Epistolis.

Charissimi, omnem sollicitudinem faciens scribendi salute quæ ipsi et illis erat communis. Omnium namque electorum una et communis est salus, sides, et dilectio Christi.

Deprecans supercertari semel traditæ sanctis fidei. Deprecans non aliam fidem discere quam eam quæ semel tradita est vobis ab apostolis, sed pro hac certari semper usque ad mortem.

Subintroierunt enim quidam homines, etc. In boc judicium dicit, in hanc damnationem, quam impii faciendo merentur. Unde Dominus dicit: Et procedent qui bona secerunt in resurrectionem vitæ; qui vero mala egerunt, in resurrectionem judicii (Joan. v), id est, damnationis.

Domini nostri gratiam transferentes in luxuriam. Domini nostri gratia mollivit duritiam legis, quia cum illa diceret, Si quis hæc vel illa fecerit, lapidibus obruatur; si quis hæc vel illa fecerit, flammis comburatur; Dominus, laxata districtione legis, dedit vobis, etc. De communi eorum salute dicit, de illa D per Evangelii gratiam licentiam purgandi scelera commissa per pænitentiam et elecinosynæ fructus. Sed hanc ejus gratiam transferunt in luxuriam, qui nunc tanto licentius ac liberius peccant, quanto minus se vident statim asperitate legis de admissis facinoribus examinari.

> Et solum Dominatorem et Dominum nostrum Jesum Christum negantes. Solus Dominator est Dominus noster Jesus Christus cum Patre et Spiritu sancto, sicut solus Dominator est Pater cum Filio et Spiritu samcto; sicut et solus Dominator est Spiritus sancius cum Patre et Filio. Sola Dominatrix est tota ipsa Trinitas, Pater et Filius et Spiritus sanctus. Quarra

cunque enim in eadem sancta et individua Trinitate A reliquerint suum domicilium, id est Ecclesiæ unitapersonam nomines, solus Deus est. Et cum totam simul Trinitatem nominas, solum verum Deum nominas. Unde recte intelligendum quia quicunque hæretici Patrem Christi verum Deum bonum et justum esse denegant, solum Dominatorem et Dominum nostrum negant. Quicunque Jesum Christum verum esse Filium Dei negant, et hi utique solum Dominatorem et Dominum nostrum negant. Quicunque Spiritus sancti potentiæ derogant, etiam hi solius Dominatoris et Domini nostri majestati contradicunt : quia nimirum idem Pater et Filius et Spiritus sanctus, solus Dominator et Dominus noster est.

Commonere autem vos volo, scientes semel omnia. Omnia videlicet arcana fidei scientes, et non opus habentes recentia quasi sanctiora a novis audire magistris.

Quoniam Jesus populum de terra Ægypti salvans, etc. Jesum non filium Nave, sed Dominum nostrum dicit, ostendens primum quia non ipse a partu sanctæ Virginis, ut hæretici affirmant, principium habuit, sed juxta mysterium sui nominis ad salvationem credentium Deus æternus exstitit; deinde insinuans quod ita credentes salvat propitius, ut etiam justus damnet incredulos. Ita enim clamantes ad se de afflictione Ægyptia primo salvavit humiles, ut secundo murmurantes contra se in eremo prosterneret superbos. Quod ideo inculcat, ut etiam nunc meminerimus illum sic per aquas baptismi, quod Rubrum c mare signabat, salvare credentes, ut etiam post baptisma bumilem in nobis requirat vitam, arque a vitiorum sorde secretam, qualem merito eremi secreta conversio designabat. Quam profecto vitam, si quis vel a fide deviando vel male agendo violaverit, quasi reversus corde in Ægyptum, non ad promissam regni patriam pervenire, sed inter impios merebitur interire. Aliter: Secundo eos qui non crediderunt perdidit, quia justus judex nonnullos culpis exigentibus, et nunc et postmodum percutit. Solos quippe pæna a supplicio liberat, quos immutat. Nam quos præsentia mala non corrigunt, ad sequentia perducunt.

Angelos vero qui non servaverunt suum principatum, etc. Et in hac sententia, sicut in præcedente, primo ricatores angelos punivit. Qui enim homo in fine sæculorum de Virgine natus, Jesu nomen angelo dictante, accepit, ipse ante omnia sæcula natus ex Patre Deus, omnem creaturam cum Patre, ut voluit, disposuit, et a principio superbientes angelos ita sub caligine aeris hojus damnavit, ut eosdem in die judicii graviores reservaret ad pœnas. Et ideo jure sant damnandi qui Christum Jesum non Deum verum, sed hominem fuisse tantum, et de utroque sexu progenitum contendunt. Deinde inserendum quod qui angelis peccantibus non pepercit, nec hominibus parcet superbientibus; sed et hos quoque, cum suum principatum non servaverint, illum videlicet quo per gratiam adoptionis filii Dei effecti sunt, sed de-

tem, in qua Deo renati sunt, vel certe sedes regni cœlestis, quas accepturi erant, si fidem servarent, et ante judicium graviter, et gravius in judicio universali damnabit.

Sicut Sodoma et Gomorrha, et finitimæ civitates, etc. Quia dederat exemplum damnationis in eos qui solum Dominatorem et Dominum nostrum Jesum Christum negant, commemorato interitu vel populi murmurantis et infidelis in deserto, vel erigentium se contra auctorem nequam angelorum, ita dat exemplum pænæ illorum qui Domini nostri Jesu Christi gratiam transferunt in luxuriam, commemorans incendium Sodomorum.

Similiter et ii carnem quidem maculant, etc. Subaudiendum est, et hi damnandi sunt sicut Sodomitæ, qui carnem maculaverunt, sicut populus non credens qui majestatem divinæ potentiæ blasphemabat, sicut angeli qui dominationem sui Creatoris sper-

Cum Michael archangelus cum diabolo disputans. etc. De quibus Scripturis Judas testimonium hoc assumpserit, non facile patet. Sed tamen sciendum quia simile his aliquid in Zacharia propheta reperimus. Ipse enim dicit: Quia ostendit mihi Dominus Jesum sacerdotem magnum stantem coram angelo Domini, et Satan stabat a dextris ejus ut adversaretur ei. Et dixit Dominus ad Satan: Increpet Dominus in te, Satan, et increpet Dominus in te, qui elegit Jerusalem (Zach. 111). Sed hoc in loco facillime intelligitur quod Jesus sacerdos desiderabat populum Israel de captivitate Babyloniæ liberari, atque ad patriam terram redire. Resistebat autem illi Satanas, nolens Dei populum liberari, sed magis hostibus et gentibus mancipari; ideoque illum angelus qui populi adjutor erat, increpabat, atque ab injuria ejusdem populi removebat. Sed quando de Moysi corpore contentionem cum diabolo Michael habuerit, incertum habemus. Attamen non desunt qui dicant eumdem Dei populum Moysi corpus appellatum, eo quod ipse Moyses illius populi portio fuerit; ideoque Judas, quod de populo sactum legerat, recte de Moysi corpore factum dicere possit. Sed ubicunque et quandocunque bæc altercatio facta angeli cum diabolo fuereminiscendum, quod Jesus Dominus noster præya- D rit, diligenter intuendum, quia si Michael archangelus diabolo sibi adversanti blasphemiam dicere noluit, sed modesto illum sermone coercuit, quanto magis hominibus omnis blasphemia cavenda est, et maxime ne majestatem Creatoris verbo indisciplinato offendant.

> Væ illis qui in via Cain abierunt, etc. Via Cain abeunt, qui propter invidiam meliorum nomen sibi doctorum quo honorificentur assumunt. Et errore Balaam essusi sunt, qui pro amore terrestrium commodorum, veritatem quam ipsi norunt impugnant. Contradictione Core, qui vivus ad inferna descendit, intereunt, quicunque appetitu indebiti primatus sese ab unitate sanctæ Ecclesiæ secernunt, seientesque et prævidentes quantum mali gerant, ad scelerum

tamen tartara descendunt. Et quidem Cain de fratri- A quasi in spumas levissimas dissolvuntur et pereunt. Cidio cogitantem Pominus corripuit, sed eum invidia salvari non sinit. Balaam autem adversus Dei populum iter agentem Dominus vetuit, sed amor pecuniæ, ne obtemperaret, obstitit. Core superbientem Moyses Domino in se loquente lenire curavit; sed eum elatio, qua fervebat, insanabilem reddidit. Sic profecto, sic faciunt hæretici, qui ad increpationem sanctæ Ecclesiæ emendari despiciunt; quin potius fratres gladio malæ doctrinæ, sicut Cain, interficere, malo consilio decipere sicut Balaam, contra doctores catholicos erigere sicut Core, ad suam ipsorum perditionem, contendunt.

Hi sunt in epulis suis maculæ, etc. Maculatus est, qui peccat: macula est ipsum scelus quod operatorem suum contaminat. Et ideo hæreticos quos arguit, B maculas appellat; quia non solum in commessationibus et ebrietatibus suis sive carnalibus seu spiritualibus pereunt ipsi, sed et alios perdunt et inquinant.

Nubes sine aqua, etc. Nubes sunt sancti pradicatores, qui, conversationem habentes in cœlis, miraculis cornscant, et pluunt sermonibus. De quibus Deo dicitur: Et veritas tua usque ad nubes. Sed nubes sunt sine aqua hæretici, qui posuerunt in cœlum os sunm per verba superbiæ; sed aqua sapientiæ audientium corda non irrigant, qui a ventis circumferuntur, quasi ad suggestionem spirituum invisibilium, in diversos vitiorum raptantur errores.

Arbores autumnales, infractuosæ, bis mortuæ, eradicatæ. Mortus est arbor, quæ non facit fructum bonum; quæ vero etiam mali operis fructum protulit, bis mortua arbor appellatur. Et si ille qui boni operis fructum serre noluit, pro sna sterilitate dicitur excidendus, et in ignem mittendus; quid putas illum mereri pænarum, qui vel perverse agendo, vel alios pervertendo pessimos fructus attulit? Nec mirum, si infructuosa et bis mortuæ dicantur esse arbores, qua eradicatæ esse probantur. De sanctis enim dicitur: In charitate radicati, et fundati (Ephes. III). Qui vero a charitatis soliditate se eradicare non timent, merito si quid boni fructus habere videntur. admittunt. Merito tales autumnalibus arboribus tur. Autumni enim tempore non solum poma nulla nasci; sed etiam ea quæ nata erant matura solent decidere. Cui videlicet tempori assimilantur hi qui et fructus fidei ferre ipsi negligunt, et ea quæ sideles quoslibet sacere bona conspiciunt exstirpare atque in caduca student negotia convertere.

Fluctus feri maris despumantes suas confusiones. Fluctus feri maris sunt perversi doctores, qui et in semetipsis inquieti semper, tumidi, tenebrosi et amari sunt, et pacem Ecclesiæ quasi stabilitatem firmitatemque obicum semper impugnare non cessant. Sed tales recte dicuntur despumantes suas confusiones, quia, instar tumentium undarum, quanto altius se superbientes attollunt, tanto amplius confusi,

Sidera errantia, quibus procella tenebrarum in æternum servata est. Sidera errantia, quæ sunt septem, nunquam in eodem loco ubi pridie fecerant, ortum vel occasum faciunt; sed modo ad infima zonæ brumalis descendunt, modo ad alta zonæ solstitialis ascendunt, modo mediam zonæ æquinoctialis lineam repetunt. Sic nimirum, sic sunt hæretici, qui lucem veritatis promittentes nunquam in eodem statu docendi perdurant; sed modo sic, modo sic, doctrinam suam informantes, ipsi utique quam sit contemnenda lucis ostentatio quam pollicentur insinuant. Et quidem inter planetas, id est errantia sidera, notissima sunt, luna, lucifer, qui et vesper. Quæ nonnunquam in bono accipiuntur, cum sol Dominus, luna Ecclesia est, lucifer Joannes Baptista, qui Dominum in carne nasciturum nascendo, et testimonium lucis ei præbendo, præcessit. Sed et in malo legimus solem, dicente Domino de seminibus jactis in petrosa: Sole autem orto, statim aruerunt (Matth. xiii). Quod exponens ipse subjungit : Persecutione autem orta propter verbum continuo scandalizantur (Ibid.). Solis ergo ardor, fervorem persecutionis indicat. Lunam in malo legimus : Stultus ut luna mutatur (Eccli. xxvII). Luciferum in malo: Quomodo cecidisti de cælo, Luciser (Isai. xiv)? Quod non solum de primo diaboli casu, sed de membris quoque ejus quæ per hæresim de Ecclesia ruunt, intelligi potest. Vesperum in malo: Et vesperum super filios terræ consurgere facis (Job. xxxvIII). Quia et Antichristus et ministri ejus, quamvis se transfigurent velut angelos lucis, non tamen divinæ luci testimonium perhibent, sicut lucifer soli; sed magis opera tenebrarum suis sequacibus ostendunt; instar stellæ quæ Yesper dicitur, quæ in Occidente vespertina apparens seculuræ noctis præcursor existit. Sidera, inquit, errantia, quibus procella tenebrarum in æternum servata est. Recte enim in tenebras tormentorum mittentur æternas, qui in Ecclesiam Dei sub nomine lucis tenebras inducebant errorum. Merito procella percellentur suppliciorum,

timent, merito si quid boni fructus habere videntur, admittunt. Merito tales autumnalibus arboribus Enoch, etc. Non contra omnes eos homines dicit, comparantur, ut desperata eorum salus ostenda- p sed contra omnes impios, neminem illorum relintur. Autumni enim tempore non solum poma quens impunitum. De quibus subditur:

qui in similitudinem tempestatum marinarum, pa-

cem sidelium turbabant.

Et arguere onnes impios. Septimum sane ab Adam dicit esse Enoch, qui hæc prophetavit, ut confirmet exemplo quod superius ait: Quia jam olim præscripti fuerant in tale judicium impii homines, qui suo tempore subintroierunt ad subvertendam sidem piorum.

Et arguere (inquit) omnes impios de omnibus operibus impietatis eorum, etc. Vera quidem est hæc sententia, quia Dominus in judicio veniens impios, non solum de operibus, verum etiam de verbis arguet, et judicabit iniquos; attamen sciendum quia liber Enoch, de quo illam assumpsit, inter apocryphas Scripturas ab Ecclesia deputatur, non quia dicta tanti patriarchæ abjici ullatenus possint, aut

falsa debeant æstimari, sed quia liber ille qui sub nomine ejus offertur, non vere ab illo scriptus, sed sub titulo nominis ejus ab alio quodam editus videtur. Si enim vere ejus esset, non esset fidei sanæ contrarius. Nune autem quia multa incredibilia continet, in quibus illud est de gigantibus, quod non habuerint homines patres, sed angelos, merito doctis claret non esse viri veracis scripta quæ mendacio sordent. Unde et hæe eadem Judæ Epistola, quia de apocrypho libro testimonium habet, primis temporibus a plerisque rejiciebatur. Tamen auctoritate jam et vetustate et usu meruit ut inter sanctas Scripturas computetur, maxime quia tale testimonium de apocrypho Judas assumpsit, quod non apocryphum ac dubium, sed veræ lucis lucida esset veritate conspicuum.

Hi sunt murmaratores, querulosi, etc. Tanto B amplius quisque murmurat, et queritur de præsentibus Ecclesiæ laboribus, quanto minus in se desideria carnis exstinxit. At contra sanctus Daniel et cæteri cælestium desideriorum viri, quantum obnixe superna sola desiderant, tantum contemptius transitoria cuneta quæ videntur adversa despiciunt.

Hi sunt qui segregant semetipsos, etc. Ideo semetipsos reprobi segregant a sorte justorum, ideo sunt animales, id est, proprias animæ suæ concupiscentias sequentes, quoniam Spiritum unitatis quo Esclesia congregatur, quo spiritualis efficitur, habere non meruerunt. Ideo diffluunt, quia coagulum non habent charitatis.

Vos autem, charissimi, superædificantes vosmetipses sanctissimæ vestræ fidei, etc. In Spiritu sancto oramus, quando inspiratione divina compuncti supernum petimus auxilium, ad percipienda bona quæ ex nobis ipsis habere nequimus. Ita ergo nos admonet beatus Judas superædificare nosmetipsos super fundamentum sanctæ fidei, ita nos ad domus Dei, quæ est Ecclesia, lapides vivos adjungere, ita nos in dilectione Dei servare præcepit, ut nunquam de nostris viribus præsumamus, sed in divinæ tuitionis adjutorium speremus, ne quis juxta dogma Pelagii

falsa debeant æstimari, sed quia liber ille qui sub A a seipso salvari posse pronuntiet, sed omnes Spiritus nomine ejus offertur, non vere ab illo scriptus, sed sancti in nos petamus adventum, quo inspirati arsub titulo nominis ejus ab alio quodam editus videtur. Si enim vere ejus esset, non esset fidei sanæ contrarius. Nunc autem quia multa incredibilia consultatione de sancta essergement.

Et hos quidem arquite judicatos, illos vero salvate de igne rapientes, etc. Quod ait in timore ad cuncta tria quæ proposuerat jungendum est. Quia et apostatas quisquis arguit ac damnabiles ostendit, in timore debet agere, ne forte sibi suisve quos diligit aliquid tale contingat. Et qui de incendio vitiorum alterum castigans eripuit, considerare se debet, ne et ipse tentetur. Et qui pænitenti miseretur proximo, etiam illum necesse est hoc circumspecte agere, ne forte plus justo vel severus existat vel pius.

Odientes et eam quæ carnalis est maculatum tunicam. Carnalem tunicam corpus nostrum dicit. Non autem corpus nostrum odisse debemus, sed maculatum hoc omnimodis debemus odisse, et quantum valemus agere, ut hoc immaculatum reddamus, ut de carnali spirituale mereatur essici. Quod quia non nostri arbitrii potestate, sed Dei gratia persiciendum est, recte subjungitur:

Ei autem qui potens est conservare vos sine peccato, etc. Bene hic dicit in exsultatione nos constituendos ante conspectuin gloriæ Dei, quos superius admonebat in timore Deo servire. Quia quanto magis trepidi de actibus nostris in præsenti fuerimus, tanto amplius in futuro de percepta mercede lætabimur.

Soli Deo Salvatori nostro per Jesum Christum Dominum nostrum gloria et magnificentia. Hæc clausula et Patri et Filio coæqualem et coæternam per omnia et ante ounnia sæcula, gloriam refert, ac regnum. Et eorum quoque qui minorem aut posteriorem Patre Filium credunt coarguit errorem, cum dicit Deo Patri gloriam, magnificentiam, imperium et potestatem, esse per Jesum Christum Dominum notrum. Et hoc non ab initio temporis alicujus, sed ante omne sæculum, et nunc et in omnia sæcula sæculorum. Amen.

# EXPLANATIO APOCALYPSIS.

## EPISTOLA AD EUSEBIUM.

DILECTISSINO FRATRI EUSEBIO, BEDA SALUTEM.

Apocalypsis sancti Joanais, in qua bella et incendia intestina Ecclesiæ suæ Deus verbis figurisque revelare dignatus est, septem mihi (frater Eusebi) videtur esse divisa periochis.

In quarum prima, post præfationem copiosam, ad roborandam fidem fragilium, ac Domini passiones, et posteriores glorias enumeratas, similem Filio hominis Ecclesia cernit indutum; qui, commemoratis his quæ specialiter in septem Asiæ gesta vel gerenda sint Ecclesiis, generales totius Ecclesiæ luctas describit et palmas. Ubi sexto loco consulte

D subjiciendos Ecclesiæ Judæos, et tentationem orbis universi futuram, seque promisit cito esse venturum; septimo autem, tepidam ponit Laodiceam. Filius enim hominis veniens, putas inveniet fidem in terra (Luc. xviii)?

In secunda autem periocha, descriptis in sede Dei quatuor animalibus et viginti quatuor senioribus, Agnum videt apertis septem libri signati aigillis, conflictus et triumphos Ecclesiæ reserare futuros. Ubi juxta consuetudinem libri istius, usque ad sextum numerum ordinem.custodit, et prætermisso septimo, recapitulat, ac duas narrationes.

quasi ordinem secutus, septimo concludit. Sed et A dicuntur excedunt ejus modum, et potius ad Chriipsa recapitulatio, pro locis intelligenda est : aliquando enim ab origine passionis, aliquando a medio tempore, aliquando de sola ipsa novissima pressura, aut non multo ante dicturus recapitulat. Illud tamen fixum servat, ut a sexto recapitulet.

Tertia vero periocha, sub specie septem angelorum tuba canentium, varios Ecclesiæ describit eventus.

Quarta, sub figura mulieris parturientis, et draconis eam persequentis, ejusdem Ecclesiæ labores et victorias aperit; et utrique militiæ præmia digna rependit. Ubi septem quoque angelorum dicta commemorantur, et facta, etsi non pariter, ut supra. Hunc enim mystica solertia numerum pene ubique servat, cum et moris sit ejusdem Joannis, in Evange-

Oninta autem periocha per septem angelos, septem plagis novissimis terram perfudit.

Sexta, damnationem meretricis magnæ, id est, impiæ civitatis.

Septima, ornatum uxoris Agni, sanctæ videlicet Jerusalem de cœlo a Deo descendentis ostendit.

Septem quoque regulas Tychonii, viri inter suos eruditissimi, quibus ad intelligendas Scripturas studiosi plurimum adjuvantur, breviter commemorandas putavi. Harum prima de Domino et ejus corpore est, quando a capite ad corpus, vel a corpore transitur ad caput, et tamen ab una eademque persona non receditur. Una enim persona loquitur dicens: Sicut sponso imposuit mihi mitram, et sicut C sponsam ornavit me ornamento; et tamen quid horum capiti, quid corpori, id est, quid Christo, quid Ecclesiæ conveniat, utique intelligendum est.

Secunda est de corpore Domini bipertito, vel potius de Domini corpore vero atque simulato, ut sancto Augustino magis appellari placuit. Dicit enim Ecclesia: Fusca sum et speciosa, ut tabernacula Cedar, et ut pellis Salomonis (Cant. 1). Non enim ait : Fusca fui et speciosa sum; sed utrumque se esse dixit, propter communionem sacramentorum, et propter temporaneam commistionem intra una retia piscium bonorum et malorum. Tabernacula quippe Cedar ad Ismaelem pertinent, quia non erit hæres cum filio liberæ.

Tertia de promissis et lege, quæ alio modo de spiritu et littera, vel de gratia et mandato potest appellari. Ilæc sancto Augustino magna quæstio magis quam regula quæ solvendis est quæstionibus adhibenda videtur. Ipsa est enim quam non intelligentes Pelagiani, vel condiderunt suam hæresim, vel auxerunt.

Quarta est de specie et genere. Species enim pars est. Genus autem totum, cujus ea pars est. Sicut unaquæque civitas pars est totius provinciæ, et unaquæque provincia pars est totius orbis. Unde et in notitiam vulgi verba ista venerunt, ut etiam idiotæ intelligant quid specialiter quid generaliter in quocunque præcepto imperiali sit constitutum. Fit hoc etiam de hominibus, sieut ea que de Salomone

stum et Ecclesiam, cujus ille pars est, relata clarescunt. Nec species semper exceditur. Sæpe enim talia dicuntur, quæ vel ci quoque, vel ei fortasse tantummodo apertissime congruant. Sed cum a specie transitur ad genus, quasi adhuc de specie loquente Scriptura, ibi vigilare debet lectoris intentio.

Quintam ponit regulam, quam de temporibus nuncupat. Potest autem (ut mihi videtur) etiam de numeris appellari. Hanc tropo synecdoche vel legitimis numeris vigere dicit. Tropos synecdoche est aut a parte totum, aut a toto partem. Quo locutionis modo etiam illa de resurrectione Christi solvitur quæstio; pars enim novissima diei quo passus est, nisi pro tota die accipiatur, id est, adjuncta etiam nocte præliis quoque et Epistolis, nibil tepide et breviter B terita; et nox in cujus parte ultima resurrexit, nisi totus dies accipiatur, adjuncto scilicet illucescente die Dominico, non possunt esse tres dies et tres noctes, quibus se in corde terræ prædixit futurum. Legitimos autem numeros dicit, quos eminentius divina Scriptura commendat, sicut septenarium, vel denarium, vel duodenarium, quibus plerumque vel universitas temporis, vel rei alicujus perfectio designatur. Sicut : Septies in die laudem dixi tibi (Psal. CXVIII), nihil est aliud, quain semper laus ejus in ore meo (Psal. xxxIII). Tantumdeni autem valent, et cum multiplicantur sive per denarium, sicut septuaginta et septingenti; unde possunt et septuaginta anni Jeremiæ pro universo tempore, spiritualiter accipi, quo est apud alienos Ecclesia, sive per seipsos, sicut decem per decem centum, sicut duodeeim per duodecim centum quadraginta quatuor, quo numero significatur universitas sanctorum in Apocalypsi.

Sextam regulam Tychonius recapitulationem vocat. Sic enim dicuntur in Scripturis quædam, quasi sequantur in ordine temporis, vel rerum continuatione narrentyr, cum ad priora quæ prætermissa sunt latenter narratio revocetur. Sicut in Genesi quod dicitur: Isti filii Noe in tribubus et linguis suis. Ab his divisæ sunt insulæ gentium super terram (Gen. 1). Et statim: Erat autem omnis terra labii unius et sermonum eorumdem (Gen. x1). Ita dictum videtur, tanquam eo jam tempore quo dispersi fuerunt una fuerit omnibus lingua, cum potius recapitulando latenter adjungeret: Qualiter sint linguæ divisæ.

Septima ejusdem regula est de diabolo et ejus corpore. Aliquando enim in diabolum dicitur quod non in ipso, sed in ejus corpore possit agnosci, sicut Dominus beato Job, ejusdem hostis fraudes et vires exponens, inter alia dicit : Nunquid ad le preces multiplicabit, aut loquetur tibi mollia? Non enim ipse diabolus legitur uspiam pœnitentiam acturus, sed corpus ipsius quod damnatum in line dicturum sit: Domine, Domine, aperi nobis (Luc. x111). Ilas ergo regulas non in Apocalypsi tantum, id est, in Revelatione sancti Joannis apostoli, quam idem Tychonius et vivaciter intellexit, et veridice satisque catholice disseruit, præter ea duntoxat loca in quibus, suæ

persecutiones quas ipsi a religioso Valentiniano principe, videlicet, ut hæretici pertulerunt, Ecclesiis corum et plebibus, domibusque et possessionibus sub catholicorum manum contraditis, et sacerdotibus exsilio retrusis, deflet, et martyria vocans, has in eadem gloriatur Apocalypsi fuisse prædi tas; verum in omni quoque Scriptura canonica, et præcipue prophetica, easdem vigere regulas, quisquis vigilanter intenderit, inveniet. Cojus quidem auctoris et nos in boc opere sensum secuti, nonnulla quæ extrinsecus posuit, breviandi causa omisimus: plura vero quæ illi utpote viro ingenioso, et qui, sicut de co dictum est, veluti rosa in spinis effloruit, aperta, nec quæsitu digna, videbantur, quantum vel magistrorum traditione, vel memoria lectionis, vel etiam B captu nostri sensus, attingere potuimus, superadjicere curavimus. Nam et hoc in præceptis habemus,

partis, id est, Bonatistarum, schisma desendere nisus. A ut percepta talenta cum usuris referamus ad Dominum. Cumque opus memoratum in tres libellos relevandæ mentis gratia findi placuisset, nescio quo enim modo, ut beatus Augustinus ait, e ita libri termino reficitur lectoris intentio, sicut labor viatoris hospitio, > nihilominus tamen ut facilior quærentibus inventio redderetur, cadem capitulorum intemerata series, juxta quod in ipso libello quondam præpositis brevibus distinxeram, per omnia videbatur esse servanda. Nostræ siquidem, id est, Anglorum, gentis inertiæ consulendum ratus, quæ et non dudum, id est, temporibus beati Gregorii papæ, semen accepit fidei, et idem quantum ad lectionem tepide satis excoluit, non solum dilucidare sensus, verum sententias quoque stringere, disposui. Nam ei aperta magis brevitas quam disputatio prolixa memoriæ solet infigi. Opto in Christo valeas, dilectissime frater, Bedæque tui semper memor esse digneris.

## **EPIGRAMMA**

DE BEATO JOANNE ET EJUS APOCALYPSI-

Exsul ab humano dum pellitur orbe Joannes Et vetitus Coici est cernere regna soli, Intrat ovans cœli Domino dilectus in aulam Regis et altithroni gaudet adesse choris. llic ubi subjectum sacra lumina vertit in orbem, Currere fluctivagas cernit ubique rates, Et Babel ac Solymam mistis confligere castris. Hinc atque hinc vicibus tela fugamque capi. Sed mitem sequitur miles qui candidus agnum. Cum duce percipiat regna beata poli. Squameus est anguis, per Tartara caca maniplos

Submergit flammis, peste fameque suos. Ilnjus quæ facies studiumve ordove duelli, Ars quæ, quæve phalanx, palma vel arma forent, Pandere dum cuperem, veterum sata lata peragrans Excerpsi campis germina pauca sacris, Copia ne potior generet fastidia mensis, Convivam aut tenuem tanta parare vetet. Nostra tuis ergo sapiant si fercula labris. Regnanti laudes da super astra Deo. Sin alias, animos tamen amplexatus amicos, Quæ cano corripiens, pumice frange, rogo.

#### LIBER PRIMUS.

#### CAPUT PRIMUM.

Apocalypsis Jesu Christi, quam dedit illi, etc. Fundata per apostolos Ecclesia, quali vel cursu dilatanda, vel fine perficienda esset, ad roborandos contra mundi adversa fidei prædicatores oportuit revelari. Cujus revelationem mysterii Joannes, more suo. Filii gloriam ad Patrem referens, Jesum Christum a Deo percepisse testatur.

Que oportet fieri cito. Id est, que in presenti tempore sunt Ecclesiæ ventura.

Et significavit. Mysticis eamdem Apocalypsim dictis innexuit, ne cunctis manifesta vilesceret.

Mittens per angelum suum. Angelus enim Joanni in agura Christi usus est, sicut in sequentibus manifestius apparebit.

privilegio castitatis, hæc præ cæteris cernere promeruit eadem omnibus suis palam faceret servis.

Qui testimonium perhibuit Verbo Dei, et testimonium Jesu, etc. Ne de persona Joannis dubites, ipse est qui Verbo Dei æterno et eidem incarnato, sicut vidit, testimonium perhibuit, dicens: Cujus gloriam vidimus, gloriam quasi Unigeniti a Patre (Joan. 1).

Beatus qui legit, etc. Ideo doctores et auditores beati sunt, quia verbum Dei servantibus tempus breve laboris gaudia sequuntur æterna.

Joannes septem, etc. Per has septem Ecclesias omni Ecclesiæ scribit. Solet enim universitas septenario numero designari, quod sepiem diebus cunctum hoc sæculi tempus evolvatur.

Gratia vobis, etc. Gratiam nobis optat et pacem a Deo Patre æterno, et a Spiritu septiformi, et a Jesu Christo, qui in homine suscepto testimonium perhibuit Patri. Filium tertio loco nominat, de quo erat plura locuturus. Nominat et novissime, quod ipse primus et novissimus, quia jam nominaverat illum in Patre dicendo, qui venturus est.

Primogenitus mortuorum, etc. Iloc est quod Apo-Servo suo Joanni. Ut per Joannem, qui, singularis D stolus ait : Vidimus Jesum Christum propter passionem mortis gloria et honore coronatum. Et alibi, contumeliam crucis exponens, adjecit: Propter quod et Deus illum exaltavit, et donavit illi nomen quod est super omne nomen.

Et fecit nos regnum, etc. Quia Rex regum et Sacerdos cœlestis se offerendo pro nobis nos suo corpori adunavit, nemo sanctorum est qui spiritualiter sucerdotii officio careat, cum sit membrum æterni A devicta ascendisset in cœlum. Etsi enim noveramus sacerdotis.

Christum secundum carnem, sed jam nunc non no-

Ecce venit cum nubibus, etc. Qui judicandus primo venit occultus, tunc judicaturus veniet manifestus. Ilæc ideo commemorat, ut ad tolerantiam passionum confirmet Ecclesiam, nunc ab hostibus oppressam, tunc cum Christo regnaturam.

Et qui eum pugnaverunt, etc. În eadem illum forma videntes judicem potentem, în qua velut minimum judicaverunt, sera semetipsos pœnitentia lamentabunt.

Etiam Amen. Quod novit certissime Deo revelante futurum, interponens Amen, firmat sine dubitatione venturum.

Ego sum a et a, initium et finis, etc. Initium, quem nullus præcedit; finis, cui nullus in regno succe- B dit.

Qui est, et qui erat, etc. lloc idem dixerat de Patre. Deus enim Pater et venit et venturus est in Filio.

Eyo Joannes, etc. Personam, locum, tempus, causanque visionis insinuat. Quam se etiam in Spiritu vidisse testatur, ne a carnali phantasmate putaretur illusus.

Fuit in insula, etc. Historia nota est, Joannem a Domitiano Cæsare propter evangelium in hanc insulam relegatum, cui tune congrue secreta datum est cœli penetrare, cum certa terrarum spatia negabatur excedere.

Fui in spiritu in Dominica die. Congruum quoque spirituali visioni tempus indicat. Solet enim Scriptura terminos causarum, sicut sæpe loci, vel corporis vel aeris, sic etiam temporis exprimere statutos. Abraham quippe angeli meridie, Sodomam vespere visitant. Adam post meridiem ad vocem Domini deambulantis expavit. Et Salomon nocte sapientiam, non servaturus, accepit.

Et audivi post me, etc. Voce prius admonetur, ut ad visionem convertat intuitum.

Et mitte septem Ecclesiis, etc. Non his tantum locis fuit tunc Christi Ecclesia, sed in septenario numero omnis plenitudo consistit. Asia quæ interpretatur elevatio, superbam mundi altitudinem, in quo peregrinatur Ecclesia, designat; et, ut divini mysterii mos est, in specie genus convenit. Nam et Apostolus Paulus septem scribit Ecclesiis; non tamen iisdem quibus et Joannes. Et licet ista septem loca figura sint totius Ecclesiæ septiformis, tamen gesta sunt in his specialiter quæ increpat aut laudat.

Et conversus, etc. Pulchre hie forma describitur Ecclesiæ, lumen amoris divini in pectoris casti sulgore præserentis. Juxta hoe quod Dominus ait: Sint lumbi vestri præcincti, et luceruæ ardentes (Luc. XII). Cujus interius exteriusque persectionem per duas septenarii numeri partes designat, dum in ea singuli quatuor corporis qualitatibus consistentes Dominum Deum suum ex toto corde, tota anima, totaque virtute, diligunt.

Et in medio septem candelabrorum similem Filio hominis. Similem F.lio hominis dicit, cum morte

devicta ascendisset in cœlum. Etsi enim noveramus Christum secundum carnem, sed jam nunc non novimus. Bene autem, in medio. Omnes enim, inquit, qui in circuitu ejus sunt, offerent munera.

Vestitum podere. Poderis, quæ Latine tunica talaris dicitur, et est vestis sacerdotalis, Christi sacerdotium ostendit, quo se pro nobis in altari erucis obtulit hostiam Patri.

Et præcinctum ad mamillas zona aurea. Mamillas, duo testamenta hic dicit, quibus sibi connexum sanctorum corpus imbuit. Zona enim aurea, chorus sanctorum est, concordi charitate Domino adhærens, et testamenta complectens, servantes (ut inquit Apostolus) unanimitatem Spiritus in vinculo pacis (Ephes. 1v).

Caput autem ejus et capilli erant eandidi, etc. Antiquitas et immortalitas majestatis lu capite candor ostenditur, cui præcipui quique velut capilli adhærentes, propter oves ad dexteram futuras, instar lanæ, et propter dealbatorum innumerabilem turbam, et electorum a cœlo datorum, instar nivis effulgent.

Et oculi ejus velut flamma ignis. Oculi Domini prædicatores sunt, igne spirituali, et sidelibus lumen, incredulis præbentes incendium.

Et pedes ejus similes orichalco sicut in camino ardenti. Pedes ignitos, novissimi temporis Ecclesiam dicit, quæ vehementibus est examinanda et probanda pressuris. Orichalcum quippe est æs multo igne et medicamine perductum ad aureum colorem. Alia translatio, quæ dicit similes orichalco Libani, significat in Judæa, cujus Libanus mons est. Ecclesiam esse persequendam, præcipue novissime. Nam et templum sæpe Libani nomen accepit, cui dicitur: Aperi, Libane, portas tuas, et comedat ignis cedros tuas (Zach. x1).

Et vox illius tanquam aquarum muttarum. Vox confessionis et prædicationis et laudis, non in Judwa tantum sed in multis populis resonat.

Et habebat in dextera sua stellas septem. In dextera Christi, est spiritualis Ecclesia. Astitit, inquit, regina a dextris tuis in vestitu deaurato (Psal. xliv). Cui astanti ad dexteram dicit: Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum (Matth. xxv).

Et de ore ejus gladius ex utraque purte aentus exibat. Qui de visibilibus et invisibilibus judicane, postquam occiderit habet potestatem mittere in gehennam ignis.

Et facies ejus, sicut sol lucet in virtute sna. Qualis in monte discipulis, talis post judicium Bominus omnibus sanctis apparebit. Impii enim in judicio videbunt in quem pupugerunt (Joan. xix). Totus autem hic Filii hominis hubitus etiam Ecclesiæ convenit, cum qua una natura ipse factus est Christus, honorem illi sacerdotalem, et judiciariam tribuens potestatem, et ut sulgeat, sicut sol, in regno Patris sui (Matth. xhi).

Et eum vidissem eum, cecidi ad pedes ejus. Tan-

Domini clementia timor pellitur humanus.

Nchite timere, ego sum primus et novissimus. Primus, quia omnia per ipsum facta sunt. Novissimus, quia in ipso restaurantur omnia.

Et habes claves mortis et inferni. Non solum, inquit, mortem resurrectione devici; sed et ejusdem mortis habeo dominium. Quod etiam Ecclesiæ Spiritum sanctum insufflando tribuit. Quorum, inquiens, dimiseritis peccata, dimittuntur eis, et cætera.

Scribe ergo quæ vidisti, etc. Quæ solus vidisti cunctis manifesta, varios scilicet Ecclesiæ labores, et malos in ea cum bonis, usque in finem sæculi commiscendes.

Septem stellæ angeli sunt septem Ecclesiarum. I.i B micitias exercet. est, rectores Ecclesiarum. Sacerdos enim, ut Malachias ait, ang lus Domini exercituum est (Malach. 11).

# CAPUT II.

Et angelo Ephesi Ecclesiæ scribe. Hujus Ecclesiæ juxta nominis qualitatem, partem increpat, et partem laudat. Echesus enim et lapsus magnus et voluntas mea in ea, interpretari dicitur.

Hæc dicit qui tenet septem stellas in dextera sua. Id est, vos in manu sua habet, suaque potestate regit et continet.

Qui ambulat in medio septem candelabrorum aureorum. Qui in medio vestri digrediens corda singulorum, et renes investigat.

Scio opera tua, et laborem tuum, etc. Video te (inquit) opera bona solerter agentem, et injurias malorum intolerabiles æquanimiter tolerantem; qui pseudoapostolorum verba factaque diligenter examinans, nullatenus eis cedere voluisti.

Sed habeo adversum te, quod charitatem tuam primam reliquisti, etc. In quibusdam quidem coeptum deseruisti amorem, quem nisi recuperaverint, lucis eos promissæ munere privabo. In quibusdam vero pravorum exempla, idololatriam scilicet et fornicationem, odisti. Ilæc enim sunt facta Nicolaitarum, sicut in sequentibus aperitur.

Qui habet aurem audiendi, audiat, etc. Quæ singulis scribit, universis se dicere demonstrat  $\operatorname{Ec-}_{\mathbf{D}}$  doctores. clesiis. Non enim Ephesiorum Ecclesia sola, si eam non pœniteret, de loco suo movenda erat, aut Pergamis tautum sedes est Satanæ, et non ubique. Sic et cætera singularum, omni communia sunt Ecclesia.

Vincenti dabo edere de ligno vitæ quod est in paradiso. Lignum vitæ Christus est, cujus in cœlesti paradiso visione, et in præsenti Ecclesiæ corpore, sanctæ reficientur animæ.

Et angelo Smyrnæ Ecclesiæ scribe. Huic Ecclesiæ de toleranda persecutione suggerit, cui et nomen congruit. Smyrna enim myrrha dicitur, quæ mortistcationem carnis designat.

Hæc dicit primus et novissimus, qui fuit mortuus et

quam homo ad spiritualem trepidat visionem, sed A vivit. Qui et onnia creavit, et omnia moriendo restauravit. Apta præfatio patientiam suasuro.

> Sciotribulationem twam et paupertatem, sed dives es. Beati enim pauperes spiritu, quoniam ipsorum est regnum cœlorum. Quod pulchre Fortunatus brevi versu exposuit dicens:

> > Pauper in angusto regnat habendo Deum.

Qui se dicunt Judwos esse, et non sunt. Confitentur se nosse Deum, factis autem negant. Judieus enim religionis est nomen. Unde et apostolus : Qui in abscondito (inquit) Judæus est, et circumcisio cordis in spiritu, non littera.

Ecce missurus est ex vobis diabolus in carcerem, ut tentemini. Universali Ecclesiæ hæc dicta conveniunt, adversus quam diabolus inextricabiles semper ini-

Et habebitis tribulationem diebus decem. Totam tempus significat, in quo Decalogi sunt necessaria mandata. Quandiu enim lucem verbi divini sequeris, carcerem necesse est adversantis inimici patiaris. Quidam decem gentium persecutiones a Nerone Cæsare usque ad Diocletianum significatas intelli-

Esto fidelis usque ad mortem, etc. Quo decem dies pertingant, ostendit, qui usque ad mortem fidem servare suadet.

Qui vicerit, non lædetur a morte secunda. Qui fidelis permanserit usque ad mortem carnis, mortem animæ non timebit æternam.

Et angelo Pergami Ecciesiæ scribe. Pergamus int rpretatur dividens cornua eorum, qui judicando distinxit inter virtutem fidelium, et Nicolaitarum perfidiam, ut cornua peccatorum confringerentur, et exaltarentur cornua justi.

Hæc dicit, qui habet romphæqm utraque parte acutam. Judiciariam potestatem congrue præmisit, qui erat victoribus præmia, et pænam redditurus errantibus.

Scio ubi habitas, ubi sedes est Satanæ, etc. Approbo quidem patientiam tuam, que inter reprobos, qui thronus sunt diaboli, commorata, me non nomine tantum, quo Christiana diceris, sed side colis integra etiam in tempore persecutionis cruentæ, sed improbo quod seductores etiam in te cerno

Et in diebusillis Antipas testis meus fidelis, etc. Quidam martyrem Pergamo passum, alii Dominum Christum intelligunt, qui ab incredulis etiam nunc, quantum in ipsis est, occiditur.

Edere et fornicari. Hæc duo sunt principalia, quibus carnales quique militant, quorum deus venter est, et gloria in confusione ipsorum. Sed et omue opus malum idolulatria est, et fornicatio spiritualis.

Tenentes doctrinam Nicolaitarum. Nicolaitæ sunt dicti a Nicolao diacono, quem refert Clemens de zelo pulcherrimæ conjugis increpatum respondisse ut quicunque vellet cam acciperet uxorem, et ob hoc infideles docuisse quod apostoli cunctis promiscua communiaque feminarun, consortia permitfabulosa et pene gentilia de mundi prædicasse priucipio, nec ab eis quæ immolantur cibos suos separasse.

Vincenti dabo manna absconditum. Qui carnis illecebram, hypocritis licet suadentibus, contempserit, jure dulcedine panis invisibilis, qui de cœlo descendit, saturabitur.

Et dabo illi calculum candidum. Id est, corpus nunc baptismo candidatum, tune incorruptionis gloria refulgens.

Et in calculo nomen novum scriptum. Ut fil i Dei nominemur et simus.

Quod nemo scit, nisi qui accipit. Quia qui dicit se nosse Deum, et mandata ejus non custodit, mendax est. Non enim gustat hypocrita quam suavis est Do- B

Et angelo Thyatiræ Ecclesiæ scribe. Thyatira transfertur in hostiam. Sancti autem exhibent corpora sua hostiam viventem.

Mæc dicit Filius Dei, qui habet oculos tanqum flammam ignis. Qui sunt oculi flammei, inferius aperit, dicens: Ego sum scrutans renes et corda: et dabo unicuique vestrum secundum opera vestra.

Et pedes ejus similes aurichalco. Et hoc exponit quod hujus Ecclesiæ novissima sint opera plura prioribus.

Sed habeo adversus te, quia permittis mulierem Jezabel, etc. In tuo quidem opere et side laudabilis es, sed in hoc vituperabilis, quia pseudoapostolorum synagogam, quæ se Christianam fingit, non digna invectione redarguis. Nomen Jezabel, quod fluxum sanguinis sonat, convenit hærcticis. Et specialiter suisse conjicitur mulier in supradicta Ecclesia docens memorata facinora, quæ figura esset totius Jezabel per orbem, cui etiam manifestam comminatur ultionem.

Et seducere servos meos, fornicari, etc. Utique sub Christi nomine fornicationem et idololatriam spiritualem docebat. Nam quomodo aperte idolorum culturam doceret, quæ in Ecclesia prophetam se dicebat.

Ecce mitto cam in tectum. Justo Dei judicio agitur. ut in lecto pœnæ jaceat æternæ, quæ miseros in lecto libidinis stravit.

Et filios ejus in mortem. Filios hic posterioritatem et opera mulieris nominat, quibus mortem non momentaneam corporis, sed animæ, minatur æternam.

Et scient omnes Ecclesiæ quia ego sum scrutans renes et corda. In renibus, delectationes; in corde, cogitationes significat.

Et dabo unicuique vestrum opera vestra, Opera ergo nostra, et dicta, possunt esse nota hominibus; sed quo anima fiant et quo per illa pervenire cupiamus, solus ille novit qui perspicit quid quisque cogitet, quid quemque delectet. Qua autem consequentia fornicationem et idololatriam, quæ crimina sunt manifesta, puniens occultorum dicitur cognitor, nisi quia hæc in minimis etiam possunt appellari de-

terent. Dicuntur autem Nicolaitæ quædam eliam A lictis ? Perdes, inquit, omnes qui fornicantur abs te (Psal. LXII). Et idem qui hæc audit apostolus Joannes, com de faisis fratribus disputaret, ita conclusit: Filioli, inquiens, custo dite vos a simulacris (I Joan. v).

> Vobis autem dico et cæteris qui Thyatiræ estis. Sicut impiis poenitentiam suadet, et poenam minatur, sic ad patientiam pios præmiis hortatur aternis.

> Qui non cognoverunt altitudines Satanæ, etc. Sic et qui operantur iniquitatem, non cognoscunt Deum, licet ipsum prædicent. Hoc modo et Deus. licet omnes noverit, non cognovit operarios iniquilalis.

Non mittam super vos aliud pondus, etc. Non patiar vos tentari supra id quod potestis sustinere. Aliter. Attendite, inquit, a falsis prophetis (Matth. vii). Non enim ego vobis novam mitto doctrinam. sed quam accepistis, servate in finem.

Qui enim vicerit falsa, et mea jussa custodierit, etc. In ( hristo habet Ecclesia hanc potestatem tanquam corpus in capite. In que, secundum Apostolum, nobis Deus omnia donavit (Rom. viii).

Et reget illas in virga ferrea. Inflexibili justitia regit mites, ut fructum plus afferant; destruit vero contumaces, ut vel in æternum pereant, vel conterantur in eis cupiditates terrenæ, et veteris hominis lutulenta negotia, quidquid de peccatorum limo contractum atque inolitum est.

. Et dabo illi stellam matutmam. Christus est stella matutina, qui, nocte sæculi transacta, lucem vitæ sanctis promittit et pandit æternam.

## CAPUT III.

Et angelo Ecclesiæ Sardis scribe. Hunc angelum, id est sacerdotem minus solertem in malis corrigendis arguit. Quosdam tamen in albis ambulantes habere collaudat, quibus nomen Sardis lapidis utique pretiosi congruit.

Scio opera tua, quia nomen hubes quod vivas, et mortuus es. Tibi quidem vivus esse videris, sed si non in pravorum correctione vigilaveris, jam inter mortuos computaberis.

Non enim invento opera tua plena coram Deo meo. Plena coram Deo non sunt opera rectoris, si non et cæteros excitare contenderit, quamvis hominibus innoxius esse videatur.

Veniam ad te tanquant fur. Sicut in evangelica parabola, sic et hic exemplo furis cavendi, vigilare præmonet.

Sed habes pauca nomina in Sardis qui non inqui. naverunt vestimenta sua. Non dixit paucos, sed pauca nomina. Proprias enim oves vocat nominatim; qui Moysen novit ex nomine, et snorum nomina scribit in cœlo sanctorum

7

Ì

ŧ

١

ì

ŧ

4

ŧ

Qui vicerit, sic vestietur vestimentis albis. Omnes ad illorum provocat habitum qui holosericam baptismi inviolatam servaverunt.

Et angelo Philadelphiæ Ecclesiæ scribe. Philadelphia, dilectio fraterna interpretatur, qui janua regni aperitur, et a Domino diligi promittitur.

ld est regiam potestatem, quia sive ex David stirpe natus, sive quia prophetia David, Christi est dispensatione patefacts.

Qui aperit, et nemo claudit, etc. Legis divinæ secreta solius Christi potestate panduntur sidelibus, clanduntur infidelibus.

Ecce dedi coram te ostium apertum, etc. Janua scientiæ cœlestis, quam Ecclesiæ suæ Christus aperuit, nullius unquam vi aut nisu præcluditur.

Quia modicam habes virtulem, etc. Causam ostendit, quod ideo hæc dona promereatur Ecclesia, quia non in suis viribus, sed in regis Christi gratia confidit. lausque est protegentis Dei et devotionis Ecclesiæ auod modicæ sidei aperiatur ostium vincendi, et quod modica virtus side roboretur.

Ecce dabo de synagoga Satanæ, qui dicunt se Judæos esse, et non sunt. Hoc omni Ecclesiæ tunc promisit, quia non Philadelphiæ tantum crediderunt ex Synagoga Judæorum, sicut in Actibus apostolorum invenimus.

Quoniam servasti verbum palientiæ meæ, etc. Quoniam exemplum meum servasti in adversis tolerandis, et ego te vicissim ab imminentibus servabo pressuris; non quidem ut non tenteris, sed ut non vincaris adversis. Et licet Ecclesia semper exerceatur adversis, potest tamen hic hora tentationis et humiliatio Judæorum sub tempore Antichristi significaria ut sicut in sequentibus in sexto sæpius ordine, sic et hic in sexto angelo novissima persecutio designetur. In qua quidem Judæorum mali decipiendi et decepturi, alii autem Eliæ magni prophetæ monitis legem spiritualiter intellecturi, et Ecclesiæ membris incorporati, creduntur hostem fortiter esse victuri.

Ecce venio cito. Tene, quod habes, etc. Ne tolerando lassescas. Cito enim auxiliabor, ne forte, to deficiente, alius tibi decretam accipiat mercedem. Sic sanctorum numerum, qui apud Deum fixus est, impossibile est zizaniorum crescentium perfidia breviari. Si enim corona alteri tradatur amissa, non vacat locus ejus qui quod tenebat amisit.

Qui vicerit, faciam illum columnam in templo Dei mei, etc. Qui adversa propter me devicerit, gloriosus in templo Ecclesiæ nullam adversitatis timebit ultra jacturam. Hæ columnæ, id est, sancti viri, nunc p opera Ecclesiæ vel laudanda vel vituperanda, intersustinendo Ecclesiam muniunt, tunc eminendo decoraut, sicut illæ duæ in foribus templi Salomonis.

Et scribam super eum nomen Dei mei. Quia videlicet per adoptionem filii Dei dicimur.

Et nomen civitatis Dei mei, Novæ Jerusalem. Unitati Ecclesiæ sociabitur, quæ gratia cœlesti in novam vitam generala est.

Et nomen meum novum. Hoc est nomen Christianum, non quod novum sit istud Filio Dei, qui hanc habuit claritatem antequam mundus fieret, sed novum Filio hominis qui suit mortuus et resurrexit, et sedet ad dexteram Dei.

El angelo Laodiciæ Ecclesiæ scribe. Laodicia dicitur

Hæc dicit sanctus et verus, qui habet clavem David. A tribus amabilis Domini, sive fuerunt in vomitu. Erant enim ibi et quibus diceret : Incipiam te evomere ex ore meo. Et quibus item : Ego quos amo, arguo et castigo. Ex Græco autem populus justus interpreta-

> Hæc dicit Amen, testis fidelis et verus, etc. Amen vere sive Adeliter interpretatur. Christus ergo, qui est in divinitatis essentia veritas, per Incarnationis mysterium principium creaturæ Dei factum se esse commemorat, ut per liæc ad tolerantiam passiopum conformet Ecclesiam.

Scio opera tua, quia neque frigidus es, neque calidus, etc. Nec in fide fervidus es, nec in totum infidelis. Quod si adhuc infidelis esses, adhuc tibi spes convertendi maneret; nunc vero quia voluntatem B Domini, quam cognovisti, non facis, de visceribus Ecclesiæ meæ projicieris.

Quia dicis quod dives sum, et locupletatus, etc. Sola fide contentus, justitiæ tibi frustra divitias usurpas, sed si vere dives esse desideras, fervorem charitatis pressurarum flamma probatum, derelictis omnibus, eme, atque oculos mentis non stibio fallacis jactantiæ, sed divinæ scientiæ perunge collyrio. Collyrio oculos inungere, est exsecutione boni operis intelligentiam Scripturæ sanctæ promereri.

Ego quos amo, arquo et castigo. Ne refugias pati adversa, cum hoc speciale sit indicium amari a

Æmulare ergo et pænitentiam age. Ostendit suisse illic qui æmulandi sequendique fuissent.

Ecce sto ad ostium et pulso, etc. Ostium quidem cordis tui exhortationis dextera pulso, quam si libeater receperis, me inhabitatore et cohærede dignus babeberis.

Qui vicerit, dabo ei sedere mecum in throno meo. Confessorem participem dicit potestatis et judicii. Qui consedere, inquit, nos fecit in cælestibus in Chri-

Sicut et ego vici, et sedi cum Patre meo in throno ejus. Vincens Dominus in throno cum Patre sedit, quia post passionis certamina, post palmam resurrectionis, clarius se omnibus quod potestati Patris esset æqualis indicavit. Nota in singulis Ecclesiiprimo Dominum suam indicare potentiam, dehinc mista semper admonitione, retexere. Postremo, mercedem quæ et in præsenti et in futuro potest intelligi, utrique parti rependere debitam. Cum vero adjungit: Qui habet aures, audiat, aures procul dubio cordis ad mandatorum obedientiam intelligere convenit.

CAPUT IV.

Post hæc vidi, et ecce ostium apertum in cælo. Descriptis Ecclesiæ operibus, quæ et qualis futpra esset, recapitulat a Christi nativitate, eadem aliter dicturus. Totum enim tempus Ecclesiæ variis in hoa libro figuris repetit. Ecce, inquit, ostium apertum in cœlo. Convenienter ostlum cœleste ascensurus aspicit, cui celsa mysteria pandi promittuntur. Vel quia ostium Christus est, qui illum crediderit natu: tudinem, et videt sutura spiritualis essectus sicut

Et statim fui in Spiritu. Et vox prima quam audivi. Similis utique priori voci, quæ dixerat : Quod vides, scribe in libro (Apoc. 1).

El ecce sedes posita erat in cœlo, et supra sedem sedens. Ecclesiam in cœlesti conversatione positam Dominus inhabitat. Gregorius papa solium Dei in visione Michea angelicas potestates interpretatur. Quarum mentibus altius præsidens, inferius cuncta disponit.

Et qui sedebat, similis erat aspectui lapidis jaspidis et sardinis. Jaspidus color aquam, sardis ignem significat. Quibus duobus judicium novimus celebrari. Sicut enim, inquit, in diebus Noe, ita erit et adventus B Filii hominis (Matth. XXIV).

Et iris in circuitu sedis, similis visioni smaragdinæ. Iris, qui sit sole nubes irradiante, et post diluvium primo propitiationis indicio factus est, intercessu sanctorum quos Dominus illustrat Ecclesiam muniri designat. Qui bene smaragdo lapidi nimiæ viriditatis comparantur; quo enim hæreditatem immarcessibilem side persectiori exspectant, eo potentius etiam cæteros orando protegunt.

Et in circuitu sedis sedilia viginti quatuor, etc. Ecclesiam quam propter societatem fidei in una sede viderat, eamdem per geminum testamentum de patriarchis et apostolis generatam, in viginti quatuor sedilibus cernit, sedentem autem propter judiciariam ejus in Christo dignitatem. Sedebunt enim et judica- C bunt universa membra, sed in uno et per unum caput. Nam quomodo poterunt sancti in judicio sedere, stantes ad dexteram Judicis? Possunt etiam viginti quatuor seniores in illis intelligi, qui perfectionem operis, quæ senario numero commendatur, clara Evangelii prædicatione consummant. Nam quater seni viginti quatuor faciunt.

Circumumictos vestimentis albis, et in capitibus corum coronas aureus. Id est, bonis operibus indutos, perenni mentis memoria gaudia superna querentes. Sæpe enim capitis nomine mens solet intelligi.

Et de throno procedunt fulgura et voces et tonitrua. lloc est quod Marcus ait : Illi autem profecti, prædicaverunt ubique, Domino cooperante, et sermonem novæ gratiæ mundo fulgorem infundit. confirmante, sequentibus signis (Murc. xv1).

Et septem lampades ardentes, ante thronum, etc. Unum Spiritum dicit septiformem, unus enim e-t Spiritus. Septiformitas autem perfectio est et plenitudo. Commemorato vero Spiritu sancto, convenienter unda baptismi sequitur, in qua idem Spiritus percipi creditur.

Et in conspectu sedis, tanquam mare vitreum, simile crystallo. Propter sidem veri baptismi resertur ad vitrum, in quo non aliud videtur exterius quam quod gestat interius. Crystallo quoque, quod de aqua in glaciem et lapidem pretiosum esticitur, baptismi gratia figuratur.

Et in medio sedis et in circuitu sedis, quatuor ani-

et passum, conscendit cœlum, id est, Ecclesiæ alti- A malia plena oculis ante et retro. Cunctas throni Dei. id est, Ecclesiæ partes, lumen Evangelii de præteritorum futurorumque scientia replet.

> Et animal primum simile leoni, etc. llæc animalia multifarie, interpretantur. Beatus autem Augustinus juxta ordinem libri istius Matthæum in leone dicit intelligi, qui regiæ dignitatis in Christo prosapiam narrat, qui et vicit Leo de tribu Juda. Catulus enim leonis Juda (Gen. xxxxx). Et in quo ut rex a rege timetur, a magis adoratur. Ubi etiam rex cum servis rationem ponit, rex nuptias filio facit, et ad ultimum rex segregat oves ab hædis. Lucam in vitulo, qui hostia magna fuit in lege. Ejus enim non solum principia circa templum et sacrificia diversantur, sed et ita concluditur: Et erant semper in templo laudantes et benedicentes Deum (Luc. xxiv). Facies vero hominis Marcum significat, qui, nihil de regali vel de sacerdotali Domini potentia locutus, tantum hominis Christi gesta simpliciter narrat. Aquila autem Joannes est, qui nativitatem Verbi velut ortum solem perspicaciter aspectat. Animalia autem, nunc evangelistas, nunc totam significant Ecclesiam. Cujus fortitudo in leone, victimatio in vitulo, humilitas in homine, sublimitas in aquila volante monstratur.

> Singula eorum habe ant alas senas. Perfectione suæ doctrinæ Ecclesiam ad alta sublevant. Senarius enim numerus ideo perfectus dicitur, quia primus suis partibus impletur. Unum quippe, quod est sexta senarii pars, et duo, quod est tertia, et tria, quod est dimidium, eumdem senarium faciunt. Aliter. Alæ senæ quatuor animalium, quæ sunt viginti quatuor, totidem veteris instrumenti libros insinuant, quibus evangelistarum et fulcitur auctoritas, et veritas comprobatur.

Et in circuitu et intus plena sunt oculis, etc. Sancia Ecclesia et coram Deo et coram hominibus se vigilanter attendit. Cujus interiores oculos aspexerat Psalmista, cum dicit : Omnis gloria ejus filiæ regum ab intus (Psal. xLIV). Exteriores vero, cum continuo subdit : In fimbriis aureis circumamicta varietate (Ibid.). Aliter. Sive litteram attendas, sive allegoriam quæras, lucem semper ex Evangelio reperies. Alia translatio sic habet : Plena oculis ante se et retro. Quia lux Evangelii in anigmata legis irradiat, et

Et requiem non habebant die ac nocie, etc. Sancta animalia cuncto tempore sæculi unam dominationem Deitatis, omnipotentiam et æternitatem sanctæ Trinitatis assirmant, manente intellectualis creaturæ perpetua in cœlestibus laude.

Procidebant viginti quatuor seniores ante sedentem in throno, et adorabant. Animalibus personantibus laudem, id est, Evangelistis prædicantibus Christi dispensationem, omnis Ecclesia, quæ in præpositis constat et populis (hoc enim geminatus duodenarius numerus significat), statim cadeus in faciem, adorat viventem in sæcula sæculorum.

Et mittebant coronas suas ante thronum. Duo videlicet assignantes quidquid virtutis, quidquid habebant dignitatis. Quippe qui ex nibilo cuncta crea- A bitat. Christus enim qui in humanitate Agnus, ipse verit.

## CAPUT V.

Et vidi in dextera sedentis super thronum, librum scriptum intus et foris. Hæc visio mysteria nobis sanctæ Scripturæ per Incarnationem Domini patefacta demonstrat. Cujus unitas concors Vetus Testamentum quasi exterius, et Novum continet interius.

Signatum sigillis septem. Id est, vel omni latentium mysteriorum plenitudine tectum, vel Spiritus septiformis dispositione conscriptum.

Et audivi angelum fortem prædicantem voce magna: Quis est dignus aperire librum? Prædicationem legis insinuat. Multi enim prophetæ et justi cupierunt videre quæ apostoli viderunt (Matth. x111). Et de hac salute, ut Petrus ait, exquisierunt atque scrutati sunt B prophetæ (I Petr. 1). Hic est liber qui in Isaia et scienti litteras et nescienti irreserabilis est. Cujus tamen etiam illic ita prædicatur apertio: In die illa audient surdi, verba libri (Isai. xx1x). De quo et Ezechiel: Et vidi, inquit, et ecce manus missa ad me, in qua erat liber involutus, et expandit illum coram me, qui erat scriptus intus et foris (Ezech. 11). Ubi et hoc quod Joannes tacuit, quid videlicet in libro scriptum esset, adjunxit, dicens : Et scriptæ in eo erant lamentationes et carmen et væ (Ibid.). Cuncta enim series Veteris et Novi Testamenti, pænitentiam pro peccatis agendam, regnum cœleste quærendum, et fletus infernales præmonet esse fugiendos.

Et nemo poterat in cælo, neque in terra, etc. Ne-G que angelus, neque ullus justorum etiam carnis vinculo absolutus, mysteria divinæ legis revelare vel investigare potuerunt, neque respicere illum, id est, contemplari splendorem gratiæ Novi Testamenti. Sicut filii Israel in faciem latoris Veteris Testamenti, Novum continentis, non poterant aspicere.

Et ego flebam multum. Communem humani generis miseriam agnoscens doluit.

Et unus de senioribus dixit mihi : Ne severis, etc. Flere prohibetur, quia jam tunc impletum erat in Christi passione quod din latebat mysterium, cum illo tradente Spiritum, velum templi scissum est (Marc. xv). Cui dicitur: Catulus leonis Juda, ad prædam, fili mi, ascendisti (Gen. XLIX) etc. Sequitur, et describit quomodo et ubi vicerit Leo de tribu Juda.

Et vidi in medio throni..... et Agnum stantem tanquam occisum. Idem Dominus qui Agnus est innocenter moriendo, leo quoque factus est mortem fortiter eviacendo. Tychonius agnum Ecclesiam dicit. quæ in Christo accepit omnem potestatem.

Habentem cornue septem et oculos septem. Spiritus in Christo septiformis, propter eminentiam potesiatis: cornibus, propter illuminationem gratiæ comparatur oculis.

El venil el accepil de dexlera sedentis in throno librum. Librum de dextera Dei, dispensationem ipsam Incarnationis a Patre et a seipso, secundum id quod Deus est, dispositam accepisse Filius hominis dicitur, quia uterque cum Spiritu sancto in throno hain Deitate dextera Patris est.

Et cum aperuisset librum, etc. Cum passione sua Dominus utriusque Testamenti præconia in se comprobaret impleri, Ecclesia, gratias referens, ipsa quoque se passionibus offert, ut, juxta Apostolum, impleat ea quæ desunt passionum Christi in carne sua (Coloss. 1). Citharis enim ubi ligno chordæ tenduntur, corpora mori parata; phialis vero, corda latitudine charitatis patula designantur.

El cantabant canticum novum, etc. Sacramenta Novi Testamenti, quæ in Christo sunt completa, celebrant, illam ipsam ejus dispensationem laudibus prosequentes, quam soli fatentur Christo competere.

Et redemisti nos Deo in sanguine tuo, etc. Hic amplius declaratur animalia et seniores Ecclesiam esse, quæ Christi est sanguine redempta, et congregata de gentibus. Ostendit etiam in quo cœlo sint, dicendo: Et regnabunt super terram. Et vidi et audivi vocem angelorum multorum in circuita throni, et animalium et seniorum.

Et erat numerus eorum millia millium. Innumera millia populorum ad Ecclesiam confluentium Deum laudant.

Cui data est omnis potestas in cœlo et in terra. Si enim filii Dei dicti sunt justi, cur non et angeli? Licet et cœlestis quoque militia redemptioni nostræ congratulando possit ista concinere. Sicut et sanctus papa Gregorius exposuit, subjungens : « Vox namque angelorum est in laude Conditoris, ipsa admiratio intimæ contemplationis. >

Et quatuor animalia dicebant Amen, etc. Populis in Ecclesia Domini laudes resonantibus, doctores idem confirmant, et, exempli gratia, Dominum simul adorant.

#### CAPUT VI.

Et vidi quod aperuisset Agnus unum de sigillis. Cum signa primo solvantur, deinde liber aperiatur, certa ratione præposteravit usitatum ordinem. Dominus enim patiens et resurgens finem se esse legis edocuit. Ascendens autem in ecelum, Spiritu sancto misso, secretioris arcani munere firmavit Ecclesiam. Tonc ergo librum aperuit, et nunc ejus signacula solvit. In primo igitur sigillo, decus Ecclesiæ primitivæ; in sequentibus tribus, triforme contra eam bellum; in quinte, gloriam sub boc bello triumphatorum; in sexto, illa quæ ventura sunt tempore Antichristi, et paululum superioribus recapitulatis; in septimo, cernit initium quietis æternæ.

El audivi unum de quatuor animalibus dicens: Veni et vide. Nos quoque gloriam Ecclesiz cernere magnis Evangelii vocibus admonemur.

Et ecce equus albus, etc. Ecclesiæ, quæ super nivem gratia dealbata est, Dominus præsidet, et spiritualis doctrinæ contra impios arma ferens, victor in suis coronam percipit. De quo dicitur : Accepit dona in hominibus (Psal. LxvII). In quibus etiam cœlo præsidens, a Saulo persequebatur.

dum animal, etc. Contrarium quoque equitatum solerter attendere jubetur, ut sicut de prosperis Ecclesiæ gaudium, sic de adversis cautelam ex præscientia sumat.

Et exivit alius equus rufus. Contra victricem vincentemque Ecclesiam exitt equus rufus, id est, populus sinister, ex sessore suo diabolo sanguinolentus. Quamvis legerimus apud Zachariam equum Domini rufum; sed ille auo sanguine rufus, hic alieno.

Et qui sedebat super eum, datum est ei ut sumeret pacem de terra. Scilicet, suam. Ecclesia vero æternam pacem, quam sibi Christus reliquit, accepit.

Et dutus est illi gladius magnus. Sive in eos quos prævaricatores fidei, sive quos martyres facit. De quo ad beatum Job dicitur: Qui fecit eum, applicavit B gladium ejus (Job. xL), id est, vel ne tantum sanctos tentet quantum impius velit, vel quod suæ rabiei in seipsum vindicta redeat.

Et ecce equus niger, etc. Equus niger, falsorum caterva est fratrum, qui stateram rectæ professionis habent, sed socios lædunt per opera tenebrarum. Dien enim in medio animalium dicitur Ne læseris, ostenditur illic esse qui lædit. De hoc præcurrente equo dicit Apostolus: Foris pugnæ, intus timores.

Bilibris tritici denario uno, etc. Cave, inquit, ne caemplo pessimo fratrem tuum scandalizes propter quem Christus mortuus est, et sacri sanguinis chrismatisque portat insignia. Quia sive perfecti meritis, sive etiam minimi, quique in Ecclesia fide tamen sanctæ Trinitatis imbuti, omnes eodem perfecto pretio sanguinis dominici sunt redempti. Nec immerito bilibri et non simplici libra fidei vel operis perfectio exprimitur, quæ utraque in radice geminæ consistit charitatis.

Et ecce equus pallidus, etc. Ilæretici qui se catholicos palliant, morte inhabitatrice digni, perditorum post se rapiont exercitum. Diabolus enim et ministri ejus, metonymicos mors et infernus dicti sunt, eo quod multis causa mortis et infernorum sint. Potest et simpliciter accipi, quod hic spiritualiter mortuos, ibi pœna sequatur æterna.

Et data est illi potestas super quatuor partes terræ. Ecce Arii vesania de Alexandria nascens ad Gallicum usque pervenit oceanum, non fame tantum n antea vero sicut scriptum est, per loca. verbi Dei, sed et gladio corporali bestialiter pios insequens. Alia Editio quartam partem transtulit, quia tres equi mali diabolo rectore fidentes, contra quartum Ecclesiæ calcitrant equitatum.

Et cum aperuisset quintum sigillum, etc. Quia Ecclesiam dixerat in præsenti multipliciter afflictam, dicit et gloriam animarum post corporum pænam. Vidi, inquit, eas sub altare, id est, in secretario laudis æternæ. Ara enim aurea et interius posita, et prope dominici corporis arcam, non ut exterior carnem et sanguinem, sed sola offert Domino thymiamata laudis. Et qui nunc exhibent corpora sua hostiam viventem, tunc, diruptis carnis vinculis, illi sacrificant hostiam laudis (Psal. cxv). Potest autem

Et cum aperuisset sigillum secundum, audivi secun- A et per hyperbaton esse, ut non sub ara viderit, sed sub ara occisos, id est, sub testificatione nominis Christi, sicut de Machabæis dictum est. Sub testamento Dei ceciderunt (II Machab. VII).

> Et clamabant voce magna, dicentes. Magnus animarum clamor, magnum est desiderium eorum quæ Dominum sacere velle noverunt. Nec enim sas est eas credere contra Dei nutum quidquam cupere, cum earum desideria ex ejus pendeant voluntate.

> Usquequo, Domine sanctus et verus, non judicas et vindicas, etc.? Non hæc odio inimicorum, pro quibus in hoc sæculo rogaverunt, orant, sed amore æquitatis, qua ipsi judici ut prope positi concordant, diem judicii, quo peccati regnum destruatur, et resurrectionem exstinctorum corporum advenire, precantur. Nam et nos in præsenti, cum pro inimicis orare jubemur, dicinius tamen Domino orantes: Adveniat regnum tuum (Matth. v1).

> Et datæ sunt illis singulæ stolæ albæ. Singulas modo stolas habent animæ sanctorum de sua beata immortalitate gaudentes. Resurgentibus autem corporibus juxta Isaiam, in terra sua duplicia posside-

> Et dictum est illis ut requiescerent tempus adhuc modicum, etc. Non desiderium resurrectionis abnuitur, sed ex colligendorum fratrum augmento differtur. Nam et ipsa animarum lætitia potest stolis albis figurari, cum Domino revelante didicerint, et impios in fine damnandos, et usque ad finem sæculi multos suo numero per martyrium esse sociandos, atque, interna charitate perfusi, maluerint hac consolatione contenti pro supplendo fratrum numero hactenus sua gaudia differri.

> Et vidi cum aperuisset sigillum sextum, etc. Sexto sigillo patefacto novissima persecutio nuntiatur, et sicut Domino sexta feria crucifixo, mundum tenebris el pavore conculi.

> Et sol factus est niger tanquam saccus. Tanquam Christi vel operta potentia, vel doctrina temporaliter obscurata, vel a defensione sit velata, cum ministri Antichristi in servos Christi grassari sumuntur.

> Et luna tota facta est sicut sanguis. Ecclesia solito amplius pro Christo sanguinem fundet. Tota autem dixit, quia in toto orbe erit novissimus terræ motus,

> Et steller ceciderunt super terram, etc. Qui coelestes in Ecclesia specie tenus fulgent, vento novissimæ persecutionis impulsi, terreni fuisse probabuntur. Ouorum bene opera grossis, immaturis videlicet et inutilibus et caducis fici fructibus, comparantur.

> Et cælum recessit sicut liber involutus. Sicut liber involutus mysteria quidem intus, sed foris non apparentia continct, sic et tunc Ecclesia, suis tantum cognita, persecutionem discrete vitans recedet, ut ab extraneis abdita non videatur.

Et omnis mons et insulæ de locis suis notæ sunt. Diversa pro qualitate officiorum vel virium memorans Ecclesiæ membra, nullum ab hoc turbine prædicit alienum, sed motus dissimilis, in bonis scilicet fugiendo præcavens, in malis vero cedens sequendo. A libere notaretur. Nam et ipsa crucis figura dilatatum

Et reges terræ et principes et tribuni. Reges potentes bomines accipimus. Ex omni enim gradu et conditione vult intelligi. Cæterum, qui tunc reges præter unum persecutorem?

Absconderunt se in speluncis et in petris montium, etc. Cum infirmiores quique tunc præcelsorum in Ecclesia roborari exemplis, consiliis muniri, protegi monitis et precibus quærunt obumbrari, quasi ipsos super se montes per affectum compassionis cadere deprecantur. Montes enim excelsi cervis, petra refugium herinaciis (Psal. CXIII).

Et abscondite nos a facie sedentis super thronum et ab ira Agni. Ut nos scilicet non reprobos, sed in fide stabiles, venturus inveniat, peccatis nostris sanctorum intercessu et Dei miseratione contectis.

Et quis poterit stare? Ille utique qui nunc vigilare, in file stare, viriliter agere, procuraverit. Quod si haue terræ motum juxta litteram ad ipsum diem judicii referas, non est mirum si reges terreni et principes, sanctorum tunc montium pavidi refugia quærant, sicut in divite purpurato et paupere Lazaro jam factum legimus.

## CAPUT VII.

Post hæc vidi qualuor angelos stare super qualuor angulos terræ. Id est, quatuor regna principalia, Assyriorum scilicet et Persarum, Griecorumque, et Romanorum. Sicut enim in superioribus sigillis post multiformes Ecclesiæ conslictus, triumphantium gaudia vidit animarum; sic etianı nunc regnum Antichristi quæ victoria sequatur præcedentium mundi regnorum, quæ Christi Ecclesiæ juri jam cesserunt, probaturus est exemplis. Grandes enim causæ, grandioribus necesse est confirmentur argumentis.

Tenentes quatuor ventos terra, etc. Suo quodammodo potentatu omnia præfocantes, nullum pro libitu sui juris respirare sinebant. In terris diversitas provinciarum, in mari insularum, în arboribus diversa bominum qualitas et conditio, designatur. Aliter. Qui sunt angeli quatuor, iidem quatuor intelligendi sunt venti, juxta Danielis prophetiam dicentis: Ecce qualuor venti cœli pugnabant in mari magno, et quatuor bestiæ ascendebant de mari (Dan. v11).

Et vidi alterum angelum ascendentem ab ortu solis, gelus est, paternæ scilicet voluntatis nuntius, visitavit nos Oriens ex alto (Luc. 1), vexillum crucis, quo suorum frontes signaret, afferens.

Et clamavit voce magna quatuor angelis. Magna Domini vox est, prædicatio sublimis: Pænitentiam agite, appropinquavit enim regnum cælorum.

Nolite nocere terræ et mari, neque arboribus. Ex quo Dominus passus est, non hostis solum adversarii, sed et mundani principatus contritum est imperium, sicut et oculis cernimus, et in statua, quam lapis de monte comminuit legimus.

Quoadusque signemus servos Dei nostri in frontibus corum? Ad hoc enim gentium confractum est imperium, ut signo fidei, cui restiterant, facies sanctorum

ubique Domini significat regnum, sicut vetus dictum comprobat :

Respice distinctis quadratum partibus orbem. Ut regnum fidei cuncta tenere probes.

Neque enim frustra in fronte pontificis nomen Domini tetragrammaton scribebatur, nisi quia hoc est signum in fronte sidelium, de quo in Psalmo pro torcularibus canitur : Domine Dominus noster, quam admirabile est nomen tuum in universa terra (Psal. VIII), et cætera, usquedum ait: Ut destruas inimicum et desensorem (Ibid.).

Et audivi numerum signatorum, etc. lloc numere finito, innumerabilis significatur totius Ecclesiæ multitudo, quæ de patriarchis, vel prosapia carnis, vel B fidei, est imitatione progenita. Si enim, inquit, vos Christi, ergo Abrahæ semen estis (Galat. 111). Ad augmentum autem perfectionis pertinet et ipsa duodecim duodecies multiplicari, et ad summam millenarium persici, qui est denarius numerus quadratus solidus, significans Ecclesiæ stabilem vitam. Propterea quippe duodenario numero sæpe figuratur, quia per orbem quadratum in side consistit sanctæ Trinitatis. Ter enim quaterni decus dipondius. Denique et apostoli eamdem mundo fidem prædicaturi duodecim sunt electi, numero scilicet mysterium operis sui figurantes.

Ex tribu Juda duodecim millia signati, etc. Convenienter et a Juda inchoat, ex qua tribu ortus est Dominus noster; et Dan prætermisit, ex quo dicitur Antichristus esse nasciturus, sicut scriptum est: Fiat Dan coluber in via, cerastes in semita, mordens ungulas equi, ut cadat ascensor ejus (Gen. XLIX). Quia non ordinem terrenæ generationis, sed juxta interpretationem nominum virtutes Ecclesiæ decrevit exponere, quæ a confessione et laude præsenti, ad dexteram vitæ festinet æternæ. Hoc enim nomen Judæ, qui primus, et Benjamin, qui ultimus ponitur, sonat. Primus ergo Judas, qui consessio sive laudatio interpretatur, ponitur, quia ante initia confessionis culmen bonorum operum nullus apprehendit. Et nisi per confessionem renuntiemus actibus malis, non informamur rectis. Secundus Ruben, qui interpretatur videns filium. In filiis opera designari, Psaletc. Pominus in carne natus, qui magni consilii an- D mista testatur, qui in beati viri benedictionibus inter contera dicit : Filii tui, sicut novelles olivarum (Psal. CXXVII). Et infra: Ut videas filios filiorum tuorum (Ibid.). Non enim qui timet Dominum, nisi genuerit filios, nepotesque susceperit, beatus esse non potest, cum virgines sideles potier merces exspectet, sed in filiis opera, in filiis vero filiorum fructus operum, id est, mercedem designat a ternam. Post Judam ergo Ruben, id est, post exordia divinæ confessionis et laudis, perfectio sequitur actionis. Sed quia per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei (Act. xiv), post Ruben sequitur Gad, qui tentatio vel accinetus interpretatur. Post inchoationem enim boni operis, majoribus necesse est hominem tentationilus probari, atque ad bella graviora succingi, ut fidei

accedens ad servitutem Dei, sta in justitia et timore, et præpara animam tuam ad tentationem (Eccli. 11). Itemque Psalmista: Præcinxisti me, inquit, virtute ad bellum (Psal. xvii). Et quoniam beatificarnus eos qui sustinuerunt sufferentiam, ideo post Gad Aser, id est, Beatus ponitur, congruo satis ordine. Beatus enim qui suffert tentationem, qui cum probatus fuerit, accipiet coronam vitæ (Jac. 1). Quia vero hujus beatitudinis fida promissione securi non angustantur, sed spe gaudentes in tribulatione patientes, cum Psalmographo decantant: In tribulatione dilatusti me; et item: Viam mandatorum tuorum cucurri, dum dilatares cor meum (Psal. cxvIII); et cum matre beati Samuelis exsultantes aiunt : Dilatatum es! os meum super inimicos meos, quia lætata sum in salutari tuo B (1 Reg. 11). Propterea Nephthalim succedit, quod est latitudo. Sed et ipsum Manasses sequitur, qui interpretatur oblitus, vel necessitas. Cujus nominis mysterio monemur ut tentationum præsentium angoribus edocti, ea vere quæ retro sunt obliviscentes, sic in ea quæ ante sunt, secundum Apostolum, extendamor, ut carnis curam non in desideriis, sed sola necessitate humanæ conditionis astricti faciamus (Philipp. iii). De qua Psalmista, meliora suspirans, orabat : De necessitatibus meis eripe me (Psal. xxiv). Huic supponitur Simeon, id est, audivit tristitiam, vel nomen habitaculi, ut hujus etiam qualitate vocabuli evidentius inculcaret, et quid hic habendum, et quid sit salubriter exspectandum. Illis enim habitaculi cœle- C stis gaudium dabitur, quorum hic animus fructuosa pænitentia contristatur. Quibus et dicitur: Tristitia vestra vertetur in gaudium (Joan. xv1). Proinde Levi subnectitur, id est, additus. In quo intelligimus sive cos qui temporalibus æterna mercantur, sicut Salomon dicit: Redemptio animæ viri propriæ divitiæ (Proverb. xIII), seu illos qui, Dei sequendo consilium, percipiunt in hoc sæculo centuplicia cum tribulatiovibus, in futuro autem sæculo vitam æternam (Marc. x). His et quod scriptum est convenit: Qui addit scientiam, addit dolorem (Eccle. 1). Nam et beato Job ad hoc tribulationum acerbitas addebatur, ut probato præmiorum merces amplior redderetur. Unde non immerito Issachar ei ordine recto succedit, qui interpretatur merces. Quia, sicut docet Apostolus, non D sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis (Rom. VIII). Fructuosius quippe pugnatur, ubi merces certa speratur. Hoc autem in habitaculo fortitudinis Deus operatur et perficit, quod dicitur Zabulon, quando virtus in infirmitate perficitur (II Cor. x11), ut corpus quod ab inimicis putatur infirmum, et per cujus materiam animæ quoque inserre nituntur interitum, Deo consortante, experiatur invictum, augmento succedente folici. Quod vocabulum Joseph indicat, gratiarum videlicet addenda dona designans. Sive de talentorum dupla redhibitione usuras commodi spiritualis intelligas, sive in his quæ votiva sidelium religione Redemptori Neo redduntur accipias. Atque ut hos omnes quos et

illius fortitudo comprobetur. Dicente Salomone: Fili, A ordo et interpretatio nominum his significative positos indicat in futuro judicio ad dexteram Christi regis æterni futuros intelligas, Benjamin, ut prædixi, postremo loco supponitur, id est, filius dexteræ; tanquam ipse sit finis ordinis, cum novissima inimica morte destructa (I Cor. xv), felicitas hæreditatis æternæ donabitur electis, sive unusquisque fidelium filius dextræ jure dicatur, seu omnis Ecclesiæ cætus, de qua canitur: Astitit regina a dextris tuis in vestitu deaurato, circumdata varietate (Psal. XI.IV). Ex singulis ergo tribubus duodecim sunt millia signati , quia in quibuscunque singuli sidelium virtutibus prosecerint, antiquorum necesse est patrum semper fide roborentur, atque informentur exemplis. Duodenario enim numero propter apostolorum vel patriarcharum summam, sæpe doctorum, sæpe totius Ecclesiæ formam, designari certissimum est. Sive enim confessione quique tanquam in Juda laudabiles, sive in Ruben operum prole præclari, sive in Gad tentationum exercitio fortes, sive in Aser certaminum victoria felices, sive in Nephthalim largis misericordiæ operibus dilatati , sive in Manasse posteriorum obliti, sive in Simeon quasi tristes adhuc in convalle lacrymarum, semper autem gaudentes nomine habitaculi in cœlestem suspirantes Jerusalem, sive in Levi, qui in promissionibus vitæ præsentis et suturæ congandeant, additis bonis temporalibus æterno bono fundati, sive in Issachar futuræ mercedis contemplatione firmati, sive in Zabulon, qui pro Christo suas animas ponant, sive in Joseph, qui et augmento spiritualis substantiæ studeant, et super Dei præcenta aliquid amplius vel in virginitate vel ex facultatum svarum offerant quantitate, sive in Benjamin, qui felicitatis æternæ dexteram indefessis votis exspectent, in sua quemque professione congruit patrum præcedentium regula quasi duodenario numero signari, atque ex singularum meritis personarum perfectissimam Ecclesiæ pulchritudinem, quasi centum quadraginta quatuor millium summam colligi.

Post hæc vidi turbam magnam, quam dinumerare nemo poterat. Finita recapitulatione, quam exempli causa interposuerat, regreditur ad ordinem, gloriam prædicans eorum qui nequitiam victuri sunt ultimæ persecutionis. Et quod sequitur:

Ex omnibus gentibus, et tribubus, et populis, et linguis, etc., potest et sic intelligi, quod, enumeratis tribubus Israel, quibus Evangelium primo prædicatum est, salvationem quoque velit commemorare gentium.

Amicti stolis albis, et palmæ in manibus eorum. Stolis baptismum, palmis triumphum crucis, insinual, et quod sæculum in Christo vicerint. Licet claritatem quoque, quie per Spiritum sanctum datur, stolæ significent.

Et clamabant voce magna, dicentes: Salus Deo nostro, qui sedet super thronum, et Agno. Magna voce, hoc est, grandi devotione et indesinenti laude, prostentur in throno, id est, in Ecelesia, Patrem Filiumque regnare, Spiritu sancto nibilominus con-

regnante. Sic enim dictum est : Sedenti super thro- A riumt et sitiunt justitiam, quoniam ipsi saturabuntur num, et Agno (Apoc. v), sicut in Evangelio dicitur : Et cognoscant le verum et unum Deum, et quem misisti Jesum Christum (Joan. xvII). Subauditur : Unum et verum Deum cognoscant.

Et omnes angeli stabant in circuitu throni et seniorum et animalium. In omnibus angelis turbe multæ personas exposuit Dominum adorantes. Omnes, inquit, qui in circuitu ejus sunt, offerent munera (Psal.

El ceciderunt in conspectu throni in sacies suas. etc. Neque turbam, neque animalia, vel seniores hoc loco commemorat adorasse, sed solos angelos. lpsi enim sunt turba, ipsi animalia et seniores. Quamvis et de ipsis angelicis spiritibus intelligi possit, de quibus in gentium salute congaudentibus dici. B tur : Lætamini, gentes, simul cum populo ejus, et adorent eum omnes angeli Dei (Rom. xv).

Benedictio et claritas et sapientia, etc. Septenariam Ecclesia virtutum laudem offert Domino, quam se in singulis membris ab eo percepisse fatetur.

Et unus de senioribus dixit mihi: Hi qui amicti sunt stolis albis, qui sunt? etc. Ad hoc interrogat, ut doceat.

Et dixit mihi: Hi sunt qui venerunt ex magna tribulatione. Per multas tribulationes oportet nos introire in regnum Dei (Act. xiv). Quis autem nesciat tribulationem Antichristi cæteris futuram esse majorem ?

Et laverunt stolas suas in sanguine Agni. Non de solis martyribus dicit. Illi enim sanguine proprio lavantur. Ecclesiam autem totam sanguis Jesu Filii Dei mundat ab omni delicto (II Cor. v11), ideo sunt ante thronum Dei. Illi enim digni habentur illic in Dei consistere ministerio, qui hic inter adversa fideles nominis ejus confessores existunt.

Et serviunt ei die ac nocte in templo ejus. More nostro loquens, æternitatem significat.

Et qui sedet in throno habitabit super illos. Thronus Dei, sancii sunt, super quos et in quibus in sæcula babitat Deus.

Non esurient neque sitient amplius. Hoc est quod Dominus ipse promisit: Ego sum, inquiens, panis rilæ: qui venit ad me, non esuriet, et qui credit in me, non sitiet un juam (Joan. vi). Beati enim qui esu- n eadem aliter dicturus.

(Matth. v).

Neque cadet super illos sol, neque ullus æstus. Transivimus, inquit, per ignem et aquam, et induxisti nos in refrigerium (Psal. Lxv).

Quoniam Agnus, qui in medio throni est, reget illos. Agnum in medio dicit esse throni, qui superius Agnum a sedente in throno librum dixerat accepisse. docens Ecclesiam unum esse Patri et Filio thronum, in qua per sidem inhabitat unus, tota Trinitas, Deus.

Et deducet eos ad vitæ sontes aquarum. Ad consortium utique sanctorum, qui fontes sunt doctrina cœlestis. Potest et ipsa Dei visio significari, in quo sunt thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi. Juxta quod David ait : Sicut cervus desiderat ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te Deus (Psal. XLI).

Et absterget Deus omnem lacrymam ab oculis eorum. Immortalium adepta plenitudine gaudiorum, omnis mæror penitus oblivioni mandabitur. Beati enim qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur. Potest autem visio hujus turbæ stolatæ de præsenti etiam tempore intelligi, ubi spe salvi facti sumus, et quod non videmus sperantes, per patientiam exspecta-

## CAPUT VIII.

Et cum aperuisset sigillum septimum, etc. Post interitum Antichristi requies aliquantula futura creditur in Ecclesia, de qua Daniel ita prædixit : Beutus qui exspectat et pervenit ad dies mille trecentos triginta quinque (Dan. xII). Quod beatus Hieronymus sic exponit: c Beatus, inquit, qui, interfecto Antichristo, supra mille ducentos nonaginta dies, id est, tres semis annos, dies quadraginta quinque præstolatur, quibus est Dominus atque Salvator in sua majestate venturus. Duare autem post interfectionem Antichristi quadragesimum quintum dierum silentium sit, divinæ scientiæ est. Nisi forte dicamus: dilatio regni sanctorum, patientiæ probatio est. Nota quod in sexto sigillo maximas Ecclesiæ pressuras, in septimo requiem, cernit, quia Dominus, sexta feria crucifixus, in Sabbato quievit, tempus resurrectionis exspecians. Hucusque de apertione libri clausi et sex sigillorum. Nunc vero recapitulat ab origine,

# LIBER SECUNDUS.

Et vidi septem angelos stantes in conspectu Dei, etc. Ecclesia septenario sæpe numero commendata prædicationis officio mancipatur, cujus prima tuba communem impiorum in igne et grandine designat interitum; secunda propulsum de Ecclesia diabolum, mare sæculi ardentius incendentem; tertia hæreticos Ecclesia decidentes, sanctæ Scripturæ flumina corrumpentes; quarta falsorum fratrum in siderum obscuratione defectum; quinta majorem hæreticn-

rum infestationem tempus Antichristi præcurrentium; sexta apertum Antichristi et suorum contra Ecclesiam bellum, et recapitulatione ab adventu Domini, intersertam ejusdem adversarii destructionem : septima, diem judicii, quo mercedem Dominus suis redditurus, et exterminaturus est eos qui corruperunt terram.

Et ulius angelus venit. Non dixit, Posten venit, sed angelos tubas accepisse proponens, redit exponere qualiter acceperint. Quoniam etsi ante adventum A (Apoc. 1). Tertia vero pers malorum hoc utroque Domini prædicabat Ecclesia, sed non ubique, donec ejus esset confirmata Spiritu.

Et stetit ante altare habens thuribulum aureum. In conspectu scilicet apparuit Ecclesiæ, factus ipse thuribulum, ex quo Deus odorem suavitatis accepit, et propitius factus est mundo. Alia Editio habet Super aram, quod super altare crucis thuribulum suum aureum, id est, corpus suum immaculatum et Spiritu sancto conceptum, obtulerit Patri pro nobis.

Et data sunt illi incensa multa, etc. De orationibus sanctorum obtulit incensa. Ipsi enim delegavit Ecclesia preces suas dicens: Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo (Psal. CXL). Accepisse de orationibus sanctorum idem dicitur et obtulisse, quia per ipsum omnium possunt preces ad Deum suavi- B mahum pugnet. ter pervenire.

Et ascendit fumus incensorum de oralien bus sanctorum, etc. Christo Domino se hostiam suavitatis offerente compunctio cordis sanctorum acceptabilis facta est, quæ ab igne nascens intimo, sicut fumus solet excitare lacrymas.

Et accepit angelus thuribulum, etc. Bene thuribulum igne impletum inducit. Non enim ad mensuram dat Deus Spiritum (Joan. 111). Quod proprie de Christi humanitate novimus adimpletum, in quo habitat omnis plenitudo Divinitatis corporaliter (Coloss. 11).

Et misit in terram. Sic et Dominus in Evangelio: Ignem, inquit, veni mittere in terram (Luc. XII).

Et sucta sunt tonitrua, el voces, et sulgura, et terræmotus. Tonitruo comminationis supernæ, et voce exhortationis, et fulgure miraculorum terram movit, quibusdam insequentibus, quibusdam vero sequentibus, his dicentibus : Bonus est, illis autem : Non, sed seducit turbas (Joan. vii).

Et septem angeli, qui habebant septem tubas, paraverunt se ut tuba canerent. Ecclesia, septiformi spiritu inflammata, se ad prædicandum fiducialiter præparavit, gloriam sæculi tubis cœlestibus quasi muros Jericho dejectura. Nam et illa septem dierum circumitio, totum Ecclesiæ tempus insinuat.

Et primus angelus tuba cecinit. Recte prædicatio plagarum tubæ, quæ signum belli est, comparatur. Exalta enim, inquit, sicut tuba vocem tuam et annuntia populo meo scelera eorum (Isai. 1.v111). Et alibi, 🕟 sed et verba sæpius infalsare non timent. Absinthii tuba sit in gutture tuo, quasi aquila super domum Domini (Ose. viii), id est grandi voce prædica Nabuchodonosor ad destructionem templi venturum.

Et facta est grando et ignis, mixta sanguine, etc. Pænam gehennæ sanguinolentis operibus deberi. prædicatorum voce refertur dicentium: Ad calorem nimium, transibunt ab aquis nivium (Job. xxiv). Potest etiam nomine sanguinis, ipsa mors animæ spiritualis intelligi. Hunc versum Tychonius sic exponit: c facta est ira Dei, quæ haberet in se multorum necem. >

Et tertia pars terræ combusta est, etc. Vita bonorum in doctoribus consistit et auditoribus. Beatus enim qui legit (inquit) et qui audit verba prophetiæ

caret. Terra enim bona, fructum proferens in patientia (Luc. viii), benedictionem accipit a Domino (Peal. xxIII). Mala autem spinas et tribulos generat, cujus consummatio in combustionem. Sic et arborem fructiferam agricola Pater excolit, sterilem vero excidens, igni pabulum præbet (Matth. vii).

Et omne senum viride combustum est. Omnis caro fenum (Isai. xL), quæ nunc luxus mollitie saginata, sole judicii fervente, florem decoris amittit, et, ut Dominus ait, hodie in agro est, et cras in clibanum mittitur (Matth. vi). Tychonius de tertia parte sic in hoe loco inquit. Tertiam hostes intestinos dicit. Cæterum quidquid præter Ecclesiam est, tertia pars dicta est, et Ecclesia tertia, quæ contra geminum

Et tanquam mons magnus igni ardens, missus est in mare, etc. Crescente religione Christiana, diabolus superbia tumidus, et igne sui furoris ardens, in mare sæculi missus est, dicente Domino : Si monti huic dixeritis: Tollere, et jacta te in mare, fiet (Marc. xi). Non quod ante ibi non fuerit, sed quod de Ecclesia projectus, amplius in suos insanire cœperit, fastu prudentiæ carnalis mortem illis infligens spiritualem. Sapere enim secundum carnem, mors est (Rom. viii). Non autem apostolos caro et sauguis docuit, sed Pater qui est in cœlis (Matth. xvi). In illo enim mari navem fidei regebant quod plantis Domini se calcabilem præbuit.

Et mortua est tertia pars corum, que habebant animas in mari. Quæ habent animas dixit, ut ostenderet vivos spiritualiter mortuos. Sicut Apostolus de vidua deliciosa: Vivens, inquit, mortua est (I Tim. v).

Et tertia pars navium interiit. Alia Editio dicendo: Et tertiam partem navium corruperunt, > significat quod tertia, quæ mortua est, aliam tertiam, id est, succedentem sibi, occiderit noxia traditione, et inutilis imitatione doctrinæ.

Et cecidit de cœlo stella magna, ardens tanquam facula, etc. Hæretici, quos Judas apostolus sidera seductionis appellat, de culmine cadentes Ecclesia flamma suæ nequitiæ fontes divinarum conantur inficere Scripturarum. Quarum non sensus tantum, nomine digni, cujus immistio modica, magnam solet amaricare dulcedinem.

Et multi homines mortui sunt de aquis. Multi enim (ut ait Apostolus) sequuntur eorum luxurias, per quos via veritatis blasphematur (II Petr. 11), tamen populo Dei, Moyse docente, omnis aquarum unda potabilis

Et percussa est tertia pars solis, et tertia pars lunæ, etc. Ecclesiæ decus, instar sideris relucentis, per falsos fracres sæpe obscuratur, qui vel in prosperis, vel in adversis sæculi, minus cam fulgere sua defectione faciunt.

Et diei non luceret pars tertia, et noctis similiter. Alia Editio sic habet : Et diei tertia purs appareret, et noctis similiter. Id est, ad hoe percussa est ut ap- A tur : Nemo dicit Dominum Jesum nisi in Spiritu sanpareret tertia pars diei et tertia noctis, quæ Christi et quæ diaboli. Ad hoc, inquam, percussa est, id est suis voluntatibus tradita, ut, redundantibus et insolescentibus peccatis, in suo tempore revelaretur.

Et vidi et audivi vocem unius aquilæ velantis per medium cæli, etc. Hujus aquilæ vox per eximiorum in Ecclesia quotidie pervolat ora doctorum, cum nequitiam bæreticorum, Antichristi sævitiam, diemque judicii, amatoribus terræ prædicant graviter adfuturum, dicentes: In novissimis diebus instabunt tenpora periculosa, et erunt homines seipsos amantes (II Tim. 111); et infra : Homines corrupti mente, reprobi circa fidem ( Ibid. ), et alibi : Tunc revelabitur ille iniquus qui adversatur et extollitur supra omne quod dicitur Deus, aut quod colitur (II Thess. 11). Et item : Dies Domini sicut sur in nocte, ita veniet. Cum enim dixerint : Pax et securitas, tunc repentinus eis superveniet interitus (I Thess. v).

De cæteris vocibus trium angelorum. Non quod angelorum tubæ plagas inferant mundo, sed venientes vel venturas suo quique tempore prædicent.

#### CAPUT IX.

Et vidi stellam de cœlo cecidisse in terram, etc. Flamma hære:icorum, de qua paucis memoraverat, quo somite adoleverit exponit : antiquus quippe hostis, quem Dominus vidit quasi fulgur de cœlo cadentem (Luc. x), blasphemo dogmate corda suorum aperuit, eosque quasi fumum alta petere, iniquitatem in excelsum loqui, perdocuit.

Et ascendit fumus putei, sicut fumus fornacis magnæ, etc. Prænuntia magnæ fornacis, id est, novissimæ persecutionis, hæretica fervet insania, non imbecilliores tantum, qui, aeris instar, terræ quodammodo cœlique confinia tangunt, sed excelsorum quoque lumen obscurare laborans, non tamen exstinguere valens. In errorem enim inducentur, si sieri potest, etiam electi (Matth. xxiv).

Et de sumo exierunt locustæ in terram. Sicut sancti corpus sunt Christi, et membra de membro, sic et membra carnium draconis cohærentia sibi alia nascuntur ex aliis, fumusque hæreticæ cæcitatis ore lædentem pravorum generat superbiam. Qui vero elationis excussi, terrena tamen non deserunt. Nam et sumus de quo gignuntur, alta licet appetens, in n multorum currentium in bellum. Expavescendum maseipso semper deficit.

Et data est illis potestas, etc. Adversariis potestatibus hæretici comparantur, ig facie velut innocui, sed in posterioribus venena servantes.

Et præceptum est illis ne læderent fenum terræ neque omne viride. Ostendit locustas homines esse, quæ non ad fenum, sed ad homines mittuntur. Fenum enim boc loco simpliciter accipimus.

Nisi tantum homines qui non habent signum Dei in frontibus suis. Signum Dei in frontibus suis illi habere dicuntur, a quibus ut oportet habetur. Quorum supra numerum angelus qui ab ortu solis signum Dei vivi attulit, inviolabilem fixumque recensuit. Illo enim hic locutionis genere uti voluit, quo dicicto (I Cor. xii), id est, persecte et vere.

Et dictum est illis ne occiderent eos, etc. Quamlibet hæretici sæculari potestate fulti temporaliter in bonos grassari permittantur, animam tamen, ut Dominus ait, occidere non possunt. Tempus quippe sæculi quinque mensibus, propter quinque partitum sensum quo in hac vita utimur, significat. Quod vero alia translatio sex menses continet, eidem sensui propter sex ætates sæculi congruit.

El crucialus eorum ut crucialus scorpii cum percutit hominem. Sicut scorpius a posterioribus venena diffundit, sic impietas malorum a posterioribus nocet, cum anterioribus, id est, æternis bonis temporalia, quæ retro sunt, præferri minis blaudimentisve compellit. Hunc scorpionem contra Evangelii parabolam generatio viperarum suæ soboli tradit.

Et in diebus illis quærent homines mortem, et non invenient eam. Miseram vitam cita morte Uniri malentes. Sicut beatus Cyprianus sub Deciana contigisse tempestate conquestus: « Volentibus, inquit, mori, non permittebatur occidi.

Et similitudines locustarum similes equis paratis in prælium. Id est, similes novissimis persecutoribus. In novissimo enim bello, quod descripturus est in sequente angelo, equos dicit pugnare. Vel simpliciter sicut equi non propria ratione, sed impetu præsidentis, aguntur in prælium, ita mali doctores dæmonico acti Spiritu Eccleslam impugnant.

Et super capita earum tanquam coronæ similes auro. Seniores viginti quatuor, qui sunt Ecclesia, coronas aureas habent. Isti autem similes auro falsos sibi fingentes de victoria stulta triumphos.

Et sacies earum sicut sacies hominum, etc. In sacie humana simulationem rationis; in capillis mulierum, fluxos et effeminatos mores; in dentibus leonum, qui et laniare, et naturalem solent afferre putorem, mentis ferocitatem famamque doctrinæ malæ; in ferreis vero loricis obdurata contra veritatem præcordia, notat. Qui habentes formam pietatis, virtutem autem ejus abnegantes (II Tim. 111), veniunt in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces (Matth. VII ).

El vox alarum earum sicul vox curruum equorum gis quam exponendum est, quod tantum huic exercitui vires accrescunt. Primo fumus ascendit. Deinde locustas effert, quæ et prius scorpionibus, et mox equis leonibusque comparantur. Quarum et virtus sufficeret, si non etiam loricate venirent. Nunc vero volatiles, et curribus dicuntur similes esse bellantibus.

Et habebant caudus similes scorpionum, etc. Sicut scorpius palpando incedit, sed cauda ferit, ita fraudulenta pernicies malorum blanda et innoxia in facie videtur, sed dum occulte perimit, quasi latenter mortem trahit.

Potest earum nocere hominibus mensibus sex. llanc vitam rursus insinuat, ubi potest valere mendacium

raliter spirituales.

Et habebant super se regem angelum abyssi. Deus summe bonus licet occultis, justis tamen judiciis congruum talibus angelum priesse permisit.

Væ unum abiit, et ecce reniunt adhuc duo væ. Quoniam tria væ ventura prædixerat, horum nunc unum in hæretica fraude jam venisse, duo autem restare, memorat, quæ in tempore Antichristi et in die judicii sunt futura perversis.

Et sextus anyelus tuba cecinit, etc. Sextus angelus prædicatores novissimi certaminis exprimit, qui monente Evangelio, fraudes detegunt Antichristi. Cornua quippe altaris aurei Evangelia sunt Ecclesiæ B præeminentia.

Solve quatuor angelos, etc. Quantum hostis antiquus cum satellitibus suis in fine mundi sit Ecclesiam persecuturus, indicat, qui a tempore dominicæ passionis in corde reclusus impiorum, ne hanc quantum velit noceat, divina potentia refrenatur. Euphrates enim, qui fluvius est Babyloniæ, mundani regni potentiam et persecutorum indicat undas. Iste est mons magnus, quem igne ardente in mare missum prædixerat.

Et soluti sunt quatuor angeli. More prophetiæ, quæ nobis ventura designat, ipse facta videt in spiritu. Quatuor vero dixit angelos, eo quod in quatuor mundi partibus il. A persecutio sit sævitura. Ili sunt enim quos superius vidit in quatuor angulis terræ stantes. C et propter consignandos Dei servos a terræ marisque læsione prohibitos.

Qui parati erant in horam, et diem, et mensem, etc. Maligui spiritus, qui singulis horarum et temporum momentis humanam esuriunt mortem, tunc ad exercendam Ecclesiam opportune perdendi liberius sævire permittuntur. Quid autem putas soluti facient, qui tantum nunc nocent ligati?

Et numerus equestris exercitus vicies millies dena millia. Hic numerus duplicitatem dolosam perversi designat exercitus. Quod alia translatione, quæ dicit bis myriades myriadum, facilius sentiri potest; hunc autem numerum evangelica quoque parabola opponit regi habenti decem millia (Matth. 1v), tanquam malorum duplicitas simplici fidei Christi resi- D stat, cui millia millium ministrant, et decies millies centena millia assistunt (Dan. vii).

Et ita vidi equos in visione, et qui sedebant super eos, etc. Spiritus maligni quorum cordibus præsident, eorum sunt pœnis amicti. Legimus enim adorantes bestiam igue et sulphure torquendos, et fumum tormentorum eorum in sæcula sæculorum ascendere. Nota quod in plaga locustarum non se dixit equites, sed equos tantum vidisse. Hic enim magnitudo persecutionum apertam contrariæ virtutis ostendit præsentiam. Denique hic capita leonum, illic vero facies quidem humana, sed dentes tantum sunt bestiales. Quia sæpe hæretici aliquid humanitatis ostentant,

vel ad capiendum inutiles, vel ad cruciandum tempo- A ministri vero novissimæ tempestatis, quod diatis et signis suadent, hoc etiam pænis extorquent.

> Et de ore ipsorum procedit ignis et sumus et sulphur. Ostendit quod pro funio hyacinthum dixerat. Non antem perspicue ista exeunt de ore ipsorum, sed noxia prædicatione pænam sibi suisque generant auditoribus. Producam enim, inquit, ignem de medio tui, qui comedat te. (Ezech xxvIII).

> Potestas enim equorum in ore, et in caudis eorum. ld est, in sermone et officio; propheta enim docens mendacium, ipse est cauda. Qui partem quodammodo cæcam et immundam linguæ blindientis volubilitate contegit, dicens impio: Bonus es.

Nam et caudæ eorum similes serpentibus, etc. Falst doctores antiqui serpentis, qui hominem decepit, similes, principum patrocinio fulti, amplius nocent quam si solo sermone suaderent. Sedet, inquit, in insidiis cum divitibus (Psal. x).

Et cæteri homines qui non sunt occisi in his plagis, etc. Quia falsos Christianos et hæreticos descripserat, nunc, ut corpus omne diaboli circumscribat, gentilium quoque commemorat errorem, quibus nihil prodest his plagis non occidi, cum constet eos in gentili tunc quoque perdurare malitia. Neque enim in illa persecutione cogentur gentiles supradictis consentire sed in sua incredulitate morientur.

Et non egerunt pænitentiam ab homicidiis suis, etc. Impiæ religioni improbos etiam mores adjungunt. Descripta Antichristi sævitia, ad ostendendam ejusdem ruinam more suo exordium nativitatis Christi ct gloriam recapitulat Ecclesia.

## CAPUT X.

Et vidi alium angelum fortem, descendentem de cælo, amictum nube. Dominus magni consilii angelus descendit de cœlo, nube carnis amietus. Sieut et Isaias ait : Ecce Dominus ascendit super nubem levem, et ingredietur Ægyptum (Isui. xix), et iris in capi'e ejus. Circa bonos propiniationis promissio perseverans.

Et fucies ejus erat ut sol, etc. Facie Domini clarescente, id est, ejus notitia per resurrectionis gloriam manifestata, pedes illius super montes evangelizatori et annuntiaturi pacem (Rom. x), igne sunt Spiritus sancti illustrati, et instar columnæ firmati. Jacobus enim et Cephas et Joannes columnæ videbantur Ecclesiæ esse.

Ethabebatin manu sua libellum apertum. Hic est liber supra memoratus, quem, diutino tegmine clausum, Domini tandem gratia reseravit, ut, juxta prophetam surdi etiam verba libri audirent (Isai. xxix). Et merito facies ejus ut sol, quia librum jam gestat aper-

El posuit pedem suum dexterum super mare, sinistrum autem super terram. Prædicatio fidei Christianæ terra marique propagatur. Sed, allegorice, fortiora membra in majoribus periculis, altera in competeutibus sistuntur. Non enim patitur nos Deus tentari super id quod possumus (1 Cor. x).

suas. Domino fortiter prædicante, Ecclesia quoque, septiformi gratia plena, suas ad prædicandom voces elevat. Les enim rugiet, quis non timebit? Dominus Deus locutus est, quis non prophetabit (Amos. 111)? Septem quippe tonitrua idem sunt quod septem tubæ de quibus sermo est.

Et cum locuta sunt septem tonitrua, ego scripturus eram. Superius enim audivit : Quod vides, scribe in libro (Apoc. 1).

Signa quæ locula sunt septem tonitrua, noli ea scribere. Mysteria fidei Christianæ nec passim cunctis ostenta, ne vilescant, nec probis claude, ne in totum lateant. Propter quod inferius audivit: Ne signaveris serba prophetiæ hujus (Apoc. xx11). Quod utrumque apud Danielem uno versiculo comprehenditur, cui B per angelum dicitur : Signa librum et claude sermonem usque ad tempus statutum (Dan. X11).

Et angelus quem vidi stantem supra mare et supra terram, levavit manum suam ad cælum, et juravit, etc. Angelus per viventem in sæcula jurat, dum Christus, in nomine Patris venicus, incommutabili sua dicta veritate confirmat : Cælum, inquiens, et terra transibunt, verba aut.m mea non transibunt (Matth.

Qui creavit cælum et ea quæ in illo sunt, etc. Qui, mari terraque consistens, cœlo palmam tendit, congrue per cœli, terræ marisque, Creatorem jurat.

Quia tempus amplius non erit. Erit utique, ut psalmus ait, tempus impiorum in æternum (Psal. Lxxx), sed mutabilis sæcularium temporum varietas in novissima tuba cessabit. Canet enim tuba, et mortui resurgent incorrupti, et hæreditas eorum in æternum erit (I Cor. xv).

Consummabitur mysterium Dei, etc. Mysterium quod nunc evangelizatur, tunc consummabitur, quando ibunt impii in supplicium æternum, justi autem in vitam æternam (Matth. xxv).

Et vox quam audivi de cœlo iterum loquentem mecum, etc. Domino futuri temporis mysteria pandente. ac dicente: Appropinquavit enim regnum cælorum (Matth. x), Ecclesia quoque monetur eumdem prædicandi percipere librum. Quamvis et eidem Joanni possint hæc dicta congruere post exsilium ad prædicandum reversuro.

Et abii ad angelum, dicens ei ut daret mihi librum. Accedat ad Dominum qui velit docendi percipere sacramenta.

Et dizit miki: Accipe librum, et devora illum. Id est, insere tuis visceribus, et describe in latitudine cordis tui.

Et saciet amaricari ventrem tuum, etc. Cum perceperis, oblectaberis divini eloquii dulcedine, sed amaritudinam senties, cum prædicare et operari cœperis quod intellexeris. Vel certe juxta Ezecbielem intelligendum, qui cum librum se devorasse diceret, adjecit, Et abii amarus in indignatione spiritus mei.

Et dixit miki: Oportet te iterum prophetare populis et gentibus. Quid liber comestus, et amaritudini mi-

Et cum clamasset, locuta sunt septem tonitrua voces & sta dulcedo significaret, exprimit, quod, videlicet. ereptus exsilio, gentibus esset Evangelium prædicaturus, amore quidem dulce, sed tolerandis persecutionibus amarum.

#### CAPUT XI.

Et datus est mili calamus similis virge. In calamo. ministerium scribendi Evangelii percepit, qui non inani nitore supervacuus, sed similis est virgæ æquitatis, virgæ regni Dei (Hebr. 1). Regnum enim Christi describit æternum.

Surge et metire templum Dei et altare. Surge dixit, non quia hæc Joannes sedibundus audiebat, sed quia hoc verbo excitantur corda singulorum evangelicam Scripturam actusque metiri. Ibi enim quantum singuli proficiant, quantumque regulæ divinæ concordent, inveniunt.

Et adorantes in eo. Quia non omnes qui videntur. in eo adorant, sicut qui confessus fuerit in me. Partem denique jubet non recenseri, dicens:

Alrium autem quod est extra templum, ejice soras, etc. Ili qui nomine tenus Ecclesiæ junguntur, et nec altari nec sanctis sanctorum appropiant, a regula Evangelii projecti gentibus sociantur. Omnis enim gloria ejus filice regum ab intus (Psal. ILIV).

Et civitatem sanctam calcubunt mensibus quadragints duobus. Non solum de Ecclesia pelluntur, sed et eamdem Ecclesiam sociis gentilibus tribus semis annis impugnant. Non quod illo tantum hanc, id est, Antichristi tempore conculcent, sed anod omne malorum corpus illo quasi ad proprium caput pert'neat, in quibus jam nunc ministerium operatur iniquitatis.

Et dabo duobus testibus meis, etc. Ne sevitia pravorum terreret audientem, Ecclesiam quoque duobus ex populis unitam, gratia commemorat illustrandam esse virtutum. Quæ et ipsa caput suum. Christum videlicet in carne docentem, semper intuens, tribus semis annis prophetatura narratur. Menses enim trium semis annorum, id est, tricies quadrageni et bini, mille ducentos sexaginta dies efficient. Daniel autem scribit dies mille ducentos nonaginta temporis ejusdem, quo ponenda sit abominatio in desola-

Saccis amicii. Id est, in exomologesi constituti. D Sicut propheta: Ego autem, ait, dum mihi molesti essent, induebam me cilicio (Psal. xxxiv).

Hi sunt duæ olivæ, etc. Ecclesia duorum Testamentorum lumine radiata, Domini semper jus-is assistit. Nam et propheta Zacharias unum candelabrum vidit septiforme, et has duas olivas, id est, testamenta, infundere oleum candelabro. Hæc est Ecclesia cum oleo suo indeficiente, qued eam facit in lumine orbis ardere.

Et si quis ees voluerit nocere, ignis exiet de ore illorum, etc. Si quis Ecclesiam lædit, ejusdem læsionis reciprocante judicio igne consumitur condemnatus. Omnes enim qui acceperint gladium, gladio peribunt (Matth. xxvi). Unde et Chalduica flamma, que pueris Dei ingerebatur, ipsos ministros impietatis absumritualiter consumitur in melius cummutandus. Carbones, inquit, ignis congeres super caput ejus (Rom. XII).

Hi habent potestatem claudendi cælum, ne pluat, etc. Data est Ecclesiæ in Christo omnis potestas in cœlo et in terra, clavibus ei ligandi atque solvendi dimissis (Matth. xxvIII). Sed et spiritualiter cœlum clauditur, ne imbrem pluat, ne super terram sterilem de Ecclesia benedictio descendat. Sicut Dominus de Patre vineæ suæ: Nubibus, inquit, mandabo, ne pluant super eam imbrem (Isai. V).

Et potestatem habent super aquas, etc. Non solum aquas suspendunt, sed etiam quæ descenderant inutiles faciunt, quod est vertere aquas in sanguinem. Bonus enim Christi odor de Ecclesia fragrans, aliis B odor mortis in mortem, aliis odor est vitæ in vitam (II Cor. xvi).

Et cum finierint testimonium suum, bestia, etc. Aperte ostendit omnia hæc ante novissimam persecutionem seri dicendo Cum finierint testimonium suum, utique illud quod perhibent usque ad revelationem bestize, quæ cordibus emersura est impiorum. Non quod tune eodem testimonio non nitantur hosti fortiter resistendo, sed quod tunc Ecclesia virtutum gratia destituenda credatur, adversario palam signis mendacii coruscante. Nam saciem ejus præcedet egestas, ut Dominus ait (Job. xL1).

Et vincet eos, et occidet illos. Vincet in eis qui succubuerint, occidet in eis qui pro Christi nomine landabili patientia suerint interempti. Aut si spiritualiter vincet et occidet, partem testium accipierius. Sicut in Evangelio Dominus dicit: Tradent vos in pressuram, et occident vos (Matth. XXIV). Quod Lucas evangelista pro parte dictum insinuat dicens: Occident ex vobis (Luc. x1).

Et jacebunt corpora eorum in plateis civitatis magnæ. Si me, inquit, persecuti sunt, et vos persequentur. Non est ergo mirum si civitas impiorum, que Dominum crucifigere non timuit, servos quoque ipsius ludibrio habeat etiam occisos. Qualia sæpe facta historia ecclesiastica refert.

Quæ rocatur spiritualiter Sodoma, etc. Id est, muta et tenebrosa, nec lumen utique sidei, nec consessionis habens vocem. Corde enim creditur ad justitiam, p ere autem confessio fit ad salutem (Rom. x). Ilæ provinciæ in signum pænæ spiritualis visibiliter his plagis, id est, igne devorante, et aqua in sanguinem veisa, percussæ sunt.

Et videbunt de populis et tribubus, etc. Non dixit: Videbunt populi et tribus, sed multi de populis, qui aliis credentibus, sanctos palam irrident.

Et corpora corum non sinent poni in monumentis. Votum corum dixit et impugnationem. Non quod valeant sacere ne sit Ecclesia in memoriam. Sicut: Nec vos intratis, nec alios sinitis intrare (Matth. xxnı), cum intrent, illis impugnantibus. Facient autem perspicue de vivorum occisoramque corpori-Lus, quia nec vivos sinent sucra celebrando in me-

psit. Sive in bono precibus oris Ecclesiæ igne spi- A moriam colligi, nec occisos in memoriam recitari, nec eorum corpora in memoriam Dei testium sepeliri.

> Et habitantes terram, gaudebunt super ess. Quoties affliguntur justi, exsultant injusti, et epulantur, sicut, dum superbit impius, incenditur pauper.

> Quoniam hi duo prophetæ cruciaverunt eos. Propter plagas quibus propter testamenta Dei humanum genus urgetur, etiam visus ipse justorum gravat injustos. Sicut ipsi dicunt: Gravis est nobis etiam ad videndum (Sap. 11).

> Et post tres dies et dimidium, Spiritus vitæ a Deo, etc. Ilucusque angelus futurum narravit, et nunc inducit factum quod futurum audit, regno Antichristi perdito, sanctos resurrexisse in gloriam.

> Et timor magnus cecidit super eos qui viderunt eos. De omnibus vivis dixit, quia et justi superstites pertimescent in resurrectione dormientium.

> Et ascenderunt in cælum in nube. Hoc est quod Apostolus dixit: Rapiemur in nubibus obviam Domino in aera (I Thess. 14).

> Et viderunt illos inimici corum. Hic separavit injustos ab his quos in commune dixerat timuisse.

> Et illa hora factus est terræ motus magnus, etc. Incumbente terrore judicii, omnis diaboli civitas super arenam condita cum omnibus ædificatoribus suis corruet. Et denarius enim et septenarius numerus est perfectus. Quod si non esset, a parte totum intelligendum erat.

Et cæteri in timore sunt missi. Quis hominum gloriabitur castum se habere cor, cum virtutes cœlorum commovebuntur?

Et dederunt gloriam Deo cæli. Isti sunt super pe tram ædificati, qui, aliis terræ motu ruentibus, de stabilitate sua, recta Dominum confessione clarisicant. Letabitur enim justus, cum viderit vindictam impiorum. Quidam duos prophetas Enoch et Eliam interpretantur, qui, tribus semis annis prædicantes. contra mox secuturam Antichristi perfidiam üdelium corda confirment, illisque occisis, tantumdem temporis sævitiam ejusdem grassaturam, et, reinstaurato demuni certamine, a sanctis, qui latebrarum præsidio velut mortui credebantur, esse superandam; qui pro unius compage corporis idem prophetæ resurgere dicantur, acriusque illis visis qui jam mortui putabantur, exaggerata persecutione multos eorum qui vel septenario vel denario numero digni credebantur esse casuros, dicente Daniele: Confirmabit pactum multis hebdomada una et in dimidio hebdomadis deficiet hostia, et sacrificium, et in templo erit abominatio desolationis (Dan. Ix). Et in subsequentibus: Et cum posita fuerit abominatio in deso. lationem, dies mille ducenti nonaginta (Dan. 311). Qui numerus circa trium annorum et sex mensium curricula diversatur. Denique Elias igue quondam perdidit adversarios, et tres semis annos latitans imbres continuit, tandemque pseudoprophetis interfectis, per sacrificium quod ablatum fuerat convertit Israel ad Dominum.

lloc væ secundum non ad recapitulationem, sed ad prælium equorum, quod tuba sexti angeli commotum est, pertinet. Prædixerat enim aquila tria væ de trium voce ventura tubarum. Sed ibi non dixit, ne statim tertium sequi putaretur quod ad septimum angelum et ad finem pertinet.

Et septimus angelus tuba cecinit, etc. Sex tubæ priores saculi præsentis ætatibus comparatæ varios bellorum Ecclesiæ denuntiavere concursus. Septima vero. Sabbati æterni nuntia, victoriam tantum et imperium veri regis indicat,

Et viginti quatuor seniores adoraverunt Deum, etc. Ecce, inquit, væ tertium veniet in voce septimi angeli. Et cum cecinisset, non nisi Ecclesiam dixit laudantem Deum et gratias agentem. Unde intelli- B gimus bonorum retributionem non esse, nisi væ ma-

Qui es, et qui eras, etc. Tu quidem, rebellantibus licet impiis, a saculo regnasti, sed eorum nunc furor te judice pressus peribit. Dominus enim regnavit, irascantur populi (Psal. XCVIII).

Et tempus mortuorum judicari, et reddere mercedem, etc. Ordini congruit evangelicæ lectionis, primo quidem omnes gentes ante Judicem congregandas, deinde dexteros in regno Patris per multas mansiones collocandos, impios vero extra terminos regni pulsos, flammis maledictionis esse torrendos.

Et exterminandi eos qui corruperunt terram. Hoc est væ novissimum. Hactenus de septem angelis tuba canentibus, nunc recapitulat a nativitate Domini, eadem aliter ac latius dicturus.

Et apertum est templum Dei in cælo, etc. Templum Domini quondam in terra positum, arcam testamenti sub velamine mystico clausam tegebat; nunc autem in Ecclesia, quæ est templum Dei vivi, cujus conversatio in coells est (Philipp. 111), velo templi veteris et medio pariete maceriæ Domini sanguine discisso, arca Incarnationis ejus toto jam panditur orbi. Quasi enim manna cœlestis in auro mundo, divinitas est in corpore sancto.

Et facta sunt sulgura et voces, etc. liæc omnia virtutes sunt coruscationis, et prædicationis, et bellorum Ecclesiæ. Hæc dixerat facta et in descriptione prædicationis septem angelorum ab adventu 1) Domini, cum stetisset super aram, sed generaliter ab origine usque in finem. Deinde descripsit per partes, quemadmodum facta sint : ita et nunc, ut templum Dei in cœlo apertum sit, et pugnæ secutæ, dicens:

# CAPUT XII.

Et signum magnum apparuit in cælo. Quod nunc quoque apparet in Ecclesia, Deum ex homine sieri.

Mulier amicia sole, et luna sub pedibus ejus. Ecclesia Christi lumine cincta, gloriam calcat temporalem : Orietur, inquit, in diebus ejus justitia, et abundantia pacis donec extollatur vel interficiatur luna ( Psal. LEXI ). Id est, al undantia pacis in tan-

'Væ secundum abilt, et ecce væ tertium veniet cito. A tum crescet, donec omnem mutabilitatem mortalitatis absumet, cum novissima inimica destructur mors (I Cor. xv). Sive quia eadem Ecclesia partim in cœlo, sole Christo fruitur, partim in corpore percgrinatur a Domino. Potest hic intelligi quod ait: Læva ejus sub capite meo, et dextera ejus amplexabitur me ( Cant. VIII ).

> In capite ejus corona stellarum duodecim. Duodenario apostolorum numero caput ornatur Ecclesia, sive Christum intelligas, sive ipsum primordium ejusdem Ecclesiæ nascentis, capitis nomine designatum. Posuisti, inquit, in capite ejus coronam de lapide pretioso (Psal. xx).

Et in utero habens, et clamavit parturiens. Ecclesia spiritualiter et quos parturit parit, et jam genitos parturire non desinit. Sicut ipsa dicit : Filioli mei, quos iterum parturio donec forme:ur Christus in vobis (Ga'at. 17).

Et cruciabatur ut pariat. Sic Dominus in Evangelio: Mulier, inquit, cum parit, tristitiam habet, quia venit hora ejus; cum autem peperit puerum, jam non meminit pressuræ propter gaudium (Joan. xv1). Quod ipse discipulis exponens adjunxit: Et vos igitur nunc quidem tristitiam habetis; iterum autem videbo vos, et gaudebit cor vestrum (Ibid.).

Et ecce draco magnus rufus, etc. Diabolus sævina cruentus contra Ecclesiam potentia terreni regni armatur. In septem enim capitibus omnes reges suos, et in decem cornibus omne regnum dicit.

Et cauda ejus trahebat tertiam partem stellarum cœli, etc. Vires et malitiam hostis indicat, quem Ecclesia Domino juvante devincit, qui innumeram partem angelorum, vel hominum, dolo fallente quasi cauda dejecerit. Cauda enim est pars cæca, pars immunda, suique velamine contegens immunda ne appareant. Tychonius more suo tertiam partem stellarum quæ cecidit falsos fratres interpretatur, quod altera tertia Ecclesia sit, et hostes forinseci tertia.

Et draco stetit ante mulierem, ut cum peperisset, filium ejus devoraret. Insidiatur Ecclesiæ diabolus. sidem Christi contendens in cordibus exstinguere credentium, ut quem illa docendo genuit ipse quasi occidat doctum. Cujus in Herode doli figura ostensa est, qui, sicut hostes intestini, Dominum ut perimat, adorare se velle simulat.

Et peperit puerum masculum. Semper Ecclesia, dracone licet adversante, Christum parit. Masculum autem dixit victorem diaboli qui seminam vicerat. Nam quis filius nisi masculus? Qui recturus est omnes gentes in virya serrea (Fsal. 11), insexibili justitia regit bonos, confringit malos. Quod in superioribus etiam Ecclesiæ promittitur: Dabo ei polestatem super gentes, et reget eas in virga ferrea ( Apoc. 11 ). Nam et Ecclesia quotidie gignit Ecclesiam, mundum in Christo regentem.

Et raptus est filius ejus ad Deum, etc. Ideo Christum spiritualiter in auditorum mente nascentem apprehendere non potest impietas, quia idem cum

Patre regnat in cœlis, qui nos quoque resuscitavit, A et consedere fecit in cœlestibus in Christo.

Et mulier fugit in solitudinem. Ecclesia sub spe vivens atternorum peregrinatione prasentis eremi gaudet, accepta potestate calcandi super serpentes et scorpiones, et super omnem virtutem draconis rufi instar Israeliticæ plebis, quæ pane cælesti pasta in eremo, visu ænei serpentis, serpentes vicit ignitos.

Ubi habet locum paratum a Deo. Esto mihi, inquit, in Deum protectorem, et in locum refugii, ut salvum me facias.

Ut ibi pascant illam diebus mille ducentis sexaginta.

Isto dierum numero, qui tres semis annos facit, ram, e onmia Christianitatis tempora complectitur, quia Christus, cujus hæc corpus est, tantum in carne B quitur. temporis prædicaverit.

Et sactum est præsium magnum in cælo. Michael et angeli ejus, etc. Cælum Ecclesiam signisicat, in qua Michaelem cum angelis suis contra diabolum dicit pugnare, quia secundum Dei voluntatem pro peregrinante Ecclesia orando, et adjutoria ministrando, consigit. Quem et Daniel in novissima gravissimaque pressura in auxilium dixit Ecclesiæ venturum, unde ab eo putant Antichristum esse perimendum. Ita vero angeli ejus esse dicuntur, quemadmodum et angeli nostri. Dominus ait: Angeli eorum semper vident saciem Patris mei (Matth. xviii), eorum scilicet quorum cives sunt.

Et draco pugnabat, et angeli ejus. Angeli Satanæ non illi tantum qui ei natura sunt et voluntate similes, sed et homines eorum laqueis irretiti, sunt intelligendi.

Et non valuerunt. Silicet, toto tempore.

Neque locus inventus est eorum amplius in cœlo. Id est, in hominibus sanctis, per ejectionem ejus cœlum jam factis, qui credentes semel expulsum eum amplius non recipiunt.

Et projectus est draco ille magnus in terram. Antiquus hostis de spiritualibus expulsus, arctius in terrenis includitur. Iloc est de cœlo præcipitari, et in terram mitti. Cui dicitur: Terram comedes cunctis diebus (Gen. 111). In qua terra sanctorum pedibus conteritur, sicut scriptum est: Super aspidem et basiliscum ambulabis.

Nunc facta est salus et virtus et regnum Dei nostri, etc. Evidenter ostenditur in quo cœlo ista flant. In Ecclesia namque factam novimus victoria Christi salutem. Pro qua dicit: Data est mihi omnis potestas in cœlo et in terra (Matth. xxvIII). Non quam semper ipse habuit, sed quam in Ecclesia ex tempore quo ipse voluit, tanquam caput in membris habere cœpit.

Quia projectus est accusator fratrum nostrorum. Congratulantur angeli saluti fratrum suorum, id est, civium futurorum, nunc autem peregrinorum.

Qui accusabat illos ante conspectum Dei nostri die ac nocte. Quos et prosperis male uti, et in adversis non babere patientiam suggillat. Et non dilezerunt animas suas usque ad mortem. Merito animas pro Christo contemnunt, qui per sanguinem Christi tantum vicerunt adversarium.

Propterea lætamini, cæli, et qui habitatis in eis. Hic habitatores cœli, et angelos, et homines sanctos oportet intelligi, et utriusque couveuit in Domino gratulari, cum et homines angelis sociantur, et angeli humanæ in Christo substantiæ famulantur.

Væ terræ et mari, quia descendit diabolus, etc. Sicut gaudium redemptis, sic percuntibus planctum docuit exspectandum. Magnumque væ illis imminet, quos nequissimus hostis possidet iratus.

Et postquam vidit drace qued projectus est in terram, etc. Inextricabili astu diabolus Ecclesiam impugnans, quanto plus dejicitur, tanto magis persequitur.

Et datæ sunt mulieri duæ alæ aquilæ magnæ, etc. Ecclesia duodus fulta testamentis, tumultuosa sæculi venena cavens, mentis affectu quotidie solitudinem quieti et modesti spiritus petit, ita gaudendo canens: Ecce elongavi fugiens, et mansi in solitudine (Psal. LIV). Nec dissonat quod idi columbæ quærit, dic vero aquilæ percipit alas. Sicut enim illa propter donum Spiritus sancti, sic et hæc propter celsum volatum, aciemque sublimem, qua mundo corde Deum cernit, Ecclesia figurata est, cujus renovabitur sicut aquilæ juventus.

Ubi alitur per tempus, et tempora, et dimidium temporis. Totum tempus Ecclesiæ designatur, dierum numero superius comprehensum. Tempus enim annum significat, tempora duos, dimidium temporis sex menses.

Et misit serpens ex ore suo aquam tanquam flumen post mulierem, etc. Impetum persecutorum aqua significat. Unde dicitur: Forsitan velut aqua absorbuissent nos (Psal. CXXIII). Ecclesia ergo non solum verbo Dei sublevata, sed et vi persecutionum propulsa, festinat evolare de mundo.

Et aperuit terra os suum, et absorbuit flumen. Terra hæc sancta Domini caro est, quæ susceptam deglutiens mortem temporaliter sibi prævalentem, nos quoque deglutire docuit. Potest et Ecclesia intelligi, cujus monitis et precibus oris inimici caventur insidiæ.

Et iratus est draco in mulierem, etc. Videns non posse continuari persecutiones quod ore sancte terræ avertantur, magis se armavit mysterio facinoris insistere, quo possit jugiter insidiari.

Qui custodiunt mandata Dei, etc. Mandata Dei in fide Jesu Christi custodire, hoc est pugnare cum dracone, et ipsum provocare in prælium. Et gratias Deo, qui sævi draconis evacuavit incæptus. Ecce enim, Dominum in carne natum exstinguere molitus, ejus resurrectione frustratur. Post apostolis fiduciam docendi refringere laborans, quasi mulierem, id est, totam Ecclesiam de rebus humanis auferre satagebat. Sed et hoc frustra nisus passim nunc singulas fidelium impugnat ætates. Unde et sequitur:

Et stetit super arenam maris. Id est, super multi- A ore blasphemat, sed in mysterio facinoris, quod facta tudinem populi, quem projicit ventus a facie terræ. Illins, sine dubio, qui hostis machinas absorbere solet, idem hostis insidias et bella excitaturus insistit.

#### CAPUT XIII.

Et vidi de mari bestiam ascendentem. Varias habet bestia pro ratione locorum intelligentias. Hic ergo corpus diaboli de populo nascens impiorum, significar. Hoc etenim mare quod supra abyssus intelligitur. Unde et draco rex dicitur omnium quæ in aquis sunt, et cujus in mari secundum David confringun-Tur capita.

Haben'em capita septem et cornua decem, etc. Ostendit id esse septem capita quod decem cornua. B Dixerat enim draconem septem diademata super septem capita gestare; nune dicit bestiam decem diademata super decem habere cornua. Septem namque et decem, idem est siculi septupla accipiet in isto sæculo. Et alius evangelista, centupla (Natth. x1x).

Et super capita ejus nomina blasphemiæ. Reges enia suos deos appellant, tam mortuos, et velut in cœlum atque inter deos translatos, quam etiam in terris Augustos, quod est nomen (ut volunt) deitatis. Alio autem loco totam ipsam bestiam plenam dicit nominibus blasphemiæ.

Et bestia quam vidi, similis erat pardo, etc. Pardo, propter varietatem gentium; urso, propter malitiam et vesaniam; leoni, propter virtutem corporis et linguæ superbiam similatur. Legimus in Daniele C Scriptura hoc dictum interponit, intentum præ obregnum Chaldworum lezenze, Persarum urso, Macedonum pardo comparatum.

Et dedit illi draco virtutem suam. Sic Apostolus, de diaboli corpore loquens: Cujus est, inquit, adventus secundum operationem Satanæ in omni virtute, signis, et prodigiis mendacii las qui pereunt (11 Theis. 11).

Et vidi unum de capitibus ejus quasi occisum in mortem, etc. Antichristus, ad capita regni terreni pertinens, imitatione veri capitis nostri se quasi occisum resurrexisse, et pro Christo qui hoc vere perfecit, se suscipiendum audet exhibere. Cujus commenti dicitur in Simone Mago priecessisse fallacia.

Et admirata est universa terra post eam. Genus n ponit pro specie, dicens adorari bestiam, cum ipsum caput simulatitium sub nomine capitis vere occisi et viventis, terreni sint homines adoraturi.

Et adoraverunt draconem qui dedit potestatem bestiæ. Illi dicunt adorare se Deum, qui dedit potestatem Christo.

Et adoraverunt bestium dicentes: Quis similis besliæ? Ipsi dicunt : Quis similis Christo? Aut quis illum potest vincere?

Et datum est ei os, loquens magna et blaphemias. Qui extollitur, inquit, super omne quod dicitur Deus, ant quod colitur (II The &. 11).

Et data est illi potes'as facere menses quadraginta duos, etc. Ante enim tres semis annos non aperto

dissensione, et revelato homine peccati, nudabitur. Tunc enim dicet : Ego sum Christus (Matth. AXIV); nune vero : Ecce hic Christus, et ecce illic (Ibid.). Ad Deum autem significat, adversus Deum.

Blasphemare nomen ejus, et tabernaculum ejus. D guitatem sibi nominis Dei impius usurpans, ecclesiam quo que suam nominare præsumet.

Et datum est illi bellum facere cum sanctis, etc. A toto partem. Quæ vinci potest, cum violentia temporis, si sieri potest, etiam electi quatientur. Ut condemnentur Judæi, qui, non credentes voritati, susceperunt mendacium

Et adoraverunt eam omnes qui habitant terram. Omnes dixit, sed habitantes terram. Recedentes enim, inquit, a te, in terra scribentur (Jerem. xvii).

Quorum non sunt scripta nomina in libro vitas Agni. Justum est eos qui mortis auctori serviunt in libro vitæ non scribi, et qui simulatoria nece bestiæ deluduntur Agni qui abstulit peccata mundi carere consortio. Agni, inquit.

Qui occisus est ab origine mundi. Agni, ut Petrus ait, inunaculati, præcogniti quidem ante constitutionem mundi, manifestati antem novissimis temporibus (I Petr. 1). Alia enim Editio Agnum signatum ab origine mundi transtulit. Potest et per hyperbaton intelligi, quod sanctorum ab initio nomina sint in libro vitæ conscripta.

Si quis habet aurem audiendi, audiat. Quoties scuritate rei quærit auditorem. Ne enim momentaneum diaboli regnum magni penderetur, cogitationi. bus humanis occurrit dicens : Qui in captivitatem duxerit, in coptivitatem va et, id est, diabulus et bestia, qui suis nunc retibus gentes captivare videtur, ipse erit cum suis cito captivus.

Qui gladio occiderit, oportet eum gladio occidi. Qui Ecclesiam nunc vel carnali vel etiam spirituali morte persequitur, hunc Dominus Jesus interficiet spiritu oris sui, et destruet illustratione adventus sui

Ilic est patientia et fides sanctorum. Promiserat occidi homicidam, sed quia nemo coronatur nisi qui legitime certaverit, nunc animis opus esse dicit, nunc pectore firmo. Descripta generaliter bestia primo in hypocrisi, deinde aperto ore blasphemante, describit eamdem in solis præpositis, similiter in hypocrisi, deinde revelatam.

Et vidi nliam bestiam ascendentem de terra. Aliam dixit de officio. Alias una est. Quod est autem mare, hoc, teste Danielo, est terra. Cui quatuor bestins ascendere de mari cernenti per angelum dicitur :  $m{H}m{x}$ quatuor bestiæ magnæ, quatuor regna consurgent de terra (Dan. VII).

Et habebat cornua duo similia agui, et loquebatur ut draco. Agni cornua præfert, quo draconis venena latenter inscrat. Quia, per hypocrisin sancitatis, eam quam in se veraciter habuit Dominus, singularem sibi inesse et sapientiam mentitur et vitam. De hac bestia Dominus: Attendite, inquit, a pseudopro- A bestiæ, id est, ut populus adoret diaboli inventionem. phelis, qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces (Matth. VII).

Et omnem putestatem prioris bestiæ faciebat. Discipuli miseri magistrum sequuntur in omnibus.

Et secit terram, et inhabitantes in ea, adorare bestiam primam. Vim seductionis ostendit, et corpus sibi mancipasse, et animam quæ habitat in ipso.

Cujus curata est plaga mortis. Id est, quæ se simulavit mortem resurgendo vicisse. Ilunc enim Scriptura non occisum, sed velut occisum, dixerat, sicut de Judæis dictum est : Ipsi autem non intraverunt in prætorium, ne contaminarentur. Non enim affirmavit evangelista potuisse inquinatissimos inquinari, si prætorium intrassent; aut Judæi tantorum scelerum conscil vere inquinati timuerunt, sed quid si- B mulassent quasi affirmans retulit.

Et fecit signa magna, ita ut etiam ignem faceret de cœlo descendere in terram. Miraculum ignis, quasi maximum ca teris prætulit, ut quia Dominus Christus discipulis Spiritu sancto în igne veniente virtutum dedit gratiam, ipse quoque suos, quasi simili charismate, astu fallente decipiat.

Et seducit habitantes terram, etc. Adventus enim ejus erit, sicut dictum est, secundum operationem Satanæ in omni virtute, et signis, et prodigiis mendacii (11 Thess. 11). Quæ solet ambigi utrum propterca dicta sint signa et prodigia mendacii, quoniam mortales sensus per phaniasmata decepturus est, ut quod non facit, facere videatur; an quin illa ipsa c eliam, si erunt vera prodigia, ad mendacium pertrahent credituros non ea potuisse nisi divinitus fieri, virtutem diaboli nescientes, qui non phantastico, sed vero igni et turbine tantam familiam sancti Job cum tantis gregibus absumpsit. Sive autem hoc, sive illo modo signa mendacii dicantur, hoc est, sine dubio, in quo illa tentatio cunctis major apparebit, quando pius martyr et corpus tormentis subjicit, et tamen ante ejus oculos miracula tor facit.

Dicens kabitantibus in terra, ut faciant imaginem bestiæ, etc. ld cst, esse ejus similes, et sic ei facere imaginem, ut alia Editio dicit: Sicut habet plagam de gladio et rixit. Id est, ea falsitate se dicant com-Deum mediatorem inter se suosque constituat, non enim sicut Dominus noster Jesus Christus habet alterum, inter quem suosque mediator sit.

Et datum est illi ut daret spiritum imagini bestiæ. ld est, ipsi populo qui hanc falsitatem impleverit bestiæ se constituendo imaginem, spiritum veritatis se dare simulavit.

Et ut loquatur imago bestiæ. Non tantum vulgus miserum simulato per ignem spiritu deludet, verum etiam docendis aliis efficiet idoneum.

Et faciet ut quicunque non adoraverint imaginem bestiæ, occidantur. Non illam imaginem quam se dicent fieri, sed illam cui similem populum faciunt. Facit ergo ut imago bestiæ adoret imaginem

Et saciet omnes pusillos et magnos, etc. Non omnes sine exceptione quasi et gentiles, sed qui ad hoc

mysterium pertinent.

Habere characterem in dextera manu aut in frontibus. Character est mysterium iniquitatis, quod hypocritæ sub nomine Christi in opere et professione accipiunt.

Et ne quis possit emere aut vendere. In hac vendendi et mercandi mentione docuit, quod sicut in bono symbolum Ecclesia tradidit profuturum nostræ saluti, ita illi in malo tali se definitione coarctent, ut nec mercandi aut vendendi licentia detur, sicut mercatores qui una navi portantur, uniformi signo

Nisi qui habet characterem nominis bestiæ, etc. Id est, qui communicat fraudi illius. Character enim, id est, nota, et nomen bestiæ, et numerus nominis ejus unum est. Numeros enim hominis est, ne cum putemus, juxta quorumdam opinionem, vel diabolum esse vel dæmonem, sed unum de hominibus, in quo totus Satanas habitaturus est corporaliter. Est enim homo peccati, filius perdi-

Hic sapientia est. Qui habet intellectum, etc. Hic numerus apud Græcos in nomine Titauis, id est, gigantis, dicitur inveniri, hoc modo. T enim ccc. E v. I x. T ccc. A 1, N L. Et hoc sibi nomen Autichristus, quasi omnibus potentia antecellat, usurpatum ire putatur, et ipsum se esse jactans de quo scriptum est : Exsultavit ut gigas ad currendam viam, a summo cælo egressio ejus, etc. (Psal. xviii), Ponit autem Primasius et aliud nomen, eumdem numerum complectens, A i, N L, T ccc, E v, M xL, O LXX, E CC, quod significat honori contrarium. Sed et verbum A 1, P c, N L, O LXX, Y CCCC, M XL, E v, id est, nego. Per quæ et personæ qualitas et operis Antichristi insinuctur asperitas. Sed operosa expositione indiget, quomodo se tantus appetitor laudis, tali velit charactere notari. Aliter senarium numerum, quo mundus factus est, perfectionem operis significare quis nesciat? Qui sive simplex, sive per decem centumve multiplicatus, ejusdem perfectionis, sexagesimum centes munique fructum demonmortuos, et consurrexisse Antichristo, quasi ille et D strat. Erat autem pondus auri quod afferebatur Salomoni per singulos annos sexcentorum sexaginta sex millia talentorum. Quod ergo vero regi jure munus et debetur et solvitur, hoc etiam sibi seductor ilie tyrannus exigere prasumet.

## CAPUT XIV.

Et vidi, et ecce Agnus stabat super montem Sion. Id est, Dominus Jesus Christus, Ecclesiæ suæ certaminum sasce desudanti exemplo virtutis et protectionis nunimine præstabat. Ostenso enim corpore, quod draconis et virtute confusum, et notatum est cauterio, ne corpus Agni bestiæ timeres succubuisse furori, ostendit Ecclesiam solito fulgore numeroque gaudentem. Notaque bestiam in arena maris Agnum in monte Sion consistere.

Et cum illo centum quadraginta quatuor millia. A citharis vestris, utique tale, quale nemo potorit Numerus hic finitus pro infinito debet intelligi, et secreti significatione mysterii, virginali aptus examini, quod Deum ex toto corde, tota anima, totaque mente diligens (Matth. xxII), corpori quoque quod ex quatuor quatitatibus subsistit, illi est integritate sacratum. Ter enim terni novem, et quater quaterni sedecim. Sedecies autem noveni centum quadraginta quatoor adinoplent. Ut cum de his qui in carnalis vitæ constituti merito in monte Sion cum Agno videntur, tam perfecta multitudo cornatur, de cæteris Ecclesiæ membris non dubitetur.

Habentia nomen ejus et nomen Patris ejus scriptum in frontibus suis. Ostendit quæ sit imitatio notæ in fronte corporis bestiæ, dum Deum et Christum digit scriptos in frontibus Ecclesiæ.

Et audivi vocem de cœlo, tanquam vocem aquarum multarum. Magna vox sanctorum, magna est devotio charitatis, quam se de cœlo audisse refert, cum eos qui vocem ediderunt in Sion monte stare prædiceret. Ut ostendat se montem Sion non alied dixisse quam Ecclesiam, que, ad devincenda gravamina pressurarum, sublimi contemplationis erecta gaudio, Regis sui certamina laude simul et imitatione concelebrat. Hoc est enim veraciter Agno stanti psall-re.

El vox quam andivi sicul citharædorum citharizantium in citharis. Cum citharistæ Dei omnes sancti sint, qui carnem suam crucifigentes cum vitiis et concupiscentiis (Gulat. v), Landant cum in psalterio et cithara (Psal. ci.), quanto amplius illi qui evangelicæ privilegio castitatis totos se Domino faciont holocaustum, singulariter abnegantes semetipsos, et tollentes crucem suam (Luc. 1x) sequentur Agnum quocunque vadit (Apoc. xiv)!

Et cantabant quasi canticum novum ante sedem. Vetus erat canticum: Beatus qui sedem in Sion et domesticos in Jerusalem habet. Novum vero est: Lætare, sterilis quæ non paris (Gulat. 1v). Et item, Dabo, inquit, eunuchis, dicit Dominus, in domo mea et in muris meis locum et nomen melius a filiis et filiabus (Isai, LvI).

Et nemo poterat dicere canticum, nisi, etc. Singulariter canticum Agno cantare est, cum en in perpetoum præ cunctes fidelibus etiam de carnis incorruptione gaudere. Quod tamen electi cateri canticum audire possunt, licet dicere nequeunt, quia per charitatem quidem de illorum celsitudine lati sunt, quamvis ad corum pramia non assurgunt.

Virgines enim sunt, etc. Ilæc pulchre beatus Augustinus virgines admoneudo exposuit. c Pergite, inquiens, sancti Dei pueri et puella:, mares ac femina:, celibes et innuptæ, pergite perseveranter in finem. Laudate Dominum dulcius, quem cogitatis uberius. Sperate felicius, cui servicis instantius. Amate ardentius, cui placetis attentius. Lumbis accinctis et lucernis ardentibus exspectate Dominom, quando veniat a nuptiis. Vos afferetis ad nuptias Agni canticum novum, quod cantabitis in

dicere nisi vos. Sic enim vos vidit in Apocalypsi quidam præ cæteris dilectus Agno, qui discumbere super pectus ejus solitus erat, ipse vos vidit duodecies duodena millia sanctorum citharcedorum illibatæ virginitatis in corpore, inviolatæ veritatis in corde. Sequimini Agnum, quia et Agni caro utique virgo. Sequimini cum virginitate cordis et carnis quocunque ierit. Quid est enim sequi, nisi imitari? qua Christus pro nobis passus est, vobis relinquens exemplum, ut sequamini vestigia ejus > (1 Petr. 11).

Hi empti sunt ex omnibus primitiæ Deo et Agno. De illo sancto et immaculato Ecclesiæ grege quasi senctiones purioresque hostiæ pro voluntatis suæ meritis a Spiritu sancto eliguntur : quod Apostolus B de eis præceptum Domini non habens (1 Cor. vn). obsecrat ut exhibeant corpora sua ho-tiam vivam. sanctam, Beo placentem (Rom. xn).

Et in ore ipsorum non est inventum mendacium. Non solius pad.citiæ merito, divino comitatui virgines copulantur, nisi et ab omni contagione peccati immaculatam gesserint v.tam. Hanc visionem Tychonius non de virginibus specialiter, sed de tota generaliter interpretatur Ecclesia, quam despondit apostolus uni viro virginem castam exhibere Christo (II Cor. x1), ita concludens : Non dixit, Non fuit in ore corum mendacium, sed non est inventum. Sicut Apostolus dicit : Et hac quidem fuistis, sed abluti estis (I Cor. vi). Et iniquitas injusti non nocebit ei, qua die conversus fucrit ab iniquit de sua (Exech. xxxiii), et poterit esse v rgo, et dolus in ore ejus non inveniri. Virgines chim castos dicit et pudicos.

Et vidi alterum angelum volantem per measum calum, habentem evangelium e.ernum. Quoniam coclesiæ peregrinantis in sæculo ancipitem varianique cum dracone pugnam descripserat, restat utrique militiæ dignam rependere mercedem, et quæ vel malos pœnæ, vel præmia bonos sequantur, ostendere. Prædicator ergo, per mediam discurrens Ecclesiam, Evangelium regni portat æterni.

Ut evangelizaret sedentibus super terram. Convenit cos qui cœlesti attolluntur valatu, terrenas quoque mentes de sede sui torporis prædicando levare.

Et super omnem gentem, etc. Prædicabitur, inquit, hoc Evangelium in toto orbe, et tunc veniet consummatio.

Timete Deum, et date illi honorem, etc. Tanto magis, inquit, salati vestræ prospicite, quanto vos citior exspectat retributio, quæ in æternum mutari nou potest, Dominum mundi factorem, et non temporalem besti:e tyrannidem formidantes.

Et alius angelus secutus est, dicens : Cecidit, cecidit Babylen illa magna. Civitatem diaboli ruinosam jam cecidisse dicit. Sive more Scripturæ, quæ solet præteritum ponere, quod novit inevitabiliter adimplendum. Sive quod superbi june a Domino dejecti, quando a diabolo sunt inflati, sieut Psalmista inquit : Dejecisti eos dum allevarentur ( Psal, LXXII). gentes. Civitas impiorum ex omnibus congregata gentibus, ipsa gentes, id est, sua membra vino debriat erroris. Bomini vero civitas vineam Sorec exercens non vult inebriari vino in quo est luxuria (Ephes. v), ne promisso vitæ privetur denario.

Et angelus tertius : Si quis adoraverit bestiam et imaginem ejus. Id est, diabolum, et caput vituli occisum.

Et acceperit characterem in fronte sua, etc. In fronte aut in manu dicens, significat diabolum quosdam professione nefanda, quosdam vero tantum operatione notare.

Et hic bibet de vino iræ Dei, etc. Dum dicit: Et hic bibet, ostendit esse et alium qui biberit, ne separet eum qui licet gentibus visibiliter non miscetur, B eamdem tamen sub Christi nomine adorat bestiam. Juste autem qui calicem iræ fornicationis propinant calice Domini sternuntur, non ut, juxta Jeremiam, malitiam cordis evomant mundandi, sed ut damnati pereant æterna morte soporandi.

Et cruciabitur igni et sulpnure, etc. Poenam ma-Jorum sancti cum Domino regnantes semper videre po-sunt, ut hine majores ereptori suo grat as agentes, misericordias Domini in æternum cantent. Non enim eos justo judici concordantes visa pravorum termenta contristant, sieut nec divitem in flammis sepultum visa Lazari requies refrigerare valebat.

Nec habent requiem die ac nocte, etc. Leonem dicunt homini prostrato parcere, sed hac bestia leone ferocior, quo magis adoratur, eo majores irrogat poenas.

Et si quis acceperit characterem nominis ejus. Bestiam sanctus Augustinus impiam civitatem, imaginem vero eius simulationem avis, id est, fallaci imagine Christianos, characterem autem notam criminis interpretatur, quam adorari, et subjici ei, e: consentiri, dicit.

Hic patientia sanctorum est. Licet bestia sævierit. pon tamen sanctos passio contristet temporalis, quæ æterna beatitudine remuneranda est, cum e contrario persecutores su s temporaliter superbientes æternas cum bestia viderint luere pœnas.

Et audivi vocem de cœlo dicentem : Scribe. Pulchra jam prædicatorum concordia. Ecce enim Domini hic 🕦 Possunt duo angeli, qui aridam messem et maturam regnum venire, ille civitatem diaboli cecidisse; iste flammas impiorum, alius beatorum prædicat requiem, qui suam vocem et de cœlo emittit, et dignam memoria æterna litteris mandari præcipit. Gaudent enim justi, quia nomina eorum scripta sunt in cœlo; delentur vero impii de libro viventium.

Beati mortui qui in Domino moriuntur. Gratias tibi ago, Jesu, qui beatificas eos in cœlo, qui in te moriuntur in terra. Quanto magis illos qui et in tua et pro tua fide felices ponunt animas!

Amodo jam, dicit Spiritus, ut requiescant a laboribus suis, etc. Sicut impios dixerat perpetuo requiem non habere, sic e contrario sideles priscis ediatos operibus amodo jam, id est, a tempore

Quæ a vino iræ fornicationis suæ potavit omnes A mortis, requiescere docet. Cum enim dederit dilectis suis comnum, hac est hareditas Domini (Psal. CXXVI). Propter frigus autem piger arare noluit, mendicabit ergo æstate, et non dabitur ei.

> Et vidi, et ecce nubem candidam, etc. Nactenus præconum voce præmissa, nunc personam restat insius demonstrare judicis. Qui ad judicium veniens, gloriam divinitatis nube carnis obumbrat, ut videant impii quem compunzerunt (Joan. x1x).

> Habentem in capite suo coronam auream. Qualis sit hæc corona, superius in mulieris habitu descripsit : Et in capite ejus corona stellarum duodecim (Apoc. xII). Quamvis et victoriam possit significare regnantis.

> Et in manu sua falcem acutam. Judicialem scilicet dirimendi sententiam, quæ nullatenus evitatur. Intra ipsam quippe sumus, quolibet fugere conemur. In falce enim quidquid includitur, intus cadit.

Et aliter angelus exivit de templo, clamans, etc. Angeli, quos terræ messores in Evangelio legimus, et qui omnes sunt in ministerium misi propter ees qui hæreditatem capiunt salutis (Hebr. 1), singula pensantes Ecclesiæ merita, quotidie Domino renar-

Mitte falcem tuum, et mete, etc. Ecce, inquit, abundante iniquirate, refrixit charitas multorum (Matth. xxIV), et æstu malorum incumbente, messis mundi jene jam virere cessavit. Ne ergo grana jam matura decidant, propter electos breviantur dies (Ibid.), et zizania quidem paleasque flammis, fructum vero calestem horreis reconde selicibus (Matth. XIII).

Et alius angelus, etc., habens et ipse salcem acutam. Si Christus visus est in nube candida messor, quis est vindemiator, nisi idem propter geminum Ecclesiae fructum eleganter repetitus? Quia qui seminavit bonum semen in agro suo (Matth. xm), ipse quoque vineam in loco uberi plantavit, sed utraque cultura custodum incuria degeneravit.

Et alius angelus exivit de altari, qui habet potestatem supra ignem, etc. Duplex est, ut Hieronymus ait, angelorum officium. Aliorum qui præmia justis tribuant, aliorum qui singulis præsunt cruciatibus. Sicut dicitur : Qui facit angelos suos spiritus, etc. praedicant vineam, Ecclesiæ preces intelligi, quae magna voce, id est, magno quotidie desiderio regnum Domini advenire precatur, dicens

Mitte fulcem tuam acutam, etc. Sicut messis, sic et vindemia partim terrena, partim cœlestis est. Utriusque autem maturitas finem indicat sæculi.

Queniam maturæ sunt uvæ ejus. Id est, consummata sunt peccata. Quamvis et bonorum quoque perfectio maturitas dici possit. Nam, ut sanctus papa Gregorius ait, e quamlibet mundi finis ex ipso suo ordine pendeat, perversiores tamen quosque inveniens, quia digne ruinis illius opprimantur, immo-

Et misit angelus salcem suam in terram, etc. Qui

habet sulcem messoriam, ipse habet et vindemiato- A peccasti, et sanguis te pers quitur. Dictum est supra riam. Unum est enim judicium et uno tempore flet. Sed in messe et vindemia, initium ostendit, et finem ejusdem pressuræ.

Et misit in lacum iræ Dei magnum, etc. Si ad malos tantum messis bæc, et de vindemia pertinet, torcular pænam significat. Si antem et ad bonos, calcatio torcularis et tribula areæ inutilia conterit, utilia probat. Sicut ait Apostolus, pretiosa metalla igne probari, lignum vero, fenum stipulamquo consumi (J Cor. in). Quod utrumque extra cœlestem Jerusalem agitur. Lacus autem iræ eo loquendi genere nominatur quo dicitur : In die mala liberavit eum Dominus (Psal. XL).

Et exiit sanguis de lacu, etc. Exiit ultio usque ad rectores populorum. Usque enim ad diabolum et ejus B de conflictu Ecclesiæ et utriusque maturo fine certaangelos novissimo certamine exiit ultio sanguinis sanctorum effusi. Sicut scriptum est: In sanguine

Per stadia mille sexcenta. Id est, per omnes quatuor mundi partes. Quaternitas enim est conquaternata, sicut in quatuor faciebus quadriformibus et rotis. Quater enim quadringenteni, mille sexcenti. Tychonius messorem et vindemiatorem Ecclesiam interpretatur, post persecutionum Cammas clarescentem, et potestatem ligandi solvendique tenentem. Angelus de templo vel altari rubentis imperium dicens Domini, non perspicua voce, sed suggestione Spiritus sancti, qui operatur in suo corpore, docens jam tempus esse malorum anathematizandorum, babens potestatem super ignem, utique illum qui exiit ex ore testium, et comedit inimicos eorum. Ilucusque minis.

# LIBER TERTIUS.

# CAPUT XV.

Et vidi aliud signum in cœlo magnum et mirabile. Instaurato rursus ordine, casdem plagas persecutionis novissimæ narraturus, intentum sieri voluit auditorem dicendo: Signum magnum et mirabile.

Angelos septem. Id est, Ecclesiam septiformi gra- C fecti pradicaverunt ubique. tianı plenam.

Nabentes plagas septem novissimas. Quoniam in illis consummata est ira Dei, novissimas dixit : quia semper ira Dei populum percutit contumacem septem plagis, id est perfectis, sicut frequenter in Levitico: Et percutiam, inquit, ros septem plagis (Levit. xxvi). Quæ novissimæ futuræ sunt, cum Ecclesia de medio ejus exierit.

Et ridi tanquam mare vitreum mistum igni. Fontem videlicet baptismi perlucidum, igne sancti Spiritus consecratum. Vel etiam quod ad ignis pertinet qualitatem, martyrio rubricatum.

Et eos qui vicerunt bestiam et imaginem ejus, etc. Qui fraudes vincunt bestiæ, consequenter igneo baptismo superstare videntur, studentes, juxta Apo- D stringere. stolum, supercertari semel traditæ sanctis fidei (Jud. 111).

Habentes citharas Dei, et cantantes, etc. Id est, corda laudantium Deo dicata gerentes, et utriusque Testamenti veritate canora. Vel carnem ligno passionis extentam. Übi non tantum sonus vocis, sed etiam boni operis significatur effectus.

Magna et mirabilia opera tua, Domine Deus omnipotens, etc. Hoc carmen in utroque reperi Testamento, ubi Dominus et verax et misericors, a cunctis canitur sæculis judex adorandus. Repetit quod proposuerat, dicens:

Et ecce apertum est templum tabernaculi testimonii In cœle. Concinit carmini visio. Ut enim Dominus a

cunctis posset gentibus adorari, templum illud secretorum Dei, unius quondam urbis mœnibus inclusum, toto jam spiritualiter cœpit orbi rese-

Et exierunt septem angeli, habentes septem plagas de templo. Hoc est, quod Marcus ait : Illi amem pro-

Vestiti lapide mundo candido. Quotquot (ait Apostolus) in Christo baptizati estis, Christum induistis (Galat. m). Il se est enim summus lapis angularis electus. Vel si numerum singularem pro plurali positum intelligas, varia virtutum ornamenta significat. Alia translatio linteamen candidum habet, mortificationem cordis doctoribus indicens, juxta illud: Castigo corpus meum et servituti subjicio, ne forte aliis priedicans, ipse reprobus inveniar (I Cor. ix).

Et præcincti circa pectora zonis aureis. Qui prædicare fortia velit, non solum mortificet corpus, sed et pectus auro sapientiæ stringat. Vel certe zonis aureis pectora stringere est cunctos mutabilium cogitationum motus per solius Dei amoris vincula re-

Et unum ex quatuor animalibus dedit septem angelis, etc. Istæ sunt phialæ quas cum odoribus ferunt animalia et seniores, qui sunt Ecclesia, qui et septem angeli. Eædem quippe phialæ, et suavitatem supplicationum et iram suppliciorum continere dicontur, cum a sanctis pro regni Dei adventu funduntur, quando judicia Dei non jam occulta sicut abyssus, sed aperta ut phialæ, justis latura salutem, impiis vero prædicuntur inferre perniciem, sient Apostolus ait : Quia Christi bonus odor sumus Deo in his qui salvi fiunt, et in his qui pereunt (11 Cor. 11).

Et impletum est templum fumo, etc. Prædicatura gentibus Ecclesia, prius ip a charitatis igae calescens, fumum piæ confessionis emittit, gratias Deo A sunt angeli, hoc est et altare Deo gratias agens, id super inenarrabili dono eju- agens.

Et nemo poterat introire in templum, etc. Nemo potest Ecclesiæ membris incorporari, nisi qui mysteria sidei audiens discit a prædicatoribus, quia Jesus constitutus est a Deo judex vivorum et mortuorum. Quod si fumum abdita judiciorum Dei interpretaris arcana, mortalibus hac impenetrabilia manent et clausa, donec, finitis præsentis sæculi plagis, adveniat Dominus, qui et illuminet et abscondita tenebrarum (I Cor. 1v), et manifestet quantum vel utilitatis ad probandam Ecclesiæ fidem, vel justitiæ ad excæcandos Judæos qui charitatem veritatis non receperunt, ut salvi fierent, adventus conferat Antichristi.

# CAPUT XVI.

Et audivi vocem magnam: Ite et effundite septem phialas, etc. Data est potestas Ecclesie judicium irrogare damnandis, et absolutionem miscricorditer dare conversis. Et omnibus quidem angelis in terram fundere mandatum est; sed iidem terreni homines pro varietate percatorum varia quoque vocabula sortiuntur, ut sieut prædicationis et vindictæ, sie etiam noxæ plenitudo septenario numero censeretur.

Et abiit primus, et effudit phialam suam in terram. Duplici modo prædicatores phialas iræ Dei effundunt, dum pænas impiorum vel eisdem impiis irrogant spiritualiter judicando, ut Petrus Simoni : Pecunia, inquit, tua tecum sit in perditionem (Act. VIII); vel sanctæ Ecclesiæ manifestant prædicando, ut idem dixit: Quibus judiciura jam olim non cessat, et perditio eorum non dormitat (II Petr. 11). Potest et tertius modus intelligi, quo quisque peccator, audita prædicatione veritatis, graviori contradictionis vulnere corrumpitur. De qui Dominus: Si non venissem, inquit, et locutus eis faissem, peccatum non haberent (Joan. xv).

Et factum est vulnus sævum, etc. Qui, Domino derelicto, diabolum venerantur, ejusdem impietatis vulnere pessimo spiritualiter interibunt.

Et secundus effudit phialam suam in mare, etc. Qui non solum charactere notantur Antichristi, sed et servorum Christi, stabilitatem undis amaræ quam sanguinem vocat, punientur; et qui se vivere jactabant, mortis probabuntur auctori serviisse.

Et tertius effudit phialam suam super flumina, etc. Et hi quoque qui, ut suom virus incantis infundant, dulcia se propinare fingunt, digna plagæ perennis ultione plectentur.

Et audivi angelum aquarum dicentem, Justus es, etc. In angelo aquarum, omnes angelos populorum dicit, interiori affectu divinis laudibus concrepantes, quod vindicans sanguinem servorum suorum homicidas morte polaverit.

Et audivi alterum ab alturi dicentem : Etiam, Domine Deus omnipotens, vera et justa judicia tua. Quod

est, interior affectus sanctorum, vel angelorum, vel hominum, qui docendo populis præsunt.

Et quartus effudit phialam suam in solem, etc. Persecutores Ecclesiæ, qui, solis ins:ar ardentis, semen verbi Dei arefacere moliuntur, futuro cremandi sunt ardore geliennæ. Vel si solem, splendorem sapientium interpretaris, non angelo solem perfundenti, sed eidem soli datum est æsta afficere homines et igni, quia dum sapientes viri, cruciatibus victi, male agendi errore tanguntur, illorum exemplo persuasi, infirmi quique temporalibus desideriis inardescunt. Onamvis et æstus, ut diximus, possit intelligi, quod diaboli corpus de stabilitate sanctorum irremediabiliter cruciatur, et ad blasphemandum incitatur. De quo propheta: Zelus, inquit, apprehendit populum ineruditum; et nunc ignis adversarios comedit. Et nunc utique excepto, scilicet ultimi illius igne judicii.

Et æstuaverunt homines æstu magno. Inpræsentisrum quidem, quantum permittitur, clarificat suos diabolus. Quam claritatem et lætitiam Spiritus sanctus plagas definivit et dolores. Nam et supra legimus exercitum diaboli occidisse homines igne, fumo et sulphure. Non quod per-picue occiderit, sed his pœnis consentientes destinaverit.

Et quintus effudit phialam suam etc. Sedes bestiæ, id est, regnum ejus, tanquam judiciaria potestas, liujusmodi plagis , id est , terrenæ felicitatis falsa contenebratur lætitia , et lucis efficitur aliena , ut Psa'mus: Dejecisti, inquit, eos dum allevarentur (Psal. LXXII). Non enim dixit, postquam elevati sunt.

Et commanducaverunt linguas suas præ dolore. Sicut justus labores fructuum suorum manducabit, ita impius quoque dignis blasphemiæ suæ pænis expositus quasi lingua sua saturatur, Sibi ergo nocebant blasphemantes ex ira Dei, qua transpuncti gaudia existimabant.

Et blasphemaverunt Deum cæli, etc. Non ad ipsorum duritiam retulit, sed ad justam indignationem Dei, qui tale genus plagæ dedit, in quo non recordentur. Nam quis corporaliter afflictus, non sentiat manum Dei sicut Antiochus? Blasphemaverunt enim, dixit, non aperte, sed in peccatis luxuriantes.

Et sextus angelus effudit phialam suam in flumen persecutionis insectantur, spirituali jam ultione, n illud magnum Euphraten, etc. Pereunte populo, Babylonis affluentia, in quo nihil vivum, nihil viride, quod igni aptum non sit, remanebit. Hoc est quod supra dixit: Aruit messis terræ (Apoc. xiv), sancti regis obviam Soli justitiæ properant. Aliter. Sicut dum superbit impius, incenditur pauper, ita pestilente flagellato sapiens astutior fiet. Solito autem more prætermisso, septimo angelo recapitulat ab origine breviter.

El vidi de ore draconis el de ore best'æ, elc. Spiritus diaboli, et Antichristi, et præpositorum corporis ejus, qui pro numero partium unius corporis trifarius dicitur, rapis similatur, animantibus scilicet loco, visu, molestoque strepitu horrentibus. Quæ cum aquarum incolæ videantur, in sord:bus tamen et

cœno volutantur. Hypocritæ quippe aquam vitæ suis A pesci. Recapitulat ab eadem persecutione, ruinam promittentes, in sordibus quas credentes in aqua deponunt mortui delitescunt. Sic Pharao, qui ut populum perderet in baptismo, post eum introire ausus, ibidem necatus est.

Sunt enim spiritus dæmoniorum facientes signa. Ita namque sicut etiam per magos Pharaonis credendi sunt signa facturi. Nec immerito eorum meminit facta mentione ranarum, nisi ut ministros Satanie tune quoque similia prædicaret signa facturos. Usque ad signum enim ranarum suis magi incantationibus valere permissi sunt.

Et procedent ad reges totius terræ, congregare illos in prælium, etc. Sicut sancti reges sunt, quibus, Euphrate siccato, via panditur Orientis, ita etiam pravi reges terræ dicuntur, qui non ex toto orbe ad unum B locum congregati, sed suo quæque gens in loco sanctos impugnent. Diem autem Domini magnum, totum tempus dicit a Domini passione. Potest et dies accipi judicii; cum exercitus diaboli per totum tempus vitæ p æsentis congregatus Domino regi prosternendus occurreL

Ecce venio sicut sur. Alia editio consequentius habet : Ad diem magnum Dei omnipotentis. Ecce venit

Beatus qui vigilat et custodit vestimenta sua, etc. Beati quorum tecta sunt peccata (Psal. xxx1), qui turpitudinem vitæ reprehensibilis ante justorum oculos in judicio subsequentis boni operis tegmine velant.

Et congregabit illos in locum qui vocatur Hebraice Hermagedon. Hunc locum alibi exponit, dicens: Congreyavit illos in prælium, et circumierunt castra sonctorum, et civitatem electam (Apoc. xx), id est, Ecclesiam. Potest et e contrario locus impiorum diabolus intelligi, qui in homine perdito, tumore usurpata Deitatis inflato, priores, id est, quondam a Domino interdictas, recuperare se gaudebit Insidias. Hermagedon enim conresurrectio in priora, sive mons globosus interpretatur.

Et septimus effudit phialam snam in aerem, etc. Sicut supra sanguis ultionis usque ad frenos equorum, immundos videlicet spiritus exivit, sic et hic com easdem potestates aerias novissima perfunderet n ultio, factum esse, id est, finis adesse narratur, quando (ut Apostolus ait) novissima inimica destructur mors (I Cor. xv). Hactenus sub plagarum nomine persecutio novissima describitur, quas Tychonius omues a contrario vult intelligi. Plaga est, inquiens, insanabilis, et ira magna accipere potestatem peccandi maxime in sanctos, nec corripi adhuc majore ira Dei. Proventus enim beatitudinis malorum mors est, sicut e contrario tormenta et humiliatio Ecclesia claritas est. Nam ipso tempore illæsus erit omnis pepulus impius ab omni plaga corporis, quasi qui acceperit totam sæviendi potestatem. Nec opus erit 'une adimpletione peccatorum, et ira consummatione aliquem malorum flagellari, et a furore com-

describens impiæ civitatis.

Et facta sunt sulgura et voces, etc. Cum in fine sæculi talis suerit tribulatio, qualis non suit ab initio (Matth. xxiv), signa pariter maxima clarebunt. Sed utrum a parte bonorum, an a parte malorum, an ex utraque parte sibi altrinsecus coeant, non hic satis elucet. Sicut Moysi et magis factum est Phara nis.

El facta est civitas magna in tres partes. Triforme bellum impia civitas infert Ecclesiæ Christi. Quam gentiles et Judæi aperto certamine, hæretici subdola defectione, falsi fratres pravis infestant exemplis. Quod et supra in tribus equis malis, roseo, nigro et pallido, figuratum est.

Et civitates gentium ceciderunt. Id est, omne robur fiduciaque gentium. Jucunditas enim impiorum ruina est magna, et gaudium iniqui perditio.

Et Babylon magna in memoriam venit ante Deum, etc. Tune Babylon cadit, aut iram Dei bibit, cum potestatem accipit adversus Jerusalem, pracipue novissimam. Propterea ipsam dixit cecidisse terræ motu quem facit Ecclesiæ. Qued si ad diem judicii referas, ibi impius in memoriam Deo veniet, qui nune dicit in corde suo: Oblitus est Deus.

Et omnis insula fugit, et montes non sunt inventi. Ecclesia, quæ, propter stabilitatis eminentiam, insulis comparatur ac montibus, a persecutorum se cauta fluctibus abscondit.

Et in Evangelio, Dominus, in exemplo furis cavendi, C homines. Grando iræ Dei talento similator, quæ et pondere gravis et æqua judicio, pro diversitate culparum, singulis infligator. Et omnes plagæ Ægypti figuræ fuerunt plagarum spiritualium.

> Et blasphemaverunt homines Deum, etc. Quia alia peccata causa sunt peccati, alia pœna peccati, alia utrumque. Sicut Isaias : Ecce tu (inquit) iratus es, et peccavimus (Isai. Lxiv). Ilic blasphemare Deum propter grandinem, et peccatum agnoscitur, et pœua peccati.

#### CAPUT XVII.

Veni, ostendam tibi damnationem meretricis magnæ. etc. Perditorum multitudo, quæ, relicto Creatore, dæmonibus se prostravit consuprandam, in fluctibus, id est, in discordia populorum sedere memoratur. E contrario autem multitudinis credentium erat cor unum et anima una. Quos despondit Apostolus uni viro virginem eastam exhibere Christo.

Cum qua sornicati sunt reges terræ, etc. Universitas partibus præeminet. Reges enim et inhabitatores terræ sunt singuli terrena superbe petentes, quos illocebra sæculi, vitiorum libidine constuprat, et insania mentis debriat.

Et abstulit me in desertum in spiritu. Desertum ponit divinitatis absentiam, cujus præsentia paradi-

El vidi mutierem sedentem super bestiam coccineam, etc. Diabolus impietate cruentus, blasphemus, inflatus, corruptelam pravorum fastu præsumptionis A adversitate temporis, et infirmitatem refoveat, de extollit.

Habentem capita septem et cornua decem. Id est, habentem reges mundi et regna, quorum et Domino gloriam in monte monstravit. Et septenario enim sæpe et denario numero, ut supra diximus, universitas indicatur.

El mulier erat circumdata purpura et coccino. In purpura fucus simulati regiminis, in coccino cruentus habitus impietatis demonstratur.

Et inaurata auro et lapide pretioso et margaritis. Id est omnibus illecebris simulatæ veritatis. Quid sit denique intra banc pulchritudinem, exponit, di-

Habens poculum aureum, etc. Aureum poculum plenum immunditiarum hypocrisis est, quia hypo-B critæ foris quidem parent hominibus quasi justi, intus autem pleni sunt omni spurcitia. Quod enim virus in auro, hoc est, bestia sub habitu meretricis latens.

Et in fronte ejus nomen scriptum mysterium, etc. llæc quidem corruptela statim in ipsa facie nutrix ostenditur esse vitiorum, sed quia prudenti tantum ratione discernitur, maxime pretiose ornata, mysticum hoc esse nomen indicatur.

Et sidi mulierem ebriam de sanguine sanctorum, etc. Unum est corpus adversum intus ac foris: quod licet videatur loco separatum, in commune tamen unitate spiritus operatur. Sic pronepotes pravorum sensu Zachariam lapidasse accusantur, cum ipsi non C tota intentione diabolo militant, hoc est enim post fecerint.

Et miratus sum, cum viderem illam, admiratione magna. Et dixit mihi angelus: Quare miraris? etc. Id est, diabolus quondam in mundo principabatar, qui, Domino crucifixo, ejectus est foras; in fine autem mundi, de carceris sui laxatur ergastulo, spiritu oris Domini peribit in æternum (II Thess. 11). Tychonius bestiam ad omne corpus diaboli refert, quod decedentium et succedentium sibi generationum pro cursu suppleatur. Maxime, quia mulierem, quam super aquas mulias, id est, populos sedentem ostendere promiserat, super bestiam ostendit sedentem.

Seplem capita, septem montes sunt, etc. Capita, inquit, bestix, reges mundi sunt, ob tumorem superbiæ montibus adæquati præcelsis. In quibus lasciva requiescit impietas, ut et vi premant et fraude decipiant.

Quinque ceciderunt, unus est, et alius nondum revit. Com in septenacio numero plenitudinem mundani descripsisset imperii, cujus ultima pars, id est, Antichristi nondum venerat regnum, consequenter quinque reges præteriisse, sextum adesse, septimum venturum esse testatur.

Et cum venerit, oportet eum brevi tempore manere. Quia et superbos nos et infirmos Dominus conspicit, dies quos singulariter malos intulit, misericorditer breviatos dicit. Profecto ut et superbiam terreat, de

brevitate. Et bestia quæ erat, et non est, et ipsa octava est, etc. Antichristus qui in fine sæculi regnaturus est, propter

ejusdem quidem corporis implorum, cui caput est, unitatem, ad regnorum mundi pertinet numerum; sed propter singularem nequitiæ potentiam, sui etiamloci propriì continetur ordine.

Et decem cornua que vidisti, decem reges sunt, etc. Nondum regna mundi in persequendo Ecclesium, suam plene potentiam demonstrarunt: quæ licet nunc quoque plurimis dominentur, acrior tamen erat gloriationis insanæ potentia, cum etiam signis deceperint plurimos. Quidam, persecutione novissima propinquante, decem reges futuros, qui orbem inter se dividant, juxta Danielis quoque prophetiam, interpretantur, qui de bestia quarta dixit: Et habebat cornua decem; et ecce cornu aliud parvulum ortum est de medio eorum ; et tria de cornibus primis evulsa sunt a facie ejus (Dan. vii); et Antichristum, de Babylone natum, Ægypti regem et Africæ et Æthiopiæ superaturum, quibus interfectis, etiam septem alii reges victori colla submittant. Alii autem ad prævaricationem significandam in undenario numero positum dicunt Antichristum. Undecim enim denariæ perfectionis transgressionem designant.

Sed potestatem tanquam reges una hora accipient post bestiam. Tanquam reges dixit, quia velut in somnis regnant, qui Christi regno adversamur.

Hi unum consilium habent, etc. ld est pari consensu bestiam accipere regnum, diabolum imitando, Christo adversari

Ili cum Agno pugnabunt, etc. Ne sævitiam hostis. antiqui humana timeret infirmitas, septicipitem describit bestiam sacularis regni cornibus armatam, Christo triumphante devinci, quem in suis triumphare designans adjecit:

Et qui cum illo sunt, vocati, electi, et fdeles. Præmisit bene electi, multi enim sunt vocati, pauci veroelecti.

Et decem cornua quæ vidisti, etc. Gloriam nundi, quam nunc lascivo complectuntur amore, maximo tune incipient odio detestari, cum se Agno vincente viderint in fine damnandos. Potest et aliter intelligi, sive quod inter superbos semper jurgia sint, sivequod omnis qui diligit iniquitatem odit animam suam-(Psal. x).

Et desolatam sucient illam et nudum. Ipsi enim per iram Dei desertum faciunt mundum, dum ei dediti sunt, et injuste utuntur.

Et carnes ejus manducabunt, etc. Luxibus eam solitis destitutam gehennæ ignibus comburent.

Deus enim dedit in corda corum, etc. Neus, inquit, judex justus fortis, et cui justitia semper placita est, talia permisit impiis pro pœna peccati prioris. operari: pro quibus merito finem totius imponeret orbis, sicut in Sodomis et diluvio factum Evangelia testantur.

pareant, donec consummentur Scripturæ, quibus Deus dixit quarto regno terram consummare, sicut in Daniele legimus: Quartum erit regnum super terram, quod istis omnibus regnis pravalebit. Et universom terram devorabit, et evertet, et delebit (Dan. VII).

Et mulier quam vidisti est civitas magna, etc. Sic et infra sponsam Agni contemplari jussus, vidit civitatem sanctam descendentem de cœlo. Quam cum describeret: Et reges (inquit) terræ afferent gloriam snam in illam (Apoc. xxi). Duce sunt enim in mundo civit ites: una de abysso, altera de cœlestibus oriens. Unde et eandem impietatem, quam sub habitu meretricis nudatæ atque combustæ descripse: at, nune desertæ civitatis comparat ruinis.

## CAPUT XVIII.

Es post hæc vidi alium angelum descendentem de ewlo, habentem potestatem magnam, etc. Angelus hic fortis et illuminans terram, et ipse Dominus incarwatus, et Ecclesiæ doctores possunt intelligi; qui cele-ti lumine præditi, casum mundi pradicant, dicentes: Appropinquavit regnum colorum (Matth, 111,1v).

Cecidit, cecidit Babylon magna, etc. Ne timeas (inquit), o Jerusalem, terrenæ potentiam civitatis, quæ eo ipso spiritualiter cadit, quo tibi nefandorum prævalet infestatione civium. Isaius quoque describit Babylonem monstris inhabitandam immundis. Nulla est enim nisi diaboli civitas, quæ omnem antmam capiat immundam, in qua omnis immunditia per orbem commoratur.

Et mercatores terræ de virtute deliciarum ejus divites fucti sunt. Divites peccatis dici eos qui pro abondantia temporali suas infelici mercatu animas commutant. Nam nimietas luxuriæ pauperes potius quam divites facit.

Exite de illa, populus meus, etc. Sic et Isaias: Exite de medio eorum, et immundum ne tetigeritis. Mundamini qui fert s vasa Domini (Isai. LII). Prænuntiata Babylonis ruina, inducit discessionem, quæ est Babylonis ruina. Cum enim discesserit Lot a Sodomis, funditus tollentur.

Reddite illi sicut ipsa reddidit vobis. De Ecclesia enim exeunt in mundum plagæ visibiles et invisi-

Et duplicate duplicia secundum opera ejus. Ut quæ p temporalibus fruebatur deliciis tormentis crucietur æternis.

Quia in corde suo dicit : Sedeo regina, et vidua non sum, etc. Quia præsentibus delectata luxuriis ultiomem noluit præcavere futuram, ideo in brevi tempore et spirituali et carnali clade punietur. E contrario autem cives cœlestis patriæ, qui proponunt Jerusalem in principio lætitiæ suæ, notunt in terra aliena canticum Domini resonare (Psal. cxxxvi), id est, in præsenti percipere gaudium futuro sæculo debitum.

Et flebunt et plangent se super illam reges terræ, etc. Hic flotus regum, et mercatorum et nautarum Babylonis, dupliciter intelligi potest, vel cum in die judicii, tota mundi gloria percunte, impiis sola præ-

Ut dent regnum suum bestiæ, etc. Id est, diabolo A teritæ vitæ præsentia remanserit, dicentibus : Quid nobis profuit superbia? aut quid divitiarum jactantia contulit nobis? Transierunt hæc omnia, tanquum umbra (Sap. v). Vel cum in præsenti, rerum affluentia cessante, et contritione gentium diversarum instante, pravorum voluntatibus adim; lendis circumfluens. carnalium deliciarum abbita fuerit occasio.

> Cum viderint fumum incendii ejus. I.l est, indicium perditionis, quoniam fumus ignem pracit. Quid enim est alind grassatio ista mundi et contritio, quam fumus instantis gehennæ?

> Longe stantes propter timorem tormentorum ejus. Longe stantes non corpore, sed animo, dum unusquisque sibi timet, quod alterum per calumnias et potentiam pati videt.

> Dicentes: Va, va, civitas illa magna Babylon, etc. Spiritus dicit nomen civitatis, verum illi mundum plangunt exiguo admodum tempore pæna interceptum, omnemque industriam labefaciatam cessare.

> Et negotiatores terræstebunt et lugebunt super illans, etc. Cuncias mundi pompas, et ea quæ vel sensibus corporis suavia, vel externis sunt usibus accommoda, deficere lugent. Species enim metallorum ad visum, odoramenta ad olfactum unquenta ad tactum, vinum, triticum et oleum ad gustum, pertinent, Jumentorum porro et mancipiorum vocabulo cætera humanitatis auxilia perire quæruntur; duplici genere, ut dixi, quod deficiant ista mundo moriente, vel quod miseri superstites corum interitum qui mundi gaudia morte reliquerunt quasi suæ civitatis ruinas deplorent, qui et ideo, metu pœnæ similis, longe stare dicuntur.

> Qui divites facti sunt, ab ea longe stabunt. Ubicunque dicit Spiritus ditatos ab ea, delictorum divitias significat. Inferius enim ubi injustorum vox est dicentium : Væ, væ, civitas illu magna, in qua ditati sunt omnes qui habent naves in mari, rerum divitiæ intelligentur. Putant enim suæ factionis solertia se esse ditatos.

> Quæ amicia erat byssino et purpura et cocco. Nunquid civitas amicitur bysso aut purpura, et non homines? Ipsi itaque se plangunt, dum supradictis exspoliantur.

> Et omnis gubernator, et nautæ longe steterunt, etc. Nunquid omnes mare navigantes ades-e poterunt, ut videant incendium civitatis? Sed omnes sæculi cultores et operarios dicit timere sibi, videntes spei suæ ruinam.

> Dicentes: Quæ est similis civitati huic magnæ? Id est, non posse mundum in integrum restitui

> Et miserunt pulverem super capita sua. Id est principum suorum faciem exprobrantes; a quibus seducti peribant; vel cordis sui, quod est principale hominis, sera pœnitentia vesaniam accusantes.

> Quoniam una hora desolata est. Nota singulas lugentium personas non solum jacturam divitiarum, sed et repentinam improvisamque destere ruinam sæculi fallentis.

Exsulta super cam, cœlum, et sancti apostoli et pro-

phetæ. Sie et Dominus in Evangelio ruinam mundi prædicens addidit: Cum videritis hæe fieri, respicite et levate capita restra (Luc. xxi), id est, exhilarate corda.

Quoniam judicavit Deus judicium vestrum de illa. lloc est illud quod judicium animas sanctorum magno clamore quarehant: Usquequo, Domine Deus, sanctus et verus, non judicas et vindicas sanguinem nostrum (Apoc. v1)?

Et sustulit unus angelus fortis lapidem quasi molarem magnum; et misit in mare, dicers: Hoc impetu mittetur Babylon. Sive (ut alia dicit Editio) : Sic impetu dejicietur Babylon magna civitas. Civitas sæculi pro peccatorum pondere et errore, instabili molæ comparatur. In circuitu enim impii ambulant. Quæ jure fluctibus ultionis absorbetur, quia cives Jerusalem fluctibus oppressit infidelitatis, cum super flumina Babylonis sedentes, cœlestis Sion absentiam flerent. Ait enim Dominus auctores scandali tali pœna plectendos. Et Ecclesia quidem lapidi similatur, sed stabili et firmo, qui tempestatum spernat incursus. Potest mola etiam procontritione poenarum intelligi. Nam et beatus Ignatius fertur dixisse passurus : c Frumentum Dei sum, bestiarum dentibus molar, ut panis mundas efficiar.

Vox cuharædorum et musicorum, etc. De illis quinque sensibus sonum distulerat, quem nune inter alia de mundo dicit auferri. Ac si diceret: Quod visu pulchrum, auditu canorum, tactu planum, odoratu suave, gustu deleciabile, de sæculo transiturum est. C

Et omnis artifex omnis artis non invenietur in te amplius, etc. Omnia, inquit, qua ad usum vel jucunditatem humanæ vitæ pertinent, tolluntur ab impiis. Et adjecit causam, dicens:

Quonium mercatores tui erant principes terræ. Id est, quonium in vita tua percepisti bona (Luc. xvi).

Et in ea sanguis prophetarum et sanctorum inventus est, etc. Nunquid eadem civitas occidit apostolos, quæ et prophetas, aut omnes sanctos? Sed hæc est civitas quam Cain fratris sui sanguine fundavit, et vocavit nomine siii sui Enoch, id est, posteritatis suæ omnis. Nam septem generationes descriptæ sunt Cain. In ejus civitatis ædisseium funditur omnis sanguis justus a sanguine Abel justi usque ad sanguinem Zachariæ (Hatth. xxiii), id est, populi et sacer- D dotis.

# CAPUT XIX.

Post hæc audivi quasi vocem magnam tubarum multerum in cælo dicentium: Alleluia, etc. Hæc nunc ex parte dicit Ecclesia; tunc autem perfecte cum discessio facta fuerit, et cum apertius vindicata.

Quæ corrupit terram in prostitutione sua, etc. Duo nieretricis facta commemorat, quæ se videlicet mais corruperit, et bonos persecuta sit, quibus duobus cuncta reor pravorum crimina comprehendit.

Et iterum dizerunt: Alleluia. Ecclesia Dominum super judiciis ejus indesinenti affectu collaudat. Alleluia enim dicitur Laudate Dominum. Denique

phetæ. Sie et Dominus in Evangelio ruinam mundi A psalmi qui principium habent Laudate Dominum, prædicens addidit: Cum videritis hæc fieri, respicite et apud Hebræos ab alleluia incipiunt.

Et fumus ejus ascendit in sæcula sæculorum. Ascendit dixit, non ascendet. Semper autem in perditionem vadit Babylon, et jam crematur in parte, sicut Jerusalem transit in paradisum, Domino manifestante in paupere et divite.

Et viginti quatuor seniores ecciderunt, et quatuor animalia adoraverunt Deum. Non labiorum tautum efficio, sed summæ dulcedine devotionis Ecclasia Deum veneratur.

Dicentes: Amen, alleluia. Hac verba cum interpretari queant (nam in tidem sive veritatem et laudem Domini, ut dixi, transferuntur), propter reverentiam tamen sanctitatis primæ illis linguæ servatur auctoritas. Nam et alleluia Dominicis diebus totoque Quinquagesimo tempore propter spem resurrectionis, quæ in Domini est laude futura, continue canit Ecclesia.

Et vox de throno exivit, dicens: Laudem dicite Deo nostro, etc. Cum hoc imperat faciendum, et memorat factum, approbatam servorum laudem indicat electorum. Pusilli, inquit, et magni, quia parvitas non nocet ingenii, cujus cor et lingua Domini laude repleta est.

Et audivi quasi vocem tubæ magnæ, et quasi vocem equarum multarum, etc. Magna vox canentium, magna cordis est devotio; quæ multiplici repetitu laudis et ruinam impiorum, et glo iam Domini suorumque concelebrat æternam.

Et demus gloriam et, quia venerunt nuptiæ Agni. Nuptiæ sunt Agni, cum Ecclesia Domino in thalamo regni cœlestis sociabitur.

Et uxor ejus praparavit se. Operibus justitiæ semper insistendo spirituali se convivio et perenni regno dignam exhibuit. Potest et juxta Evangelii parabolam accipi, quæ virgines narrat veniente sponse surgentes, suas ornare lampadas, id est, sua secum opera numerare, pro quibus æternam percipere beatitudinem exspectant.

Et datum est illi, ut cooperiat se byssino splendente candido. Datum est illi factis suis indui. Quo contra, impii, qui, juxta Isaiam, telas araneæ texunt, non operientur operibus suis. Opera enim eorum opera inutilia.

Et dicit mihi: Scribe: Beatiqui ad conam nuptiarum Agni vocati sunt. Non ad prandium, sed ad coenam vocatos narrat, quia nimirum in fine diei convivium coena est. Qui ergo, finito præsentis vitæ tempore, ad refectionem supernæ contemplationis veniunt, profecto ad coenam Agni vocautur.

Hac verba vera Dei sunt. Id est, veraciter evenient qua futura prædixi.

Vide ne seceris. Conservus tuus sum, et fratrum tuorum. Supra dixerat: Ego sum primus et novissimus (Apoc. 1). Ostendit ergo angelum missum esse in siguram Domini et Ecclesiæ. Nam et in sine dicit: Ego Jesus mi.i angelum meum testificari vobis hæc im ecclesiis (Apoc. xx11).

Habentium testimonium Jesu. Postquam Dominus Jesus hominem assumptum super culos elevavit, angelus ab homine timuit adorari, super se videlicet adorans hominem Deum, quod ante Incarnationem Domini ab hominibus factum, et nequaquam ab angelis prohibitum esse legimus.

Testimonium Jesu est spiritus prophetiæ. Quidquid enim spiritus prophetiæ dixit, testimonium est Jesn, qui habet testimonium a lege et prophetis. Ne me ergo, inquit, pro Deo adores, cum illius ego virtuibus testimonium perhibere venerim. Ilactenus de ruina Babylon's, abbine de gloria Jerusalem futura.

Et vidi cælum apertum, et ecce equus albus, etc. Dominus qui est via, veritas et vita (Joan. xiv', et eui per prophetam dicitur: Quoniam fec'sti mirubilia, cogitationes antiquas fideles, amen (Isai. xxv): ad B debellandas aereas potestates candidi corporis, id est, immaculati conscendit sedem.

Et in justitia judicat et pugnat. Judicat ut rex sæculorum. Pugnat, quia in suis membris semper compassus dimicat.

Oculi autem ejus sicut stamma ignis. Oculos Dei aliquando præcepta dicit, aliquando spiritum. Lucerna (inquit) pedibus meis verbum tuum, Domine (Psal. cxvIII). Et de Spiritu: Ignem veni mittere in terram (Luc. XII).

Et in capite ejus diademata multa. In quo faciemus virtuiem, in ipso multitudo sanctorum coronatum dicitur habere decorem.

Habens nomen scriptum quod nemo novit nisi ipse. Nisi ipse, ait, quia in illo est omnis Ecclesia. Verbi enim Dei perfecta cognitio illis manifestatur, qui corpus Christi et membra esse meruerant. Eodem modo et Dominus ait: Nemo ascendit in cœlum, nisi qui de cœlo descendit, Filius hominis qui est in cœlo (Joan. 111).

Et restitus eral veste aspersa sanguine. Vestis Christi pro locis intelligi debet. Hic ergo videtur ipsum opus indicare passionis, ut in equo albo nativitas incorrupta, in veste sanguinolenta mors innoxia, designetur.

Et vocabatur nomen ejus Verbum Dei. Quia idem qui homo passurus ad tempus apparuit, in principio Deus apud Deum erat (Joan. 1). Verbum enim dicitur, quia nibil in substantia naturæ ejus visibile vel corporeum est, vel quia per eum omnia condidit Pater. Cujus ad integrum notitia naturæ sibi tantum, ut superius ait, et Patri cegnita est. Pax enim Dei exsuperat omnem sensum (Philipp. 1v), id est, ea pax qua Deus ipse sibi pacatus est omnem creaturæ, sive humanæ, sive etiam angelicæ, transcendit intellectum. Sapientiæ enim ejus non est numerus. Nam quod dicitur: Et cui reducrit Filius revelare (Matth. x1), id est, Filium et l'atrem novit, ad modum creaturæ respicit.

Et exercitus qui sunt in colo, sequebantur eum in equis albis. Id est, Ecclesia in corporibus candidis inmabatur eum, que propter agonem certaminis sui jure nomen accipit exercitus.

Vestiti byssino albo mundo. Quod ipse superius

Habentium testimonium Jesu. Postquam Dominus A exposuit justificationes esse sanctorum, juxta quod sus hominem assumptum super colos elevavit. Psalmista ait : Sacerdotes tui induantur justitis gelus ab homine timuit adorari, super se videlicet (Psal. exxx).

Et de ore ipsius procedit gladius acutus. Sic et Isaias: Et posuit, inquit, os meum quasi gladium acutum (Isai. XLIX). Et Apostolus: Et gladium Spiritus quod est verbum Dei (Ephes. VI).

Et ipse calcat torcular vini suroris et iræ Dei omnipotentis. Calcat enim nunc quoque, donec extra civitatem calcet.

Et habet in vestimento et in semore suo scriptum : Rex regum et Dominus dominantium. Iloc est nomeu quod nemo superborum cognoscit. Ecclesiae autem non atramento, sed spiritu Dei vivi, in tabulis scilicet cordis inscribitur (11 Cor. 111). Femore enim posteritas seminis designatur. Unde et Abraham, ne posteritas ejas alienigenis misceretur, inter se servumque suum tertium testimonium femur adhibuit. De quo Apostolus tanguam mortuo fratri semen suscitans, ait: In Christo enim Jesu per Evangelium ego vos genui (I Cor. IV). Potest et sic intelligi, quod Ecclesia serviendo in Christo regnet, et dominetur dominantium. In vestimento etiam idem nomen describitur, quia mysterio nativitatis et opere pa-sionis illius nobis majestas regnumque aperitur. Exponit in sequentibus quid hic habitus regis et exercitus significet, laborem videlicet novissimi certaminis et gioriam regni sequentis.

Et vidi unum angelum stantem in sole, etc. Id est, prædicationem in Ecclesia, quæ quanto magis premitur, tanto lucet clarins, et liberius intonat.

Dicens omnibus avibus, etc. Aves appellat sanctos, in cœli vita degentes: Ubicunque enim fuerit corpus, illuc congregabuntur aquilæ (Matth. xxiv). Quos in unum corpus redigens, dixerat aquilam volantem in medio cœli.

Venite, congregamini ad cænam magnam Dei, etc. Venite, inquit, qui esuritis et sititis justitiam (Matth. v), ad epulas regni venturi, ubi, superborum furore represso, divinæ justitiæ luce satiemini.

Et carnes equorum et sedentium in ipsis. Hos reor equites illos esse quos in apertione sigillorum contra equum Domini album venisse descripserat.

Et vidi bestiam, et reyes terræ... ad faciendum prælium, etc. Cæna illa Dei quomodo parata sat exponit, diabolo scilicet Ecclesiam impugnante, sed victo.

Vivi missi sunt hi duo in stagnum ignis ardentis et sulphuris, etc. Videtur significare diabolum et Antichristum tauto majore quam cæteros homines vel damones pæna plectendos, quanto gravius est viventem flammis concremari sulphureis, quam cito moriturum ictu gladii trucidari. Nisi lorte præocerpatam in cos divinam significat adversionem. Qui enim non crediderit, jam judicatus est (Joan. 111). Sive Antichristum p eudoprophetam dictum, sive hæreticos intelligas. Nullus enim mortalium durius peccat hære.icis, qui Christum postquam coguoverint, negant

Et omnes aves saturatæ sunt de carnibus corum. Si nunc lætabitur justus cum viderit vindictam impiorum, quanto tunc amplius, cum ipsi judici præsens, unus cum eo spiritus efficietur. Possunt autem aves etiam immundi spiritus intelligi, qui de suorum interitus satientur. Hanc cænam Tychonius sic exponit:

Omni tempore comedit Ecclesia carnes inimicorum suorum, dum comeditur ab eis, satiabitur autem in resurrectione de corum carnali opere vindicata.

# CAPUT XX.

Et vidi angelum... habentem clavem abyssi, etc. Recapitulans ab origine, plenius exponit quomodo supra dixerit: Bestia quam vidisti, fuit, et non est, et ascensura est de abysso, et in interitum ibit (Apoc. xvn). Dominus ergo paterna præditus potestate descendit in carnem cum principe mundi bella gesturus, alque illo ligato, vasa ejus erepturus.

Et apprehendit di aconem serpentem antiquum, etc. Diabolus deorsum fluens interpretatur. Græce autem dicitur criminator. Satan, adversarius sive prævaricator. Draco ergo, propter nocendi malitiam; serpens, propter fallendi astutiam; Diabolus, propter status sui easum; Satan, propter obstinationem Domino adversandi nominatur.

Et ligavit eum per annos mille. Id est, ejus potestatem a seducendis hominibus qui liberandi fuerant cohibens refrenavit. Quam si totam vi vel fraude permitteretur exercere, in tam longo tempore plurimos infirmorum deciperet. Mille annos dixit partem, id est, reliquias mille annorum sexti diei in quo natus est Dominus et passus.

Et misit eum in abyssum. In corda utique populi persecutoris. Non quia ibi diabolus ante non erat, sed quia exclusus a credentibus amplius cœpit impios possidere, qui non solum alienantur a Deo, verum etiam gratius odiunt servientes Deo. Quod et Dominus visibiliter ostenditur, cum eum de hominibus in porcos excluderet.

Et clausit, et signavit super illum ne seducat umplius gentes. Interdixit, et velut signaculo regali præclusit, ne seducat gentes, sed quæ in vitam destinatæ sunt, quas antea seducebat, ne Deo reconciliarentur.

Post hae oportet eum solvi modico tempore. Tunc D solvetur, ut sanctus Augustinus ait, quando et breve tempus erit (nam tribus semis annis legitur totis suis suorumque viribus sæviturus), et tales erunt cum quibus belligerandum est, ut vinci tanto ejus impetu insidiisque nou possint. Si autem nunquam solveretur, minus appareret ejus maligna potentia, minus sanciæ civitatis fidelissima patientia probaretur, minus denique prospiceretur quam magno malo ejus tam bene usus suerit omnipotens Deus.

Et vidi sedes, et sederunt super eas, etc. Quid in istis mille annis quibus diabolus ligatus est agatur indicat. Ecclesia enim, quæ sedebit in Christo super duodecim thronos ad judicandum, jam sedet, judicans, quæ a suo rege meruit audire: Quæcunque

Et omnes ares saturatæ sunt de carnibus sorum. A ligaveris super terram, erunt ligata et in cælo nunc lætabitur justus cum viderit vindictam in- (Math. xv1).

Et animas decollatorum propter testimonium Jesu, etc. Subauditur quod post hic dicturus est: Regnaverunt cum Christo mille annis. Regnat itaque Ecclesia cum Christo in vivis et mortuis. Propterea enim, sicut dicit Apostolus, mortuus est Christus ut et vivorum et mortuorum dominetur (Rom. xiv). Sed ideo martyrum tantum animas commemoravit, quia ipsi præcipue regnant post mortem qui usque ad mortem pro veritate certaverunt. Quod vero sequitur:

Et qui non adoraverunt bestiam, etc. Simul de vivis et mortuis debemus accipere, qui sive adhuc in ista mortali carne viventes, sive defuncti regnant B cum Christo, jam nunc modo quodam tempori huic congruo, per totum hoc intervallum quod numero mille significatur annorum.

Cæteri mortuorum non vixerunt donec consummentur mille anni. Quicunque toto isto tempore quo agitur prima resurrectio, id est animarum, non audierunt vocem Filii Dei, et ad vitam de morte transierunt, profecto in secunda resurrectione, quæ carnis est, in secundam mortem, id est, æterna tormenta, cum ipsa carne transibunt.

Hac est (inquit) resurrectio prima. Utique qua resurgimus per baptismum, sicut Apostolus dicit: Si consurrexistis cum Christo, qua sursum sunt quarite (Coloss. 111). Sicut enim prima mors in hac vita est per peccata, cum anima qua peccaverit ipsa morietur, ita et prima resurrectio in hac vita est per remissionem peccatorum.

Beatus et sanctus, etc. Id est, qui servaverit quod renatus est.

Sed erunt sancti Dei et Christi. Alia Editio habet, Sacerdotes Dei et Christi. Non autem de solis episcopis et pre-byteris dictum est, qui proprie vocantur in Ecclesia sacerdotes, sed sicut omnes Christi dicimur propter mysticum chrisma, sic omnes sacerdotes, quoniam membra sunus unius sacerdotis. De quibus apostolus Petrus: Plebs, inquit, sancta, regale sacerdotium (1 Petr. 11).

Et regnabunt cum Christo mille annis. Retulit Spiritus, cum hæc scriberet, regnaturam Ecclesiam mille annos, id est, usque ad finem mundi, unde posset dubitari. De perpetuo enim regno manifestum est.

Et cum consummati fuerint mille anni, etc. Consummatos dixit a toto partem, nam sic solvetur ut supersint anni tres et menses sex novissimi certaminis. Sed præter bunc tropum recte dicitur finitum tempus. Non enim computandæ sunt tam exiguæ reliquiæ, cum septingenti et quot Deus voluerit anni horo ab apostolo appellati sint.

Et exibit et seducet gentes, etc. Ad hoc tunc seducet, ut in hoc prælium congreget. Nam et antea modis quibus poterat per mala multa et varia seducebat. Exibit enim dictum est: in apertam persecutionem de latebris crumpet odiorum. Porro Gog et

Magog, vel a parte totum significant, vel, juxta in- A prius factum est quam essent mortui judicati. Ideo terpretationem nominum, quæ tectum et de tecto dicuntur, occultos et apertos indicant hostes. Et tectum enim ipsi sunt, quia in eis nunc clauditur et regitur inimicus : et de tecto ipsi erunt, quando in apertum erupturi sunt odium.

Et ascenderunt super latitudinem terræ, etc. Non utique ad unum locum venisse, vel venturi esse siguificati sunt, quasi uno aliquo loco coarctanda sit dilecta civitas, id est, Ecclesia. Quam potius nomine latitudinis terræ in omnibus tune gentibus pe:sequendam, et nec militiam suam deserturam, vocabulo maluit intimare castrorum.

Et descendit ignis a Deo de cæla, et devoravit eos. Non extremum putandum est id esse supplicium, sed ignis potius invidentiæ quo cruciabitur, adversitas de firmitate sanctorum. Firmamentum est enim cœlum. Hic est ignis qui exiit ex ore testium Dei, et devorabit inimicos eo um. Nam in novissimo die non super eos pluet ignem, sed congregatos ante se et jadicatos mittet in ignem æternum, de quo et hic subditur :

Et diabolus, qui seducebat cos, missus est in stagnum ignis et sulphuris, etc. ld est, diabolus ultimo judic o in ignem mittetur æternum, ubi et omnes quos præmisit, id est, maxima pars impiæ civitatis. Bestia quippe pro locis accipienda est, nunc diabolus, nune Autichristus, nune ipsa civitas impia. Potrst autem ignis nomine de cœlo descendentis etiam repentinus impiorum interitus designari, cum Dominus adveniens interficiet Antichristum spiritu oris sui (11 Thess. 11). Exponit latius quomodo judicante Christo diabolus cum suis sit missus in ignem.

Et vidi thronum magnum candidum, etc. Eum se dixit in threno vidisse sedentem, a cujus aspectu fugit terra et cœlum. Peracto quippe judicio esse designant coclum et terra, cum incipit esse coe lum novum et terra nova, niutatione scilicet rerum non omnimodo interitu earum. Præterit enim figura hujus mundi (I Cor. vii); non dixit et substantia. Eadem namque in melius commutanda esse creditur.

Et vidi mortuos magnos et pusillos stantes in conspeciu throni. Cum enim sederit Filius hominis in sede majestatis sux, tunc congregabuntur ante eum omnes genies.

Et libri aperti sunt, etc. Alia Editio habet : Qui est vita uniuscujusque. Libros ergo apertos Testamenta Dei dicit. Secundum enim utrumque Testamentom judicabitur mundus. Librum vitæ uniuscujusque memoriam dicit gestorum nostrorum, non quod librum babeat commemoratorium, occultorum cognitor.

Et judicati sunt mortui ex his, etc. Id est, ex Testamentis judicati sunt secundum quod ex eis fecerunt, aut nou fecerunt. Possunt etiam libri, facta justorum intel igi quorum du:u ex comparatione reprobi damnantur, quasi in expansione librorum legunt bonum quod agere ipsi noluerunt

Et dedit mare mortuos suos, etc. loc procul dubio

recapitulavit quod intermiserat, et exsequitur ordinem. dicens:

Et judicatum est de singulis, etc. Significat autem corpora de terra, et animas de suis locis esse congregandas. Bonas enim mortis nomine, quæ tantummodo solutionem carnis, non autem et pœnam perpessæ sunt. Malas autem inferni vocabulo designat. Potest et ad litteram accipi, corpora omnia etiam quæ fluctus absorbuit, vel bel'ua devoravit, esse resurrectura. Quod Tychonius sic exponit: ( Gentes quas hic inveniet vivas, ipsi sunt mortui maris. Et mors et infernus dederunt mortuos suos, ipsæ sunt gentes sepultæ. > Cum autem dixisset : Et judicati sunt singuli secundum opera, breviter subjecit quo-B modo et mors infernus missi sunt in stagnum ignis. Diabolum dicit et suos, quem supra in equo pallido sedentem infornus seque:ur. Repetit enim quod evidentius præoccupando jam dixerat. Et diabolus, qui seducebat eos, missus est in stagnum ignis et sulphuris. Quod vero ibi obscurius adjunxerat, quod et bestia et pseudopropheta, hic apertius edisserit.

Et qui non est inventus in l.b.o vitæ scriptus. Id est. qui non est j idicatus a Deo vivus. Unde mihi rectius dicere videntur, qui supra libios apertos conscientias singulornm et opera patefacta interpretantur. Librum autem vitæ præscientiam Dei (quæ falli non potest) de illis quibus æterna dabitur vita, in quo sunt scripti, id est ante præcogniti. Finito judicio quo malos vidit damnandos, restat ut ctiam de bonis

#### CAPUT XXI.

Et vidi cælum novum et terram novam, etc. Isto fiet ordine, quod superius præoccupando jam dixit, vidisse se super thronum sedentem, cujus a facie fugit cœlum et terra, judicatis videlicet impiis. Tunc figura hujus mundi supernorum ignium conflagratione præteribit, ut, cœlo et terra in melius commutatis, incorruptioni et immortalitati sanctorum corporum congrua utriusque commu ationis qualitas conveniat. Quod autem ait:

Et mare jam non est. Urrum maximo illo ardore siccetur, an et ipsum in melius vertatur, non facile dixerim. Cœlum quippe novum et terram novam, non autem et mare novum futurum legimus. Nisi forte ut assolet prophetica locatio propriis verbis translata miscere, turbulentam bujus sæculi vitam . quæ tunc cessabit, maris nomine figuravit.

Et civitatem sanciam Jerusalem novam, etc. De cœlo descendere ista civitas dicitur, quoniam cœlestis est gratia, qua Deus eam fecit. Compositam sicut sponsam et ornatam viro suo; est enim altera Jerusalem, quie non viro suo ornatur, sed adultero.

Ecce tabernuculum Dei cum hominibus, etc. Ipse Deus erit electis æternæ beatitudinis præmium, quod ab eo possessi possidebunt in æternum.

Et absterget Deus omnem lacrymam ab oculis eorum. Tanta illius civitatis et tam celsa de Dei munere claritas apparebit, ut nulla remaneant vestigia vetusublimabit, et mentes æterni Regis pascet intuitus.

Et mors ultra non erit, etc. Prædixerat enim mortem in staguum ignis missam. Nam etiam sic eadem potest sententia intell gi, ut, sancta civitate novissimo judicio glorificata, dolor, luctus, et mortalitas tantum in gebenua remaneant.

Et diait mihi : Scribe, etc. Et dixit mihi : Foctum est. Hæc credi oportet, non exponi, præsertim quia sic dicit factum esse de præterito, ut dubiture quemquam non s nat de futuro.

Ego sum Alpha, etc. Sicut in iaitio libri hoc so esse testatus est, ita hoc tertio oportuit repeti, ut neque ante eum Deus, sient Isaias dicit, nec post eum credatur alius (Isai. xLIII). Et quia de fine mundi sermo est, potest ipse sæculi consummator qui B Creator dictus intelligi.

Ego sitienti dabo, etc. De hoc fonte irrorat nunc credentes in via, quem vincentibus ubertim hauriendum præbet in patria. Utrumque autem gratis. Gratia enim Dei vita aterna Christo Jesu Domino nostro. Et de plenitudins ejus omnes accepimus, gratiam pro gratia (Joan. 1).

Timi is autem, et incredulis, et execratis, etc. Blandis semper, ad cautelam insinuandam, austera permiscet. Sie et psalmus centesimus quadragesimus quartus cum gratiam miserationum Domini abundenter intimaret, repente districtum ejus judicium infert, dicens : Custodit Dominus omnes diligentes se, et omnes peccatores disperdet (Psal. CXLIV). Timidos autem corjungit incredulis, quia ille timet experiri C periculum certaminis, qui dubitat de præmio vincentis.

Et omnibus mendacibus pars erit in stagno ardenti. Ostendit multa esse genera mendacii, sed periculosissimum et maxime detestandum est quo in religionem peccatur, de quo sopra. Dicunt, inquit, se Judaos esse, et non sant; sed mentiuntur, sunt enim synagoga Satanæ.

Et venit unus de septem angelis, etc. Prædicatores iidem qui plagam septenar am, id est, universalem irrogant in piis, Ecclesiæ quoque futura gaudia pandunt.

Veni, ostendam tibi sponsam uxorem Agni. Sponsam et uxorem dicit Ecclesiam, quæ, immaculata permanens, spirituales semper Deo filios generat. Vel quod nunc Deo desponsata, tunc ad immertales est perducenda nuptias.

Et sustulit me in spiritu in montem magnum et altum, etc. Post ruinam Babylonis civitas sancia, quæ spon-a est Agni, supra montem posita vide ur. Lupis enim pracisus de monte sine manibus comminuit simulacrum gloriæ mundanæ, et crevit in montem magnum, orbemque implevit universum (Dan. 11).

Descendentem de costo a Dio, habentem claritatem Dei. Tunc enim amphus decora videbitur, quando per Spiritum quo ejus sponsus creditur conceptus et genitus, imaginem plene meruit portare cœlestem.

Lumen ejus simile lapidi pretioso. Lapis pretiosus

statis. Quandoquidem et corpora cœlestis incorruptio A Christus est, qui ait : Claritatem quam dedisti milit, dedi eis (Joan. XVII).

Tanquam lapidi jaspidi, sicut crystallum. Jaspidi, pro candore virtutum; crystallo, pro interna mentis puritate et fide non ficta (I Tim. 1).

Et habebat murum magnum et altum. Id est inexpugnabilem fidei, spei, charitatisque firmitatem. Potest et ipse Dominus Ecclesiam undique protegens, murus magnus intelligi, de quo et Isaias ait : Ponetur in ea murus et antemurale (Isai. xxvi), id est, Domini protectio et intercessio sanctorum, qui iter facient ei docendo ad corda credentium.

llabens portas duodecim. Ilæ portæ apostoli sunt, qui suo vel scripto vel opere cunctis primordialiter gentibus Ecclesiæ pandebant introitum.

Et in portis angulos duodecim. Doctures scilicet apostolorum vestigia fidei et verbi mysterio sequentes.

Et nomina scripta, etc. Memorian veterum patrum significat prædicatorum cordibus insitam. Unde et pontifex tabernaculum ingressurus memoriale patrum in rationali pectoris ferre jubetur.

Ab orien'e portæ tres, etc. Hac tam solerti reor descriptione portarum, duodenarii numeri voluit indicare mysterium, quo ide rea vel summa apostolorum, vel Ecclesia sit figurata perfectio, quia per eam orbi quadrato sanctæ Trinitatis erat fides intimanda.

Et murus civitatis habens fundamenta duodecim, etc. Quod sunt portæ, hoc fundamenta; quod civitas, hoc murus. Possunt autem et patriarchæ fundamentorum vocabulo designari, qui nomina in se apostolorum, id est, figuram, tenuerunt. Per illos enim fundamenta hæc civitas, quamvis per apostelos, quasi per portas, latius sit credituris aperta nationibus. Et notandum fundamenta, cum pluraliter dicantur, doctores vel virtutes Ecclesize, cum vero singulariter, ipsum significare Dominum, qui est fundamentum fundamentorum.

Et qui toquebatur mecum, etc. Christus qui est sapientia Dei (1 Cor. 1), attingens a fine usque ad finem fortiter, et disponens omnia suaviter (Sap. viii), sanctam metitur civitatem. Quia omnia in numero, et men-ura, et pondere constituens, unicuique sidelium spiritualium distribuit dona gratiarum. Possunt et Ecclesia doctores corpore fragiles, mente ccelestes intelligi, qui morita solerter examinent singulorum.

Et civitas in quadre posita est. Idcirco civitas in quadro posita et ex omni parte æquali dicitur dimensione locata, quia nulla sinitur inæqualitate notari. l'erfectum enim secundum apostolum esse, id est, sapere, pacem babere, vere est in soliditate quadra subsistere.

Et mensus est civitatem per stadia duodecim. Id est, Ecclesiam fide factisque conspexit, vel donavit esso perfectam. Quatuor enim principalium perfectio virtutum fide sanctæ Trinitatis sublimata, quasi numero denario dignitatem componit Ecclesiæ.

Hæc est illa solidiras veritatis invictæ, qua Ecclesia longitudine fidei, latitudine charitatis, altitudine spei, subniza, circumferri non sinitur omni vento doctrinæ (Ephes. 1v), quarum si unam minus habuerit, perfecta Ecclesiæ stabilitas non erit.

Et mensus est muros ejus centum quadraginta quatuor cubitorum. Hæc summa quadraturam duodenarii numeri continet (duodecies enim duodeni, centum quadraginta quatuor fiunt), significans et ipsa stabilem civitatis sanctæ perfectionem.

Mensura hominis quæ est angeli. Ex hominibus enim conquisita constet Ecclesia, et Christi promissionibus sublimata, æqualitatem sperat angelorum. Quantum autem ad litteram, significavit sibi angelum in hominis apparuisse figura.

Et erat structura muri ex lapide jaspide. Hoc est quod Petrus apostolus hortatur : Et vos tanquam lapides vivi superædificamini domos spirituales (I Petr. 11).

Ipsa rero civitas aurum mundum simile vitro mundo. Ecclesia auro figuratur, quæ in candelabris aureis et phialis propter sapientiæ cultum sæpe compta describitur. Vitrum autem ad fidem veri retulit, quia quod foris videtur, hoc est et intus, et nihil simulatum est et non perspicuum in sanctis Ecclesiæ. Potest et ad illud tempus referri, quo sibi invicem cogitationes in alterutrum perspicaciter declarantur.

Fundamenta muri civitatis omni lapide pretioso ornata. Variorum nominibus lapidum, vel species virtutum, vel ordo, vel diversitas, indicatur, quibus tota Jerusalem cœlestis exstruitur. Dissicile enim est singulos cunctis florere virtutibus. Denique Isaias, cum ejusdem civitatis ornatum describeret, dicens: Ecce ego sternam per ordinem lapides tuos, et fundabo te in sapphiris (Isai. LIV), et reliqua, statim quasi exponens subjecit: Universos filios tuos doctos a Domino (Ibid.).

Fundamentum primum jaspis. Jaspidum multa sunt genera. Alius enim viridis coloris, et tinctus quasi Coribus apparet. Alius smaragdi habens simili udinem, sed crassi coloris, quo omnia phantasmata fogari autumant. Alius nive et spuma mari-orum fluctuum quasi misto colore obrutilans. Per jaspidem ergo fidei viror immarcescibilis indicatur, quæ do- n sæculi, quam frigora Scythiæ designant, tentantur, minicæ passionis sacramento per undam baptismatis imbuitur, atque ad omnes spiritualium gratiarum flores prolicientibus meritis instruitur. Hanc enim qui habuerit, vanos timores fugat, monente beato Petro apostolo: Adversarius vester diabolus tanquam leo rugiens circuit, quærens quem devoret, cui resistite fortes in fide (I Petr. v). Et potest cum sponsa dicere: Dilectus mens candidus et rubicundus (Cant. v). Unde merito ex hoc lapide et hic structura muri, et apud Isaiam propugnacula ejusdem civita-Lis muniuntur pariter et ornantur.

Secundum sapphirus. Hujus lapidis colorem pariter et sacramentum Moyses exposuit, cum Dei habitum describens diceret: Sub pedibus ejus quasi opus la-

Longuedo el latitudo el altitudo ejus æqualia sunt. A pidis sappheri, et quasi cælum cum serenum est (Exod. xxiv). Executed quoque dicit quod locus in quo thronus Dei sit sapphiri habeat similitudinem; et gloria Domini in hoc colore consistat, qui portat imaginem supercœlestis, ut qui talis est, cum Apostolo possit dicere: Nostra autem conversatio in cælis est (Philipp. 111). Qui radiis percussus solis, ardentem ex se emittit fulgorem. Quia cœlestibus semper intentus sanctorum animus, divini luminis quotidie radiis innovatus, compunctior quodammodo atque ardentior æterna perquirit, aliisque inquirenda suadet. Nam quod in mari Rubro reperiri dicitur, significat per Domini passionem et sacri baptisma is lavacrum mentes mortalium ad præsumenda cœlestia sublimiter erigi.

> Tertium chalcedonius. Chalcedonius quasi ignis lucernæ pallenti specie renitet, et habet fulgorem sub dio, non in domo. Quo demonstrantur hi qui cœlesti desiderio subnixi, homin hus tamen latent, et quasi in abscondito, jejunium, eleemosynas precesque suas, agunt. Sed cum, vel doctrinæ, vel ali s sanctorum usibus in servitute, ad publicum procedere jubentur, mox quid fulgoris intus gesserint ostendunt. Nam quod sculpturis resistere, radiis autem solis ictu, vel digitorum attritu si excandeat, paleas ad se rapere dicitur, talibus merito congruit qui, a nul'o suam fortitudinem vinci permittentes, ipsi potius fragiliores quousque in sui luminis ardorisque jura conjungunt. De quorum uno dicitur : Ille erat lucerna ardens et lucens (Joan. v). Ardens videlicet amore, luceus sermone. Lumen enim virtutum suarum internæ charitatis oleo, ne desiciat, semper refovent. Et quod apud Nasamonas, quæ est Æthiopiæ provincia, nascitur, indicat eos sub ardenti fervore dilectionis, fama tamen obscura quasi nigranti cute sordere.

> Quartum smaragdus. Smaragdus nimiæ viriditatis est, adeo ut herbas virentes, frondesque et gemmas superet omnes, inficiens circa se viriditate repercussum aerem, qui merito et viridi proficit oleo, quamvis natura imbuatur. Cujus genera plurima, sed nobiliores Scythici. Secundum locum tenent Bactriani. Tertium Ægyptii. Significat autem animas fide semper virentes, que quo magis adversitato eo amplius hæreditatem immarcescibilem et æternam conservatam in cœlis et mente concipere sperando, et in proximos satagunt spargere prædicando. Quæ etiam calice Dominicæ passionis, et internæ pinguedine charitatis, quæ per Spiritum sanctum datur, ad contemptum mundi proficiunt. His quoque ejusdem lapidis patria tellus pulcherrima ratione congruit. Tellus locuples, sed inhabitabilis. Nam cum .auro et gemmis affluat, gryphes tenent universa, alites ferocissimi, vel potius feræ volantes. Sunt enim quadrupedes, et corpore quidem leonibus, capite vero et alis aquilis similes. Arimaspi cum his dimicant, qui uno oculo in fronte media feruntur insignes, ut accipiant hos lapides, mira cupiditate

et feris rapientikus, et Arimaspis custodientibus. A cie figurantur hi qui, intellectu supernæ veræque Hanc enim terram virtutum thesauris abundantem, adierat Psalmista, cum dicebat : Ecce elongavi fugiens, et mansi in solitudine (Psal. LIV), id est, a mundi illecebris animos elongando subtraxi. In hac contrarias sibi bestias offenderat, cum imprecans ait : Muta efficiantur labia dolosa , quæ loquuntur adversus justum iniquitatem in superbia et contemptu (Psat. xxx). In hac quoque gazas desiderabiles invenire se manifestat, cum admiratione delectabili secutus adjungeret, dicens: Quam magna multitudo dulcedinis tuæ, Domine, quam abscondisti timentibus te (1bid.), et cætera usque ad finem psalmi. Contra hujusmodi alites semen divini verbi nobis præripere anhelantes, quique sanctorum invigilant simplici per cœleste desiderium intentione, quasi uno oculo B admirandi, ut gemmam lidei cæterarumque virtutum investigare et effodere queant. Quo enim quæque virtus celsior est, eo pauciores habet cultores, gravioremque ab immundis spiritibus persecutionem tolerat, qui velut gryphes horrendi meritorum dejectione terrestres, sed superbæ mentis altitudine volucres, divitias spirituales non sibi ad usum possidere, sed hominibus auferre indefesso labore decertant. Et quia tauta fidei sublimitas per Evangelium muado innotuit, apte, propter quatuor Evangelii libros, quarto loco smaragdus ponitur.

Quintum sardonyx. Hic ex onyche candorem, ex sardio ruborem trahens, ab utroque nomen sardonychis accepit. Sunt autem genera ejus plurima. Alius enim terræ rubræ similitudinem tenet. Alius, quasi per humanum unguem sanguis eniteat, bicolor apparet. Alius tribus coloribus, subterius nigro, medio candido, superius minio, consistit. Cui comparantur homines, corporis passione rubicundi, spiritus puritate candidi, sed mentis sibimet humilitate despecti, cum apostolo protestantes: Etsi exterior homo noster corrumpitur, sed tamen interior renovatur de die in diem (II Cor. 1v). Et iterum: Nihil mihi conscius sum, sed non in hoc justificatus sum (1 Cor. IV). Itemque Psalmista: Quanquam in imagine Dei ambulet homo (Psal. xxxvIII), id est, de virtute mentis, tamen vane conturbabitur (lbid.), id est, de infirmitate carnis. Quæ quoniam et passio in corporis insirmitate versatur : Qui enim occidunt corpus, animam non possunt occidere (Luc. x11); et humilitas de ejusdem corporis fragilitate descendit, cum dicitur: Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus (Rom. vii). Recte sardonyx quinto fundamento inseritur, nam corpus nostrum quinque sensibus subsistere certum est.

Sextum sardius. Sardius, qui ex integro sanguinei coloris est, martyrum gloriam significat, de qua dicitur: Pretiosa in conspectu Domini mors sanc'orum ejus (Psal. cxv). Merito sexto loco positus, cum. Dominus noster et sexta ætate sæculi incarnatus, et sexta feria sit pro totius mundi salute crucifixus.

S ptimum chrysolithus. Chrysolithus lapis quasi aurum fulget, scintillas habens ardentes. Cujus spesapientiæ fulgentes, verba exhortationis in proximos, vel etiam virtutum signa, quasi scintillas ignis, effundunt. Quorum, ut Arator ait:

Mentibus iustat amor, sermonibus æstuat ardor, quod quia solo spiritualis gratice munere geritur, decentissime septimo fundamento chrysolithus inest. Septiformi enim sæpe numero solet Spiritus sancti gratia figurari, de quo supra dicitur: Et a septem spiritibus qui in conspectu throni ejus sunt (Apoc. 1). Cui sensui consonat etiam hoc quod ejusdem lapidis genus quoddam cærulei viridisque coloris invenitur. Unde et apud Hebræos, a marini coloris similitudine tharsis appellatur. Viror quippe ad integritatem fidei, quæ initium sapientiæ dicitur, aqua vero tropice ad Spiritum sanctum pertinet, Domino attestante qui ail: Qui credit in me, sicut dicit Scriptura, flumina de rentre ejus fluent aquæ vivæ. Hoc autem dicebat de Spiritu, quem accepturi erant credentes in eum (Joan. VII).

Octavum berillus. Berillus est quasi consideres aquam solis fulgore percussam, rubicundum ac decorum reddere colorem. Sed non fulget, nisi in sexangulam formam poliendo figuretur. Repercussus enim angulorum splendor illius acuitur. Significat autem homines ingenio quidem sagaces, sed amplius supernæ gratiæ lumine refulgentes. Nam quod aqua, sensus altitudinem designet, Salomon testis est, qui ait : Aqua profunda verba ex ore viri (Proverb. xvIII). Sed non est perfecti fulgoris vel humana vel etiam divina sapientia, nisi operum quoque et consummatio subnectatur. Nam senario sæpenumero perfectio designatur actionis, maxime cum in hoc numero mundi hujus sit opus consummatum. Quodque tenentis manum adurere dicitur, procul dubio patet quia quisquis sancto viro conjungitur, ejus nimirum bonæ conversationis igne recreatur.

Nonum topazius. Topazius lapis quantum inventione rarus, tantum mercium quantitate pretiosus est. Qui duos habere fertur colores : unum auri purissimi, et alterum ætherea claritate relucentem. Pinguedo rosea, verecundaque puritas, vicinus lapidi chrysopraso magnitudine vel colore, quia maxime lampas cum solis splendore percutitur, omnium gemmarum superans pretiosissimas claritates, in aspectum suum singulariter provocans oculorum cupidissimam voluptatem. Quem si polire velis, obscuras; si naturæ propriæ relinquas, irradiat. Hic regibus ipsis fertur esse mirabilis, ut inter divitias suos nihil se simile possidere cognoscant. Cujus pulcherrima naturæ qualitas contemplativæ vitæ decori dignissime comparatur. Hanc enim reges sancti, quorum cor est in manu Dei, cunctis bonorum operum divitiis, universisque virtutum gemmis. merito præferunt, in eam maxime puræ suæ mentis intuitum aciemque dirigentes, tanto ardentius cœlestis vitæ dulcedinem animo complectentes, quanto frequentius supernæ gratiæ fuerint splendore repercussi. Habent ergo sancti viri aureum colorem ex

supernæ contemplatione dulcedinis. Qui sæpe præsentis sæculi turbine, velut attritu limæ, vilescit. Non enim facile potest animus uno codemque momento terrenis laboribus, ærumnis, curisque et doloribus, angi, et illa cœlestis vitæ gaudia, tranquillæ mentis statu delectatus intueri; quin potius ingemiscendo proclamat : Turbatus est, inquiens, præ ira oculus meus, inveleravi inter omnes inimicos meos (Psal. vi). Quod vero in insula Thebaide, qua Topazion appellatur, unde et ipse nomen accepit, inveniri dicitur, dupliciter intelligendum est, quia et ille pracipue, id est, Ægyptiorum regiones, monachorum gregibus abundent, et quicunque Soli justitiæ vicinus babitaverit, ætherei nimirum luminis fulgore vitæ perfectio, sic in nono speculativa suavitatis gemma ponitur. Sive quia novem ordines angelorum, quorum vitam initatur, in Scriptura sancta reperiantur, sive quia a perfectæ beautudinis denario ono tantum, ut ita dicam, gradu mortis abest. Cui summo desiderio propheta suspirans aiebat : Ideo chilexi mandata tua super aurum et topazion (Psal. caviii), id est, super omnem probatæ actionis claritatem, superque omnem, quæ in hoc sæculo seri potest, contemplativi gaudii sublimitatem, dulcissimo mandatorum tuorum delectabat amore. Quorum primum et maximum est : Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde, tota anima, tota virtute (Matth. ххн), qued non nisi in illo cœlestis regni culmine ad integrum perfici posse certissimum est.

Decimum chrysoprasus. Chrysoprasus est, viridis aureæque commisturæ, quoddam etiam purpureum jubar trahens, aureis intervenientibus guttis. Nascitur autem in India. Qui significat eos qui viriditatem zternæ patriæ, perfectæ charitatis fulgore promerentes, cam etiam cæteris purpurea martyrii sui luce patelaciunt. Qui, quando in eo quod præsentem vitam despiciunt, æternam gloriam præferunt, Domitti in carne apparentis exempla sequentur, jam velut in India, id est, prope solis ortum, meritorum suorum falgorem ostendunt. Et quia velut Sol in regno Patris fulgere, regique suo, cui nunc compatiuntur, tune conregnare desiderantes exspectant, jure in decimo loco sunt positi. Per denarium enim quo Dominica vinea cultores remunerantur, aterni Regis percipienda imago figuratur, ubi quod in nono gradu non poterat, perfecta dilectione Dei et proximi per omnia Decalogus implebitur.

Undecimum hyacinthus. Hyacinthus in Æthiopia reperitur, caruleum colorem habens; optimus qui nec rarus est, nec densitate obtusus, sed ex utroque temperamento lucet, et purificatum suaviter florem trablt. Hic antem non rutilat æqualiter, sed cum Lacie culi mutatur. Sereno enim perspicuus atque gratus est, nubilo coram oculis evanescit atque marcescit. Indicat autem animas coelesti semper intentioni deditas, atque angelicæ quodammodo, quantum mortalibus sas est, conversationi propinquantes.

internæ flamma charitatis, habent et æthereum ex A Quibus omni custodia discretionis cor servare præcipitur, ne vel nimia sensus subtilitate callentes. altiora se quarere et fortiora se scrutari andeant (Eccli. 111). Gloria enim Domini celare verbum, id est, caute de Deo vel homine Christo philosophari; vel rursum desidia torpente ad infirma fidei initia atque elementa exordii sermonum Dei relabantur. Quin potius via regia gradientes, a dexteris et a sinistris per arma justitiæ tutati procedant (11 Cor. vi), aptaque temporis observantia cum cœlo faciem mutantes, suis inspectatoribus dicant : Sive enim mente excedimus Deo, sive sobrii sumus vobis (11 Cor. v). Quasi hyacinthus nubilo circumdatus, loquitur: Non angustiamini in nobis, angustiamini autem in visceribus vestris (II Cor. vi). Et iterum: Nikit enim coloretur. Et pulchre sient in octavo ordine activæ B judicavi me scire inter vos, nisi Christum Jesum, et hune crucifixum (I Cor. 11). Et quasi in serena luce visus ait : Sopientiam autem loquimur inter perfectos (Ibid.).

> Duodecimum amethistus. Amethistus purpureus est permisto violaceo colore, et quasi rosæ nitore, quasdamque leuiter flammulas fundens, sed et quiddam in purpura illius non ex toto igneum, sed quasi vinum rubens, apparet. Purpureus ergo decor cœlestis regni habitum, roseus vero atque violaceus, humilem sanctorum verecundiam pretiosamque mortem designat. Quorum videlicet mens principaliter in summis erigitur, etiam cum exterius perpeti abjecta cernuntur, Dominici semper inter adversa memores promissi: Nolite timere, pusillus grex, quia complacuit Patri vestro dare vobis regnum (Luc. x11). Quique flammam charitatis non ad se tantum invicem, sed ad ipsos etiam persecutores spargentes, positis genibus implorant: Domine, ne statuas illis hoc peccatum. Atque inter calicem passionis biben lum, illius potius vini quod lætificat cor hominis jugi recordatione debriantur (Psal. ciii), quod Dominus se novum cum discipulis suis in regno Patris bibiturum esse promisit (Matth. xxvi). In jaspide ergo fidei viriditas. In sapphiro, spei cœlestis altitudo. In chalcedonio flamma charitatis internæ figuratur. In smaragilo autem ejusdem fidei fortis inter adversa confessio. In sardonyche, sanctorum inter virtutes humilitas. In sardio reverendus martyrum cruor exprimitur. In chrysolitho vero spiritualis inter miracula prædicatio. In berillo, prædicantium perfecta operatio. In topazio, eorumdem ardens contemplatio monstratur. Porro in chrysopraso, bestorum martyrum opus pariter et præmium. In hyacintho, doctorum cœlestis ad alta sublevatio, et, propter infirmos, humilis ad humana descensio. In amethysto, coelestis semper regni in humilium animo memoria designatur. Singulique lapides pretiosi, singulis sont fundamentis deputati. Quia licet omnes perfecti, quibus civitas Dei nostri in monte sancto ejus ornatur atque fundatur, spiritualis gratiæ sint luce fulgentes, *alii tame*n per Spiritum datur sermo sapientiæ, alii sermo scientiæ, alii gratia sanitatum, alii genera linguarum, alteri fides in codem Spiritu, etc. (1 Cor. x11). Cujus artifex et conditor Deus, qui est sundamentum sundamen-

torum, et pro nobis etiam pontifex sicri dignatus est, A ut proprii sanguinis hostia ejusdem mænia civitatis abhieret pariter atque dedicaret, omnia quæcunque habet Pater, propria possidet. Unde in pectore summi pontificis iidem lapides et ipsi patriarcharum nominibus inscripti jubebantur imponi, ut pulcherrimo mysterio pandatur, omnia spiritualia chrismata quæ singuli quique sanctorum viritim et ex parte percipiebant, in mediatore Dei et hominum homine Jesu Christo pariter et perfecte suisse completa. Ilæc de lapidibus pretiesis copiosius fortessis quam commaticum interpretandi genus decebat videor exposuisse. Necesse enim erat corum naturas patriamque diligenter exponere, deinde sacramentum investigare solertius, sed et ordinem numerosque prosequi. Quantum vero ad ipsam rei profunditatem pertinct, videor milii perpauca, et hæc breviter strictimque dixisse. Lectoremque supplex obsecto ut si recto me tramite viderit incessisse, agat Deo gratias. Sin vero secus qu..m volebam evenisse deprehenderit, errori meo veniam mecum a Domino deprecetur. Sed hæc hactenus, videamus et reliqua.

Et duodecim portæ duodec m margaritæ sunt per singulas. Omnis gloria capitis refertur ad corpus. Et sicut lux vera quæ illuminat omnem hominem (Joan. 1), sanctis donavit lumen esse mundi, sic et ipse, cum sit margarita singularis, quam negotiator sapiens venditis omnibus emat (Matth. xm), suos nihaominus margaritarum fulgori comparat.

Et platea civitatis aurum mundum, etc. lisdem metallis plateas componit, quibus civitatem jam dixerat adornatam; multi enim sunt etiam vitæ latioris et inserioris, summis in Ecclesia cincti virtutibus, et puritate mentis et radio fulgent operis.

Et templum non vidit in ea, etc. Quamvis, inquit, lapidibus civitatem dixerim exstructam, non in ædificio tamen materiali significavi requiem esse sanctorum, quorum ipse Dans unica domus et lux et requies est.

Et civitas non eget sole neque luna ut luceant in ea. Quia non lumine aut elementis mundi regitur Ecclesia, sed Christo æterno sole deducitur per mundi tenebras.

Nam claritas Dei illuminabit sam. Ipso enim lumine fruemur in patria, quo nunc regimur gradientes in via. Bodem in formati inter bona malaque discernimus,

Et ambulabunt gentes per lumen ejus. Significat quod idem ipse Agnus nunc sit peregrinantibus via, qui tunc civibus vita.

Et reges terræ afferent glorkim suam et konorem in illam. Reges hic spirituales dicit, qui cunctas virtutum suarum divitias Ecclesiæ conserant laudibus.

El portæ ejus non claudentur per diem, nox enim non erit illic. Lumen Agni perpetuum, imo ipsum pro lumine sempiterno in illa civitate, sublato noctis tempore, memorat futurum. Quod autem portæ non claudentur, plenissimæ securitatis indicium est. Non enim ibi jam dicitur : Vigilate et orate ne intretis in tentationem (Matth. xxvi), sed potius : Vacate el sidete, quoniam ego sum Deus (Psal. xLv).

Et afferent gloriam et honorem gentium in eam. Eo quod ex omnibus gentibus sit congreganda.

Nec intrabit in eam aliquid coinquinatum, etc. Illius temporis describit Ecclesiam, quando, jam malis de medio segregatis, soli cum Christo boni regnabunt. Sed et nunc omnis immundus et mendax non est in Ecclesia, nec videt lumen civitatis Dei qui eam odit. quia tenebræ excæcaverunt oculos ejus.

# CAPUT XXII.

Et ostendit mihi flucium aquæ vitæ, etc. In fluvio vitæ civitatis medio meante non adhuc celebratio indicitur baptismi, sed fructus jam illius revelatur sacramenti. Modo enim Ecclesia seminat in Spiritu. ut tunc de Spiritu metat vitam æternam (Galat, vi).

Et ex utraque parte fluminis lignum vitæ. Lignum vitæ circa fontem vitæ cernitur. Quod sive gloriam sanctæ crucis, sive Dominum Christum interpretatis. jam et ante baptisma revelatum in Veteri Testamento. et nunc, baptismatis clarescente mysterio, cœlesti fructu sanctos imbuit. Non enim aliud nomen est sub cælo datum hominibus, in quo oporteat nos salvos fieri (Act. iv). Idem quippe lignum, quod Joannes in aurea Jerusalem, Moyses in paradiso florere descripserunt, Salomon dixit lignum vitæ esse amplectentibus eam. Hunc fluvium puto Jordanem figurasse, ultra quem Moyses populis monita salutis, et intra quem terram repromissionis Jesus aperuit.

Afferens fructus duodecim, per menses singulos reddens fructum sunm. In duodecim mensibus omne tempus insinuat vitæ, scilicet illius ubi dicitur : Et anni tui non deficient (Psal. C1). Et iterum : Erit mensis ex mense, et sabbatum ex sabbato (Isai. Lxvi). Ubi præsens Domini vultus, æterna sanitas, æternus vitæ cibus est. Potest et simpliciter intelligi quod per doctrinam duodecim apostolorum crux Christi fructificet.

Et solia ligni ad sanitatem gentium. Si fructus merces beatæ immortalitatis accipitur, recte folia perpetuus intelligitur cantus, quod in sanitatem cadat felici jam sorte canentibus. Ibi enim gentium curatio vera, redemptio plena, felicitas sempiterna.

Et videbunt faciem e us. Præmium fidei nobis visio Dei servatur, quod summum esse bonum Philippus intelligens nit : Domine, ostende nobis Patrem, et sufficit nobis (Joan. xIV). Sollicite enim fuerat commenquo tune beatificati, sola quæ bena sunt cernemus. D dandum hoe sancios visuros et habituros specie, quod credunt viventes ex fide.

> Et nomen ejus in frontibus corum. Confessio nomimis sancti nunc inter hostes servata, tunc victores in patria glorificat.

Et nox ultra non erit, etc. Non ibi fragilitas corporum, vel quicte nocti, vel ignis eget lumine, quando erit Deus omnia in omnibus (1 Cor. xv), qui est lux vera (Joan. 1), et requies aterna sancturum. Quæ si ad allegoriam verba referas, non ibi prophetarum exhortatio, non legis est prædicatio necessaria, que nunc lucerna dicitur esse in obscuro loco. quoniam in Dei contemplatione rebus expletis tenetur perfecta promissio.

Et dixit mihi : Hæc verba fidelissima et vera sunt.

sionem omni Ecclesiæ, in qua et parvulos futuros noverat, commendabat.

Et Dominus Deus spirituum prophetarum misit angelum suum. Ne dubites, inquit, de persona monentis. Deus enim ipse qui spiritus prophetarum cœlesti solet imbuere visione, hæc me tibi misit præmonstrare futura.

Ostendere servis tuis quæ oportet fieri cito. Docuit se, ut dixi, omnium generaliter utilia prospexisse.

Beatus qui servat verba prophetix libri hujus, etc. Subauditur, beatus sum. Sic enim beatus Dionysius Alexandrinus antistes hos versiculos connectit, dum quibusdam hæresibus ex bujus libelli occasione surgentibus et errorem redargueret, et ejusdem prophetiæ sensum ab omni nubilo carnalis intelligentiæ purgatum ad æterna et cœlestia promissa transferre!.

Cecidi ut adorarem ante pedes angeli, etc. Aut semel factum iteravit, quod cohibitus non est ausus repetere, aut magno visionum stupore perculsus, adorare se voluisse iterum confitetur.

Conservus tuus sum, etc. Nota quoties et Joannem prophetam et hone librum prophetiam nominet; nam mulia buic cum prophetis concordia, nec in sensibus tantum, sed et in verbis. Quot enim hie Isaiæ, quot Zachariæ, aliorumque prophetarum versus invenies?

Ne signaveris verba prophetiæ libri hujus, etc. Futuro propinguante judicio manifestari oportuit divina præcepia, judicia, atque promissa, quorum observatione præmium mites acquirant, neglectis pænam contumaces incurrant.

Qui nocet, noceat adhuc, et qui in sordibus est, sordescat adhuc. Occulta hic Dei judicia, sed justa demonstrat, quibus mali homines in pejus proficere permittuntur, id est, pervenire ad summam nequitiam, ut possit justum invenire judicium. Huic illud simile est : Aut facite arborem bonam et fructum ejus bonum, aut facite arborem malam et fructum ejus matum (Matth. xii).

Ego sum A et Ω, etc. In A Verbi divinitatem, et in Ω susceptam humanitatem designat. Principium sine termino, quod crebra in hoc libro repetitione firmatur, sive propter unius Christi divinitatem et humanitatem sæpe insinuandam, sive ut unius naturæ tota Trinitas intimetur, quæ per prophetam dicit: Ante me non est formatus Deus, et post me non erit (Isai. XLIII). D

Ut sit potestas corum in ligno vitæ. Dignum præmium stolis candidis, id est, vitæ immaculatæ promittit, videlicet ut Domini aspectu, qui est vita æterma, potiatur. Beati enim mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt ( Hatth. v).

Et per portas intrent in civitatem. Qui Domini servant mandata dicentis: Ego sum ostium, per me si quis introierit, salvabitur, et ingredietur et egredietur, et pascua inveniet (Joan. x); illa utique pascua quæ et

Non de Joannis diffidentia dubitabat, sed veram vi- A hic promittuntur, id est, l'gni vitx, hi procul dubio per portas intrant in Ecclesiam. Portas scilicet justitiæ, quas sibi Psalmista postulat aperiri (Psal. Cxvn). Qui autem aliunde tentat ascendere, ille fur est et latro (Joan. x); de quibus et hic subditur :

> Foris autem canes, et venefici, et impudici, etc. Cuncta enim rabies improborum et nunc intrinsecus Ecclesiam tentat, sed cum intraverit pater familias, et. sanctis secum ad nuptias intrantibus, clauserii ostium, tune incipient foris stare et pulsare ostium (Luc. xIII.)

> Ego sum radix et genus David. Geminam hic personæ suæ naturam expressit, quod idem factor sit David secundum divinitatem, qui factus est ex semino David secundum carnem. Quam Dominus quæstionem Judæis in Evangelio proponit, quomodo videlicet Christus filius sit David, cum eum David in Spiritu suum Dominum vocet? (Matth. xxII).

> Stella splendida et matutina. Qui post noctem passionis unius apparendo lumen resurrectionis et vitre verbis et exemplo sœculis ostendit. De quo ad beatum Job dicitur: Nunquid producis lucifirum in tempore suo? (Job. xxxviii.)

> Et sponsus et sponsa dicunt: Veni. Caput et corpus Ecclesiæ, singula membra cohortantur ad fidem.

Ei q i audit, dicat : Veni. Quisquis internum in mente fidei vel charitatis lumen percepit, ad hoc et alios convocet.

Qui vult, accipiat aquam vitw gra is. Sic liberum convenitur arbitrium dicendo : Qui vu!t accipiat, ut confestim gratia prædicetur in eo quod sequitur : Aquam vitæ gratis. Nullis utique meritis præcedentibus. Et ipsum enim velle, Dei donum est.

Si quis apposuerit ad hæc, apponet Deus super illum plagas scriptas in libro isto. Hier propter falsatores dixit, non propter eos qui simpliciter quod sentiunt, dicunt, in nullo prophetia mutilata.

Dicit qui testimonium perhibet istorum : Etiam, venio cito. Idem Christus testim mium perhibet, qui se Ecclesiæ yenturum annuntiat. Gui more Cantici canticorum Ecclesia devote respondet :

Amen, veni, Domine Jesu Christe. Que quotidio clamat orans : Adveniat regnum tuum (Matth. vi). Et in psalmo: Psallam et intelligam in via immaculata, quando renies ad me (Psal. c).

Gratia Domini nostri Jesu Christi cum omnibus vobis, Amen. Eant Pelagiani, et sua virtute sidentes, Domini se gratia privent. Apostolo autem Paulo præsidium quærente ac dicente : Quis me liberabit de corpore mortis hujus? (Rom. vii.) Respondeat Joannes nominis sui memor, et dicat : Gratia Dei per Jesum Christum Dominum nostrum (Ibid.). Et ne sibi Denatistæ de singulari Dei munere blandiantur, audiant quod cum gratiam Dei quasi vale ultimum commendaret, adjecit, Cum omnibus vobis. Amen.

Minime obstupeat lector non videns a nobis hic dari Expositionem in S. Pauli Epistolas quam reteres Venerabilis Patris editiones habent. Hanc exegesim, Beda minus recte attribuendam quam Floro diacono, sub isto nomine, inter sequentis Scriptores sæculi, ad annum 800, edemus. Edit.

# BEDÆ VENERABILIS,

ANGLO-SANONIS PRESBYTERI,

# OPERA EXEGETICA,

SIVE

# OMNIUM EJUS OPERUM PARS II.

SECTIO SECUNDA. - DUBIA ET SPURIA.

# DE SEX DIERUM CREATIONE

# LIBER SENTENTIARUM EX PATRIBUS

COLLECTARUM.

# DE PRIMA DIE.

In principio creavit Deus cœlum et terram. Istud rapitulum omnium librorum caput est. Omnis enim Scriptura divina bipartita est, Vetus Testamentum, et Novum. Alia quippe sunt, ubi interna intimantur, ut est: In principio erat Verbum (Joan. 1). Alia facta narrantur, ut est: In principio fecit Deus ce-tum et terram. Alia futura pronuntiantur, sicut dici-tur: Cum venerit Filius hominis in majestate sus (Matth. v). Alla vero sunt, quæ agenda præcipiuntur, ut est: Diliges proximum tuum (Matth. v). Quomodo ergo bipartita est? Quia sunt alia quæ secundum figuram dicta sun!, ut est Canticum canticorum; et est : Audivil Adam vocem Domini Dei deambulantis in paradiso (Gen. 111). Et alia sunt secundum rerum gestarum fidem, ut est, secundum quod populus de Ægypto transierit et quod mare pedibus ambulavit. Alia vero sunt, quæ utroque modo dicta sunt, ut est transitus maris Rubri. Et miracula illa quæ Dominus in Evan-Deus cœlum et terram, utrum in principio temporis, an in principio ut esset hoc initium creaturæ ejus, ex quo alia esse coperunt. Non enim Deo semper coæterna suerunt. Dicamusque : In principio sibi coæ-terno secit Deus calum et terram, hoc est in unigenito Filio, qui est Sapientia Patris, de quo dicit Apostolus : Christum Dei virtutem et Dei sapientiam (I Cor. 1); et in psalmo dicit : Omnia in sapientia fecisti (Psal. CIII). Et iterum dicit Apostolus : Quia in ipso condita sunt omnia, qua in colo sunt et in terra, visibilia et invisibilia (Coloss. 1), nam et evangelista de Christo dicit : In hoc mundo erat, et mundus per eum factus est (Joan. 1). Tamen quarendum est, quod in principio primum Deus fecit cœlum et terram, an lucem. Et si prima lux creata fuit, quare nou dixit: In principio creavit Deus lucem? Intelligendum est, quod simul creavit -cœlum, et terram et lucem. Quia nibil interest, nisi origo tantum, sicut homo duas parabolas cognitas si-

A mul non potest enarrare, ita et Dominus secit. Quia lioc prius enarravit, quod originem habuit, et postea quod exinde sactum suit, quamvis utrumque simul secisset. Ut quod sola origine prior est in saciendo, prior sit ex tempore enarrando. Ergo dum oportebat ut Scriptura sancia utrumque enarrasset, et res gestas quam res narratas, quod exinde sactum est, ratio erat ut prius enarrasset unde aliquid sactum erat, quam illud, quod exinde sactum est, propter tardiores intellectu, ut capere potuis ent, quia res corporeæ ex aliquo sebant. Quia nihil interest inter creationem cœli et terræ, et lucem, nisi hoc tantum, quod est inter verbum et vocem. Quare non dixit: In principio secit Deus cœlum et terræ, ed dixit: Creavit, propter informitatem materiæ, et iterum sensum spiritalem.

# Item Recapitulatio.

sunt, quæ utroque modo dicta sunt, ut est transitus maris Rubri. Et miracula illa quæ Dominus in Evangelio fecit. Dicit vero: In principio creavit Deus cælum et terram. Inquirendum est in quo principio creavit Deus cælum et terram, utrum in principio temporis, ex an in principio ut esset hoc initium creaturæ ejus, ex quo alia esse cæperunt. Non enim Deo semper coæterna fuerunt. Dicamusque: In principio sibi coæterna fuerunt. Dicamusque: In principio sibi coæterna fuerunt. Dicamusque: In principio creavit Deus cælum et terram, hoc est in unigenite de si est principio creavit Deus cælum et terram. Principio creavit principio creavit principio creavit principio creavit principio creavit principio creavit principio creav

# Item Recapitulatio.

Terra autem erat inanis et vacua. Terra scilicet carnis nostræ inanis erat et vacua, priusquam doctrinæ acciperet formam. Et tenebræ erant super faciem abyssi, quia non erat lux quæ superfunderetær, quod si esset, utique superesset. Sed quomodo erat? Id est aer spissatus luce carens diurna.

# Item Recapitulatio.

Et tenebræ erant super faciom abyssi. Quia dolictorum execitas, et ignorantiæ profunda obscuritas corda nostra tegebat. Et spritus Dei serebatur super aquas. scientiam charitatis Christi (Ephes. 111). Et alibi ait : Superexaltat autem omnem intellectum (Philipp. 17). Ergo aliquid inchoatum ostendit, super quod spirilus Dei serri diceretur, non loco, sed omnia superante atque præcellente potentia. Duo quippe sunt, propter quod amat Deus creaturam suam, ut sit et mancat. Ut sit formata, et mancat in præcepto Creatoris. Ergo Spiritus Dei ferebatur super aquas, ut esset quod maneret; quamobrem prius res informatas, et postea Spiritum sancium nominavit, quia omuis exiguus amor rebus quas diligit subterponitur.

Recapitulatio.

Et Spiritus Dei ferebatur super aquas. Id est, Spiritus Dei Patris. Et de ipso Spiritu sancto ait Apostolus: Qui non habet Spiritum Christi, hic non est ejus (Rom. viii). Si ergo nihil interest inter persom Patris, et Filii, et Spiritus sancti, quare non dicit : Qui non habet Spiritum Spiritus, vel : Sicut dicit Spiritus Patris, vel Spiritus Filii ? Quare non dicit B Parer Spiritus, vel Filius Spiritus? Quia non babet relativum modum unde reddere posset, sicut dicit Servus Domini, aut Domini servus, vel Filius Patris, et Pater Filii. Quia si dixisset Pater Spiritus, ostendisset Deum esse Patrem Spiritus. Vel si dixisset Filius Spiritus, demonstrasset Spiritum sanctum Patrem esse Filii, quia non est nec Pater nec Filius, sed de divina substantia processit. Quamobrem non dicit Spiritus sanctus natus a Patre vel Filio, quia non est natus sicut Unigenitus, nec factus sicut nos, ut per adoptionem gratiæ filius vocaretur. Et quomodo Spiritus sanctus coæternus dicitur Patri et Filio? Quia dixit Spiritum sanctum ex Patre et Filio procedentem, et coæternum esse. Semper enim processit, nam non semper datus est, quia semper potest fieri donum non per datum. Semper enim Spirites sanctus processit, et a Patre paratum fuit dari. Nam tunc non erat qui eum accepisset, neque angeli, neque homines, nisi solus creator omnium. Et si C tres unum sunt, Pater, et Filius, et Spiritus sanctus (I Joen. v), quare ergo non dicitur Pater missus à Filio, vel a Spiritu sancto? Ordo paternæ reverentiæ servatur.

# Recapitulatio.

Spiritus autem Dei auper cor nostrum tenebrosum et fluidum, quasi super aquas jam superferebatur. La quo subsistentes requiesceremus, cujusque vivilicaremur flatu, et cujus unda ablueremur.

# DE GREATIONE LUCIS.

Dixit quoque Deus : Fiat lux. Lux autem ista est visibilis, an invisibilis? Invisibilis vero dicitur, quia creatio angelica est, quam oculi nostri non valent prospicere. Ratio enim erat ut die quarta sidera in ceelo fabricasset, quæ oculi nostri potuissent prospicere. Ista creatio angelica, est temporalis, an in-temporalis? Temporalis enim erat in angelis, intemporalis in Deo. Temporalis erat, quod dictum intel- D spere, nisi ipsa perfectio singulorum operum? et ligimus expressum ab æterno Deo per Verbum coæternum in Creatura spiritali, quam jam tunc fecerat, cum dictam est: In principio creavit Deus cælum et terram; sed ista locutio non tantum sine aliquo sono, sed etiam sine ullo corporali motu, creatura spiritalis eius mente atque ratione quodam modo infixa per Verbum Patris coæternum ; sed multum ac difficillimum est capere quomodo dicitur, Deo non temporaliter jubente, neque id temporaliter audiente creatuqui contemplatione veritatis omnia tempora excedit, sed intellectualiter sibimet expressas, cum Patri coeterna Sapientia tanquam intelligentibus locutionis ad ea quæ infra sunt transmittentes, ut fieret temporalis motus in rebus temporalibus, sive formandis sive administrandis.

Es sacta est lux. Id est, creatio angelica, quia illi tune cognoverunt agnoscere vel intelligere Creatorem suum. Quare iterum non repetit; Et secit Deus lucem,

Unde ait beatus Apostolus : Super eminentem, inquit, A sicut la cæteras creaturas repetit, quas creavit, ut in firmamento dicit : Fiat firmamentum, et iterum : Fecit Deus sirmamentum, ideo quia non erat necesse ut dixisset : Fecit Deus lucem, quia intellectualis creatura erat, id sunt angeli. Quando autem dicit Fiat firmamentum, vel cartera in aliis creaturis hoc in cognitione angelica dicit, quia nec mirum est si Deus sanctis angelis suis, in prima lucis conditione ad se conversis, prius voluit ostendere quid erat deinceps facturus. Quando vero dicit: Et fecit Deus, id est in propria natura rerum. Jam non erat opus lioc de augelis iterum repetere, quia illi tunc, sicut diximus, conversi fuerunt ad agnoscendum Creaturem suum. Cum enim æterna illa et immutabilis, quæ non est facta, sed genita, Sapientia in spiritalem atque rationalem creaturam se transfert (sicut in animas sancias, ut illuminati lucere possent), fit in eis quædam luculenta rationis affectio, quæ potest accipi facta lux, cum dixerit Deus Fiat lux. Jam enim erat spiritulis creatio, que coli nomine significata est, cum scriptum sit : In principio crearit Deus colum et terram; non cœli corporei, sed cœll incorporei, in quo intelliguntur omnes sancti angeli.

Et vidit Deus lucem quod esset bona. Quare lucem tantum laudavit, et non noctem. Id est, quia nox adhuc, nec dies factæ erant, sed tantum lux angelica, quia indignum erat Deo rem informem laudare, quæ adhuc formata non erat, sed rem illam quæ formata

erat laudavit, id est, lucem angelicam.

Et divisit lucem a tenebris. Quid est divisio lucis a tenebris, nisi distinctio formatæ ab informi.

Appellavitque lucem diem. Quamobrem appellavit lucem diem, quia dies adhuc non erat formata. Idem que dies circa speciem factæ rei appellatus est.

Et tenebras noctem. Quare similiter noctem appellavit, quæ adhuc minime formata erat, quia nox ista, quæ nobis notissima est, facit eam esse absentiam solis super terram. Quia , decidente sole, vocamus vesperain; inchoante mane, appellamus diem. Nox autem hic privatio operis est, aut nox ipsa possibilitas est appellata, quæ in rebus est factis, unde fieri potest, etiamsi non mutentur. Et iterum secundum sensum: spiritalem.

Recapitulatio.

Dixit queque Deus: Fiat lux. Id est, illuminatio. credulitatis appareat. Prima enim die lucem adei dedit, quia prima est in conversione ades. Unde et ipsum primum in præceptis mandatum est : Dominus Deus tuus, Deus unus est. Propter quam fidein ipse Dominus etiam invisibiliter in mundo apparere voluit. Jam tunc Deus juxta præsentiæ suæ gratiam divisit justos, id est, filios Dei et lucis, a peccatoribus, tanquam a tenebris : istos vocans diem, illos noctem. Nant quia in Ecclesia lucis nomine justi appellantur, audi Apostolum : l'uistis , inquit , aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino (Ephes. v).

Factumque vespere et mane dies unus. Quid est ve-

mane, id est, inchoatio sequentium.

# DE SECUNDA DIE.

Dixit quoque Deus: Fiat firmamentum. Idem propter firmamentum stabilitatis, sive propter intrans. gressibilitatem superiorum atque inferiorum aquarum. Naturam tamen aquarum illic jam non vaporalitenuitate, sed g'aciali soliditate pendere æstimamus, propter siderum naturas mitigandas, ne creaturas Dri subterpositas nimio ardore concrement. Quo-modo autem quælibet aquæ ibi sint, ubi eas minime dubitemus? Quia major est Scripturæ hujus auctoritas, quam omnis humani ingenii capacitas. Be cœlorum autem consistentia quærenda est ratio. Dominus hic unum firmamentum factum commemorat, Apostolus autem se in tertium coelum raptum fuisse testatur. Quid ergo dicamus, nisi quia conglobata minime gutta in unum faciunt collectionem unam, et propter gravitatem ponderis non cas suffert aer

sussinere, sed ejus ponderis ad imum defundendo A Deum, conturbent, liceatque ei germinare bonorum dat locum. Hæc est pluvia. Ergo aer inter vapores humidos, unde desuper nubila globentur, et maria subterfusa volunt intel·igere cœlum esse inter aquam et aquam. Secundum vero cœlum, quod spiritu cernimus, unde animalibus plenus discus ille ad Petrum in exsiasim mentis descendit. Tertium vero cœlum. quod mente cognoscimus, ita secretum atque remotum vel omnino mundatum, vel a carnis sensibus abreptum, ut ea quæ in illo cœlo sunt ipsam Dei substantiam Verbum, per quod facta sunt omnia, in charitate Spiritus sancti ineffabiliter videre val ant.

Et dixit Deus : Fiat firmamentum inter medium aquarum, et dividut aquas ab aquis. Spiritus ergo Dei scribendus aderat, quasi quis ab eo requirerei, quo-modo factum sit recte resconderit. Dixit Deus : Fiat, id est, quod in Verbo Dei æterno erat ut sieret. Deinde incipit narrare unumquodque factum. Cum audivinus, Et sic factum est, intelligimus factum creaminos generis sui; cum vero audivimus : Vidit Deus quia bonum est, intelligimus in benigno Spiritu ejus, non quasi incognitum post factum placuisse, sed potius in ea bonitate placuisse, ut maneret factum, ubi placebat ut fierei. De figura autem cœli breviter dicendum est, hoe seisse auctores nostros, quod veritas habet; sed Spiritum Dei qui super eos loquebatur noluisse ostendere nullo salute profuturo utilia. De ca autem contentione, quæ inter plures de figura cœli fieri solet, utrum in modum extensæ pellis, an spharæ vel cameræ consistat, non videmus quod prohibeat pellem extensam in modum cameræ curvari, vel quasi sphæræ in rotundum sinum extend.

# Item Recapitulatio.

Deinde secunda die disposuit Deus firmamentum, id est, solidamentum sanciarum Scripturarum; firmamentum enim in Eccles a Scripturæ divinæ intelliguntur, quia colum plicabitur sicut liber.

Discrevitque super hoc firmamentum aquas. Id est, cœlestes populos angelorum, qui non opus habent hoc suscipere firmamentum, ut legentes audiant verbum Dei (Matth. xxiv). Vident emm semper eum, et diligunt. Sed superposuit ipsum firmamentum legis suse super infirmitatem inferiorum populorum, ut ibi spiritales suscipientes cognoscant qualiter discernant inter carnalia et spiritalia, quasi inter aquas superiores et inferiores.

# DE DIE TERTIA.

Dixit vero Deus: Congregentur aquæ quæ sub cælo sunt in locum unum, et appareat arida. Quid e-t ergo qued non ait : Fiat arida visibilis, vel aqua congregata, nisi quia propinquiora sunt eidem informitati, quam cœlestia corpora, ut de his per innumerationem dierum infirma rerum condiuntur. Ideo noluit inferri, ut similiter cum superioribus fieri imperaret, sed congregate aque apparere per se infirma rerum parent tamen utrum ista præcipua coli luminaria jussit. Ubi ergo congregatæ sunt aquæ si totam terjussit. Ubi ergo congregatæ sunt aquæ si to:am terram prius occupaverum, illie, scilicet quo retractæ sunt ut terra nudaretur. Et si aliqua pars antea arida apparebat, ubi congregari potuisset, non ergo totum abyssus occupavit, sed magis intelligendum e-t, aut in modum nebulæ prius aqua terram occupasset, aut terram longe lateque obsidens, qua cavum locum præbuisset, ubi percurrentes aquas capere potuissent ut appareret arida.

### Item Recapitulatio.

Post hac d'e tertia collegit in unum aquas inferiores salsas. Hoc est, homines infideles, qui cupiditatum tempestate et tentationum carnalium fluctibus quatiuntur, et in se ipsis quasi amaritudo includuntur. Segregavitque ab eis aridam, populorum seilicet sontem fidei sitientem; obfixitque dehinc superborum limites, et coercuit eos, ne turbulentis iniquitatum svarum fluctibus aridam, id est, animam sitientem

operum fructum secundum genus. D liges proximum in subsidiis necessitatum carnalium, habens in se semen secundum similitudinem, ut ex sua infirmitate compatiantur ad subveniendum indigentibus, producens et lignum forti robore. Et fructiferum, id est. beneficium ad eripiendum eum qui injuriam patitur de manu potentis, et præbendo protectionis umbra-

culum valido robore justi judicii.

Et vidit Deus quod esset bonum, et ait : Germinet terra herbam virentem, et facientem semen, et lignum pomiferum, faciens fructum junta genus suum, cujus semen in semetips sit super terrant. Et factum est ita. Et protulit terra herbam virentem et aff rentem semen. juxta genus suum, lignunique faciens fructum, et habens unumquodque sementem secundum speciem suam. Et vidit Deus quod esset bonum, factumque est vespere et mane dies tertius. Quid est enim, quod ista omnia in unum dicit imperavit sieri, et terram germinare, turam non excel·uisse perscriptum in Verbo Dei ter- B et aquas congregare, nisi quod ista omnia in terra radice figuntur ! Ideo ad eamdem diem pertinere dicuntur quia quamvis longe lateque per incrementa sua diffunduntur, tamen de locis propriis nexibus suis non moventur. Quit arbores vivunt, vivunt tamen non per animam, sed per viriditatem, quia ille succus infunditur in radice, deinde in qualitatem arboris essicitur, et postea in essusione ramorum, et exinde in viriditate foliorum. Unde dicit : Et lignum pomiferum, quia omnia ligna fructum non faciunt, quia hic fructus intelligitur, quia unaquæque arbor habet usum suum, et unaquæque herba similiter utilitateur suam tam in manifesto, quam in occulto.

# DE DIE QUARTA.

Dixit autem Deus: Fiant luminaria in sirmamento cæli, ut dividant diem ac noctem, et sint in signa et tempora et dies et annos, et luceant in firmamento coli, et illuminent terram. Et factum est ita. Fecitque Deus duo magna luminaria: luminare majus, ut præesset diei, et luminare minus, ut præesset nocti, et stellas, et posuit eas in firmamento cæli, ut luceant super terram, es præessent diei ac noc'i, et dividerent lucem ac tenebras. Et vidit Deus quod esset bonum, et fuctum est vespere et mane dies quartus. Ut quod ibi erat in Verbo Dei secundum genitam Sapientiam. Deinde factum est in creatura spiritali, hoc est in angelis. Deinde facta sunt ipsa luminaria, ut essent in genere proprio, ut sint in signa et tempora. Quis non videat quam obscure positum sit quarta die coepisse tempora, quasi superius illud triduum sine tempore præterire potuisset, quæ suæ tamen creationis tempus habuerunt, quia mutuo creatura nomen accepit, siderum tamen distinctione illud triduum non habuerunt.

Luminare majus, ut præesset diei, quia diem clarescere non posse cognoscimus, nisi solis lumine adjuvetur, nec noctem stellis apparentibus, si luna desit, quemadmodum illius præsentia illustratur. terræ oculis nostris majora minoraque appareant, quia sicut prius cœlum factum est, ita prius ornandum erat. Quarta die fiunt sidera, quibus lucescentibus super terram habitatio illustratur inferior, uo habitatores ejus in tenebrosam habitationem inducerentur. Ideo succedentibus motibus, infirma inferiorum corpora quieti reparantur, factum est circumeunte sole diei noctisque vicissitudo propter vicissitudinem dormiendi vel vigilandi. Nox autem illa ne indecora remaneret, luna vel siderum luce decorata est, ut ipsos homines consolaretur, quibus iter carpentibus etiam operantibus nocturna necessitas compellit, vel animalia, quæ solis lucem ferre non possunt, æquanimiter consolentur. Quando vero dicit: Dixit Dens Fiat, intelligimus Scripturæ intentionem ad æternitatem Verbi Der recurrentem. non enim invenit aliqua recreanda quam in Verbo Dei non invenisset creata; non ergo toties dixit

scriptum. Unum enim Verbum ille genuit, in quo dixit omnia, priusquam facta sunt singula. Et sint in signa et tempora : non secundum hæreticos vel philosophos, qui vana signa sectantur, sed secondum veritatem signorum. Signa autem et tempora ad lunam vel ad sidera cœli pertinere dicuntur. Inquirendum est si cœlum in gyro versatur, an sidera circumeunt. Id intelligendum est, quod sidera circumeunt, cœlum autem firmiter stat.

Et factum est vespere et mane dies quartus. Cur vespere vel mane nominavit, de nocte autem nihil indicavit? Quid ergo aliud noctem dicamus, nisi absentiam lucis, quæ inter vesperam et mane restare widebatur; an quia prima lux angelicam significavit creationem, qui contemplando creatorem suum, cum concordissima charitate sine cæcitatis ignorantia Creatorem in perpetuum laudare non cessant? Sed tamen initio operis et fine lucide cognoverunt quod sum spiritalem.

## Item Recapitulatio.

Deinde quarto die emicuerent luminaria, sirmamento legis infixa, id est, evangelistæ, doctores, et Scripturæ sanctæ disputando cohærentes, et omnibus inferior bus lumen sapientiæ demonstrantes. Prodiit etiam simul et cætera micantium siderum turba, id est, diversarum virtutum in Ecclesia numerositas, quæ, in hujus vitæ obscuritate, tanquam in nocte, refulgentes, dividant in hoc firmamento Scripturæ sensibilia et intelligibilia, quasi inter lucem perfectorum et tenebras parvulorum, et sint in signis virtutum et miraculorum. Sunt etiam in tempora et annos, quia prædicatores propriis temporibus vivunt et transcunt. Verbum autem Domini manet in eternum. Quare autem primo terra germinaverit, deinde facta sunt luminaria, nisi quia post opera bona venit illuminatio lucis ad contemplandam speciem super- C mæ virtutis?

### DE QUINTA DIE.

Dixit etiam Deus : Producant aquæ reptile animæ viventis, et volatile super terram sub firmamento cœli. Creavilque Deus cete grandia, et omnem animam viventem alque motabilem, quam produxerant aquæ in specie sua, et omne volatile secundum genus suum. Et vidit Deus quod esset bonum, benedixilque eis dicens: Crescite, et multiplicamini, et replete aquas maris, avesque multiplicentur super terram. Et factum est vespere el mane dies quintus.

Quid est ergo quod prius ornavit aquas de reptilibus, antequam terram de animalibus? Ratio erat quia prius visibilis apparuit, ut prius ornatum suum accepisset, aut quia in principio colum recepit, ornamentum suum, id est, de angelis, quando creati fuerunt. Similiter autem et terra, quam de herbis vel de arboribus vestivit; ratio enim crat ut aquæ recepissent ornamentum suum de reptilibus, vel aer D de volatilibus. Quid est enim, quod sæpe legimus de creatura coeli et terræ et maris similiter, quomodo creati fuerunt, de aere autem nihil indicavit? Non enim arbitrandum est ut illud elementum in hac Scriptura prætermisisset, nisi quia consnetudo est divinæ Scripturæ coelum et terram totum mundum appellare. Et ideo æstimandum est, aerem ad cœlum et terram pertinere. Et quidquid est humidum, vel vaporaliter expansum, hoc ad terram pertinet; qu dquid enim tranquillum et quietum est, ad cœlum pertinere dicitur; et quod ita sit aer aquæ similis, ut ex ejus halationibus pinguescere probatur; spiritum procellæ faciat, id est, ventum et unbilum contra, et ut posset volatus avium sustinere; non enim dixit : Producant aquæ reptile animæ viventis, et producat aer volatilia super terram; sed dixit : Producant aqua reptile anima viventis, et volutile super zerram, quia acr ex aqua fit. Et quidquid undosum

Deus Fiat illa, vel illa, quoties in hoc libro reperitur A vel fluidum est, hoc piscibus datum est. Quidquid autem humidum vel vaporaliter suspensum est, hoc volatilibus traditum esse manifeste cognoscitur, quia sicut pisces maris pinnulis suis in aquis natant, ita volatilia cooli in aere quasi in aquis de pinoulis suis volitare videantur. Et ideo sub firmamento cœli volitare dicuntur, non in firmamento cœli, quia illic spatium contiguum est, ubi volitare aves non possunt. Aer iste a confinio luminoso cœli usque ad Auidam aquarum et nudam terram Auxum est; non omnis tamen ad terram pertinet, sed de quo incipit a sursum versum ignis, grando, nix, glacies, spiritus tempestatis. Quidquid autem superius est, propter tranquillitatem ad coelum pertinere dicitur. Et dæmones habiture in aere dicuntur; et propterea eas suffert aer sustinere, quia aerea imagine utuntur, et exinde impugnant humanum genus, qui statim quando creati suerunt de conspectu Dei projecti sunt. Unde Salvator in Evangelio ad discipulos suos loquivespere et mane vocatur. Et iterum secundum sen - B tur, dicens : Vidi Satanam sicut sulgur cadentem de cœlo (Luc. x). Quomado enim cadere dicitur si non stetit; idenique non perseveravit in consortio sanctorum angelorum, sed statim quam cito se ipsum uspexit in claritate Dei, erexit se in superbiam contra Creatorem suum. Et dixit : Ascendam super altitudinem nubium, et ero similis Altissimo. Et statim projectus est de altitudine cœli in aerem cum omnibus satellitibus suis, qui eum secuti sunt, qui nou perstiterunt in divino amore, sicut illi qui firmati sunt, ut si velint peccare non possint, quia ipsi in principio proprium arbitrium habuerunt, sicut nunc humanum genus videtur habere. Illi autem de proprio arbitrio lapsi suerunt, et sententiam Dei acceperunt, ut, si velint, reparare non possint. Et iterum dixit Dominus : Iile ab initio homicida fuit, et in veritate non stetit (Joan. viii). Quomodo vero ab initio homicida fuit? Idemque primum Adam jugulavit in paradiso, quando poma comedere suasit, et de immortalitate factus e-t mortalis, et postea humanum genus usque ad adventum Salvatoris jugulavit. Quomodo in veritate non stetit? Quia non meruit accipere quod ei promissum fuerat, ut cum Creatore suo in perpetuum cum reliquis angelis permansisset; sed projectus est in terram cum suis, ubi sine dubio pœnam patiuntur, quia in aere ignis siderens eis dominatur, et sibi pro genere suo quasi quidam carcer deputatus est, quousque veniat tempus diei judicii, et in ignem meternum mittentur, Ubi est fletus et stridor denlium (Luc. xIII), aer vero sæpe suscitatur et fortiter congelatur, et facit nivem, aliquando autem magis constringitur, et procella efficitur, aliquando vero coruscationes et tonitrua; et ad imum de fundendo dat locum, quia aer ista um suffert sustinere, tamen omnia ista per providentiam divinam et occulto judicio Dei siunt. Sed tamen alii ista quatuor elementa mundi ad quinque corporis sensus referent : ignem ad oculos, aerem ad auditum, humorem ad odorem et gustum, tactus ad terram pertinere dicunt. Dicunt etiam nec videri sine igne posso aliquid, nec tangi sine terra, ac per hoc elementa omnia in hominibus inesse; sed unumquodque eo. rum ex eo quod amplius babet, accepisse vocabulum. ldeo autem caloris privatione cum corpus nimie frigescit obtundit sensum, quia motus frigescit, qui ex calore inest corpori, dum ignis aerem, et aer humida, et humor terrena, afficit, subtilioribus scilicet crassiora penetrantibus. Quanto autem quidquid subtilius est in natura corporali, tanto est vicinius naturæ spiritali, quamvis longe distante genere, quandoquidem illud corpus est, illud non est. Ac per hoc quoniam sentire non est corporis, sed animæ per corpus, licet acute disseratur secundum diversitatem corporeorum elementorum sensus esse corporis distributos; anima tamen cui sentiendi vis inest, cum corporea non sit, per subtilius corpus agitat vigorem sentiendi. Inchoat ita que motum in omnibus sensibus ad subtilitatem ignis, sed non in

usque ad ejus liquidiorem aerem calor ignis penetrat; in olfactu autem transit aer purus, et pervenit ad humidanı exhalationem, unde crassior hæc aura subsistit; in gustatu et hanc transit, et pervenit usque ad humorem corpulentiorem, quo etiam penetrato atque transjecto cum ad terrenam gravitatem pervenit, tangendi ultimum sensum agit. Inquirendum est autem quando minimi pisces, vel animalia, sive vermiculi, quod Scriptura non meminit, creati fuissent, dum ratio inquirenda est, ab elephanto maximo usque ad vermiculum minimum, quomodo ereati fuerunt. Ergo ratione debemus intelligere unde veniat ista minima creatura, dum Scriptura hic nihil indicavit; intelligendum est enim, quando Deus separavit aquas ab aquis, tunc minima animalia, quæ de aquis efficiuntur, in ipsis aquis natura illorum consistebat. Et illi vermes, qui de corporibus mortuorum sunt, unde veniunt? Intelligendum B est, quod in corpora habent eorum vigorem nascendi. Si aqua tegebat terram, an terra aquim, id (sic) nqua tegebat terram, quasi aliqua pars terræ elapsa fuerit super aquam, statim erupta est aqua in locum suum terra revertitur. Quomodo autem dicit in alio loco : quia ipse super maria fundavit eam, et super flumina præparavit illam (Psal. xxIII). Si bic aqua tegebat terram, id aut de altiori terra hoc dicit, ubi montes esse videntur; aut de insulis illud dicium est, ubi terra altior est quam aqua. Sed magis hoc secundum sensum intelligendum est, quia simplices in Ecclesia super prudentes fundati sunt; et ita aquæ vivæ dicuntur, quia sustentant ens quos infirmiores esse conspiciunt. Quia quantum est inter lunam et sidera cœli, tantum est inter sanctam rusticitatem et sanctain simplicitatem. Pisees autem unde procreantur, de aqua, aut de semetipsis? Id intelligendum est, quia de aquis procreantur, dum dicit : Producant aquæ reptile animæ viventis. Benedixitque eis C dicens: Crescite et multiplicamini, quare ista animalia benedictionem accipere meruerunt sicut homo? Id ut intelligamus, istam benedictionem in cæteris animalibus permanere.

# Item Recapitulatio.

Et iterum inter hæc die quinta facta sunt in aquis reptilia animarum vivarum, homines scilicet renovati in vitam per baptismi sucramentum; facta sunt et volatilia, id est, sanctæ animæ ad superna volantes.

## DE DIE SEXTA.

Dixit quoque Deus : Producat terra animam viventem in genere suo jumenta et reptifia et bestias terra secundum species suas, et jumenta, et omne reptile

terræ in genere suo animæ viventis.

Et simplicia animalia, quæ data sunt in usum humano generi; reptilia vero, qui reptant super terram, serpentes vel cætera sunt. Et bestiæ terræ sunt, ursi, leones, pardi, vel cætera ; bestiæ vero dicuntur. D quia de costa Adæ fabricata fuit. quidquid dentibus aut unguis pugnat. Quærenda est enim ratio, si ista animalia venenosa in principio, quando creata fuerunt, habuerunt venenum sicut nunc. Intelligendum est quod sicut tunc creata fuerunt, ita permanent. Sed tamen in principio nocendi potestatem non habuerunt, sicut probare possumus de serpentibus, quando vipera invasit manum Pauli, et nihil ei nocuit, quia potestatem habuit invadenti, nocendi autem non habuit potestatem. Similiter de bestiis, quando Daniel missus in facum leonum fuit. Non ei nocuerunt, sed lingebant pedes ejus. Aut propterea ista animalia venenosa creata fuerunt ad terrendum hominem, quia Deus prævidebat eum peccantem, ut intelligeret pænas infernales, quia alibi dicit: Vermes eorum non mo-riuntur, et ignis eorum non exstinguitur (Isai. LXVI). Quamobrem bestiæ inter semetipsos nocent, dum de originali peccato non habent unde eis vindicta tri-

omnibus ad idem pertinet, in visu enim pervenit A buatur, ut beatus Augustinus dicit quod c bestize in represso calore, usque ad ejus lucem; in auditu, genere suo concives sunt. Et quando vident bestiam de cive aliorum, station inter se litigant, quia animalia vivunt et sentiunt ; arbores autem, sicut diximus, vivunt, et non sentiunt. Homo vero vivit, et sentit, et intelligit, quia hibet discernendi discretionem inter bonum et malum.

#### De creatione hominum.

Et vidit Deus, quod esset bonum, et ait: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram.

Propter insinuandam pluralitatem personarum dicit Patris, et Filii, et Spiritus saucti. Illico statim subjungit dicens: Et creavit Deus hominem, ut ostenderet majestatis unitatem, ejus ad imaginem, idem ut immortalis permaneret. Et similitudinem, idem ut Intellectum mentis habuisset, non ut animalia habent, qui nesciunt discernere bonum et malum. lile autem non lineamentis corpora induit, sed intellectum mentis, ut intelligeret Creatorem suum in perpetuum sine mortalitate laudare. Ille vero cum in honore essel, non intellexit, comparatus est jumentis insipientibus, et similis factus est illis (Psal. x1.v111). Dum enim ille noluit præcepta Creatoris sui observare, quod ei præceptum erat, factus est mortalis ut jumentum in corpore, non in anima, quia immortalis permanserat. Quare iterum non repetit: Et fecit kominem, sicut in eæteris creaturis quas creavit? Idque non necesse erat, quia intellectualis creatura erat sieut angeli, ita et homo. Quia hoc est ei fieri, quod est intelligere Vorbum Det Patris, per quem facta sunt omnia (Joan. 1). Quare non dicit Secundum genus, dum propago hominis manifestis-sima sit? idque non erat opus, dum Adam talis creatus fuit, ut immortalis permaneret, et tempora transirent, et illa immortalis permaneret; aut quia de illo humanum genus processurum erat, non de diversis creaturis, sicut sunt diversa genera animalıum, vel piscium vel volucrum.

Non enim ita fuit de homine, ut diversa genera hominum fuissent super terram; sed de uno homino bumanum genus processit, quia homo præcellit animalibus, quia mens ejus erecta est ad cœlum, et intelligit Creatorem suum in cœlum quærere, qui

eum creavit.

Et præsit piscibus maris, et volatilibus cæli, et beskiis univer æque creaturæ. Id est, ut semetipsum intelligeret ad imaginem Dei factum, dum tantis

animalibus intellectu mentis præcellit.

Et creavit Deus hominem ad imag nem suam, ad imaginem Dei creavit illum, masculum et feminam creavit eos. Quid est enim quod feminam dicit cro-asse cum masculo, quæ adhuc non erat formata, idque de Adam processura erat, quia sicut in sementem arboris multa occultantur. Primo enim in radice figitur, deinde in qualitatem arboris, et postea iu essusione ramorum. Et exinde in viriditate soliorum, et cætera; ita et femina in corpore Adam latebat,

Benedixitque cis dicens : Crescite et multiplicamini et replete terram, et subjicite eam, et dominamini piscibus maris et volatilibus cæli et universis animantibus quæ moventur super terram. Quare homo istam benedictionem accipere meruit? Id ne inculpare videretur in procreandis liliis, quod dixissent peccatum esse filios procreare. Ita et Dominus benedixit hominem in procreandis filiis, ut declararet nullum exinde peccatum habere, si legitimo nuberentur. Si ergo Adam talis creatus fuit, ut immortalis permaneret, quid est quod dicit : Crescite et multiplicamini? Hoc vero intelligendum est, quia non secundum concupiscentiam carnis, neque ullam voluntatem malam debuerunt filios procreare, vel s.cut nunc in dolore pariunt filios, sed sicut quisque imperat membra sua aliquid exercere, vel manum in operando, vel pedem in ambulando, ita et illi debuerunt in paradiso letus procreare. Si autem sic debuerunt fetos procreare, quid est quod in paradiso, ante- A quam projecti fuissent, non coierunt simul ut filios procrearent? Quia mox creata mulier transgressa est, et de alta immortalitate in imo profundo projecta est. Quomodo igitur corpora illorum debuerunt mutare, si illi immortales permanerent. Id intelli-gendum est, quia si non peccassent, mori onnino non potuissent, sed corpora illorum sine mortalitate, postquam numerns ille impletus suisset, juxta numerum angelorum in melius mutari dehuerunt.

Dixitque Deus : Ecce dedi vobis omnem kerbam afferentem semen, et lignum pomiferum, ut kabeatis ad vescendum. Si Adam immortalis aut mortalis fuit; et si mortalis, quomodo immortalis? Et si animalis, quomodo spiritalis? Et si spiritalis, quid est ergo quod cum cæteris animalibus in commune cibum sumpsit? Mortalis erat et immortalis, quia potuit mori; immortalis, quia potuit non mori. Quia si non peccasset, mori omnino non potuisset ; postquam autem peccavit, mortalis factus B mortem suam transtulit nos de morte ad vitam. est. Mortalis enim erat, et immortalis. Mortalis erat sua conditione, immortalis Dei benefico, quod ei præstabat a ligno vitæ, a quo ligno, cum peccasset, projectus est, ut potuisset mori. Si ista vox fuit serem percutions, aut quomodo iste sermo intelligendus est? lose sermo ejus ante omnem aeris sonum, et ante omnem carnem, et nubis vocem, in illa sum-ma Sapientia per quam facta sunt omnia, non quasi hun anis auribus instrepebat. Quid est ergo quod nos per Christum renati sumus, ipsam immortalitatem non accipimus, quam Adam babuit ante peccatum? Non enim accepimus quod in Adam perdidimus, id est, corpus animale; sed tanto accipimus melius, quanto spiritale corporali præponitur. Unde ait Apostolus : Seminatur corpus animale, surgit spiritale (I Cor. xv). Non enim recepimus immortalitatem corporis spiritalis, sed recepimus justitiam, de qua per peccatum lapsus est Adam, de quo dicit heatus Apostolus : Renovamini autem spiritu mentis restræ, C et reliqua (Ephes. IV). Quomodo enim debennus renovari? Id est, renovabimur igitur a vetustate peccati, non in pristinum corpus animale, in quo fuit Adam, sed in melius, id est, in corpus spiritale, cum efficimur æquales angelis Dei ca lesti habitatione. Renovabimur etiam spiritu mentis nostræ secundum imaginem ejus qui creavit nos, quam peccando perdidit Adam. Renovabimur autem etiam carne, cum hoc corruptibile induet incorruptionem, et mortale hoc immortalitatem, ut sit spiritale corpus, in quo nondum mutatus est Adam, sed mutandus erat, quia in corpore portamus imaginem terreni hominis, in mente autem imaginem cœlestis hominis. Unde iterum ait Apostolus : Si est corpus animale, est et spirituale, sicut scriptum est: Factus est primus homo Adam in animam viventem, novissimus Adam in animam vivificantem; sed non primum quod spiritale est, sed quod animale, postea spiritale. Primus homo de terra terrenus, secundus homo de cælo cælestis. Qualis terrenus, tales et terreni (1 Cor. xv). Induamus et imaginem e us qui de cœlo D est. Imaginem autem terreni hominis ab ipso exordio humani generis induimus. Imaginem ergo cœlestis bominis nunc ex fide portamus, quod habitare in resurrectione credimus.

Viditque Deus cuncta quæ fecit, et erant valde bona. Et factum est verpere et mane dies sextus. Si omnia valde bona Deus creavit; unde ergo malum incrementavit? Malum non fuisset, si non fecissemus. Neque enim ultra naturæ male esset, sed amissio boni hoc nomen accepit. Quare non benedixit arbores vel herbas, sed hominem vel animalia? Ideo ista benedixit propter propagandi prolem, aut propter sexum masculim et femini, aut quia arbores sensum non habent sentiendi vel intelligendi; animalia vero vivunt, sentiunt et non intelligunt. Homo quidem sentit et inte ligit. Ideo arboribus non dixit : Crescite et multiplicamini.

#### DE DIE SEPTIMA.

Igitur persecti sunt cæli, et terra, et omnes ornatus corum. Complevitque Deus die septimo opus suum quod fecerut. Et benedixit diei septimo, et sanctificavit illum, quia in ipso cessor rat ab omni opere suo, quod creavit Deus ut faceret. Id est, perfecit creationem coeli et terræ. Cœlum cum omni ornamento sno, terram autem cum omni opere suo.

Et complevit die septimo opus suum. Die sexto, quando dixit : Consummatum est, et inclinato capite tradidit spiritum (Joan. x1x). Et die septimo requievit in sepulcro, et tunc omnia consummata sunt quæ de ipso scripta erant. Judæi autem istum diem in umbra observabant, quod eis a Deo per Moysen præceptum erat; nobis autem ipsa dies requiem significavit, quia si opera nostra in bonis operibus consummamus, cum Christo in æternum requiescimus. Quia sabbatus requies interpretatur, quia Christus est requies nostra, in qui requiescimus, quia ipso per

Et benedixit diei septimo, et sanctificavit illum. Quaro benedixit diei septimo, in quo nihil creavit? Ne forte indigens apparere videretur, sicut homo post laborem fessus est, et dicit: Gratias ago Deo meo, quia perfeci opus meum. Non enim Dominus ita fecit, sed diem in quo nihil creavit, ut demonstraret quod Deo nostro nullus fuit labor cuncta creare, quia tantum dixit Fiat, et facta sunt. Ideo ipse in die septimo requievit, ut nos in ipso fecisset requie cere. In quo benedixit diem septimum? In nullo, nisi a semetipso, quia a nullo beatus, nisi a semetipso; a nullo sanctificatus, nisi a semetipso. Quia quamvis omnia non fecisset, non exinde fuit deterior, quia apud Deum nihil mutabile cernitur, nec in æternitate, nec in veritate, nec in voluntate, sed fixum ac immutabile cum ipso omnia permanent. Quid enim est iste dies? Ipse est primus, ipse est secundos, ipse novissimus, quia repetitio est diei septimi. Et isti tres dies qui præcesserunt, antequam sidera in cœlo posuisset, persinent ad dics, an non? Id intelligendum est, quia ad dies pertinent, quia ante lux non erat, quam oculi nostri potuissent prospicere, quia major est Scripturæ hujus auctoritas quam omnis humani ingenii capacitas. Quia sicut Christus aliter est lux, aliter lapis, lux proprie, lapis figurate, ita etiam alia fuit lux angelica, altera lux siderum. Quare non benedixit diem primum, in quo lucem angelicam creavit, vel illum diem in quo omnia perfecit? Non enim sanctificans diem, in quo hoc facere inchoavit, neque eum in quo hoc perfecit, ne illis vel faciendis vel factis actio ejus gaudium fuisse videretur, sed eum in quo ab ip is in semetipso requievit. lose tamen illa requie nunquam caruit, sed nobis eum per diem septimum ostendit, significans non percipere requiem suam, nisi post perfectionem operis. Et ideo in hac die vespera non successisse cognoscitur, quia requies nostra post perfectionem operis sine fine in gaudium erit, quia in ipso cessaverat ab omni opere suo, id est, nova mundi incoguita fabricari, quod creavit Deus ut faceret, quia usque in fine mundi gubernat, unde ipse dixit in Evangelio: Pater meus usque modo operatur, et ego operor (Joan. v). Quare non posuit mane in primo die, neque vespere in novissimo? Ideo mane non posuit, quia initium non habei; et vespere id, quia finem non habet, neque ullo termino clauditur. Et iterum secondum sensum spiritalem.

# Item Recapitulatio sex dierum.

Post hæc sexta die producit terra animam vivam, quando caro nostra abstinens ab operibus mortui-, viva virtutum germina parturit : secundum genus scilicet suum, id est, vitam imitando sanctorum, sicut ait Apostolus : Imitatores mei estote (I Cor. IV). Secundum nostrum quippe genus vivimus, quando in opere bono sanctos viros, quasi proximos imitamur. Deinde produxit terra bestias, homines in potentia.

homines fideles in simplicitate viventes; scrpentes quoque, innoxios sauctos scilicet viros, astutiae vivacitate bonum a malo discernentes, et, in quantum fas est, reptando scrutantes terrena, per quæ intelligant sempiterna, non illos venenosos qui se in hujus mundi terrenis cupiditatibus collocant. Post hæc fecit Deus hominem ad imaginem suam, perfecium scilicet virum, qui non quemlibet sanctorum virorum imitando, sed ipsam veritatem contemplabiliter intuendo operatur justitiam, ut ipsam intelligat et sequatur, ad cujus imaginem factus est veritatis. Iste etiam accepit potestatem piscitum maris, ct volatilium cœli pecorumque, ferarum quoque et repentium, quia spiritalis quisquis effectus, et Deo similiter factus, secundum Apostolum, judicat omnia, ipse autem a nemine judicatur (1 Cor. xv). Quod vero sequitur : Masculum et feminam fecit eos, spiritales in Ecclesia et obedientes ostendit. Quia sicut viro subdiens est is qui minus perfectus est, sieut Apostolus ail: Rogamus vos, fratres, ut cognoscatis eos qui in vobis laborant et præsunt vobis in Domino (I Thess. v). Dicitur enim eis : Crescite et multiplicamini, sive in linguis, sive in spiritalibus intelligentiæ gradibus, ut dominentur rationis intellectu omnium carnalium perturbationum, quasi insensibilium animantium. Omnem autem herbam seminalem, et omne lignum fructuosum, quod homin bus datum est in escam, fideles sunt, et de oblationibus suis sanctorum communicantes. Unde Apostolos ait : Nam si in spiritalibus participes facti sunt gentiles, debent et in carnalibus ministrare eis (Rom. xv). Hwe sunt fructifera ligna. In ist's ergo gradibus tanquam in quibus diebus vespera est. ipsa perfeccio singul rum operum, et mane inchoatio sequentium septimo; post istorum itaque quasi sex dierum opera bona valde, sperat homo quietem mentis constitutus in spiritali paradiso, quo significatur vita beata, ubi fons est sapientiæ divisus in quatnor partes virtutum, ubi edat ligni vitæ gratiam, ubi utiles disciplinas morum, quasi fructus lignorum carpat. Est namque paradisus vita beatorum; quatuor flumina, quatuer virtutes; ligna ejus, omnes utiles disciplinæ; lignorum fructus, mores piorum; lignum vitæ, ipsa bonorum omnium mater sapientia est, de qua scriptum est Salomone dicente : Lignum vitæ est his qui apprehendunt illam, et qui tenuerit eam, beatus (Proverb. 111). Lignum scientiss bom et mali, transgressio est mandati. Experimentum hactenus sex dierum opera, qualiter in Ecclesia spiritaliter intelligantur, explicata sunt, deinde quod in figuram sa:culi significent, subjiciendum est.

Sex diebus consummavit Deus omnia opera sua, et

septimo requievit.

Sex atatibus humanum genus in hoc saculo, per successiones temporum Dei opera insignant : quarum prima est ab Adam usque ad Noe; secunda, a Noe usque ad Abraham; tertia, ab Abraham usque ad David; quarta, a David usque ad transmigrationem Babylonis ; quinta, a transmigrati ne Babyloniæ usque ad humilem adventum Domini nostri Jesu Christi; sexta, quæ nunc agitur, usque quo mundus finiatur, donec Excelsus veniat ad judicium. Septima vero intelligitur in requie sanctorum, quæ scilicet ve peram non habet, quia eam jam nullus terminus claudit. Pergamus ergo breviter per has mundi ætates, et replicantes ordinem temporum eorum quæ mystice differentius distinguamus. Primo enim sæculo facium est tanquam lux, homo in paradiso; in qua ætare filios Dei lucis nomine dividit Deus a filiis hominum, quasi a tenebris; fitque hujus dei vespera diluvium. Secundum sa culum factum est, quasi firmamentum inter aquam et aquam : area utique illa que natavit inter pluviam et maria. Hojus vespera fit confusio linguarum. Tertium seculum factum est, quando separavit populum suum a gentibus per Abraham, discernens cum quasi aridam ab aquis, ut

rerum, sive ferocitate superbiæ; similiter et pecora, A proferret germen berbarum atque lignorum, id est, spiritales sanctos et fructum sanctarum Scripturarum. Hujus vespera fuit peccatum et malitia pessimi regis Saul. Inde quartum sæculum cœpit a David, quando constituit Daus luminaria in firmamento cœli, id est, splendorem regni tanquam solis excellentiam, et in lunæ speciem lumen obtemperantem tanquam synagogam, et stellas principes ejus : cujus ætas fit vespera in peccatis regum, quibus gens illa meruit ca-ptivari in Babyloniam. Porro quinto sæculo, id est, in transmigratione Babyloniæ, facta sunt quasi animalia in aquis, et volatilia cœli, quia tunc Judæi inter gentes tanquam in mari vivere cœperunt. Nec habebant stabilem locum tanquam volantes aves. Hujus diei quasi vespera est multiplicatio peccatorum in populo Judæorum, quando sic excæcati sunt, ut etiam Dominum suum non possent agnoscere. Jam sextum saculum fit in adventu Domini nostri Jesu Christi. Nam sicut in illa die sexta primus homo Adam de limo dita est mulier, sic spiritali et perfecto viro obe B terræad imaginem Dei formatus est, sic in ista sexta sæculi ætate secundus Adam, id est, Christus, de Maria virgine natus est. Ille in anima vivente, hic in spiritu vivilicante; et sicut in illo die fit anima viva, sic et in isto sæculo vitam desiderantes æternam; et sicut in illa sexta die serpentum et ferarum genera terra produxit, ita et in hac sexta ætate sæculi gentes vitam appetentes æternam Ecclesiam generavit. Quem etiam sensum vas Petro ostensum manifestavit, et quemadmodum in illa die creatur masculus et femina, sie in ista sexta sæcoli ætate manifestatur Christus et Ecclesia. Et sicut præponitur homo in die illa pecoribus, serpentibus et cœli volatitibus, ita Christus in hac ætate gentibus, populis et nutionibus, ut ab eo regantur, vel carnali concupiscentia dediti sicut pecora, vel terrena curiositate ob-scurati quasi serpentes, vel elati superbia quasi aves. Et sicut in illo die pascitur homo et animalia, quæ cum illo sunt, herbis seminalibus et lignis fructiferis. C et herbis viridibus; sic in ista atate spiritalis homo, qui bonus minister est Jesu Christi, cum populo spiritaliter pascitur sanctarum Scripturarum elementis et lege divina ad concipiendam fecunditatem rationum atque sermonum tanquam herbis seminalibus, partim ad utilitatem morum conversationis humanæ, tanquam lignis fructiferis, partim ad vigorem fidei, et spei, et charitatis in vitam æternam, tanquam herbis viridibus, quæ nullo æstu tribulat onum arescunt, sed spiritalibus cibis, sic istis alimentis pascitur ut multa intelligat. Carnalis autem, id est, parvulus in Christo tanquam pecus Dei, ut melta credat quæ intelligere needum potest, tamen eosdem cibos omnes habent. Hujus autem ætatis quasi ve-pera utinam nos non inveniat, illa est enim de qua Dominus dicit : Putas venieus Filius hominis inveniet fidem super terram (Luc. xvin)? Post istam vesperam fiet mane, cum ipse Dominus in claritate venturus erit. Tung requiescent cum Christo ab omnibus operibus suis, hi quibus dictum est : Estote perfecti, sient Pater vester qui in cælis est (Matth. v). Tales enim faciunt opera bona valde. Post talia enim opera speraoda est requies in die septimo, qui vesperam non habet. Istæ generationes coeli et terræ, quando creatæ sunt in die quo fecit Dominus Deus celum et terram, et omne virgultum agri, antequam oriretur in terra, o nemque herbam regionis priusquam germinaret; in-quirenda est ratio si ista omnia in uno die facta fuerunt, aut per sex dies, sicut Scriptura hic commemorat; et si per sex dies facta fuerunt, quomodo ergo sancta Scriptura dicit : Qui vicit in æternum, creavit omnia simul (Eccli. xviii), quia ille secondum substantiam rerum simul omnia creavit. Nam secundum speciem formæ non simut creavit omnia. Nam sicut mater nutriens infantem in gremio suo exspectat ut convalescat, ita et Dominus tarditatem humani ingenii oxspectavit. Nam in principio apud eum omnia crea a fuerunt, sed non statim in specie venerunt, quando dixit: In principio crea-

vit Deus calum et terram (Gen. 1). Tunc omnia, sicut A betur nox, quia homines sancti elaustra inserni nediximus, apud ipsum facta sunt, quæcunque de cœlo et de terra orta fuerunt, quamvis per sex dies secundum spec em dividere voluisset. Sicut dicit quarto die in cœlo sidera posuisse, tamen primo die apud ipsum in cœlo facta sunt, quod die quarto in speciem venit; quia sicut in grano seminis multa occultantur, radix, cortex, folia, fructus, vel multa alia que de ipsa arbore veniunt, ita apud Deum ista omnia prius occultabantur, quæ postea in specie venerunt. Ergo sic simul omnia, quomodo dixit Dominus : Pater meus usque modo operatus est, et ego operor (Joan. v). Quia quamvis tunc omnia creasset simul, quotidie tamen gubernat, in rigando, in plantando, in ædificando, vel in cæteris rebus. Nam sicut homo qui agrum exercet, si illum dimittit, incultus remanet, ita et mundus creatus a Deo sine Dei gubernatione esse non potest, secundum apostolum Paulum: Neque qui plantat, neque qui rigat, est aliquid, sed qui incrementum dat Deus (I Cor. in). Sunt autem et alii qui B hic istos septem dies, septem dona gratiæ Spiritus sancti intelligere volunt, id est, spiritus sap entiæ et intel ectus, spiritus consilii et fortitudinis, spiritus scientiæ et pietatis, spiritus timoris Domini (Isai. X1). Dicit vero per spiritum sapientiæ fecisse Deum cœlum et terram, et per spiritum intelligentiæ fecisse sirmamentum, et separasse aquas ab aquis, per spiritum consilii separasse aquas ab ari la, et germinare terram fecisse; per spiritum fortitudinis po-suisse luminaria in firmamento cœli, ut dividerent inter diem et nortem ; per spiritum scientiæ ornare aquas de reptilibus, et aerem de volatilibus; per spiritum pietatis vestire terram de animalibus, et hominem creare, vel catera qua sequuntur; per spiritum timoris Domini, die septimo, opus snum sanctificasse. Ita et nos debemus ista septem dona gratiæ Spiritus sancti in nos imitari, et per spiritum sapientia: cœlum et terram facere, id est, cœlestia meditari, et terrena derelinquere, vel lucem a tenebris separare, id est, C opera nostra perfecta a tenebris pravorum; et per spiritum intelligentiæ debemus facere firmamentum inter aquas superiores et inferiores, id est, disciplina sancta inter vitia et virtules, ut non declinemus ad vitia: per spiritum consilii debemus aquas separare ab arida, id est, homines reprobos ab anima scienti verba Dei; per spiritum fortitudinis debemus po-nere luminaria in firmamento cœli, id est, dilectionem Dei et proximi, quia dixit sancius Joannes: Qui odit fratrem suum, homicida est (1 Joan. 111); per spiritum scientiæ debemus aquas ornare de reptilibus, et cætera de arcana cordis nostri vocem ad cœlum mittere, sicut pisces de piunulis suis in altum saltum tribuunt, et volucres cœli in aere volitant; ita et nos sensum nostrum ad superiora semper levare oportet; per spiritum pietatis debemus facere pecora, serpentes, vel cætera, id est, ut simplicitatem ac prudentiam habeamus discernendi bonum et malum, et fructum bonorum operum agamus, qualiter valeamus imitari sanctorum exempla, vel ipsam ve- D ritatem, ad cujus imaginem facti sumus; per spiritum timoris Domini debemus requiescere in requie vitæ æternæ, quia scriptum est: Initium sapientiæ ti-mor Domini (Psal. cx). Quare in primo die non posuit mane, vel in septimo die vesperam ! Ideo mane non posuit, quia prævidit hominem peccantem in paradiso, et nox ignorantize eum secuta suit; et in septimo ideo non posuit vesperam, quia præsciebat eum ad veniam reversum faisse per adventum Salvatoris. Et in principio, st nox sequebatur diem, aut dies noctem? id est, nox diem sequebatur. Et modo post adventum Salvatoris dies sequitur noctem, quod designavit hominem lapsum, quando transgressus fuit, et nox eum secuta fuit, id est, peccatum. Post adventum vero Salvatoris dies sequicur noctem, quia ille reparavit nos ad veniam, et per suam mortem transtulit nos de morte ad vitam, quod perdidinus per primi culpum parentis nostri Adam. Illum seque-

netrabant, usque ad adventum Domini; et nos modo sequitur dies, quia post resurrectionem ejus omnes sancti de corpore exeuntes ad Christum pergunt, quia quod in Adam perdidimus, per Jesum Christum recepimus.

# Item recapitulatio.

Istæ generationes cœli et terræ, quando creatæ sunt in die aug fecit Dominus Deus costum et terrain: et cum superius septem dies numerati sunt, nunc unus dies dicitur, quo fecit Deus cœlum et terram, et omne virgultum agri, et omnem herbam regionis. Hujus diei nomine secondum prophetam, omne tempus hujus vitæ significatur, in quo cœlum et terra factum est, id est, in quo creaturae visibiles disponuntur, administrantur atque existunt. Sed quid sibi vult quod nunc, nominato cœlo et terra, adjecit virgultum agri et herbam regionis, et tacuit cætera quæ sunt in cœlo et in terra, vel etiam in mari, nisi quia per virgultum agri invisibilem creaturam demonstrat intelligi, sicut est anima. Dictum autem virgultum, propter vigorem vitæ; herba, propter camdem vitam, nunquam marcescentem. Deinde quod addidit: Antequam esset super terram, intelligitur antequam anima peccaret. Terrenis enim cupiditatibus sordidata, tanquam super terram nata, vel super terram esse recte dicitur. Non enim pluerat Dominus Deus super terram, et homo non erat qui operaretur terram: ideo non germinaverat terra, quia non pluerat Dominus super terram; et homo non erat qui operaretur terram, quia maxime propter pluviam et hominem, qui operatus est eam, germinat terra, et fructum producit. Unde et adjecit: Nondum enim pluerat Dominus Deus super terram, quasi aperte diceretur: Antequan. peccaret anima, nondum nubibus Scripturarum pluviam doctrinæ Dominus ad ir igandam animam concesserat. Nondum propter hominem, qui est terra, Dominus noster nebulam carnis nostræ assumpserat, per quod imbrem sancti Evangelii largissimum inludit. Quod vero subjungit: Et homo non erat qui operaretur terram, quia nullus homo operatus est in Virgine, unde natus est Christus. Ipse enim est lapis de monte abscissus sine manibus, id est, absque coitu et humano semine de virginali utero, quasi de monte humanæ naturæ et substantiæ carnis abscissus (Dan. 11).

# DE ASCENSIONE FONTIS, ET IRRIGATIONE TERRÆ.

Sed et sons ascendebat a terra, irrigans universam superficiem terræ. Quis est iste sons qui irrigabat universam faciem terræ? Non sicut Nilus, qui solam Ægyptom irrigat, sed iste fons totum mundum irrigare dicitor. Aut fons unus appellatus est, antequam paradisus plantatus esset, et, accepto humoris adjutorio, irrigabat universam superficiem terræ. Aut postquam paradisus [plantatus] est, et restagnata aquarum abruptio est, et ille fons divisus est per rivulos suos ad irrigandam universam faciera terræ. Sicut nunc videmus ire aquas per alveos fluminum fluxusque rivorum, et eorum excessu vicinia perfundere, sic et tunc quasi de uno fonte multi processerunt. Aut fons unus appellatus est, et in quodam sinu terræ occuitatus, et inde omnes fontes magni et parvi progrediuntur. Et quid est, quod iste fons manifeste non invenitur, qui irrigare videtur universam faciem terræ? Forsitan propter peccatum primi hominis parentis nostri Adam abstractus est iste fons, ut auferret ubertatem a terra, et majorem laborem exercere t humanum genus. Et quomodo potest fieri quod unus fons omnem terram irrigaret? et si terram irrigabat, montes quomodo, quia aliqui ex illis magnam altitudinem habent, irrigare dicuntur? Hoc est sciendum, quia tune in novitate terrarum, et non omnia, plura tamen plena fuisse credibile est. Aut sicut Nilus irrigat universam terram Ægypti, ita et tune potuit illo

rium Dei et potentiam ejus. Aut singularem numerum posuit pro plurali, quia non dicit unus fons, sed tantum: Et fons ascendebat, et: Irrigans universam faciem terre, sicut divit: Rana et locusta ascenderunt super terram Ægypti (Exod. vin), et multæ intelliguntur ranæ et locustæ, ita forsitan tunc unus fons appellatus est, et multi intelliguntur fontes.

## Item recapitulatio.

Et fons ascendebat a terra, irrigans universam superficiem terræ. Terra mater virgo Domini Maria rectissime accipitur, de qua scriptum est : Aperiatur terra, et germinet Salvatorem (Isai. xLv). Quam terram irrigavit Spiritus sanctus, qui fontis et aquæ nomine

in Évangelio significatur.

Formavit igitur Deus hominem de limo terræ. Id est, Adam de pulvere terræ. Alii volunt dicere quod ideo homo ad imaginem Dei creatus sit, quod ipse Dominus eum propriis manibus creassel; sed hoc omnino non est recipiendum, ut ullam rem corporalem Dominus corporaliter creasset, sicut dicit: Initio tu, Domine, terram fundasti, et opera manuum tuarum sunt cœli (Psal. ci). Quia Deus ista non per opera manuum corporaliter fabricavit, sed per imperium et potentiam suam jussit fieri omnia quomodo voluit. Quare eum fecit de limo terræ, et quare non de limo paradisi? Ratio erat ut de terra hominem creasect. qui in terram reversurus erat, sicut scriptum est: Pulvis es, et in pulverem reverseris (Gen. 111). Hinc requirendum est, si statim imperfecta ætate Adam factus est, an in puerili ætate. Id arbitrandum est, quod statim imperfecta ætate formatus fuisset propter miraculum, sicut secit de aqua vinum, et cætera alia, quod enarrare longum est. Et iterum:

# Recapitulatio.

Formavit igitur Dominus Deus hominem de limo terræ. Idem factus est Christus, juxta quod ait C Apostolus : Ex semine David recundum (Rom. 1), tanquam de limo terræ de inspiratione hominis, et inspiravit in faciem ejus spiraculum vitæ. Quid est spiraculum vitæ? ld est, spiraculum facere, id est, animam facere. Sicut Dominus per Isaiam prophetam ait : Spiritus ex me procedit, et omnem flatum ego feci (Isai. LvII). Et item: Spiravit in faciem ejus, et cætera, utique infusionem Spiritus sancii, quod operatus est hominem Christum. Et sactus est homo in animam viventem, id est, coepit sentire in corpore, id est, animantis.

### Hic modo recapitulatio.

Et omnia ex ordine narrat, quomodo creata fuerint, quod superius tacuit. Alii autem dicunt, quod anima ex Divinitate processit, dum dicit : Et insufflavit in faciem ejus flatum vitæ. Sed hoc omnino non est recipiendum, ut anima de divinitate procedat;. sed illi qui hoc dicunt contra sidem catholicam loquantor, quia divinitas nunquam mutator, quia illi D quando benefaciendo meliorem reddunt. Nam ideo qui boc dicunt, quia sicut Dominus in Evangelio, quando venit ad discipulos suos, et insuffavit et dixit: Accipite Spiritum sanctum, sicut Spiritus sanctus tunc de Divinitate sanctis apostolis datus est, ita et anima de Divinitate data sit; sed omnino hoc non est recipiendum, quia insuffiatio flatus est corporis. Nam sancti apostoli de Divinitate Spiritum sanctum acceperunt, anima vero non est de Divinitate, sed ex Deo nata est, ex nihilo facia. Inquirenda est ratio quando anima creata fuit, si sexta die, quando hominem de limo terra formavil, fuisset creata. An non ergo contrarium est divinæ Scripturæ, quæ dixit: Qui vivit in æternum, creavit omnia simul (Eccli. xviii). Si tunc anima creata fuit, ubi ergo latebat, usque dum homo eam accepit? Forsitan inter creaturas Dei occultabat, donec in hominem introiret; et quid est quod anima, que innocens creata fuit, in corpus in-

fluvius prigare universam faciem terræ, per impe- A troivit, quod Deus præsciebat percaturum. Sed absit ut hoc recipiendum sit, ut propterea anima creata fuisset, et reservata, ut [intraret] in corpus quod Deus prævidebat peccans, et si sic esset, quasi Deus auctor peccati fuisset. Sed absit hoc, quia non est ita, sed magis intelligendum est atque recipiendum quod ipsa voluntaria introisset in corpus administrandum corpus, quia per aniniam sentitur corpus, quia si anima deest, corpus mortuum est. Et quid est quod in alio membro aut in vertice, aut in fronte, vel in pectore non insuffiavit spiritum vit:e, nisi in faciem tantum? Quia ignis cujus principalis locus in jecore est, ascendit in cerebro, quasi in cœlum corporis nostri, et exinde efficiuntur tres partes; anterior vero pars, per quam sensus omnis ascendit de cerebro in frontem, de fronte in faciem, de facie autem diffundit per fistulas minutas, quasi per organa in quatuor corporis sensus, id est, in visum, in auditum, in odoratum, in gustum. l'osterior autem pars, per quam motus omnis habet, tantum de eadem anteriore parte viam suam ascendit in verticem; de vertice autem ad medullam spinæ, inde omnem motum diffundit in membris. Merito anterior pars posteriori præponi-nitur, quia consilium sequitur motus. Tertia vero pars, in qua memoria figitur, quia quidquid vis facere, aut antea fecisti, in memoria constat. Ubi antem memoria non est, non est spontaneus motus. Et inde capilli et ungues procreantur de spontaneo motu, id est, de anteriore parte, per sensus intelligitur omnis, quia homo habet sensum, quem animalia non habent, et inde efficitur spontaneus motus, per quod administratur animus. Id intelligitur per aerem et lucem, quia aer intrat in pulmones quasi in organa, deinde in venas, et pervenit usque ad cor, quod nos arterias vocamus. Et quomodo est anima, vel corpus sentit, an non? Intelligendum est quia per sensus corporis administratur, per oculos videt, per aures audit, per gustum et odorem sentit. Quid est dulce vel amarum, et si est anima de quinque sensibus corporis? Intelligendum est quod non est unde hoc probare possimus, quia quando hominis anima vult aliquid secretum considerare, claudit oculos vel aures suas, et considerat quid fecit, aut quid factura erit, sive de Creatore suo qui eam creavit. Qu d ergo est anima? et si est aliqua res unde animæ flant, quid est ipsa? Quod nomen ejus? Quæ species, quem usum in rebus conditis tenet, vivit an non? Si vivit, quid confert universitatis affectibus? Beatamne vitam ducit, an miseram? Quid est ergo anima? Cœlum non est, neque terra, neque aer, neque ignis, non aqua, non Deus, non sidera, non visus, non auditus, non odoratus, non gustus, vel cætera alia, quod memorare longum est, quæ sunt in cœlo sive in terra, quod unima non est. Unde ergo est anima? Si ex Deo data est, et ex nibilo facta, quia homo qui de terra factus est, in terram reversurus erit. Similiter nix, vel procella, quia ex aqua fit, et aer est, sumit de terra, in aquam revertitur, et in terram, de aqua sumptus est aer; anima vero non habet ullum elementum, ad quod revertatur, nisi ad creatorem suum qui eam creavit, postquam de corpore exierit, si recte egerit. Et illi cæci qui visum non habent, quomodo vident somnia sicut illi qui visum habent? Id intelligendum est, quia illi insopiuntur in cerebro, et non possunt foris erumpere, tunc in semetipsis vident ipsas imagines, illis animus nunquam dormit. Inquirenda est ratio unde anima veniat, quando homo nascitur. Alii dicunt quod sicut caro de carne nascitur, ita anima de anima nascatur. Sed hoc Scriptura non narrat ullo in loco, unde anima in hominem veniat, quando natus est; neque de ipsa anima mulieris, quomodo ei nata fuisset, sicut parrat de carne, quomodo facta sit. Et alii dicunt quod unicuique homini anima ex Deo data sit, quando natus est. Sicut in Isaia dictum est: Omnem flatum ego seci (Isai. Lv11). ld est, omnem animam, et in psalmo similiter scriptum est : Qui finxit singillatim corda eorum

(Psal. xxxII). Alii autem dicunt quod ex parentibus A luptatis a principio, etc. Paradisus Ecclesia est. Sic anima data sit, sicut caro ex carne. Scripturæ repugnare videntur, dum dixit: Qui vivit in æternum, creavit omnia simul (Eccli. xviii), quasi semper no-vas animas creare videatur. Et alii dicunt quod tunc auima omnium creata fuisset, quando simul omnia fécit, et in quodam loco occultantur, donec homo natus sit, et tunc ei anima data sit ex Deo. Sed hoc non est in rebus nostris considerandum, quid vel sinat vel non sinat, quomodo anima data sit homini, quod Scriptura non narrat ullo loco. Nos non possumus discernere quod Veritas tacuit, et non dicit neque de ipsa anima mulieris, quomodo facta sit, nisi tantum narrat quomodo Adam data fuit anima. Ergo Salvator noster Jesus Christus unde habuit animam, non de Adam, sed unde Adam, id est, ex Den, quia quamvis de propagine peccati descendit, tamen de propagine peccati non concepit, quia nec ipsa erat caro peccati, sed similitudo carnis peccati. Non enim inde accepit reatum moriendi, et anima, quando de agnoscendo honi et mali, quantum fuisset inter hoe corpore migraverit, est corporalis an incorpora-lis? Quomodo ergo prædicatur, si incorporalis est, id incorporea est simul corporibus, et ubi portatur, ad locum corporeum an incorporeum? Id ad incorporeum locum, simula corporibus. Quæritur ergo ratio si potest anima absque corpore inter angelos in perpetua beatitudine sine desectu consistere? Quid ergo opus est ut iterum surgat corpus, ut illud tunc immortaie induat, quod nune mortale deposuit, msi quia inest quidem corporis administratio, quo detardatur auinois, ut non in illum summum pergat, donec consurgat corpus, ut quod ei nunc sarcinum est, sit tunc in g'oria. Et quid opus est ut parvuli, qui parentes habent Christianos, patrem et matrem, iterum renascantur per aquam baptismatis, nisi quia unusquisque in originali peccato nascitur, et nisi renatus sit per aquam baptismatis, non potest introire in regnum Dei, sicut Salvator in Evangelio ostendit, dicens: Nisi quis renatus suerit ex aqua et Spiritu sancto, non potest videre regnum Dei (Joan. 111).

Et iterum secundum sensum spiritalem.

Et factus est komo in animam viventem, scilicet ut qui perfectus erat. Deus perfectus crederetur et bomo.

# DE l'LANTATIONE PARADISI.

Plantaveral autem Dominus Deus paradisum voluptatis a principio, in quo posuit hominem quem formaverat. Paradisus locus deliciarum dicitur, aut pollens alfluentia gratiarum. Hoc dixit sauctus Augustinus, quod in quodam loco iste paradisus plantatus fuit, ubi homo terrenus habitare potuit. Nam paradisus spiritaliter intelligitur, ubi nunc animæ sanctorum de corpore exeuntes pergunt. In cujus figura iste paradisus plantatus fuit, secundum rerum gestarum fidem.

Produxitque Dominus Deus de humo omne lignum vitæ in medio paradisi. Non alia ligna produxit, nisi illa quæ superius dixit die tertia creasse, et modo narrat quomodo in speciem produxit in paradiso; et istud lignum vitæ, unod idem est qui de illo gustas-set, et immortalis permansisset. Tamen tunc in paradiso quasi cibus terrestris fleri videbatur, non sicut alius cibus facit, qui solet habere fastidium, sed unde omni sanitate stabilis firmaretur. Tamen quid in isto ligno continebat? In alia enim ligna erant alimenta, in istud autem sacramentum continebatur. Quamvis tune historialiter factum fuisset, sicut de paradiso dictum est, quod Ecclesiam præ-Agurabat; vel sicut factum fuit de Agar, vel de Sara, et multa alia quæ historialiter facta fuerunt, tamen aliter præligurabat, ita et lignum istud præligurabat liguum crucis.

Et iterum Recapitulatio.

Plantarerat autem Dominus Deus paradisum vo-

enim de illa legitur in Canticis canticorum: Hortus conclusus est soror mea (Cant. IV). A principio autem paradisus plantatur, quia Ecclesia catholica a Christo, qui est principium omnium, condita esse cognoscitur. Fluvius de paradiso exiens imaginem portat Christi de paterno fonte fluentis, qui irrigat Erclesiam suam verbo prædicationis, et dono baptismatis. De quo bene per prophetam dicitur : Dominus Deus noster fluvius gloriosus, exsiliens in terram sitientem. Quatuor autem paradisi flumina quatuor sunt Evangelia, ad praedicationem in cunctis gentibus missa. Ligna fructifera omnes sancti sunt, fructus eorum opera eorum, lignum vitæ sanctus sancu rum utique Christus, ad quem quisque si porrexerit manum, vivet in ætornum.

# DE LIGNO SCIENTIÆ BONI ET MALI.

Lignum scientiæ boni et mali. Quare istud nomen obedientiam honi, et inobedientiam mali, quia si exinde transgressus fuisset, malum illi esset; si bonum illi fuisset, quia si transgressus non fuisset, experimentum pene non didicisset.

# DE EGRESSIONE FLUVII.

Et fluvius egrediebatur de loco voluptatis ad irrigandum paradisum, qui inde dividi'ur in quatuor capita. Nomen uni Phison; ipse est qui circuit omnem terram Evilath, ubi nascitur aurum. Et aurum terræ illius optimum est, ibique invenitur bdellium, et lapis onychinus. Et nomen fluvis secundi Gehon; ipse est qui circuit omnem terram Æthiopiæ. Nomen vero fluminis tertii, Tigris; ipse vadit contra Assyrios. Fluvius autem quartus ipse est Euphrates. Idem ut superius indicatum est de ipso fluvio, et de ipsis quatuor fluminibus paradisi egrediuntur, quorum duo propria nomina habent. Tigris autem ipse est Nilns, qui circuit omnem terram Ægypti. Phison vero ipse est Ganges.

# Recapitulatio.

Et iterum secundum sensum spiritalem, lignum scientiæ boni et mali proprium est voluntatis arbitrium, quod in medio nostri est positum, ad agno-scendum bonum vel malum. De quo qui, relicta Dei gratia, gustaverit, morte morietur. Tulit ergo Dominus Deus hominem, et posuit eum in paradiso voluptatis, ut operarctur et custodiret illom, quia quotiescunque de persona hominis loquitur, utrumque nominat, et Deum et Dominum, ut ostenderit quantum ei expediat habere Dominum Deum suum, id est, sub ejus dominatione obedienter vivere ut operaretur. Quomodo autem debuit operari non labore servili, sed honestæ animæ voluntate, et custodiret illum, id ne aliquid committeret quare inde mereretur expellere. Recte ergo quisque dicitur non custodisse rem suam, qui sic agit ut eam amittat, quia pulchrum visu, et ad vescendum suave, lignum etiam D non erat necesse propter bestias paradisum custodire, aut propter aliam rem sive servili labore operari. quia dixit : Ecce dedi vobis omnem herbam, et reliqua, sed ut Dominus operatus fuisset in eis justitium, pictatem, et cætera bona ; quod Deus homini tribuet, quia nihil potest homo facere sine adjutorio Dei. Et operaretur illum ut justus esset, et custodiret, ut tutus esset, quia si illum Deus dereliquerit, et solat um ejus abstraxerit, ille inanis remaneret, quia Deus nihil bonum ei necesse sit. Sed nos omnes indigemus dominatione ejus. Quia scriptum est : Dixit Domino, Deus meus es tu, quoniam bonorum meorum non eges (Psal. xv); et in alio loco scriptum est : Mihi autem adhærere Deo bonum est (Psa': LXXII).

# DE PRÆCEPTIONE LIGNI.

Præcepitque ei dicens: Ex omni ligno paradisi comede, de ligno autem «cientiæ boni et mali ne comedas. In quocunque enim die comederis ex co, morte morie-

de ipso ligno? Quia sciebat damnaturum, si transgressus fuisset. Oportehat enim ut homo sub Domino Deo positus aliunde prohibe etur, ut ei promerendo Dominum suum virtus esset ipsa obedientia: si vero servasset præcepta Creatoris sui, virtus ei fuisset, et ipsa obedientia, quam post transgressionem perdidit.

### Recapitulatio.

Tulit ergo Dominus Deus hominem, et posuit eum in paradiso voluptatis. Assumpsit Deus carnem, et factus est caput Ecclesia. Ut operaretur et custodiret illum; id est, nt voluntatem Patris ex omnibus gentibus Ecclesiam adimpleret, atque ut impleretur sermo quem Dominus dixit: Ego servabam eos in nomine tuo ; quos dedisti mihi, custodivi (Joan. xvII).

Dixit quoque Deus : Non est bonum esse hominem solum, saciamus ei adjutorium simile sui. Hic manifeste ostendit quod semen debuerunt procreare, dum Adam adjutorium simile sui datum fuit, id est, Eva B sabricata de latere suo. Non sic debuerunt semen procreare, sicut nunc faciunt, ut mortuis parentibus Alii succedant in locum, sed ut immortales permanerent, et post consummatum numerum in meliora commutassent.

Formatis igitur Dominus Ceus de humo cunctis animantibus terræ, et universis volatilibus cæli, adduxit ea ad Adam, ut videret quid vocaret ea. Omne enim quod vocavit Adam anima viventis, ipsum est nomen ejus. Quomodo ea adduxit, quia Deus incommutabilis est? Si per angelum, aut per semetipsum? Hoc omnino non est recipiendum, ut Deus corporaliter ista egisset; sed ut ostenderet quia omnia ei vivunt et sentiunt, sicut asina locuta fuit cum Balaam, vel cætera multa, quia homo istam potestatem accepit a Domino, ut haberet dominationem super bestias usque in hodiernum diem.

# Recapitulatio.

solum. Arguantur hæretici, qui Christum solum hominem putant, et non etiam Deum.

Faciamus ei adjutorium simile sui. Quia in ipso homine suscepto, Ecclesia Deo copulata est.

Appellavitque Adam nominibus suis cuncta animantia et universa volatilia cœli, et omnes bestias terræ; Adam vero non inveniebatur adjutorium simile sibi. Quando ergo pisces nomina acceperunt, dum hic non memorat, sed tantum de animalibus? Id paulatim cognitis generibus piscium impositum est, hoc est, quando creati fuerunt.

# Iterum Recapitulatio.

Appellavit autem Adam nominibus suis, etc. Significans gentes, quæ salvæ fierent in Ecclesia, et per Christum nomina erant accepturæ, quod prius non habuerunt. Sicut scriptum est ; Et vocabo servos meos nomine alio (Isai. LXV).

Utique quoniam quamvis fidelis au justus sit quisque, Christo tamen æquari non potest. Quis enim, inquit Moyses, similis tibi in diis, Domine? Nam et David ait : Speciosus forma præ filiis hominum (Psal. xliv). Nemo enim potuerat a morte humanum genus liberare, et ipsam mortem superare, misi Christus, sicut Apocalypsis ait: Nemo inventus est dignus neque in cælo neque in terra, neque infra terram aperire librum (Apoc. v).

# DE IMMISSIONE SOPORIS, ET CREATIONE MULIERIS.

Immisit ergo Dominus Deus soporem in Adam. Cumque obdormissel, tulit unam de costis ejus, et replevit carnem pro ea. Quomodo ergo misit Dominus Deus soporem in Adam, ut tantum soporem habuisset, ut costam de se abstractam minime sensisset? Id intelligendum est, ut particeps esset curæ angelo-

ris. Quare ei Dominus prohibuit ut non comedisset A rum intrans in sanctuarium, et intelligens in novissimis eorum. Illic statim evigilans eructavit, dicens:

Hoc nunc os ex ossibus meis, etc. Et ædificavit Dominus Deus costam quam tulerat de Adam in mulierem, et adduxit eam ad Adam. Dixitque Adam: Hoc nunc os ex ossibus, et caro de carne mea. Quare de costa mulierem fecit? Id ut ostenderet Christum de muliere nasciturum. Sicut tunc de viro facta est mulier, ita et de muliere natus est Christus, quia virtus de muliere processit in mundo. Quamvis tunc mors introisset in mundum per mulierem, sive ut demonstraret casta membra a Deo non esse repuquanda, aut propter vim commendationis dicit mulierem de costa fabricatam fuisse.

# Recapitulatio.

Immisit ergo Deus soporem in Adam, etc. Dormivit Adam, et sit illi mulier de latere; patitur Christus, dormivit in cruce, pungitur latus lancea, et profinunt sacramenta, ex quibus formaretur Ecclesia. Hanc dormitionem cantat propheta, dicens: Ego dormivi, et quievi, et surrexi, quoniam Dominus suscitavit me (Psal. v). Sequitur :

Et posuit carnem pro ea. Sieut et Christus carnem suam moriendo posuit in patibulo crucis pro Eccle-

Dixitque Adam: Hoc nunc os ex ossibus meis, et care de carne mea.Quia sive sancti spiritales et fortissimi in tentationibus, sive minus perfecti, utrique in unum corpus Christi sunt, et in una Ecclesia. Hæc vocabitur virago, quoniam de viro sumpta est; ideo Eva. quia mater est cunctorum viventium.

Quamobrem relinquet homo patrem suum, et matrem, et adhærebit uxori suæ, et erunt duo in carne una. Erant autem uterque nudi, Adam scilicet et uxor ejus, et non erubescebant. Ideo non erubescebant, quia non sentiehant ultra legem in membris suis repugnantem legi mentis suæ, et violentas illecebras carnis illecebra in corpore mortis (Rom. vii). Unde et Aposto-Dixit quoque Deus: Non est bonum hominem esse C lus non ait: Non sit peccatum in membii, vestris, sed ait : Non regnet (Kom. vi). Non enim regnat, cum desideriis ejus non obedimus.

# Et iterum secundum sensum spiritalem recapitulatio.

Hac vocabitur virago, quoniam de niro sumpta est. Sic et a Christo nomen Ecclesiæ datum est Christianum, quæ de latere ejus sumpta est. Hæc igitur omnia in figura facta sunt, quæ erant in Ecclesia profutura.

Quamobrem relinquet homo patrem suum et matrem, etc. Hoc interpretans Apostolus, ait : Hoc autem dico in Christo et in Ecclesia (Ephes. v). Ergo quod per historiam completom est in Adam, per prophetiam significatur in Christo. Qui relinquit Patrein, cum dicit : Ego a Patre exivi, et veni in hunc mundum (Joan. xvi). Reliquit et matrein, id est, synagogam veteri testamento carnaliter inhærentem, Adam vero non inveniebalur adjutorium simile sui. Duem. Et adhæsit uxori suæ, id est, Ecclesiæ, ut pace novi testamenti essent duo in carne una. Quia cum sit Deus apud Patrein, per quein facti sumus, factus est per carnem particeps nostri, ut illius capitis corpus esse possimus. Post hæc vocatur Eva, vita et mater vivorum, quia de viri sui latere facta est, et Dominus dic.t in Evangelio: Si quis non manducaverit carnem meam, et biberit sanguinem meum, non habet in se vitam (Joan. vi). Jam dehinc præceptum quod accepit figuraliter Christus, nos accepimus in illo, quia unusquisque Christianus non incongrue gestat personam Christi, dicente ipso Domino: Quod uni ex minimis isis secistis, mihi secistis (Matth. x). Dicitur ergo illi : Ex omni ligno paradisi comede. Quo significantur spiritales delicir. Fructus autem Spiritus est, charitas, gaudium, pax, longanimitas, benignitas, bonitas, mansuetudo, continentia, sicut dicit Apostolus (Gulat. v.).

Et non tangamus lignum in medio paradisi planta-

tum scientiæ boni et mali. Id est, non velimus super- A (Tim. vi), id est, amor pecuniæ. Non enim ille tunc bire de natura arbitrii nostri, quæ media est, ut decepti post scientiam experiamur et malum.

# DE ASTUTIA SERPENTIS.

Sed et serpens erat callidior cunctis animantibus terræ, quæ fecerat Dominus Deus. Serpens iste non natura sua callidior erat, id est, prudentior, vel sapientior, sed ex diabolo, qui per serpentem loquebatur. Unde Christus Dominus dixit in Evangelio : Filii hujus sæculi prudentiores sunt quam filii lucis (Luc. xvi). Quomodo serpens ad mulierem locutus fuit, per semetipsum an per diabolum? Id intelligendum est, quia diabolus introivit in serpentem, et sic loquebatur ad mulierem. Et quomodo nunc solet introtre in vas suum, et logni per illum, ita et tune per serpentem loquebatur. Quia sicut solet organa homo calcare, et pihil exinde sentit organum, ita et tune serpens nibil sensit quid locuta fuit. Quare per istud animal permisit tentari? Non minum est si per sempentem permisit tentari? Non minum est si per sempentem permisit tentare, per quoi diabolus permissum hapermisit tentare, per quod diabolus permissum ha-bult, quia ipse antiquus hostis iniquissimam voluntatem habet, et nequissimam potestatem, quia semper habet voluntatem male faciendi, et nullam habet potestatem nocendi sine Dei permissu. Quare permis t tenture, quem consensurum præsciebat? Quid mirum est si hoc facere permisit, quia proprium arbitrium habuerunt male faciendi vel bene faciendi? Non mihi videtur magna laus fuisse hominem futurum, si propterea potuisset bene vivere, quia nemo male vivere snaderet. Id est, quia nulla lans fuisset, si propterea hene vixisset, eo quod nullam tentationem habuisset Adam in membris suis. Quare ergo permisit tentare, quem præsciehat consensurum? Cum id facturus esset propria voluntate per culpam, et ordinatus esset illius æquitate per pænam. Onid autem culpabilis esset, si non tentare permisisset, dum proprium arbitrium habuit, et, Deo adjuvante, potuit resistere ipsam tentationem, qui superbis resistit, et humilibus dat gratiam (Jac. 1v), et resistere C magna laus fuisset, sicut nunc sancti Dei multas tentationes sustinent, et Deo opitu'ante vincunt : et propterea majus præmium accipiunt cum Christo. Et si tentatio ista potuit cos projicere de paradiso? antelligendum est quod non potnisset, si non se elevassent in vanam gloriam, quod eis contrarius hostis promisit, dicens : Si comederitis ex eo, aperientur oculi vestri, et eritis sicut di . In h c autem se elevabant, unde scriptum est : Ante ruinam exaltatur cor, et cartera ( Procerb. xvi ). Quid est quod Deus præsciebat homines peccatores et damnandos permusit nasci? et quare non dimitteret, dum proprium arbitrium pos-ideret, et si noluerint conservare quod facti sunt, daminationem accipiunt, et exemplo sunt aliorum qui vindictam corum aspiciunt, et de malis finat boni? Quia considerant quod eis evenit propter peccata corum, quia est natura bona que peccare non potest; et est natura, quæ potest peccare. Una utraque natura D. um laudassent, tamen in utraque natura iniquitas inventa est, quia bonam naturam voluntas mala depravavit, quia natura bona a Deo est creata. Nam voluntas prava facit eam esse ma-lam; et si aliquis diceret : Quare Deus malos homines creavit? recte responderet : Melius non e-set. quia alterius malo bene utendo misericorditer coronaretur, quam esset etiam malus, qui pro sur merito juste puniretur. Quare diabolus non potest reparari, et homo potest? Idem ut demonstraret potentiam et misericordiam, et haberent quid timere, et quid sperare. Et quid mirum, si d'abilus in serpentem in-troivit, cum Dominus in percos eum permisit introire? Et alii volunt dicere quod diabolus invidiam habuit contra hominem, quare ad imaginem Dei creatus fuit, et ideo sussit comedere poma in paradiso, quod prohibitmu fuit ut non comedisset. Unde nit Apostolus : Radtz omnium malo um est cupi litas

pecuniam concupivit, sed hominem voluit decipere; et quoniam in alio loco scriptum est : Initium omnis peccati superbia (Eccl. x). Hoc intelligendum est, quod diabolo, non ex invidia processit superbia, sed magis ex superbia processit invidia, et utraque simul initium inventum est, quia per superbiam dejectus fuit de cœlo, et per invidiam hominem decepit.

# DE SUGGESTIONE SERPENTIS AD MULIEREM.

Dixit autem serpens ad mulierem : Cur præcepit vobis Deus ut non comederetis de omni tiyno paradisi. Cui respondit mulier : De fructu lignorum quæ sunt in paradiso vescimur, de fructu vero ligni quod est in medio paradisi præcepit nobis Deus ne comederemus. et non langeremus i lud, ne sorte moriamur. Quaro serpens prius mulierem interrogavit, et ipsa ei indicavit ex quo ligno præceptum habuerunt, ne de dum manifeste intellexit de quo ligno prohibiti erant ne comedissent.

Dixit quoque serpens: Nequaquam morte moriemini, scit enim Deus quod in quocunque die comederitis ex eo, aperientur oculi vestri, et eritis sicut dii scientes bonum et malum. Quia usque in hodiernum diem sic operatus est diabolus. Semper enim suadet ut præcepta Dei contemnantur; et quod Deus minatur, ille dat mollitiem et levitatem atque securitatem, el propterea multi decipiuntur in seductione ejus. Serpens autem ille sapientior omnium bestiarum indicat d abolum, qui inde serpens dicitur, quod volubili versetur astutia. Sed quid est quod ipse per mulicrem decepit, et non per virum? Quia non potest ratio nostra seduci ad peccandum, nisi præcedente delectatione carnali infirmitatis affectu, qui magis debet obtemperare rationi tanquam viro dominante. lloc enim in unoquo que homine geritur in occulto quodam secretoque conjugio. Suggestionem quippe per mulierem accipimus, mulierem vero animalem corporis sensum, rationem autem virum. Ergo quando occurrit mala suggestio, quasi serpens loquitur: sed si sola cogitatio oblectetur, ill us suggestionis et refrenantur ratione, consensus explendi operis non succedat. Sola mulier videtur comedisse illicitum; quod si ipsum peccatum, etiam et mens perpetrandum decernat, jam vir deceptus est, jam mulier cibum dedisse viro videtur. Illecebra enim consentiro de ligno prohibito, manducare est. Tunc quippe jure a vita beata tanquam a paradiso expellitur homo, percatumque ei imputatur, etiam si non subsequatur effectus, quia et si non est in factis culpa, in consensione tamen rea tenetur conscientia. Ilæc secundum anagogen; cæterum juxta metaphoram poterat callidus serpens iste hæreticorum versutiam designare. Nonaulli enim loquacius atque subtilius promitant illicita curiositate secretorum adapertioest in angelis, alia in hominibus. Ratto erat ut de Duem atque scientiam boni et mali, et in ipso homine tanquam in arbore, quæ plantata est in medio paradisi, etiam dignoscentiam demonstrare. Contra hone serpentem clain et Apostolus, cum dicit : Metuo ne sicul serpens Evam seduxil astulia sua, ita sensus vestri corrumpantur (11 Cor. xi). Seduciur autem verbis hojus serpentis carnalis nostra concupiscentia, et per illant decipitur Adam, non Christus, sed Christianus. Dicit ergo iste ad mulierem : Cur præcepit vobis Deus ut non comederitis ex omni ligno paradisi? Sic et areticorum cariosa cupiditas, sic pravi prædicatores, ad diligendam erroris fallaciam, auditorum carnalium corda succendunt, dicentes : Quare fugitis scientiam habere latentem? nova semper exquirite, boni malique scientiam penetrate. Unde apud Salom mem muher il a bæreticorum sententiam tenens , dicit : Aquæ furtivæ dulciores sunt , et panis absconditus suavior (Proverb. 1x). Subjecit deinde idem serpens : Quacunque die comederitte, statim aperientur oculi vestri, et eritis scientes sickt dii A Dei abscondere potuerunt? Nunquid Deo potest esse bonum et malum. Sic et omnes hæretici generationes divinitatis meritum profitentur, atque scientiæ pollicitatione decipiunt, et reprehendunt eos quos simpliciter credentes invenerint; et quia omnino carnalia persuadent, quasi carnalium oculorum adapertionem conantur adducere, ut interior oculus obscuretur.

## DE CONSENSU MULIERIS.

Vidit igitur mulier quod bonum esset lignum ad vescendum, et pulchrum oculis aspectuque delectabile, et tulit de fructu illius, et comedit, deditque viro suo, qui comedit. In hoc unusquisque nostrum discat exemplum. Nunquam debet aspicere quod contingere non licet, ne forte per concupiscentiam et delectationem decipiatur sicut Eva, quod prius aspexit lignum, et postea delectata fuit et comedit. Quare mulieri suggessit, et non viro? id propter mollitiem vel infir-Adam non est seductus, sed mulier decepta est (I Tim. 11). Quomodo hoc dictum est, dum in alio loco dicit beatus Paulus: In similitudine prævaricationis Adæ, qui est forma futuri (Rom. 1)? Ideo hoc dixit, quia Adam non fuit per serpentem seductus, sed per mulierem, quia mulier prius comedit per suggestionem serpentis, et postea tribuit viro suo, quia vir imago est et gloria Dei, mulier autem gloria est viri I Cor. xi), et ideo non suasit viro prius, sed mulieri, in qua mollities continebatur. Et quare Adam comederit de ligno vetito, de quo illi præceptum erat ne comederet, et sciebat si fecisset, sententiam Dei adimplendam esse, quod prins ei locutus fuit, dicens: Si comederitis er eo, morte moriemini? Is propter dilectionem mulieris comedit, quia noluit eam offendere atque contristari, sicut legimus quod fecit Salomon, quia propter dilectionem mulierum Deum suum contra se irritavit. Ita Adam operatus est, dum mulierem dilexit, præcepta sui Conditoris con-tempsit, et de alta immortalitate in imo terræ prostratus est.

Et aperti sunt oculi amborum. Non ad aliud aperti sunt, nisi ad invicem concupiscendum ad pænam peccati. Cum autem dejecti sunt a ligno vitæ, statim eorum corpora morbidam atque mortiferam duxerunt qualitatem, quia antequam peccassent, nullam legem sentiebant in membris corum repugnantem legi mentis sua. Postea vero statim senserunt in membris suis aliam legem repugnantem legi mentis suæ, et captivantem eos in lege peccati (Rom. VII).

# Et ilerum secundum sensum spiritalem.

Vidit ergo mulier quod bonum esset lignum, etc. Mulier comedit antea, non vir; ideo, quia facilius carnales persuadentur in peccatum, nec tam velociter spiritales decipiuntur.

# DE CONSENSU VIRI.

Et dedit viro suo, et comedit. Utique, quia post de. D lectationem carnalis concupiscentiæ nostræ, ctiam

ratio nostra subjicitur ad peccandum.

Cumque cognovissent se esse nudos, consuerunt folia fici. Folio fici se contegunt, qui sæculum asperum amplectuntur, qui prurigine voluptatis carnalis uruntur; quique et decepti hæretica pravitate, et gratia Dei nudati, tegumenta mendaciorum tanguam folia fici colligunt, facientes sibi succinctoria pravitatis, cum de Domino vel Ecclesia mentiuntur.

. Et cum audissent vocem Domini Dei deambulantis in paradiso ad auram post meridiem. Deambulat Deus in illis, et non stat, quia stabiles in ejus præcepto non perseverant, et bene ad auram post meri iem, quia jam aufertur ab eis lux illa ferventior charitatis, appropinquantibus errorum tenebris. Unde scriplum est : Sequentur umbram, et non lucem. Abscondit se Adam et uxor ejus a fac e Domini Bei, in medio ligni paradisi. Quomodo autem semetipsos a facie

occultum aliquid? Hoc intelligendum est, quia unusquisque qui peccatum committit, aut præceptum Domini contemnit, semetipsum abscondit de Deo, quia Deus eum ignorat propter peccatum suum. Sicut dixit in Evangelio : Nescio vos (Luc. x111). Nam non potest fieri ut Deo aliquid absconditum sir, quia scriptum est : Oculi Domini contemplantur bona et mala (Proverb. xv). Sed unusquisque semetipsum abscondit in medio ligui paradisi, quia aversus a præcepto Creatoris in errore, atque arbitrii sui voluptatibus vivit.

## VOX INCREPANTIS VEL REVOCANTIS.

Vocavitque Dominus Deus Adam, et dixit ei : Ubi es? Qui ait: Vocem tuam audivi in paradiso, et timui eo quod nudus essem, et abscondi me. Qui dixit : Quis enim indicavit tibi quod nudus esses, nisi quod ex ligno de quo tibi præceperam, ne comederes, comemitatem mulieris. Sicut dixit apostolus Paulus : B and proposition and proposition and proposition of the pr vocat; in hoc vero quod requirit, ostendit quod peccatores jure damnandos Deus ignorat. Et si Adam talis fuit, quod potuisset locutionem Dei intelligere. sicut augeli, an adhuc ei necesse erat persectionem intellectus habere, quomo lo capere valuisset locutionem Dei? Inde intelligendum est quod per angelum ad eum locutus fuit, sicut ad patres locutus est. quia non per intellectum cognovit quod Deus loqui voluit, sicut faciunt angeli. De eo autem quod nudus esset, id intelligitur, quia jam sentiebant in corpore eorum legem peccati, quod prius non ha-buerunt antequam peccassent : et si de ligno scientiæ boni et mali non comedissent, mori omnino non potuissent, sicut superius indicatum est.

#### Et iterum.

Vocavitque Deus Adam, et dixit ei : Ubi es? Ilic ostendit, quia si qui a fide vel bonis operibus, ad mendacia suaque desideria labuntur, non despicit illos Deus, sed adhuc ut redeant per pænitentiam vocat, quia non vult mortem peccatoris, donec convertatur et vivat. Ergo non est desperandum quibuslihet peccatoribus, dum et ipsi impii ad spem indulgentiæ provocantur.

# DE EXCUSATIONE VIRI.

Dixitque Adam : Mulier quam dedisti mihi sociam. dedit mihi de ligno, et comedi. Et dixit Dominus Deus ad mulierem : Quare hoc secisti? Quæ respondit : Serpens decepit me. Ubi ergo debuit venire humilitis, ibi superbia præcessit. Ad hoc enim requisiti fuerunt, ut peccatum confessi essent; illi vero uterque excusationem protulerunt, et culpas suas alius per alium excusavit. Adam per mulierem, mulier autem per serpentem, et auxerunt culpas suas quas confiteri debuerant, et quasi Deum inculpare videntur. Quare mulierem sociam ei dedisset, similiter autem et mulier locuta est, quare serpentem in paradiso posuisset, et vindictam acceperunt, ubi misericordiam invenire debnerunt, et de alta immortalitate prostrati sunt in imo terræ.

### DE MALEDICTIONE SERPENTIS.

Dicit autem post hæc serpenti : Quia fecisti hoc, maledictus es inter omnia animantia et bestias terris, supra pectus tuum gradieris. Nomine pectoris significatur superbia mentis; nomine autem ventris significantur desideria carnis. His enim duabus rebus serpit diabolus in eos quos vult decipere, id est, aut terrena cupiditate et luxuria, aut superbia et insana ruina. Et terram comedes, id est, ad te pertinebunt, quos terrena cupiditate deceperis. Cunctis diebus vilæ luæ, id est, omni tempore quo agi. hanc potestatem ante illam ultimam pænam judicii.

Inimicitias ponam inter te et mulierem, et semen tuum, et semen illius. Semen diaboli perversa suggestio; semen autem mulieris, fructus est boni caput illius conteret, si eum mens in ipro initio malæ suggestionis excludit; ille insidiatur calcaneo ej 18, quia mentem quam prima suggestione non decipit, decipere in fine tendit. Quidam autem hoc quod dicum est : Inimicitias ponam inter te et mulierem, de virg ne desponsata, in qua Dominus natus est, intellexerunt, co quod illo tempore ex ea Dominus nasciturus ad inimicum devincendum, et ad mortem cujus ille auctor erat, destruendam promittebatur, sicut in David scriptum est : De fructu ventris tui ponam super sedem tuam (Psal. cxxxi). Nam et illud quod subjunctum est: I psa conteret caput tuum, et tu insidiaberis calcaneo ejus, hoc de fructu ventris Mariæ, qui est Christus, intelligunt, id est : Tu eum supplantabis ut moriatur : ille autem te victo resurget, et caput tuum conteret, quod est mors. Sicut et David dixerat ex persona l'atris ad Filium : Super aspidem et basiliscum ambulabis, et conculcabis leonem et draconem (Psal. 3c). Aspidem dixit mortem, basi- B liscum peccatum, leonem Antichristum, draconem diabolum.

# DE MALEDICTIONE MULIERIS.

Mulieri quoque dixit Deus: Multiplicabo ærumnas tuas, et conceptus tuos; in dolore paries filios, et sub viri potestate eris, ipse dominabitur tui. De pœna autem mulieris quid significat quod ei dicitur : In dolore paries filios, nisi quia voluptas carnalis cum aliqua mala consuctudine vult vincere? Patitur in exordio dolores, aique per meliorem consuetudinem parit bonum opus quasi filios. Quod vero adjecit: Et conversio tua ad virum tuum, ipse dominabitur tui, hoc significat quod illa voluntas carnalis, quæ cum dolore reluciaverat, ut faceret consuctudinem bonam, jam ipsis erudita doloribus cautior sit, et, ne corruat, obtemperat rationi, et libenter servit quasi viro jubenti.

# E MALEDICTIONE VIRI.

Adam vero dixit: Quia audisti vocem mulieres tuæ, et comedisti de ligno, ex quo præeeperam libi ne co-mederes, maledicia terra in opere tuo. In laboribus comedes ex ea cunctis diebus vilæ tuæ : spinas et tribulos germinabit tibi, et comedes herbus terræ. In sudore vultus tui vesceris pane tuo, donec revertaris in terram, de qua sumptus es, quia pulvis es, et in pulrerem reverteris. Et vocavit Adam nomen uxoris suæ Evam, eo quod mater esset oranium viventium. Vocaturque dehinc mater vivorum, id est, recte factorum, quibus contraria sunt peccata, quæ per nomen mor-tuorum significantur; jam vero per sententiam quæ in viro infertur, ratio nostra arguitur, quæ et supra peccati concupiscentia seducta, habet maledictiones terrenæ operationis, habet et dolores temporalium curarum, quasi spinas et tribulos; si tamen dimittitur a paradiso beatitudinis, ut operetur terram, id est, ut in corpore isto laboret, et collocet sibi meritum redeundi ad vitam æternam, quæ paradisi nomine significatur.

DE VESTE MORTALI.

Fecil quoque Dominus Deus Adam et uxori ejus

operis, quo perverse suggestioni resistitur. Ipsa A tunicas pellicens, et induit eos, et ait : Ecce Adam factus est quasi unus ex nobis, sciens bonum et matam. Nunc ergo ne forte millat manum suam, et sumat etiam de ligno vitæ, et comedat, et vivat in æternum. Vox Trinitatis est Patris, et Filii, et Spiritus sancti, ac si dixisset: Sieut nos scimus inter bonum obedientiæ, et malum inobedientiæ, ita nune Adam intelligit, quia ille non solum non færat factus qualis fieri veluit, sed nec illud quod factus fuerat conservavit. Accepit etiam tunicam pelliceam divino judicio, quo nomine corporis mortalitas significatur in historia. În allegoria autem a carnalibus sensibus abstractis, voluptatesque carnaliter viventes, divina lege consequentur et contegunt, quia si aliquando ad Deum converterit, possitque aliquando manum porrigere ad arborem viue, et vivere in æternum. Manus autem porrectio bene significat erucem vel cruciatum pomitentia, per quam vita aterna recuperatur.

# DE EJECTIONE EURUM DE PARADISO, ET FLAMMEA FRAMEA VERSATILI.

Emisit eum Dominus Deus de paradiso voluptatis. ut operaretur terram de qua sumptus erat. Ejecitque Adam, et collocavit ante paradisum voluptatis Chernbin, et flammeum gladium alque versatilem, ad custodiendam viam ligni vitæ. Iste autem gladius iden positus est, ut homo non introiret in paradisum, ne comederat de ligno vitæ, ne forte immortalis permansisset, et esset irreparabilis, sicut dæmones qui non possunt reparari; et propterea versatilis framea posita fuit, ut com tempus misericordize per adventum Salvatoris nostri advenerit, potuisset iterum removeri. Quia omues justi et electi ante adventum ipsius, claustra inferni penetraverunt; uenc autem omnes sancti, de corpore exeuntes, ad Christum pergunt, sient Salvator in Evangelio ait: Si quis mihi ministrat, me sequatur; et ubi ego sum, illic C minister meus erit.

### Et iterum hæc semita est redeuntibus.

Per flammeam frameam. Id est, per temporales tribulationes peccata sua aguoscendo et gemendo; et per cherubin, id est, per plenitudinem scientia, quod est charitas, perveniet ad arborem vitæ Christum, et vivet in æternum. Cherubin namque plenitudo scientize interpretatur; flammea vero framea versatilis, posita ad custodiendam viam ligni vitæ, temporales poenæ intelliguntur. Nemo enim potest pervenire ad arborem vitæ, nisi per has duas res, tolerantiam videlicet molestiarum, et plenitudinem scientize, id est, per charitatem Dei et proximi: Plenitudo enim legis, charitas est (Rom. XIII), qua est mater virtutum, quam sancti, Dei vestigia imtantes, tota virtute et in aliis adimplere conantur. Hanc sectemur charitatem, et operibus exercere studeamus, ut ad arborem vitæ pertingere valcamus, quod est Christus, et de fructu ejus dulci et suavi refecti ac satiati in æternum cum ipso et sanctis suis sine defectu gaudere mereamur. Amen.

# QUÆSTIONUM SUPER GENESIM

EX DICTIS PATRUM

DIALOGUS.

DISCIPULUS.

Primo omnium, præceptor mi, inquiri mihi ne-PATROL. XCIII.

cesse est quis hujus libri qui Genesis apud nos dicitur scriptor babcatur?

#### MAGI TER.

Sicut a majoribus nostris insinuatum atque traditum est, Moysen hujus operis scriptorem fuisse asserunt, id est, quinque librorum, qui juxta Gracos Pentateuchum nominautur; cum non dicat hoc titulus, sed quasi de alio ipse refert: Dixit Dominus ad Mousen. Cujus exemplum in novo Testamento Joannes sequens apostolus, obicunque de se aliquid referre voluit, nomen suum studiose siluit, siendo: Conversus Petrus vidit illum discipulum quem diligebat Jesus sequentem, etc. (Joan. xxi.)

#### DISCIPULUS.

Genesis, unde hoc nomen accepit?

Septuaginta etenim interpretes, Symmachus et Theodotion, in principio transtulerunt, et in Hebrao scriptum est, Bresith: quod Aquila interpretatur in capitulo. Et ideo secundum sensum magis quam sequi tam in fronte ipsa Geneseos, quæ caput librorum omnium est, quam in principio Joannis evangelistæ, cœli et terræ conditor approbatur. Unde et in Psalterio de se ipse ait : In capitulo libri scri-Genescos. Et in Evangelio: Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil (Joan. 1). Ideo sciendum quod liber hic apud Hebræos Bresich vocetur, banc habentes consuctudinem, ut voluminibus ex principiis corum nomina imponant.

#### DISCIPULUS.

In libro Procemiorum Genesis, juxta sidem historiæ, quæ describitur?

#### MACISTER.

Fabricam describit mundi, et hominis conditionem, cataclysmum, et divisionem terræ, confusionem quoque linguarum, gestaque omnium patriarcharum, usque ad ingressionem Israel in Ægyptum. C

# DISCIPULUS.

Hec Scriptura que de presenti seculo loquens significet, nosse cupio.

### MAGISTER.

Ouinque: aut generationem ejus, id est creationem, aut gubernationem, aut accidentia naturis, ant evenientia voluntatibus, aut subsequentia voluntatis eventus.

### DISCIPULUS.

Onibus medis generationem sæculi hæc Scriptura siguavit?

# MAGISTER.

Tribus. Aut enim sola Dei voluntate factum aliquid scribitur, ut est : In principio creavit Deus cœlum et terram (Gen. 1). Ant voluntate simul et voce. sive præceptiva, ut est : Fiat lux, et, Fiat firmamentum (Ibid.). Sive deliberativa, ut est: Faciamus D hominem ad imaginem et similitudinem nostram (Ibid.). Aut voluntate, voce ac definitione, ut est: Crescile et multiplicamini, et replete terram (Ibid.). Et iterum : Germinet terra herbam virentem, ferentem semen juxta semen suum, et lignum fructiferum faciens fructus, cujus semen in se ipso sit, et catera (Ibid.). Que post septimum diem usque in finem sæculi per partes operatur. Ex illa enim definitione proveniunt.

# DISCIPULUS.

# Est in his tribus aliqua differentia?

Est quia ea quæ sola voluntate, vel etiam voce sunt facta, noviter facta sunt; quæ vero definitione illis jam similia quæ facta noviter diximus. Et rursus illa quidem in sex primis diebus, hæc vero donec sæculum stabit.

#### DISCIPULES.

Da ordinem per sex dies factarum rerum?

In ipso quidem principio conditionis facta sunt cœlum, terra, angeli, aer, et aqua.

Proba angelos, et aquas, et aerem factum? MAGISTER.

Fucia quidem ex aliis Scripturæ locis ostenduntur, ut est: Qui facit angelos suos spiritus (Hebr. 1). Et: Laudate eum, omnes angeli ejus (Psal. CXLVIII). Et : Aquæ quæ super cælos sunt, laudent nomen Domini, quoniam ipse dixit, et sacta sunt (Ibid.). Et: Quoniam ipsius est mare, et ipse fecit illud (Psal. xciv). Et aer in Scripturis sanctis cœli nomine solet ostendi, ut est : Volucres cæli (Luc. vin), cum certum sit aves in aerem devolare, cœlum autem ostencapitato. Et deo secundum sensum magis quam se cundum verbi translationem de Christo accipi potest. B dimus factum. Quod vero præcesserint ista cæteras cundum verbi translationem de Christo accipi potest. B creaturas in angelis, ut Scriptura demonstrat, dum in laudibus et benedictionibus creaturis cæteris præponuntur, est ratio : oportuit en m ut terrenas cœ-lestis creatura præcesserit. De aquis vero ipsa Scriptura dicit, quod Spiritus Dei terebatur super

Sequere ordinem generationis?

#### MAGISTER.

In principio diei primæ lux facta est; secunda vero factum firmamentum; tertia mare, et terræ nascentia; quarta, luminaria cœli; quinta, natantia et volatilia; sexta, reliqua animalia, et homo-

# DISCIPULUS.

Quæ est in ipsarum creaturarum operatione distantia?

Quod quædam ex nibilo facta sunt, ut cælum, terra, et cætera quæ usque ad completum primum diem, ut diximus, facta; quædam vero ex jam factis primo die.

### DISCIPULUS.

Da horum probationes?

### MAGISTER.

Quoties Scriptura ex aliquo factas res enpit ostendere, aut palam significat, ut cst : Producat terra. et, Producant aquæ (Gen. 1), et similia; aut certe ex subtili significatione verborum, ut cum dicit: Fiat firmameatum (Ibid.), utique significat tuisse aliquid fluidum ac liquidum, id est, aquas, quæ ut solidatæ ostenderentur, firmamentum vocatum est, quod fiebat, et rursus luminaria derivate appellavit, quæ quarta die facta fuerunt, ut ex lumine primo die operato lacta monstraret. In his autem quæ prima die facta sunt, neque aperte neque subtiti verbo factum aliquid declaratur ex altero.

# DISCIPULUS.

Nihil enim post primum diem ostenditur, ex non existentibus factum.

### MAGISTER.

Sola hominis anima, in quo et hoc attendendum, quia cum aliqua aut ex ninilo aut ex jam factis facta sunt, solus homo ex utroque componitur.

### DISCIPLIES.

Quas alias creaturis ascribimus differentias.

# MAGISTER.

Quod ea quæ primis sex diebus facta sunt, non naturaliter, nec ex similitudine provenerunt; reliqua vero quæ liunt naturaliter, ex divina definitione nascuntur, exceptis scilicet miraculis.

DISCIPULUS.

Da tertiam differentiam.

# MAGISTER.

Oned creaturarum alique, id est, rationales pronter se ipsas factæ sunt, ut angeli et homines; reliquiz vero non propter se, sed propter pradictos angelos aut homines facta noscuntur. Homo vero principaliter secundum animam propter se intelligendus est factus, non secundum corpus conseauenter.

#### DISCIPULUS.

Onid enim præter angelos et homines aliæ creaturæ se ipsis invicem non egebant?

Egebant quidem non ad utilitatem, sed ad ornatum; utilia enim non sibi, sed angelis et hominibus sunt, pro quibus etiam facta esse noscuntur. Ornatum vero etiam invicem præstant, quippe et colum B approbare, cum dicitur de Deo: Qui secit cœlum et inornatum sine collectibus luminaribus fuit, et luminaria ipsa ne superfluæ factæ essent, videntium oculis indigebant; et mare inornatum, donec aut locum suum receperit, aut animalibus impleretur, et terra incomposita præter habitantium vel nascentium usum, et irrationalia animalia sine homiuis regimine, ineptæ berbæ absente animalium usu superfluze. Ita omnia eguerunt invicem, vel his quæ quotidie fiunt. Sed, ut jam diximus, aliud est esse incompositum, aliud utile : incompositum enim aliquid per se utile alteri declaratur.

#### DISCIPULUS.

In ornamento ipso aliqua est differentia?

## MAGISTER.

Est enim aliqua in sex diebus, quæ ornata sunt, ut cœlum luminaribus, et terra herbis, et piscibus mare. Quædam donec mundus vivit, ornantur, ut mare navigiis, et terra ædificiis, et cæteris quæ C humano construuntur ingenio, et homo ipse scientia. Quædam vero decorem suum in futuro recipient, ut corpus incorruptionem, et mortalia immortalita-tem, et cœleste regnum habitationem sanctorum. Notandum autem in ornamentis quod corum quæ vel ingenio vel artibus fiunt in hominibus causa est, reliquorum autem in Deo

DISCIPULUS.

Da quartam differentiam.

# MAGISTER.

Ouod quædam simul et velut subito creata emerserunt, ut berbæ, luminaria, natantia, et volatilia, necnon terrena animalia et quadrupedia; quadam vero non simul, sed velut cum quadam mora, ut mare, terra, homo, et ipse enim paulatim factus peribitur sicul el cælera.

DISCIPULUS.

Da quintam creaturarum differentiam.

# MAGISTER,

Quod quædam eorum ratione cæteris præsunt, ut rationalia; quædam vero usui habentur, ut cœlestia luminaria. Quædam naturæ necessitate obsequuntur, ut aves et quadrupedes, et his similia.

DISCIPULUS.

Da sextam differentiam.

# MAGISTER.

Ound ea quæ cæteris præsunt, id est, rationalia, voluntate ac ratione moventur; quas vero usu aut necessitate obsequentur, natura moventur.

# DISCIPULUS.

Ea quæ ex aliquo sacta sunt, quot materias habuerunt?

#### MAGISTER.

Sex: terram, aquas, aerem, ignem, lumen, costam.

#### DISCIPULUS.

Da singulis origines suas.

#### MAGISTER.

Ex terra virentia, plantaria et animalia. Ex aquis firmamentum, mare, natantia et volatilia. Simul autem ex terra, aquis, igne et aere omnia quæ per successiones temporum renovantur. Ex lumine luminaria; ex costa, Eva.

# DISCIPULUS.

Ignis quomodo probatur factus, aut unde, vel quando?

# MAGISTER.

Factum quidem ex generali Scriptura possumus terram, mare, et omnia quæ in eis sunt (Psal. CxLv). Quia utique ignis etiam in eis est, et ex speciali prophetia innuitur, ubi deitur: Laudate Dominum dracones, et omnes abyssi, ignis, grando, nix, glacies, spiritus procellarum (Psal. i xLviii); de quibus ante dixerat : Quoniam ipse dixit et facta sunt (Psal. xxxII); et ruisus : Benedicite omnia opera Domini Domino (Psal. CII); et subjunxit : Benedicite ignis et æstus Domino (Dan. 111). Utrum vero ex nihilo sicut et alia factus sit, an ex aliquo, dubitatur. Plures enim volunt collestium luminarium esse particulam. Quippe etiam nunc frequenter vidimus homines certo modo ignem ex solis radiis mutari, quod si ita est, primo die factus est. Sed sapientius hoc Scriptura lumen quain ignem vocavit, ut ex-meliore usu nomen acciperet.

#### DISCIPULUS.

Da septimam creaturarum disserentiam.

# MAGISTER.

Quod omnia quæ ex aliquo facta sunt, corpora sunt; incorporea autem neque ipsa ex aliquo, neque ex ipsis facta sunt aliqua. Ilæc vero incorporea accipienda sunt, non sicut Deus Incorporeus dicitur : ejus enim comparatione nihil corporeum est, sicut nec immortale, nec invisibile. Alius enim modus est. quo hæc verba soli Divinitati conveniunt : alius quo de creaturis loquimur, sicut de animalibus vel angelis.

# DISCIPULUS.

Quomodo Deus mundum secerit, possumus quarere?

### MAGISTER.

lloc temerarie magis quam caute exquiritur. Nollius enim divinæ creaturæ modum homini licet agnoscere. Nam si sciret quis quomodo factæ sunt aliquæ ex nihilo, Creatori utique scientia ac potentia D par fuisset.

# DISCIPULUS.

Augustinus. — Si omnia in numero, et mensura, et pondere, Deus disposuit, ipsum numerum et mensuram et pondus ubi disposuit?

Numerus, et mensura, et pondus, ipse est Deus. lpse est enim numerus sine numero, a quo est omnis numerus; ipse est mensura sine mensura, a quo est omnis meusura; ipse est pondus sine pondere, a quo est omne pondus. Non enim creaturarum extra se, ut alicubi videt, ut sicut hominis memoria retineat atque faceret. Omnis igitur cuncta creatura voluntas est Creatoris. Voluntas itaque Creatoris non est extra naturam Creatoris . hoc est, ubi voluntas, quo natura. Sic tamen æterna est natura, sicul æterna voluntas. Non enim accedit Deo aliqua nova cogitatio ad formandam creaturam, proinde omnis buit que fecit. Intelligitur et aliter, Omnia in numero et mensura disposuit. Id est, omnia quæ fecit, nume-

rum, et men-uram, et poudus haberent.

Augustinus in libro contra Manichaeos ita exorsus est. - More Manichæorum multi imperici et russici, et, nt ita dicam, præsumptuosi, percunctari solent, et objiciunt: Si in principio aliquo temporis fecit Bens cœlum et terram, quid agebat antequam faceret ccelum et terram? vel ubi erat, et quid ei placuit subito facere quod nunquam ante fecerat per tempora aterna! His respondemus:

Heus in principio creavit cœlum et terram, non in principio temporis, sed in Christo, cum Verbum esset apud Patrem, per quod facta et in quo facta sunt omnia. Sed si in principio temporis Deum fecisse colum et terram credamus, debemus utique intelligere quod ante principiam temporis non erat tempus. Deus cuim ferit et tempora, et ideo antequam sumus dicere, suisse aliquod tempus, quando Deus aliquid nondum fecerat. Quomodo enim erat tempus. quod Deus non fecerat, cum omnium temporum ipse sit sabricator? Et si tempus cum cœlo et terra esse ecepit, con potest inveniri tempus, quod Deus nondum feceral colum et terram. Cum autem dicitur, Onid ei subito placuit? sie dicitur quasi aliq a tem. pora transierial quibes Deus nibil operatus est. Non enim transire poterat tempus quod nondum fecerat Deus, quia non potest esse operator temporom, nisi qui est ente tempora. Certe et ipsi Ma ichæi legunt apostolum Paulum, et laudant et honorant, et ejus Epistolas male interpretando, multos decipiunt. Dicant ergo nobis quid dixerit apostolus Paulus agnitionem veritatis, quæ est secundum pietarem Der, in spem vitæ æternæ, quam promisit non mendax Deus ante tempora aterna. Æterna enim tempora quid ante se habere potuerint? Hoe ergo cogantur exponere, ut intelligant se non intelligere, cum temere volunt reprehendere quod daligenter quarere debuerum. Si antem non dicunt, Quid placuit Deo subit, facere colum et terram, sed tollunt, unde subito, et hoc tantum dicunt, Quid placuit Deo facere colum et terram? Non enim coævum Deo mundum istum dicimus, quia non ejus æternitatis est bic mundus cujus mternitatis est Deus. Mundum quippe Deus fecit, etsi cum ipsa creatura, quam fecit Deus, tempora esse coperunt. Et ideo dicuntur mterna tempora, non tamen sic sunt æterna quomodo æternus est Deus. quia Deus est ante tempora, qui fabricator est temporum : sicut omnia quæ fecit Deus bona sunt va de, sed non sie bona sunt quomedo bonus est Deus qui i ta ferit. Hæcautem facta sunt, non ea genuit de se i so, nt hoc essent quod ipse est. Sed ea fecit de nihilo, ut essent mqualia, nec ci a quo facta sunt, nec Filio ejus per quem facta sant. Justus est enim. Si enim isti dixerint, Quid placuit Deo-facere cœlum-et terram? respondendum est eis, ut prius vim discant derant. Causas emm voluntatis Dei seire quærunt, cum voluntas Dei omnium quæ sunt ipsa sit causa. Si enim habet causam voluntas Dei, est aliquid quod antecedat voluntaiem D.i? Quod nefas est credere. Qui ergo dicit, Quare fecit beus colum et terram? respondendum est illi, Quia voluit : voluntas com Dei causa est cœli et terræ; et ideo major est voluntas Dei quam cœlum et terra. Qui autem dic t : Quare voluit facere cœlum et terram ? aut, Ubi erat, amequam fierent? majus aliquid quærit quam est voluntas Dei. Nihil enim majus inveniri potest. Compescat ergo se humana temeritas, et id quod non est non quærat, ne id quod est non inveniat. Et si voluntatem Dei nosse quisque desiderat, flat amicus Deo. Certe si voluntatem hominis quis nosse vellet cujus aimicus non est, omnes ejus impudentiam aut stultitiam deriderent. Non enim quisque efficitur amicus Dei, nisi purgatissimis moribus, et illo fine præcepti,

in se Trinitas Deus disposuit, quia in se cuncta ha- A de quo dicit Apostolus: Finis autem præcepti est charitas, de corde puro, el conscientia bona, el fide non ficta (1 Tim. 1, 5); quod isti si haberent, non essent bæretici.

Recapitulatio. - Quod autem sequitur in libro Geneseos: Terra autem erat invisibilis, et incomposita, sic reprehendunt Manichæi, ut dicant : Quomodo in principio fecit Deus cœlum et terram, si jam terra erat invisibilis et incomposita? Itaque cum volunt Scripturas divinas prius vituperare quam no se, etiam res aperti-simas non intelligent. Quid enim manifestius dici potuit quam hoc dictum est : In principio creavit Deus cœlum et terram, terra autem erat invisibilis et incomposita, id est: In principio (ecit Deus cœlum et terram; terra autem ipsa, quam fecit Deus, invisibilis erat et incomposita, antequam Deus omnium rerum formas locis et sedibus suis ordinata distinctione disponeret, antequam ciceret : Fiat lux, et fiat firmamentum, et congregentur aquæ, et faceret tempora, non erant tempora. Non ergo pos- p appareat arida, et cætera quæ in eodem libro per ordinem sic exponuntur, quemadmodum en parvuli possint capere : quæ omnia continent tam magna mysteria, ut quisquis ea didicerit, omnium hæreticorum vanitatem vel doleat, quia homines sunt, vel rideat, quia superbi sunt. Sequitur in illo libro:

Et tenebræ erant super abyssum. Quod Manichæi vel sectatores corum reprehendunt, dicentes: In tenebris ergo crat Dens, antequam faceret lucem? Vere ipsi sunt in tenebris ignorantiæ, et ideo non intelligunt lucem in qua Deus crat antequam faceret istam lucem. Non enim noverunt isti lucem, nisi quam carneis oculis vident; et ideo istum solem, quem pariter non solum cum bestiis majoribus, verum etiam cum mu cis et vermiculis cernimus, il i sic colunt, ut particulam dicant esse lucis illius in qua habitat Deus. Sed nos intelligamus aliam es-e lucem in qua habitat Deus. Unde est illud lumen, de quo in Evangelio legitur: Erat lux vera quæ illuminat omnem hom nem venientem in hanc mundum. Nam solis istius lumen illuminat hominem, sed corpus hominis et mortales oculos, quibus nos vincunt aquilarum oculi, qui solem istum multo melius quam nos dicuntur aspicere. Illud autem lumen non irrationabilium avium oculos pascit, sed pura corda corum qui Deo er dunt, et ab amore visibilium rerum et temporalium se ad ejus præcepta complenda convertunt, quod omnes bomines possunt, si velint : quia illud lumen omnem illuminat hominem venientem in hunc mundom. Ergo tenebræ erant super aby-sum, antequam lux ista heret. De qua consequenter hoc loco dicitur: Et dixit Deus, Fiat lux. Quia ubi lux non est, tenebræ sunt; non quia aliquid sint tenebræ, sed ipsalucis absentia tenebræ dicuntur. Sicut silentium non aliqua res est, sed ubi sonus non est, silentium dicitor; et nuditas non aligna res est, sed in corpore ubi tegumentum non est, nuditas dicitur; et inanitas non est aliquid, sed locus ubi corpus non est, inanis dicitur. Sie tenebræ, ut jam diximus, non ram? respondendum est eis, ut prius vim discant pest, intinis dictur. Sie tenebræ, ut jam dixinius, non voluntatis huttanæ, qui voluntatem Dei posse desi- paliquid sunt, sed ubi lux non est, tenebræ dicuntur. Hec ideo diximus, quia solent dicere : Unde erant ips:e tenebræ super abyssum, antequ im Deus faceret lucem, quis illas fecerat vel genuerat? aut si nemo leccrat vel genuerat eas, atternæ erant tenebræ, quasi aliquid sint tenebræ, sed, ut dictum est, lucis absentia hoc nomen accepit. Sed quia ipsi fabulis suis decepti crediderunt gentem esse tenebrarum, in qua et corpora, et formas et animas in Illis corporious fuisse arbitrantur, ideo putant quod tenebræ aliquid sint, et non intell gunt non seutiri tenebras, nisi quando non videmus : sicut non sentitur silentium, msi quando non audimus. Sicut autem silentium mbil est, sie et tenebræ nibil sunt. Sieut autem isti dieunt gentem tenebrarum contra Dei lucem pugnasse, sicut potest et alius similiter vanus dicere gentem silentiorum contra Dei vocem pugnasse. Sed illas vanitates modo nos suscipimus refellere atque convincere Nun: enim ea quæ reprehendunt in Veteri

Testamento, statuimus defendere quantum vires Do- A cœlum et terra appel'ata est isto genere locutionis, minus præstare dignatur, et in eis ostendere contra veritatem Dei nihil valere hominum excitatem. Se-

Quod autem scriptum est : Et spiritus Dei fer batur super aquas, sic solent Manichai reprehendere, ut dicant : Aqua ergo erat habitaculum Spiritus Dei, et ipsa continebat Spiritum Dei. Totum conantur perversa mente pervertere, et excæcantur malitia sua. Cum enim dicimus, Sol superfertur super terrain, nanquid hoc intelligi volumus quod in terra habitet, et terra solem contineat? et tamen non sic Spiritus Dei superferebatur super aquam, sicut superfertur sol super terram, sed alio modo, quem pauci intelligunt. Non enim per spatia locorum superferebatur aquæ ille Spiritus, sient terræ sol superfertur, sed per potentiam invisibilis sublimitatis sum. Dicant autem n bis isti quomodo bis rebus quæ fabricandæ sunt, superferatur voluntas fabri. Quod si hæc humana et simplici corde que non intelligunt, credant : ne cum volunt verbis sacrilegis concidere veritatem, quam videre non possunt, redeat illis securis in crura. Nam illa concidi non potest que incommutabilis manet, sed quæcunque plagæ in illam emissæ fuerint, repercotiuntur, et majori ictu redeunt in eos qui cædere audent quod credere deberent, ut intelligere mererentur. Deinde quærunt, et insultando interrogant, unde erat ipsa aqua super quam ferebatur Spiritus Dei. Nunquid enim superios scriptom est quod Deus aquam fecerit? Iloc si pie quærerent, invenirent quemadmodum intelligendum esset. Non enim aqua sic appellata est hoc loco, ut hæc a nobis intelligatur quam videre jam et tangere possumus : quomodo nec terra, que invisibilis et incomposita dicta est, talis erat qualis ista quæ jam videri et tractari potest; sed illud quod dictum est: In principio crearit Deus cœlum et terram. Cœli et terræ nomine noiversa creatura significata est, quam fecit et condidit Deus. Ideo autem nominibus visibilium rerum hæc appellata sunt propter parvulorum insirmitatem, qui minus idonei sunt invisibilia comprehendere. Primo ergo materia facta est confusa et informis, unde omnia fierent, quæ distincta atque formata sunt, quod credo a Græcis chaos appellari. Sic enim et alio loco legimus dictum in laudibus Dei : Qui fecisti mundum de materia insormi, etc. Quod aliqui codices habent de materia invisa, et ideo Deus rectis-sime creditur omnia de nihilo fecisse, quia etsi omnia formata de ista materia facta sunt, hæc ipsa tamen materia omnino de nihilo facta est. Non enim debemus esse similes istis qui omnipotentem Deum non credunt aliquid de nihilo facere potuisse, cum considerant fabros et quoslibet opifices non posse aliquid sabricare, nisi habuerint unde sabricent: ligua enim et adjuvant fabruin, et argentum adjuvat argentarium, et aurum aurificem, et terra figulum adjuvat, ut possit perficere opera sua. Si enim non anjuventur ea materia, unde aliquid faciunt : nihil D Audivit Adam vocem Domini Dei deambulantis in pussent facere, cum materiam ipsam non ipsi faciunt. Non enim faber facit lignum, sed de ligno aliquid facit : sic et cæteri omnes opilices. Omnipotens autem Deus nulla re adjuvandus erat, quam ipse non fecerat, ut quod volebat efficeret. Si enim ad cas res quas facere volebat, adjuvabat eum aliqua res quam ipse non fecerat, non erat omnipotens, quod sacrilegum est credere. Informis ergo illa materia, quam de nibilo Deus fecit, appellata est primo cœlum et terra, non quia hoc jam erat, sed quia hoc esse poterat. Nam et cœlum postea scribitur factum, quemadmodum si semen arboris considerantes dicamus ibi esse radices et robur, ramos, fructus et folia: non quia jam sunt, sed quia inde futura sunt. Sic dictum est, In principio secit Deus cælum et terram, quasi semen codi et terræ, cum confusa adhuc esset coeli et terræ materia. Sed quia certum erat inde luturum esse cœlum et terram, jam et ipsa materia

quo Dominus locuitur, cum dicit : Jam non dico vos servos, quia servus nescit quid faciat Dominus ejus. Vos autem dixi amicos, quia omnia quæ àudivi a Patre meo, nota feci vobis (Joun. xv, 15) : non quia factum erat, sed quia certissime futurum erat. Nam nost paululum dieit : Adhuc multa habeo vobis dicere, sed non potestis portare modo. Ut quid ergo dixerat: Omnia quæ audivi a Patre meo, nota vobis feei, nist quia se sciebat hoc esse facturum. Sic etiam cœlum et terra potuit dici-materia, unde nondum erat factum coeluin et terra, sed tamen non aliunde ficiendum erat. Innumerabiles tales locutiones in Scripturis diviois invenientar, sicut in consuctudine sermonis nastri, cum id quod certis ime futurum speramus, dicimus : Jam factum puta. Hanc autem adhuc informem materiant, et jam terram invisibilem et incompositam vo uit appellari, quia inter omnia elementa mundi, terra minus videtur speciosa quam cætera. quotidiana non comprehendunt, timeant Deum, et p livesibilem autem dixit, propter obscuritatem; et inc mpositam, propter informitatem camdem ipsam materiam etiam aquam appellavit, super quam ferebatur Spiritus Dei, sicut superfertur fabricandi volantas artificis. Quod etsi paucorum intelligentia potest attingere, himanis tamen verbis nescio utrum vel a paucis hominibus possit exponi. Propterea enim non absurde etiam aqua dieta est 1-ta materia, quia omnia quæ in terra nascuntur, sive animalia, sive herbæ, vel arbores, et his similia, ab humore incipiant formari atque nutriri. Ilee ergo nomina omnia, sive cœlum et terra, sive terra invisibilis et incomposita, et abyssus cum tenebris, sive aqua, super terram Spiritus ferebatur, nomina sunt informis materiæ, ut res ignorata notis vocabulis insimuaretur imperitioribus, et non uno vocabulo, sed multis : ne si doum esset, hoc esse putaretur quod consueverant homines in illo vocabulo intelligere. Dicta est cœlum et terra, quia inde suturum erat cœlum et terra. Dicta est terra invisibilis et incomposita, et tenebræ super abyssum, quia informis erat, et nulla s, ecie cerm aut tractari poterat, etiamsi esset homo qui videret atque tractaret. Dicta est aqua, quia lacilis et ductilis, subjacebat operanti, ut de illa omnia formarentur. Sed sub his omnibus nominibus materia erat invisa et informis, de qua Deus condidit mundum.

In principio creavit Deus cælum et terram. Isind capitulum librorum omnium caput est. Omnis namque Scriptura divina bipartita est, Vetus Testamentum et Novum. Alia quippe sunt, ubi æterna intimantur, ut est : In principio erat Verbum. Alia facta narrantur. ut est : În principio creavit Deus cælum et terram. Alia futura pronuntiantur, ut est: Cum venerit Filius kominis in majestate sua (Luc. 1x, 26). Alia vero sunt quæ agenda præcipiuntur, cum dicitur: Diliges proximum tuum sicut teipsum (Matth. xix, 19), et reliqua. Bipartita vero est, quia sunt alia que secundum figuram dicta sunt, ut est Cantica canticorum, et ut est, paradiso. Et alia sunt secundum rerum gestarum lidem, ut est quod populus exiens de Ægypto, et quod mare pedibus ambulavit. Alia vero sunt quæ utroque modo dicta sunt, ut est transicus maris Rubri, et miracula illa quæ Dominus in Evangelio fecit.

### DISCIPULUS.

In principio creavit Deus coelum et terram. Inquirendum summopere est in quo principio, utrum in principio temporis, an in principio, ut hoc esset initium creaturæ ejus, ex quo alia esse cœperunt. Non enim cowterna Deo semper fuerunt.

### MAGISTER.

Dicamus quia in principio sibi coæterno fecit Deus cœlum et terram, in unigenito Filio, qui est sapientia Patris, da quo dicit Apostolus, Christum Dei virtutem, et Dei sapientiam (1 Cor. 1, 21), et in psalmo dicit, Omnia in sapientia fecisti (Psalm. CIII, 24), et A iterum dicit Apostolus: Quia in ipso condita sunt omnia, quæ in cælo sunt, et quæ in terra, visibiliu et invisibilia (Coloss. 1, 16).

#### DISCIPULUS.

Genesis principium est. In principio creavit Deus celum et terram : angeli postmodum facti sunt. Si angeli ante facti sunt, non primo omnium creavit Deus colum et terram.

#### MAGISTER.

Ouando facta sunt simul sidera, ait Scriptura : Laudaverunt me angeli mei voce magna. Quarta die facta sunt sidera, etiam erant augeli, neque enim die tertio neque secundo facti sunt. In his enim apparet que facta sunt. Tertia die scilicet terra ab aquis discreta est : secunda factum est firmamentum, ubi sol et luna discurrunt, et sidera. Porro primus dies ipse est angelica natura, quæ primo Hieronymus. — Que cœli nomine nuncupata est. Unde evidenter osten- B super aquas, edissere. ditur, primum diem spiritalem factum, id est, au-gelicam naturam, et hoc cœlum quod oculis cernimus. Nam quod ait, In principio creavit Deus cœlum et terram, non primo omnium sicut ais, sed, lu principio, id est, in Filio, imo per Filium fecit Deus omnem spiritalem corporalemque creaturam, quæ cœli et terræ nomine appellata est. Nam quod ipse sit principium, de se interrogantibus Judzis quis esset, respondit, Principium qui et loquor vobis. Primo igitur voluit cœlum et terram, velut quamdam spiritalem corporalemque materiam dicere, et sic quemadmodum singillatim facta sunt, ordinem texere. Quod enim dixit, cælum, hoc milii dixisse videtur aquarum abyssum, tenebrosam Adæ quodammodo fluitantem vitam, nisi convertatur ad Crestorem, et fiat lux, et contempletur Trinitatem Deum esse in Deum. Neque enim ita dicinus, ut ista materies præcedat formam suam, sicut præcedit lignum arcas, et sicut præcedit vox verbum : ne- C que enim tempore, sed origine. Igitur prima creatura lux, non ista quæ quarta die facta est, sed spiritalis, id est, angelica natura. Hoc tamen intelligendum quod simul creavit cœlum, et terram et lucem. Quia nibil interest, nisi origo tantum. Sicut bomo duas parabolas cognitas simul non potest enariare, ita et Dominus fe it, quia hoc prius enarravit quod originem habuit, et postea quod exinde lactum fuit, quamvis utrumque simul fecisset; ut quod sola origine prior est in faciendo, prior sit ex tempore enarrando. Ergo dum oportebat ut Scripiura sancia utrumque enarrasset, tam res gestas quam res enarratas, quod exinde factum est. Ratio erat ut prius enarrasset unde aliquid factum erat quam illud quod exinde factum est, propier tardio-res intellectu, ut capere potuissent. Quia res corporeæ ex aliquo fiebant : quia nibil interest inter creationem cœli, et terræ, et lucis, nisi hoc tantum quod est inter verbum et vocem.

### DISCIPULUS.

Cur non dixit, In principio fecit Deus cœlum et terram, sed creavit?

MAGISTER.

Propter informitatem materiæ.

PISCIPULUS.

Da sensum spiritalem.

# MAGISTER.

Principium Christus est, sicut ipse in Evangelio ait: Principium qui et loquor vobis. In hoc igitur principio fecit Deus cœlum, id est, qui cœlestia meditantur et quærunt. In ipso fecit et carnales, qui terrenum hominem necdum deposuerunt.

### DISCIPULUS.

Terra autem erat inanis et vacua. Cur inanis et vacua?

#### MAGISTER.

ld est, quia non erat a mari distincta, vacua, inquit, quia littoribus non erat circumdata, vel vicibus suis ornata, id est arboribus et animalibus.

Item spiritualiter. — Terra scilicet carnis nostræ inanis et vacua erat, priusquam doctrinæ acceperit formam.

#### DISCIPULUS.

# Quare tenebræ dicuntur super faciem fuuse abyssi?

Quia non erat lux que superfunderetur; quod si esset, utique superesset. Item quia erat spissus aer, carens luce diuturna. Aliter. Tenebræ erant super faciem abyssi, quia delictorum cæcitas, et ignorantiæ profunda obscuritas, corda nostra tegebat.

#### DISCIPULUS.

Hieronymus. — Quomodo Spiritus Dei ferebatur B super aquas, edissere.

#### MAGISTER.

Pro eo quod in nostris codicibus scriptum est, ferebatur, in Hebræo habet, Merahefeth, quod nos appellare possumus, incubabat, sive confovebat, in similitudinem volucris ova calore incubantis. Ex quo intelligimus non de spiritu mundi dici, ut nonnulti arbitrantur; sed de Spiritu sancto, qui et ipse vivificator omnium a principio dicitur. Si autem vivificator, quasi conditor et Deus: Emittes, ait, Spiritum tuum et creabuntur.

## DISCIPULUS.

Augustinus. — Spiritus Dei ferebatur super aquas : localiter ferebatur, sicut sol et sidera, an aliter?

#### MAGISTER.

. Spiritus sanctus Deus est, qua in re non loco continetur et distenditur, nec temporum mutationibus subjacet, sed est ubique præsens totus. Quounodo sane nominavit creaturam, cui superferre diceretur Spiritus sanctus, non localiter, sed potentialiter Dominus, non ex indigentia fecit opera sua, sed ex beneficentia: neque horum indiget quæ fecit. Indigus quippe atque egenus amor subjicitur rebus quas diligit: ideo dictus est superferri creaturam Spiritus sanctus, quia non ex indigentia operatus est ipsam creaturam.

# DISCIPULUS.

Ambrosius. — Quomodo Spiritus Dei ferebatur super aquas?

# MAGISTER.

Sicut ait Apostolus: Supereminentem, inquit. scientiam charitas Christi (Ephes. 111, 19), et alibi ait: Superexaltat autem omnem intellectum (II Cor. x. 5), ergo inchoatum aliquid ostendit, super quod Spiritus Dei ferre diceretur, non loco, sed omnia superante aque præcellente potentia. Duo quippe sunt propter quæ amat Deus creaturam suam: ut sit, et ut maneat; ut sit formata, et maneat in præcepto sui conditoris. Ut esset ergo Spiritus Dei, superferebatur super aquam: ut autem maneret, vidit Deus qua bonum est, quamobrem prius res informatas, et postea Spiritum sanctum nominavit, quia omnis exiguus amor rebus quas diligit subterponitur.

### DISCIPULUS

Item in Hexameron Augustinus. — De informitate materiæ, ut plenius et uber.us exponas, posco.

# MAGISTER.

Verum et manifestum est, omne mutabile ex aliqua informitate formari, simulque et manifestissima ratio docet, nullarum naturarum materiam esse potuisse, nisi ex Deo, licet dicat Scriptura: Qui fecisti mundum ex materia informi. Non tamen informis materia formatis rebus tempore prior est, cum sit

unde factum est. Sieut vox materia verborum est, verba vero formatam vocem indicant, ita creator Deus non prior tempore secit insormem materiam, et eam postea per ordinem quarumcunque naturarum quasi secunda consideratione formavit, et non potnit non dividere Scriptura loquendi temporibus quod Deus saciendi temporibus non divisit : et nos cum dicimus materiam et formam, utrumque simul intelligimus, nec utrumque simul possumus enuntiare. Quod si spiritalis lux facta est, cum dixit Deus, Fiat lux, non illa vera Patri comierna intelligenda est per quam facta sunt omnia, sed illa de qua dici potuit, Prior omnium creata est sapientia, quia per sapientiam non creatam facta est lux. Quo autem modo simul sieri potuerit, et quod illuminaretur, et ipsa illuminatio ac diverso tempore narranda fuerunt, paulo ante diximus, cum de materia tractaremus.

#### DISCIPULUS.

Augustinus. — Dixit quoque Deus, Fiat lux. In die dixit, an ante omnem diem : si in die dixit, temporaliter dixit : si temporaliter dixit, per aliquam creaturam dixit. Igitur non est prima creatura lux.

#### MAGISTER.

Nec in die dixit, nec temporaliter dixit; sed ante omnem profecto creaturam Verbum suum genuit. Dictio itaque Dei verbum est. Sed divina Scriptura parvulis congruens et quodammodo eos lactans, ut proficiant et cibum spiritalem capiant, voluit semper per omnem creaturam [creaturarum] formationem, dictionem nuncupare: ut si, verbi causa, requiramus quomodo facta est lux, audies: In verbo Dei erat, ut fieret. Quomodo et cætera per ordinem si requiras, quomodo facta sunt: In verbo Dei erant ut fierent: binc est enim: Dixit Deus, Fiat lux. Neque enim corporalibus modis loquitur divina natura, nec quotes dicitur, Dixit, toties verbum formavit. Unum enim Verbum genuit coæternum et consubstantivum sibi, in quo omnia ineffabiliter dixit.

### DISCIPULUS.

Item. — Dixit quoque Deus, Fiat lux. Lux autem hac est visibilis, an invisibilis?

# MAGISTER.

Invisibilis enim dicitur, quia creatio angelica est, quam oculi nostri non valent prospicere. Ratio enim erat ut die quarto sidera in cœlo fabricasset, quæ oculi nostri potuissent prospicere.

### DISCIPULUS.

Ista creatio angelica est temporalis an intemporalis?

MAGISTER.

Temporalis erat in angelis, intemporalis autem in Deo. Temporalis erat, quod dictum intelligimus ab zeterno Deo expressum per Verbum coæternum in D creatura spiritali, quam jam tunc secerat cum dictum est : In principio creavit Deus cœlum et terram. Sed ista locutio non tantum sine aliquo sono, sed etiam sine ullo corporali motu creaturæ spiritalis, ejus mente atque ratione quodam modo infixa, per Verbum Patris coæternum. Sed multum atque difficillimum est capere, quomodo dicitur Deo non temporaliter jubenti, neque id temporaliter audiente creatura, qui contemplatione veritatis omnia excedit tempora : sed intellectualiter sibimet impressas cum Patri coæterna substantia, tanquam intelligibilis locutionis, ad ea quæ infra sunt transmittentis, ut ficret temporalis motus in rebus temporalibus, sive formandis, sive adm.nistrandis. Item: Facta est, inquit, lux: id est, creatio angelica, quia tunc cœperunt agnoscere vel intelligere creatorem suum.

### DISCIPULUS.

Quare iterum non repetit, Et fecit Deus lucem.

utrumque simul concreatum, et quod factum est et A sicut creaturas cæteras repetit quas creavit, ut in unde factum est. Sicut vox materia verborum est, firmamento dicit: Fiat firmamentum, et iterum: Et verba vero formatam vocem indicant, ita creator fecit Deus firmamentum?

#### MAGISTER.

Necesse namque erat ut dixisset, Fecit Deus lucem : quia intellectualis creatura erat, id est, angelica. Quando autem dicit, Fiat firmamentum, vel catera in aliis creaturis, hoc in cognitione angelica dixit, quia nec mirum est, si Deus sanctis angelis suis in prima lucis conditione ad se conversis, prius voluit ostendere quid erat deinceps facturus. Quando vero dicit, Et fecit Deus, id est, in propria rerum natura, jam non erat hoc opus de angelis iterum repetere, quia illi tunc, sicut diximus, conversi fuerant ad cognoscendum creatorem suum. Cum enim aterna illa et immutabilis, quæ non est facta, sed genita sapientia in spiritalem atque rationalem creaturam se transfert, sicut in animas sanctas, ut illu-minati lucere possint : fit in eis quædam luculenta B rationis affectio, que potest accipi facta lux, cum dixerit Deus, Fiat lux. Jam enim erat spiritalis creatio, quod cœli nomine significata est, cum scriplum sit : In principio creavit Deus cælum et terram. Non cœli corporei, sed incorporei cœli, in qua natura intelliguntur omnes sancti angeli.

Gregorius. — Tales namque creati sunt angeli, ut si velint, in beatitudinis luce persisterent; si antem nollent, ctiam labi potuissent. Unde et Satan cum sequacibus legionibus cecidit, sed post ejus lapsum ita confirmati sunt angeli, qui persiterunt, ut cadere omnino non possint. Quod bene in ipso exordio Geneseos præsentis libri historica descriptione signatum est: quia creavit Deus cœlum, quod postmodum vocavit firmamentum. Cœli ergo fuerunt, ut diximus, hi qui prius bene sunt conditi, sed postmodum fi mamentum appellati sunt: quia ne omnino jam caderent, virtutem incommutabilitatis acceperunt.

Item Gregorius. — Dixit Deus, Fiat lux et sacta est lux, et paulo post : Factum est vespere. Nequaquam vero in hac vita per exercitationem justitiæ peccatum deseritur, ut in eadem justitia inconcussa maneatur : quia et suam cordis habitaculo culpæ rectitudo eliminat, ipsa tamen culpa, quæ repellitur, cogitationis nostræ foribus assidens, ut sibi aperiatur, pulsat. Quod Moyses spiritaliter innuit, cum facta corporaliter temporum momenta narravit : Facta est lux, atque paulo post subjiciens: Factum est vespere. Creator quippe omnium humanæ culpa prascius, tunc expressit in tempore quod nunc versatur in mente. Lux quippe ad vesperum ducitur, quia nimirum lumen rectitudinis umbra sequitur tentationis. Sed quia electorum lux tentatione nonexstinguitur, nequaquam nox, sed vespere facts perhibetur : quia nimirum sæpe tentatio in corde i ectorum lumen justitiæ abscondit, sed non interimit, quia si ad pallorem trepida:ionis pertrahit, sed funditus non exstinguit.

Ambrosius. — Dixit quoque Deus, Fiat lux. Id est illuminatio credulitatis appareat. Prima enim die lucem fidei dedit, quia prima est in conversione fides. Unde et ipsum primum pracepti mandatum est: Dominus Deus tuus, Deus unus est. Propter quam fidem ipse Dominus visibiliter in mundo apparere voluis. Jam tunc Deus juxta præscientiæ suæ gratiam, divisit justos, id est filios Dei et lucis, peccatoribus tanquam a tenebris: istos vocang diem, illos nocteme. Nam quia in lucis nomine justi appellantur, audit Apostolum: Fuistis, inquit, aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino (Ephes. v, 8).

# DISCIPULUS.

Augustinus. — Et vidit Deus lucem quod esset bona. Si subito vidit Deus lucem quod esset bona, an antea nescivit, et visio ei contuit scientiam?

# MAGISTER.

Omne enim opus præcedit voluntas : nam duna

engitamus quid operari debeamus, neque enim ignovans aliquid facit, dum engitet qualiter fiant quafactenda cogitando disposuit, et cum hoc in hominem cadere non possit, nt aliquid ignorans faciat: quanto magis in Deum, qui omnia aterno et stabili consilio suo, quomodo voluit, fecit. Nec aliter etenim facta, et aliter facienda vidit: eo itaque modo vidit facta quo viderat facienda.

#### DISCIPULUS.

Et vidit Deus tucem quot esset bona. Quare lucem tantum laudavit, et non noctem?

#### MAGISTE

Id est, quia nox adhuc nec dies factre erant, sed tantum lux angelica, quia indignum erat Deo rem informem laudare, quæ adhuc formata non erat; sed rem illam quæ formata erat, laudavit, id est lucem angelicam.

### DISCIPULUA.

Augustinus. — Et divisit lucem a tenebris. Divisit, Inquit Scriptura, lucem a tenebris: omne enim quod dividitur, et esse potest. Sicut ergo est essentia lucis, ita essentia tenebrarum, et cur non dicit Scriptura, Vidit Deus tenebras quod essent bonæ, sicut de luce dictum est?

#### MAGISTER.

Deus bona et incommutabili voluntate creavit omnes angelos bonos, sed quia en his quosdam per superbiam præsciehat casuros, per incommutabilitatem præscientiæ suæ divisit inter bonos et malos. Malos igitur appellans tenebras, benos appellans lucem: in his dicens quia boni sunt, in illis nullatenus dicens, ne peccata quæ erant tenebræ approbane videretus.

### DISCIPULUS.

Item Althi. — Divisit, lucem a tenebris. Quid est hucem a tenebris dividero?

# Magister.

ld est, distinctio rei formatæ ab informi.

### DISCIPULUS.

Appellavit lucem diem, et tenebras noctem (Gen. 1). Eur appellavit lucem diem, et tenebras noctem, quæ adhuc formats non erant?

### MAGISTER.

Propterea enim appellavit lucem diem, quia dies circa speciem factæ rei appellatus est; et tenebras noctem, quia nox ista, quæ nobis notissima est, facit cam esse absentiam solis super terram, quia decidente sole vocamus vesperam, inchoante mane, vocamus diem. Nox autem hic privatio operis est, aut nox ipsa possibilitas appellata est, quæ inest rebus factis, unde fieri potest, etiamai non mutentur.

# DISCIPULUS.

Factumque est vespere et mane dies unus (Ibid.). Quomodo hoc intelligendum est?

### MAGISTER

Quid: per vesperant, niti perfectio singulorum eperum, et mane est inchoatio sequentium?

### DISCIPULUS.

Augustinus. — Primum enim diem spiritalem astrues esse creaturam, et quomodo habuit vespere et mane?

# MAGISTER.

Omnis namque creatura, antequam tempore suo fieret, in ipso verbo Dei erat prius ab angelis coguoscenda, et sic suo tempore factenda. Quapropter psa creatura cognitio in semetipsis vespera erat, in Deo autem mane, quia plus videtur ipsa creatura in Domino, quam in seipsa videtur creatura, plus scili-

que facta est. Propterea ait evangelista Joannes Qued factum est, in ipso vita erut (Jean. 1). Umnia ergo quæ facta sunt, et vitam non habent, in ipso Verbo Dei vita sunt, in seipsa non sunt vita. Cohum, terra, lapis, vitam non habent, et tamen in Domino vita sunt; vivant igitur in Deo sine initio, atque commutabifiter omnes rationes creaturarum. Ac per hoc plus vi<del>de</del>ntur ab angelis sanctis in Verbo-Dei, uhi sunt vita, quam in seipsa, quia scientia angelorum in comparatione Dei quodammodo vesperascit. Ergo primus in cognitione sirmamenti; secundus in cognitione discretionis terræ ac maris; tertius in cognitione solis et lunæ vel stellarum; quartus in cognitione reptilium et animalium; quintos in cognitione jumentorum et ferarum, vel ipsius hominis: neque enim sextus diei unius quem intelligimus spiritalem creaturam, id est, angelicam sexics facta eognitio. Sexies fecit propter senarii numeri B perfectionem. Sed de numero et de senarii numeri persectione, aliquid tibi ex Scripturis sanctis colligam. Libens adesto, et te totum ad audiendum præpara, unus in numeris dividi non potest. Ab ipso enim surgit omnis numerus. Ergo dividi possunt, si pars ejus unus est. Igitur divisio duorum in unum, divisio trium in unum, quid aliud hic numerus ostendit, nisi Trinitatem quæ Deus est, quia quamvis tres sint persona, in una creduntur unitate natura. Quaternarius duas partes habet. Nam quarta ejus unum est, media ejus duo. Unum videlicet et duo, tria sunt. Ecce partes suas, nec ultra excrescit, nec complet, et ideo impersectus est numerus. Quinarius non habet nisi unum, quod est quinta. Senarius igitur numerus perfectus est; quin partibus suis completur. Habet enim unum, quod est sexta; duo, quod est tertia; tria, quod est media; unum ergo, duo et tria, sex faciunt. Ideo propter hujus numeri perfectionem sex diebus operatus est omnem oresturum. Tres hæ partos senarii numeri, demonstrant nobis, Trinitatem Deum in trinitate numeri, et mensuræ et ponderis secisse omnem ereaturam. Plurimum valere senarii numeri perfectionem in Scripturis sanctis frequenter reperimus, præsertim in morte Domini simplam, et in resurrectione ejus simplam. Mors itaque Domini nostri Jesu Christi, non fuit in anima, sed in carne sola; mors vero nostra non solum in carne, sed etiam in anima. In anima, propter peccatum; in carne vero propter poenam peccati. Ille vero, quia peccatum non habuit, in anima non est mortuus, nisi tantum in carne. Et hoc propter similitudinem carnis peccati, quod de Adam traxerat. Igitur simpla ejus mors fuit duplex, et simplex resurrectio. Resurrectio profuit. duplex est mors carnis ejus, et resurrectio ejus: mors animæ nostræ, et resurrectio ejus. Duas mortes nostras, et duas resurrectiones nostras. Duz et dux, quatuor sunt : una morte Domini, et una resurrectione ejus ; adde et quatuor nostras, sex faciunt. D Igitur simplum Domini et duplum nostrum tres sunt, et tres partes habent. Secundum quod supra diximus senarius numerus. Nam et triginta sex horæ, quibus Dominus suit in inserno, huic simplo et duplo congruunt, duodecim igitur fuerunt diurnæ, et viginti quatuor nocturnæ ; igitur vig nti quatuor ad duplam mortem nostram conjiciunt, et illie duodecim horæ ad mortem Domini simplam. Revera enim et nativitas ejus senarium numerum habet : quadragiuta sex aunis ædilicatum est templum.

### DISCIPULUS.

Astruunt Judæi in Evangelio, quod intelligitur de corpore Domini: quadraginta sex anni pro diebus positi sunt. Quadraginta sex diebus dicunt infantem formari in utero, et subinde usque in diem parturitionis augmentari. Quadragies quippe seni flunt cclxxvi, qui faciunt menses novem, et dies decem. Computa ergo ab octavo Kal. April. quando passus

est Dominus, tunc etiam creditur fuisse conceptus, A non possit et super illud levius codum minutioriusque in diem octavum Kalend. Jan., et reperies dies CCLXXVI, qui constant per senarium numerum. Quid de illa muliere in Evangelio, quam octodecim annis cruciaverat Satanas, quam sanavit Dominus: dicimus, quia et ipsi anni separium numerum habent, ter igitur seni octodecim. Illa igitur mulier intelligitur genus humanum, quam in sexta ætate sæculi, a diaboli captivitate liberavit. Prima etas ab Adam usque ad Noe; secunda a Noe usque ad Abraham; tertia ab Abraham usque ad David; quarta a David usque ad transmigrationem Babylonis; quinta a transmigratione Babylonis usque ad Joannem Baptistam, et adventum Domini Salvatoris; sexta, quæ nune agitur, donec excelsus veniat ad judicium. Sexto igitur saculo reformatur genus humanum ad imaginem Dei. Profecto enim ann octodecim non solum sex ætates, sed etiam tria tempora evidenter demonstrant : unum scilicet ante legem, alterum sub lege, tertium sub gratia. Igitur et ipse annus senario numero continetur; habet euim dies trecentes sexaginta quinque et quadrans. Sexies quippe sexageni, trecenti. Remanent profecto dies quinque et quadrans. Quinque dies sexti mensis, et tomen si illud quadram pro die ponas, aperte totum sex faciunt. Ecce quantum me Dominus adjuvare dignatus est, de senarii numeri perfectione etsi non quantum volui, tamen quantum potui reddidi rationem.

# Incipit de die secunda disputatio.

Dixit quoque Deus: Fiat firmamentum in medio aquarum, et dividat aquas ab aquis (Gen. 1).

Augustinus. — Ordo elementorum et pondus non sinit ut sit aquarum substantia super coelos; aqua enim cedit terra, et aer cedit aqua, et ignis cedit aeri. Nollo modo enim potest esse, ut secondum elementum, quod est aqua, sit super quartum, quod est ignis, et quomode dictum est : Fiat firmamentum in medio aquarum, et dividat aquas ab aquis (Ibid.). C

Quomodo aut quales libri sint, aquæ illæ, quas Scriptura dicit super cœlos esse, esse eas ibidem minime dubitemus. Sicut enim istæ nubes que utique sunt seruntur super aerem, ita sieri posse arbiiror ut aquæ tenues atque sobtiles ferantur super cœlum. Nam ex hoc pondere elementorum multi philosophorum, resurrectionem carnis illudentes, non posse fleri inquiunt ut homo qui utique ex terra factus est sit in colo. Sed hos Veritas convincit, quie facit multa animalia terrena volitare in aciem, et ignem, quod est utique quartum elementum, esse in cerra. Ergo Dei potentia, qua hæc sacere approbatur, facit ut homo et aqua sint super cœlum. Sed talibus adversariorum disputationibus quidam cedens laudabiliter conatus est demonstrare aquas super cœlos, ut ex ipsis visibilibus conspicuisque naturis assereret Scripturæ fidem : et prius quidem quod facillimum fuit, ostendit, et hunc aerem cœlum appellari, propter quod dicimus serenum vel nubilum cœlum, vel quod vocantur volatilia cœli. Cum ergo probasset hunc aerem cuelum dici, nulla alia causa etiam firmamentum appellatum voluit existimari, nisi quia intervatium ejus dividet inter vapores aquarum, et istas aquas, quæ corpulentius in terris fluitant. Ergo ex aere qui est inter vapores humidos, unde superiora nubila conglobantur, et maria subterfusa, ostendere ille volnit esse cœlum inter aquam et aquam, quanquam possit videri non impedire propria pondera elementorum, quomodo etiam super illud sublime cœlum possint esse aquæ per illas minutias, per aquas etiam super hoc spatium aeris esse potuerunt. Ipsi quip, e subtilissima ratione persuadent nullum esse quodlibet exiguum corpusculum, in quo divisio finiatur; ac per hoc si potest aqua, sicut videmus, ad tantas guttarum minutias pervem.re, ut super istum aerem vaporaliter ferantur, cur

bus guttis et levioribus imminere vaporibus. Quidam etiam nostri illos de ipsorum siderum qualitatibus et meatibus couvincere moliuntur, idem namque asserunt stellam, quam Saturni appellant, esse frigidissimam, camque per annos triginta signiferum peragere circulum. Quæritur igitur ab eis unde ista ste la sit frigida, qua tanto ardentior esse deberet, quanto sublimior e coelo rapitor. Nam procul dubio cum rotunda moles e reulari moto agitur, interiora ejus tardius eunt, exteriora celerius; quæ autenr celerius, utique ferventius. Proinde memorata stella magis debuit calida esse quam frig da. Nimirum ergo eam frigidam facit aquarum super cœlum constitutarum illi vicinitas. Qu'eri etiam solet quæ forma et figura cœli esse credenda sit, utrum cœlum, sicut sphæra undique concludat terram in media mundi mole libratam, an eam eximia parte desuper velut discus cooperiat. Sed ait aliquis : Quomodo non est contrarium his qui figuram sphæræ cœlo tribuunt, quod scriptum est in litteris nostris: Qui extendit cælum sicut pellem (Psul. ciii). Cui responderi potest, quod pellis non solum in planum, verum etiam in rotundum sinum extendieur: nam et uter et vesica pellis est.

Ambrosius. — De motu etiam cæli nonnulli fratres quastionem movent, utrum stet, an moveatur. Quia si movetur, inquiunt, quomodo firmamentum hinc noverint nomen firmamenti non cogere, ut stare cœlom putetur. Firmamentum enim non propter statio em, sed propter firmitatem, aut propter intransgressibilem terminum superiorum aique inferiorum aquarum vocatum intelligere licet. Hoc tamen intelligendom, quod sidera circumeunt, cœlum autem firmum stat, ut poeta:

Nam codi in avvum suum incontaminata materies,

Naturam tamen aquarum illic jam non vaporali tenuitate, sed glaciali soliditate pendere æstimamus. propter siderum naturas mitigandas, no creaturas Dei subterpositas nimio ardore concrement. Dicimus ergo de ipsis aquis quod conglobatæ minimæ guttæ in unum, et faciunt collectionem unam, et propter gravitatem ponderis non eas suffert aer sustinere, sed ejus ponderis ad imum diffindendo dat locum, bæc est pluvia. Ergo aer, qui est inter vapores buinides, unde desuper nubila globantur, et maria subterfusa volunt intelligere, cœlum esse inter aquam et aquam; secundum vero cœlum, quod per spiritum cernimus, unde animalibus plenis discus ille ad l'etrum missus, in extasi mentis descendit; tertium vero cœlum, quad mente cognoscimas, ita secretam arque remotum, vel omnino mundatum, vel carnis sensibus abreptum, ut ea quæ in illo cœlo sunt, ipsam Dei substantiam, Verbum per quod facta omnia sunt (Joan. 1), in charitate Spiritus sancti ineffabiliter videre valeant.

Isidorus — Tandem insanire desinant hæretici atque confusi agnoscant quia qui cuncta potuit creare ex nihilo, potuit et illam aquarum naturam glaciali soliditate stabilire in cœlo; nam cum et ipsi dicant volvi orbem stellis ardentibus refulgentem. nonne divina Providentia necessario prospexit ut intra orbem cœli, et supra orbem redundaret aqua, quæ illa ferventia saxis incendia temperaret. Item : Secunda, inquit, die disposuit Deus firmamentum, id est, solidamentum sanctarum Scripturarum; Armamentum enim in Ecclesia Scriptura divina intelligantur, quia cœlum plicabitur sicut liber. Discrevitque super hoc firmamento aquas, id eat, coelestes populos angelorum, qui non opus habent hoe suscipere firmamentum, ut legentes audiant verbum Dei. Vident enim semper eum, et diligunt. Sed superposuit ipsum firmamentum legis suz super inferiorum populorum infirmitatem, ut ubi suscipientes cognoscant, qualiter discernant inter carnalia et spiritalia, quasi inter aquas superiores et inferiores.

tertia oritur quæstio.

#### DISCIPULUS.

Dixit vero Deus: Congregentur aquæ, quæ sub cælo sunt, in locum unum, et appareat arida.

Augustinus. - Hinc oritur quæstio : Si totam terram aqua tegebat, non erat locus ubi aquæ congregarentur, dum totam terram tegebat aqua. Et quomodo Scriptura dicit : Congregentur aquæ que sub calo sunt, in locum unum, et appareat arida.

Totam terram tegebat aqua, sicut rarissima nebula, quæ postea in unum redacta atque collecta est, ut possit terræ species apparere, quanquam et terra longe lateque subsidens, potuit concavas partes præbere, quæ confluentes aquas susciperent, ut arida appareret.

Ambrosius. - Breviter tamen admonemus, ut non esse factum, nisi ut secernerentur hæc duo. Nam illud quod dictum est ante dierum enumera-tionem: Terra erat invisibilis et incomposita, cum commendaret Scriptura cujusmodi terrain fecerat Deus, quia prædixerat: In principio creavit Deus cœlum et terram (Gen. 1). Nihil aliud his verhis intel igendum est, quam materiæ corporalis informitatem insinuare voluisse; si tamen tardo intellectui non subrepat, ut materiam et speciem, quia verbis Scriptura separat, conetur hæc duo etiam tempore separare.

#### DISCIPULUS.

Item ubi supra. — Congregentur aquæ quæ sub cælo sunt, in locum unum, et appareat arida (Gen. 1). Quid est ergo quod non ait : Fiat arida visibilis, vel aqua congregata?

#### MAGISTER.

Quia propinquiora sunt eidem informitati, quam ecclestia corpora, aut de his per enumerationem dierum infirma rerum condiuntur; ideo noluit inberri, ut similiter cum superioribus fieri impetraret.

Unde supra spiritaliter. -- Tertia, inquit, die colligit in unum aquas inferiores salsas (Ibid.), hoc est, 'homines infideles, qui cupiditatum tempestate, et tentationum carnalium fluctibus quatiuntur, et in seipsis quasi amaritudo includuntur. Segregavitque ab eis aridam populum, scilicet fontem vitte sitientem, oblixitque debine superborum limites, et coercuit cos, ne turbulentis iniquitatum suarum fluctibus aridam, id est, animam scientem Deum conturbent, liccatque ei germinare bonorum operum secundum genus suum, diligens proximum in subsidiis neces-sitatum carnalium, habens in se semen secundum similitudinem, ut ex sua infirmitate compatiantur ad ad eripiendum eum qui injuriam patitur de manu potentis, præbendo protectionis umbraculum valido robore justi judicii. Sequitur :

Vocavitque Deus aridam terram, congregationesque aquarum appellavit maria (Ibid.).

Hieronymus in libro Quæstionum Hebraicarum. -Notandum quod omnis congregatio aquarum, sive salsæ sint, sive dulces, juxta idioma linguæ llebraicæ maria nuncupentur. Frustra igitur Porphyrius miraculum eo quod Dominus super mare ambulaverit pro lacu Genesareth mare appellasse calumniatur, cum omnis lacus, et aquarum congregatio maria nuncupentur. Sequitur:

Et vidit Deus lucem quod esset bono, et ait : Germinet terra herbam virentem, usque, Et factum est ita. El protulit terra herbam virentem et sacientem semen juzia genus suum (Ibid.).

Gregorius. - Quid hoc loco per herbam, nisi

Factumque est respere et mane dies secundus. De A bona operatio ponitur, licet in conditione mundi ita historice factum teneamus, terram tamen Ecclesiam figurasse non inconvenienter accipimus, quæ in en germinavit herbam virentem, in quo ad verbum Dei secunda misericordia opera protulit. Sequitor:

Lignumque saciens fructum juxta genus suum, et habens unumquodque sementem secundum speciem

SUAW.

Gregorius. — Lignum speciem suam semen producii, cum mens nostra ex se considerationem in alterum colligit, et recti operis germen parit. bine quidam sapiens dicit : Quot tibi non vis fieri alteri ne seceris (Tob. IV). Hinc in Evangelio dicitur : Quæcunque rultis ut faciant vobis komines, et vos endem facite illis (Matth. vn), ac si aperte diceret: Speciem vestram in alterum respicite, atque ex vobismetipsis cognoscite, quid vos oporteat alis exhibere; et sicut superius diximus terram significare Ecclequem forte non movet quærere, quando species B siam, quæ et verbi nos pabulo reficit, et patrocinii aquarum terrarumque creata sit, accipiat isto die umbraculo custodit, quæ et loquendo pascit, et opiumbraculo custodit, quæ et loquendo pascit, et opi-tulando protegit, ut non solum herbam refectionis proferat, sed etiam cum fructu operis arborem protectionis.

#### DISCIPULUS.

Augustinus. — Cum Deus dixerit : Germinet terra herbam virentem, et afferentem semen et ligna fructifera (Gen. 1), ligna infructuosa vel spinas et tribulos quando fecit?

#### MAGISTER.

Simul omnia Deus secit dicente Scriptura : Qui vivit in æternum, creavit omnia simul (Eccli. xv.11). Nullatenus igitur dicenda sunt infructuosa ligna, quæ aliquo modo hominibus asserunt adjumenta, quia et revera si non invenimus in iis aliquid ad edendum, invenimus aliquid ad medicamentum, invenimus ad adjutorium. Nam quantæ sint in iis utilitates, ipse C considera : fructifera ligna a fruendo dicia sunt, et ab omni ligno possumus habere adjutorium. Jure nullum lignum dicimus infractuosum. Tribulos vero et spinas, quamvis post peccatum hominis nascantur ad laborem, dicente Scriptura : Spinas et tribulos pariet tibi (Gen. 111); tamen non est dicendum tunc ea oboriri ex terra, quia jam erant utique ad pastus pecorum ac volatilium facta, non ad augendam hominis pornam producta.

Viditque Deus quod esset bonum, et factum est vespere

et mane dies tertius.

Quoties tibi hoc verbum occurrerit, memento sententiæ primi dici, quam posuimus, ita si sic subito vidit Deus lucem, quod esset bona, ctc. (Gen. 1).

# Incipit de die quarta.

### DISCIPULUS.

Dixit eliam Deus: Fiant luminaria in firmamento subveniendum indigentibus. Producens et lignum forti robore, et fructiferum (lbid.), id est, benelicium D nora et dies et appos, ut luccaut in fernamento cali, et dividant diem ac noctem, et sint in signa et tenpora et dies et annos, ut luceant in firmamento cali, et illuminent terram, non antea tempora fuerunt (Gen. 1).

In Hexamero. — Quis non videat quam obscure positum sit quarto die cœpisse tempora, quasi superius tridium sine tempore præterire potuerit, qui sux tamen creationis tempus habuerunt, siderum tamen distinctione illud triduum non babuerunt. Qualis eijam luna facta sit, utrum prima an plena, multi loquacissime inquirunt; sed plane dicam, sive pri-mam sive plenam lunam Deus fecerit, fecisse perfectam. Omnes autem res, quidquid progressu naturali per tempora congrua quodammodo prodit atque explicat, etiam ante continebal occultum, et si nou specie vel mole corporis, vi tamen et ratione naturæ : nisi forte arbor, quæ per hiemem est pomis vacua foliisque nuda est, tunc imperfecta dicenda est. Nonnulli etiam muitas stellas vel æquales soli, vel etiam

majores audent dicere; sed longius positas parvas A initio operis et fine lucide cognoverunt, quod vesvideri, et si ita est, cur istas per signa circumeuntes amplius venerantur, cur eas signorum dominas esse perhibent? Etenim si regradationes illas siderum, vel fortasse tarditates novo sole fieri quisque contendat, sed aliis occultioribus causis soli tantum istos in suis deliramentis, quibus vim factorum a veritate devil suspicantur, præcipuam tribuere potestatem, ex libris eorum certe manifestum est. Quia vero terrenis et corporalibus illa corpora non ad ea quæ ipsi tractant potentiora sunt, vel hinc aliquando cognoscant, quia cum multa corpora diversorum generum vel animantium vel herbarum et arbustorum uno simul puncto temporis seminentur, unoque puncto temporis innumerabilia multa nascantur, non tantum diversis, sed etiam iisdem terrarum locis, tantæ sunt varietates in progressibus, in actibus et passionibus eorum, ut vere isti, sicut dicitur, per-dant sidera, si ista considerent. Fatendum ergo est, quando ab eis vera dicuntur, instinctu quodam occul- R tissimo dici, quem nescientes humanæ mentes pa-tiuntur. Quod cum ad decipiendos homines sti, spirituum seductorum operatio est, quibus quædam vera de temporalibus rebus nosse permittitur partes subtilioris sensus acumine. Quia corporibus subtilioribus vigent partim experientia callidiore, propter tam magnam longitudinem vitæ, partim sanctis angelis, quod ipsi ab omnipotente Deo discunt etiam jussu ejus sibi revelantibus, qui merita humana occultissime justitiæ sinceritate distribuit, aliquando autem idem nefandi spiritus, etiam quæ ipsi facturi sunt velut divinando prædicant.

Sequitur : Fecit quoque Deus duo magna luminaria: luminare majus, ut præesset diei; et luminare minus, ut præesset nocti; et stellas, et posuit eas in firmamento cæli, ut lucerent super terram, et præessent diei ac nocti et dividerent lucem uc tenebras (Gen. 1).

Quomodo ista secundum sensum spiritualem intelli- C genda sunt, quæso ut dicas?

### MAGISTER.

Isidorus. — Quarta namque die emicuerunt luminaria firmamento legis infixa, id est, evangelistæ, doctores Scripturarum sanctarum, disputando cohærentes, et omnibus inferioribus lumen sapientiæ demonstrantes. Prodiit etiam simul et cæterorum micantium siderum turba, id est, diversarum virtutum in Ecclesia numerositas, que in hujus vite obscuritate tanquam in nocte refulgentes dividant in hoc tirmamento Scriptura sensibilia et intelligibilia, quasi inter locem perfectorum, et tenebras parvulorum. Et sunt in signis virtutum et miraculorum, sunt etiam in tempora et dies et annos, quia prædicatores propriis temporibus vivant et transeunt, terbum autem Domini stabit in æternum (1 Petr. 1).

### DI-CIPULUS.

luminaria?

Quia post opera bona venit illuminatio lucis, ad contemplandam speciem divinæ virturis.

### DISCIPULUS.

Et vidit Deus quod esset bonum, et factum est respere et mane dies quartus (Gen. 1). Cur vespere vel mane nominavit, de nocte autem nibil indicavit?

### MAGISTER.

Quid ergo aliud noctem dicamus, nisi absentiam lucis, quæ inter vesperam et mane restare videbatur? au quia prima lux angelicam significationem creationemque contemplando creatorem suum, cum concordissima charitate sine cacitatis ignorantia Creatorem in perpetuum laudare non cessant? Sed tamen

pere et mane vocatur.

Incipit de die quinta.

Dixit eliam Deus : Producant aquæ reptile, animæ viventis et volatile super terram sub firmamento cæli (Ibid.).

#### DISCIPULUS.

Quid ergo est quod prius ornavit aquas de reptilibus antequam terram de animalibus?

Ambrosius in Hexameron. — Ratio namque erat ut quæ prius visibilis apparuit, prius etiam ornatum snum reciperet; aut quia in principio coelum recepit ornamentum suum, id est, de angelis, quando creati fuerunt. Similiter autem et terra, quando eam de herbis vel de arboribus vestivit, ratio enim erat ut aquæ reciperent ornamentum suum de reptilibus, vel aer de volatilibus.

#### DISCIPULUS.

Quid est enim quod sæpe legimus de creatura cœli et terræ et maris similiter, quando creati sunt, vel quomodo, de aere autem nibil indicavit?

#### MAGISTER.

Non enim arbitrandum ut ullum elementum in hac Scriptura prætermisisset, nisi quia consuetudo est divinæ Scripturæ codum et terram totum mundum appellari; et ideo æstimandum est aerem ad cœlum et terram pertinere, et quidquid est humidum, vel vaporaliter extensum, hoc ad terrain pertinet; quidquid vero tranquillum et qui tum est, ad cœlum pertinere dicitur. Et quod ita sit aer aquæ similis, et ex eis halationibus pinguescere probaiur, ita ut spiritum procellæ faciat id nebulam, æther namque cœlo in quo sunt luminaria ita vicinus est, ut et ipse cœi nomen accipiat. Nam cum dicitur in Psalmo, Laudate eum cœli cœlorum (Psal. GxLvIII), satis apparet hunc aerem non solum cœlum, sed etiam colos dici, sicut dicuntur et terræ, cum una sit. Nos etiam aerios cœlos quondam periisse diluvio, in quadam earum quæ canonicæ nuncupantur Epistola legimus: quod nescio quemadmodum possit intelligi, nisi in aquarum naturam pinguioris hujus aeris qualitate conversam. Oportebat ergo ut in creandis habitatoribus inferiores hujus mundi partes, quæ sæpe terræ nomine tota commemoratur, prius producerentur ex aquis animalia. Postea vero de terra, et quod ita, ut jam supra diximus, sitaer aquæ similis, ut ex ejus halationibus pinguescere probetur. Nam per boc non scriptum est : Producant aquæ reptilia animarum vivarum, et producat aer volatilia volantia super terram, sed utruinque hoc animantium genus ex aquis productum esse narratur. Quidquid ergo aquarum sive labitur, undosum et fluidum est, sive vaporaliter tenuatum atque suspensum, ut illud reptilibus, hoc volatilibus appareat distributum, utrumque tamen humidæ naturæ deputatur. Et ideo Cur primo terra germinaverit, deinde facta sint D sunt qui subtilissima consideratione quinque istos corporis sensus, secundum quatuor usitata elementa distinguint, ut oculos ad ignem, aures ad aerem purum dicant pertinere, olfactum autem ad aerem hamidam, gustum vero ad corpulentos humores, tactum ad elementum terrenum, ac per hoc elementa omnia in omnibus esse, sed unumquodque eorum ex co quod amplius habet accepisse vocatum. Ideo autem caloris privatione, cum corpus nimie frigescit, obtundi sensum, quia motus pigrescit, qui ex calore inest corpori, dum ignis aerem, et aer humida, et humor terrena quæque afficit, subtilioribus, scilicet, crassiora penetrantibus. Quanto autem quidquid subtilius est, in natura corporali, tanto est vicinius naturæ spiritali; amma tamen, cui sentiendi vis inest, cum corporea non sit, per subtilius corpus agitat vigorem sentiendi. In hoc itaque motum in omnibus sensibus per subtilitatem ignis, sed non in omnibus ad idem pervenit. In visu enim pervenit represso

diorem aerem, in olfactu transit aerem purum, et pervenit ad humidam exhalationem, unde crassior hac aura subsistit; in gustatu et hanc transit et pervenit usque ad homorem corpulentiorem. Quo esiam penetrato atque trajecto, cum ad terrenam gravitatem pervenit, tangendi ultimum sensum azit. Non ergo ignorabat naturas elementorum, qui prius cœlestia luminaria, deinde aquarum animantia, terrarum autem postrema natravit, non quod aerem præterini-. serit, sed quia puriorem partem ejus coelo, pinguiorem vero terris nuncupavit. Quod enim et tactu aquas ventosque sentimus, hoc est, quod terræ soli dum omnibus admiscetur elementis. In cœlo ergo volant aves, sed isto quod psalmus et terræ nomine includit, non tamen in firmamento, sed secondum firmamentum. Nec ignoro quosdam philosophos sna cujusque elementi d'stribuisse animalia, ut terrena esse dicerent, non tantom quæ in terra repunt, atque gradiuntur, sed aves etiam quod et ipsa in terra B requiescunt, volando fatigatæ; aeria vero animalia diemones esse, coelestia deos, quorum quidem nos parcim luminaria, partim angelos dicimus; aques tamen pisces, et sui generis belluas tribuant, ut nullum elementum suis animalibus vacet. Distribumtur enim elementa duo ad patiendum, humer et humus; ad faciendum autem alia duo, aer et ignis; aer namque a confinio luminosi cœli usque ad aquarum finida et nuda terrarum pervenit; non tamen totum spatium ejus exhalationes humidæ infuscant, sed usque ad cum finem, unde incipit jam terra nominari, sicut in psalmo : Laudate Dominum de terra (Psal. cxlviii), superior vero pars aeris propter puram tranquillitatem, cœlo cui colliniatur, communi pace conjungitur, et ejus vocabulo connuncupatur. In qua fortassis parte si fuerint ante transgressionem suam transgressores angeli cum principe suo nunc diabolo, tune archangelo, nam nulli nostri non eos putant colestes vel supercollestes angelos fuisse, non mirum C si post peccatum in istam sunt detrusi caliginem, ubi tamen et aer sit, et humore tenui contexatur, qui commotos ventos, et vehementius concitatos etiam ignes et contractos nubila, et conspissatos pluvia, et congelantibus nubibus nivem et turbulentius congelantibus densioribus nubibus grandinem, et distentus serenum facit occultis imperiis et opere Dei, a summis ad infima universa quæ creavit administrantis. Sed, ut jam diximus, aer ex aqua fit : in aere enim volatilia cœli consistunt, unde aves cœh nominamus et dæmones habitare in aere dicuntur; et propteres eos suffert ser sustinere, quia aeria imagine utuntur, et exinde impugnant huma-num genus, quia statim quando creati fuerunt, de conspectu Dei projecti sunt, unde Salvator in Evangelio pit: Vidi Satun sicut sulgur cadentem de cœlo (Luc. x). Ubi juste quæritur quomodo cadere dicitur, si non stetit. Sed sciendum quia non perseveravit in consortio sanctorum angelorum, sed statim quam cito se ipsum aspexit in claritate Dei, erexit se in D superbiam, et dixit : Ascendam in cœlum, et super astra cæli exaltabo solium meum, sedebo in monte Testamenti, in lateribus Aquilonis. Ascendam super altitudinem cœli nubium, similis ero Altissimo (Isai. xiv), et Matin projectus est de altitudine cœli in aerem cum omnibus satellitibus suis, quia non perstiterunt in divino amore, sicut illi qui firmati sunt, ut si velint peccare non possint, quia ipsi in principio proprium arbitrium habuerunt, sicut genus humanum videtur habere. Illi autem de proprio arbitrio lapsi sententiam Dei acceperunt, ut si velint reparari, non possint. Alterum dixit Dominus : Ille ob initio komicida fuit, el in veritate non stetit (Joan. viii).

### DISCIPULUS.

Cur homicida?

### MAGISTER.

Quia primum Adam jugulavit in paradiso, quando

calore usque ad ejus lucem, in auditu usque ad liqui. A ponua edere suasit, et de immortalitate fuctus est diorem aerem, in olfactu transit aerem purum, et mortalis, et propterea humanum genus usque ad pervenit ad humidam exhalationem, unde crassion adventum Salvatoris jugulavit.

#### DISCIPULMS.

Quomodo in verilate non stefit?

#### MAGISTER.

Quia non meruit accipere quod ei promissum suerat, ut cum creatore suo in perpetuum cum reliquis angelis permansi-set; sed projectus est in terram cum auis, mbi sine dubio pœnam patiuntur, quia in aere ignis sidereus eis dominatur, et sibi pro genère suo quasi quidam carcer deputatus est, quousque veniat tempos diei jud:cii, ut in ignem mittantur aeternum. Sequitur:

Creavit Dens cete grandia, et omnem animam vivenlem alque mutabilem, quam produxerant aquæ in species suas, et omne volatile junta genus suum (Gen. 1).

#### DISCIPULUS

Nosse cupio quando minimi pisces, vel animalia, sive vermiculi, quos Scriptura non meminit, creati fuerunt. Et dum ratio inquirenda est, ab elephanto maximo osque ad vermiculum minimum, unde venant, dum Scriptura hic nibil indicavit?

### MAGISTER.

Intelligendum enim est quod quando Deus separavit aquas ab aquis, tunc minima anima ia que de aquis efficiuntur in ipsis aquis natura illorum consistenat, et illi vermes qui in corporibus mortuorum sunt in ipsis corporibus eorum habent vigorem nascendi; et pisces de aquis procreantur, dum dicit : Producant aquæ reptite animæ viventis (Ibid.).

#### DI C'PULUS.

Si aqua tegebat terram, an terra aquam, quæso ut dicas?

# MAGISTER.

Aqua tegebat terram, quia si aliqua pars terras elapsa fuerit super aquam, statim erupta esset aqua, et in locum suum terra reverti.ur.

### DISCIPULUS.

Quomodo in psalmo dicit: Quia ipse super marin sundavit cam et super suminu præparavit eam (Psal. xx.11), si aqua terram tegebat?

### MAGISTER.

De altiori terra hoc dicit, ubi montes esse videntur, aut de insulis illud dicium est, ubi terra altior est quam aqua; sed magis hoc secundum sensum intelligendum est, quia simplices in Ecclesia auper prudentes fondati sunt: vivæ itaque aquæ dicuntur illi, quia sustentant eos quos inferiores vel infirmiores se esse conspiciont, quia quantum est inter lunam et sidera cœli, tantum est inter sanctam rusticitatem et sanctam simplicitatem. Sequitur:

Benedixit eis dicens: Crescite et multiplicamini, et replete aq as maris (Gen. 1).

# DISCIPULUS.

Quare ista animalia benedictionem accipere meruerunt, sicut homo?

### MAGISTER.

Idem intelligamus istam benedictionem in cateris animalibus permanere, avesque multiplicentur super terram. Et factum est vespere et mane diesquintus (1b.)

# Quæstiones de die sexta.

Dixit quoque Deus: Producut terra animam viventem in genere suo, jumenta et reptilia et bestias terres secundum species suas. Factunque est itu (Gen. 1).

### BI-CIPHLES

Ambrosius.— Quærendum nobis est si ista animalia venenosa in principio quando creata sunt venenum habuerant sicut nunc?

#### MAGISTER.

Hoc procul dubio sciendum, quia sicut tunc creata fuerunt, ita permanent; sed tamen in principio nocendi non habuerunt potestatem, sicut probare possumus de serpentibus, quando vipera invasit manum Pauli, et nihil ei nocuit, quia potestatem habuit invadendi, nocendi autem non habuit potestatem. Similiter de bestiis, quando Paniel missus fuit in lacum leonum, tunc leones illi nihil nocuerunt, aut propterea ista animalia venenosa creata fuerunt ad terrendum hominem, quem Deus præscichat peccaniem, nt intelligeret pænas infernales, quia alibi dicit: Vermes eorum non moriuntur, et ignis eorum non exstinguetur. Quamohrem bestiæ inter semetipos nocent, dum de originali peccato non habent unde eis vindicta tribuatur.

# De Creatione Hominis.

#### DISCIPULUS.

Ambrosius. — Et vidit Deus quod esset bonum, et ait: B Faciamus hominem ad imaginem, et similitudinem nostram, et fecit Deus hominem ad imaginem Dei (Gen. 1). Iloc primum breviter discimus, non indiflerenter accipiendum quod in aliis operibus dicitur: dixit Deus, Fiat, hic autem dixit Deus: Faciamus.

#### MAGISTER.

Ad insinuandum, ut its dicam, pluralitatem personarum, propter Patrem et Filium et Spiritum sanctum, quam tamen Deitatis unitatem intelligendam statim admonuit dicens: Et fecit Deus hominem ad imaginem Dei (Ibid.), quod ita dictum est, tanquam diceret: Fecit Deus hominem ad imaginem suam. Hic etiam illud non est prætereundum, quia cum divisset: Ad imaginem nostram, statim subjunxit: Et habeat potestatem piscium maris et cæterorum animalium rationis expertium, ut videlicet intelligamus hominem in eo ad imaginem Dei factum, in quo irrationabilibus animalibus antecellit. Id autem est C ipsa ratio exorta, vel mens, vel intelligentia. Licet enim subtilissime disseratur ipsam mentem hominis, in qua factus est homo ad imaginem bei, quamdam scilicet rationalem vitam distribui in æternæ contemplationis veritatem, et in rerum temporalium administrationem, atque ita fieri quasi masculum et feminam illa parte consulente, illa obtemperante : in hac tamen non recte dicitur imago Dei, nisi illud quod inhæret contemplantæ incommutabili Veritati, in cujus rei figura Paulus apostolus virum tantum dicit imag nem et gloriam Dei.

Isidorus. — Et secit Deus hominem ad imaginem suam (Ibid.), id est, ad æternitatem et immortalitatem; ad similitudmem vero ut intellectum ment.s habuisset, non ut animalia quæ nesciunt discernere inter bonum et malum.

# DISCIPULUS

Augustinus. — Quid sibi vult intelligi, quod legitur in Genesi: Facianus hominem ad imaginem et simili- p immortalis?

# MAGISTER.

In mente scilicet, id est, in ratione et intelligentia, ipsa iraque mens, dum cogitat ea quæ æterna sunt, imago Dei dicenda est: cogitando æterna, vir est, sie ut dicit apostolus Paulus: Vir non debet velure caput sum, cum sit imago gloria Dei (I Cor. vii), id est, quantumcunque se extendent in id quod æternum est. Tanto magis inde formatur ad imaginem Dei, et ideo non est cohibenda ut se inde contineat ac temperet; quando vero ea agit vel cogitat quæ sunt temporalia, mulier appellatur, tune non est dicenda imago Dei, et propierea debet velare caput sum, ne minium sit ad inferiora progressio, ne cum lícita agat, illicita concupiscat.

Et crewit Dominus Deus hominem ad imaginem suam, ad imaginem Dei creavit illum, masculum et se-minam creuvit cos (Gen. 1).

#### DISCIPULUS.

Quid est enim quod feminam dient creare cum masculo, quæ adhuc formata non crat?

#### MAGISTER

Quia de Adam processura erat. Sic etemm in semente arboris multa occultantur. Primo igitur in radice ligitur, deinde in qualitate arboris, postea in effusione ramorum, et exinde in viriditate loliorum, et cartera. Ita et femina in corpore Adæ latebat, quia de costa eius fabricata fuit. Seguitur

bat, quia de costa ejus sabricata suit. Sequitur:
Et benedixit eis dicens: Crescite et multiplicamini et replete terram; et subjicite eam et dominamini piscibus maris, et volatilibus cæli, et universis animant bus quæ moventur in terra (Ibid.).

#### DISCIPULUS.

Quare homo istam benedictionem accipere meruit?

#### MAGISTER.

Ne inculpari videretur in procreandis filiis, ut declararet nullum exinde peccatum babere, si legitime nuberent.

#### DI:CIPULUS.

Si ergo Adam talis est creatus, ut immortalis permaneret, cur eis dicitur: Crescite et multiplicumini?

#### MAGISTER.

Hoc namque intelligendum, quia non secundum concupiscentiam carnis, neque ulla mala voluntate debuerunt filios procreare; nec sicut nunc in dolore parium filios, sed sicut quisque imperat membra sua aliquid exercere, vel manum in operando, vel pedem in ambulando, ita et illi debuerunt in paradiso fetus procreare.

#### DISCIPULUS.

Si autem sic debuerunt procreare fetus, quid est quod in paradiso, antequam projecti fuissent, non coierunt simul ut filios procrearent?

### MAGISTER.

Quia mox creata mulior transgressa est, et de alta immortalitate in ma profundi projecta est.

### DISCIPULUS.

Quomodo igitur corpora illorum mutari debuerant, si ili immortales permanerent?

### MAGISTER.

ld intelligendum, quia si non peccassent, mori omnino non potoissent; sed corpora illorum sine mortalitate, posiquam numerus ille impletus fuisset, juxta numerum angelorum in melius commutari debuerunt.

# DISCIPULUS.

Augustinus — Primus homo mortalis factus est an immortalis?

### MAGISTER.

Mortalis secundum alia, et immortalis secundum alia. Tale ergo corpus habebat primus homo, quale et nos, sed sine peccato. Non enim habebat legem in membris suis repugnantem legi mentis suæ (Rom. vii), quod utique mernit post prævaricationem. Igitur animale corpus habuit Adam, sed ut non senesceret nec deficeret per illius ligni virtutem, quo sustentabatur, quod in paradiso vitæ nomen acceperat. Quapropier si Dei præceptum servasset, obedientiæ merto in illud corpus spiritale, quale sanctis in resurectione promititur postmodum commutandum; ac per loc poterat non mori, si Dei piæ obedientiæ cohæsisset; non enim sie factus fuerat, ut non possit mori, sicut et cæteræ naturæ, quæ omnino mori non possunt, sed ita, ut obedientia limmortalem, inobedientia mortalem faceret.

#### DISCIPULUS.

Si Adam immortalis, aut mortalis fuit; et si mortalis, quomodo immortalis; et si animalis, quomodo spiritalis? aut quare cum cæteris animalibus in commune cibum sumpsit?

#### MAGISTER.

Mortalis erat, et immortalis. Mortalis erat, quia potuit mori; immortalis, quia potuit non mori. Quia si non peccasset, mori omnino non potuisset; postquam autem peccavit, mortalis factus est. Iterum. Mortalis erat, et immortalis: mortalis erat sna conditione; immortalis l'ei beneficio, quod ei præstabatur a ligno vitæ; a quo ligno cum peccasset, projectus est, ut potuisset mori.

#### DISCIPULUS.

Quid ergo est, quod nos qui per Christum renati sumus immortalitatem non accepimus, quam Adam habuit ante peccatum?

### MAGISTER.

Non enim hoc accepimus, quod in Adam perdidimus, id est, corpus animale; sed tanto melius ac-cepimus, quanto spiritalis corporali præponitur. Unde ait Apostolus: Seminatur corpus animale, surgit corpus spiritale (I Cor. xv). Non enim recepimus immortalitatem corporis spiritalis, sed recepimus justitiam, de qua per peccatum lapsus est Adam. De qua etiam dicit Aposto us : Renovamini igitur spiritu mentis vestræ, et induite novum hominem, qui secundum Deum creatus est, in justitia et sanctitate veritatis (Ephes. 1v). Renovabitur igitur a vetustate peccati non in pristinum corpus animale in quo fuit Adam, sed in melius, id est, in corpus spiritale, cum efficimur æquales angelis Dei cœlesti habitatione. Renovabimur etiam spiritu mentis nostræ secundum imaginem ejus qui creavit nos, quam peccando perdidit Adam. Renovamur etiam carne, cum hoc corruptibile inductur incorruptionem, et mortale hoc induerit immortalitatem, ut sit spiritale corpus in quod nondum mutatus est Adam, sed mutandus erat quia in corpore portamus imaginem terreni hominis, in mente autem imaginem cœlestis (1 Cor. xv). Unde iterum ait Apostolus : Si est corpus animale, et spiritale, sicut scriptum est: Factus est primus homo Adam in animam viventem, novissimus Adam in spiritum vivificantem. Sed non primum quod spiritale est, sed quod animale, deinde quod spiritale. Primus homo de terra terrenus, secundus homo de cælo cælestis. Qualis terrenus, tales et terreni (Ibid.). Induamus et imaginem ejus qui de cœlo est, imaginem autem terreni hominis ab ipso exordio humani generis induimus; imaginem vero cœlestis bominis nunc ex fide portamus, quam habere in resurrectione credimus.

### DISCIPULUS.

Quare non benedixit arbores et herbas, sed hominem et animalia?

# MAGISTER.

Ideo namque ista benedixit propter propagandi prolem, aut propter sexum masculini et feminini, aut quia arbores sensum non habent sentiendi vel intelligendi, animalia sentiunt, et non intelligunt, homo quidem sentit et intelligit : ideo arboribus non dixit : Crescite et multiplicamini (Gen. 1).

# DISCIPULUS.

Dixitque eis Deus: Ecce dedi vobis omnem herbam afferentem semen super terram, usque, Et factum est ita. Viditque Deus cuncta quæ fecit, et erant valde bona (Ibid.). Cum Deus omnia bona creaverit, nihilque sit quod non ab illo sit conditum, unde malum?

### MAGISTER.

Augus! aus. - Malum natura non est, sed privatio

A honi hoc nomen accepit. Denique bonum potest esse sine malo, malum non potest esse sine bono. Non potest esse malum ubi non fuerit bonum; ac per hoc dicimus et angelum bonum, et angelum malum, et hominem bonum, et hominem malum. Sed bonum quod angelus, malum quod vitiosus. Bonum quod homo, malum quod vitiosus. Ideoque quando dicimus bonum, naturam laudamus; quando dicimus malum, non naturam, sed vitium quod est bonæ naturæ reprehendimus. Sequitur:

Factumque vespere et mane dies sextus. Igitur perfecti sunt cœli et terra et omnes ornatus eorum (Gen. 1, 11).

### Incipit de die septima.

Hieronymus. — Et complet it Deus die sexta opera sua quæ secit (Gen. 11). Pro die sexta in Hebræo diem septimam habet. Arctabimus igitur Judæos, qui de otio Sabbati gloriantur, quoli jam tunc in principio Sabbatum dissolutum sit, dum Deus operatur in Sabbato complens opera sua in eo, et benedicens ipsi diei, quia in illo universa compleverit.

#### DISCIPULUS.

Benedizit, inquit, die septimo, et sanctificavit illum. Cur benedizit diem septimum, in quo nihil creavit?

### MAGISTER.

Ne forte indigens apparere videretur, sicut homo post laborem lessus dicit: Deo gratias, quia perfeci opus meum. Non enim Dominus ita fecit, sed benedixit diei, in quo nihil creavit, ut demonstraret, quod ei nullus fuit labor cuncta creare, quia tantum dixit Deus: Fiat, et facta sunt (Psal. xxxII), et ideo ipse in die septimo requievit, ut nos in ipso faceret requiescere.

# DISCIPULUS.

 Augustinus. — Cum requies non sit nisi post labocrem, cur Deus requiescere dicitur? an et ipse opere fatigatus est ut requiescere diceretur?

### MAGISTER.

Non in aliqua creatura tanquam ejus bona indi-gens requievit Deus, sed in seipso. Denique non in aliquo dierum, sed post sexti diei opera requiescere legitur. Unde liquido apparet nullam creaturam Deum per indigentiam, sed sola bona voluntate fecisse. Quod si in aliqua creatura requiesceret, aliquam creaturam indigens fecisset. Ergo quia nullam creaturam indigens fecit, in nulla requievit creatura. Nam quod dicit Scriptura, requievisse Deum in die septima ab omnibus, operibus suis, quæ fecit, hoc intelligi posse arbitror, quod non ipsa bona indigens, quod sit beatior, requieverit, sed ipsum diem septimum, id est, angelicam naturam adduxisse ad requiem suam, ut viderent scilicet in Deo, sicut omnem formandam creaturam, ita et illud videretur, D quod nullam creaturam per indigentiam fecisset, sed sola bonitate, hoc enim arbitror posse intelligi requiem Dei. Intelligitur et aliter requies Dei, id est cum nos bona opera requiescere facit secundum illum modum quem Deus dicit ad Abraham: Nunc cognovi quod timeas Deum (Gen. xxII), id est, co-gnoscere to feci, ita et hic intelligitur requiescere Deus, cum sanctis suis requiem præstat. Item aliter. Requiescere Deus dicitur a condendis novis creaturis, quia post editionem sex dierum operum, nullam deinceps condidit creaturam. Nam quod ait: Pater meus usque modo operatur, et ego operor. (Joan. v), non novam condens creaturam intelligitur, sed quam condidit administrandam, ut Junilius. Septimo die requievisse dicitur Deus non a creando, cum quotidie ex ejus dispositione ac providentia omnis creatura renovetur, ut constet ; sed boc significatum est, quod post illos sex dies nullam mundo incognitam substantialem specient aut naturam novam.

inexpertamque creaverit. Dies namque iste est pri- A per Spiritum timoris Domini die septimo opus suum mus, ipse est secundus, ipse est novissimus, quia repetitio est septimi diei.

#### DISCIPULUS.

Quare non benedixit diem, in quo lucem angelicam creavit, vel illum in quo omnia nerfecit?

Non enim sanctificans diem, in quo hoc facere inchoavit, neque eum in quo hoc perfecit, ne illis vel taciendis, vel factis, actio ejus gaudium fuisse videretur; sed eum in quo ab ipsis in semetipso requievit, et nobis eam per diem septimum ostendit. lose tamen illa requie nunquam caruit, sed significaus non percipere requiem suam, nisi post per-fectionem operis. Et ideo in hac die vesperam non successisse cognoscitur, quia requies nostra in perfectionem operis sine fine in gaudio erit. Sequitur:

Istæ generationes cæli et terræ quando creatæ sunt in die quo secit Dominus Deus colum et terram, et B coeli in aere volitant, ita et nos sensum nostrum ad omne virgultum agri, antequam oriretur in terra, omnemque herbam regionis, priusquam germinaret.

Inquirenda est ratio, si ista omnia in uno die facta suerunt, aut per sex dies, sicut Scriptura commemorat; et si per sex dies facta fuerunt, quomodo ergo sancta Scriptura vera est quæ dicit: Qui vivit in æternum creavit omnia simul (Eccli. xv111).

#### MAGISTER.

Ille namque secondum substantiam rerum simul omnia creavit. Nam secundum spec.em formæ, non simul creavit omnia. Nam sicut mater infantem nutriens in greinio suo exspectat ut convalescat, ita Dominus tarditatem humani ingenii exspectavit. Nam in principio apud illum cuncia creata fuerunt, sed non statim in speciem venerunt. Quando vero dixit. In principio creavit Deus cælum et terram (Gen. 1), tune omnia, sicut diximus, apud ipsum facta sunt, C tempus bujus vitæ significatur, in quo cœlum et terra quæcunque de cœlo et terra oritura fuerunt, quamvis per sex dies secundum speciem dividere voluisset. Sient dicit quarto die sidera in cœlo posuisse, tamen primo die apudipsum in cœlo facta sunt, quæ die quarto in speciem venerunt. Quia sicut in grano sementis multa occultantur, radis, cortex, folia, fructus, vel multa alia quæ de ipsa arbore veniunt, ita apud Deum ista omnia prius occultabantur, quæ postea in speciem venerunt.

# DISCIPULUS.

Ergo si simul omnia creavit, quomodo verum est, quod legitur: Pater meus usque modo operatur, et ego operor (Joan. v).

### MACISTER.

Perspicial perilia tua, quia quamvis tunc creasset omnia simul, quotidie tamen gubernat in rigando, in plantando, in ædificando, vel in cæteris rebus. Nam sicut homo qui agrum exercet, si illum dimittit, in- D cultus remanet, ita et mundus a Deo creatus, sine Dei gubernatione esse non potest, secundum Apo-stolum Paulum: Neque qui plantat, est aliquid, neque qui rigut, sed Deus qui incrementum dat (1 Cor. 111). Alii coim istos septem dies septem dona gratiæ Spiritus sancti intelligere volunt, id est, Spiritum sapientiæ et intellectus, Spiritum consilii et fortitudinis, Spiritum scientiæ et pietatis, et Spiritum timoris Domini (Isai. x1). Dicunt namque per Spiritum sapientize fecisse Deum cœlum et terram, per Spiritum intelligentiæ fecisse firmamentum, et separare aquas ab aquis; per Spiritum consilii segregare aquas ab arida, et germinare terram secisse; per Spiritum tortitudinis posuisse luminaria in firmamento cœli, ut dividerent diem ac noctem; per Spiritum scientiæ ornare aquas de reptilibus, et aerem de volatilibus; per Spiritum pietatis vestire terram de animalibus, et hominem creare, et cætera quæ nascuntur;

sanctificasse. Ita et nos debemus ista septem dona sancti Spiritus in nobis imitari. Per Spiritum namque sapientize cœluin et terram facere, id est cœlestia meditari, et terrena derelinquere, vel lucem a tenebris separare, id est, opera nostra perfecta a tenebris pravorum operum. Per Spiritum intelligentiæ debemus facere firmamentum inter aquas inferiores et superiores, id est, disciplinam sanctam inter vitia et virtutes, ut non declinemus ad vitia. Per Spiritum consilii debemus aquas separare ab arida, id est. homines reprobos ab anima sitienti verbum Der. Per Spiritum fortitudinis debemus ponere luminaria in firmamento cœli, id est, dilectionem proximi, quia dixit sanctus Joannes: Qui odit fratrem suum, in tenebris est (I Joan. 11). Per Spiritum scientiæ dehemus aquas ornare de reptilibus, etc., id est, de arca cordis nostri vocem ad cœlum mittere. Sicut pisces pinpulis suis in altum saltum tribuunt, et volucres superiora levare oportet. Per Spiritum pietatis debemus facere serpentes et pecora, et cætera, id est, ut simplicitatem ac prudentiam habeamus discernendi inter bonum et malum, et fructum bonorum operum agentes, qualiter valeamus imitari exempla sanctorum, vel ipsam veritatem, ad cujus imaginem facti sumus. Per Spiritum timoris Domini debemus requiescere in requie vitæ æternæ, quia initium sapientiæ timor Domini est (Psal. Cx).

Istæ generationes cœli et terræ, quando create sunt in die quo fecit Dominus cœlum et terram, superius septem dies numerati sunt, nunc umus dies dicitur, quo fecit Deus cœlum et terram, et omne virgultum agri, et omnem herbam regionis (Gen. 11)

#### MAGISTE R.

llujus diei nomine secundum prophetiam omne factum est, id est, in quo creaturæ visibiles disponuntur, administrantur atque existunt. Hinc est quod Moyses et distincte per dies singulos condita omnia retulit, et tamen simul omnia creata subjunxit, di-ceus: Istæ generationes cæli et terræ, quando creatæ sunt, in die quo secit Dominus Deus cœlum et terrum, et omne virgultum agri, antequam oriretur in terra, omnemque herbam regionis (Ibid.). Qui enim diversis diebus creatum cœlum et terram, virgultum herbamque narraverat, nunc uno die factum manifestat ut liquido ostenderet quod creatura omnis simul per substantiam exstitit condita, quamvis non simul per speciem processit. Sequitur:

Non enim pluerat Dominus super terram; et homo non erat, qui operarelur terram; et sons ascendebit de terra, irrigans universam faciem terræ (Ibid.).

### DISCIPULUS.

Augustinus. - Si universam terram rigabat, ergo et montes rigabat, quia montes utique terra sunt. Si montes rigabat, diluvium erat. Et quomodo terra germinaverat berbam virentem, et sacientem semen, aut quomodo homo habitabat in terra, si universara terram aqua tegebat.

# MAGISTER.

Fons positus est singularis pro plurali numero, hoc enim si sollicite requiras, in Scripturis sanctis frequenter reperies. Habes nempe in psalmo : Misit in eos muscam caninam, et comedit eos, et ranam, et exterminavit eos (Psal. LXXVII), dum utique nec una musca nec una rana fuerint. Et alibi: Venit locusta (Psal. civ). Non ait, Locustæ, sed Locusta. En habet singularem numerum pro plurali, secundum illed quod ait nobilissimus poetarum: Uterumque armato milite complent. Porro autem propter unitatem naturæ dictum est fons, ut in eo omnes fontes inteliigamus, qui sunt in terra, quia quodammodo omaes

ex unius abyssi natura emanant. Nam quod ait : A gentior retractatio isto sermone explicetur. Si ergo, Irrigabat universam faciem terræ, non totam terram rigabat, sed partem, a toto enim partem significant, quemadmodum dicimus Christus mortuus est, Christus resurrexit, cum non mortuus fuerat et resurgeret nisi secundum carnem. Aut, ut Ambrosius ait: c fons appellatus est, qui, accepto humoris adjutorio, irrigabat universam superficiem terrae; aut postquam paradisus plantatus, restagnata est illa abruptio aquarum. Et ille fons divisus est per rivulos ad irrigandam universam faciem terræ, sicut nunc vidimus ire aquas per alveos flaminis, alveosque rivorum et ex eorum excessu vicina perfundere loca; sic et tunc quasi de uno fonte multi processerunt, aut unus sons appellatus est, et in quodam sinu terræ occuliatur, et inde omnes fontes parvi et magni progrediuntur.

#### DISCIPULUS.

Quid est enim quod fons iste manifeste non invenitur, qui irrigare videatur universum faciem B

#### MACISTER.

Forsitan pro peccato primi hominis parentis nostri Adam iste fons abstractus est, ut auferret ubertatem a terra, et majorem laborem exerceret humanum

Item alibi Isidorus. - Fons ascendebat de terra ircigans universam faciem terræ (Gen. 11). Terra mater Domini, virgo Maria rectissime appellatur, de qua scriptum est: Aperiatur terra, et germinet Salvatorem (Isai. xLv). Quam terram irrigavit Spiritus sanctus, qui fontis et aqua: nomine in Evangeliis significatur. De inspiratione hominis.

#### DI-CIPULUS.

Formavit igitur Dominus hominem de limo terræ (Gen. n). Primo enim quod de limo terræ Deus hominem linxit, solet habere quæstionem qualis ille, limus fuerit, vel qua materia nomine limi significata C sit, quod quæso mihi quoque aperias.

### MAGISTER.

Solent enim inimici veterum Librorum omnia carnaliter inteentes, et propterea semper errantes, etiam hoc mordaciter reprehendere, quod de limo Deus hominem finxit. Dicunt enim : Quare de limo fecit Deus hominem? an desuerat ei melior et cœlestis materia unde hominem faceret, ut de labe terrie naturam fragilem mortalemque formaret? Non intelligentes primo, quam multis significationibus vol terra vel aqua in Scripturis ponatur. Limus enimaquæ et terræ commistio est. Diximus enim tabidum et fragile, et morti destinatum, corpus humanum, post peccatum, esse coepisse. Non enim in nostro corpore isti exhorrescunt, nisi mortalitateus quaus damnatione meruimus. Quid autem mirum aut difficile Deo, etiam si de limo istius terræ hominem fecit; tale tamen corpus ejus efficere, quod corruptioni de nihilo, vel de informi materia dicimus factam, qui omnipotentem artificem credimus, quid mirum si corpus quod de limo qualicunque factum est, potuit ab omnipotenti artifice tale fieri, ut nulla molestia, nulla indigentia cruciaret hominem ante peccatum, et nulla corruptione tabesceret? Itaque superflue quæritur unde homini corpus Deus tecer.t, si tamen nunc de corporis formatione dicitur. Sic enim nonnullos nostros intelligere accepi, qui dicunt : Posteaquam dictum est: Finxit Deus hominem de limo terræ, propterea non additum Ad imaginem et similitudinem suaw, quomodo nunc de corporis formatione dicitur. Tunc autem homo interior significabatur, quando dictum est: Fecit Deus hominem ad imaginem Dei; sed etiam si nunc quoque hominem ex corpore et anima factum intelligamus, ut non alicujus novi operis inchoatio, sed prius breviter insinuati dili-

ut dixi, hominem hoc loco ex corpore et anima facium intelligamus, non absurde ipsa commistio limi nomen accepit. Sicut enim aqua terram colligit, et conglutinat, et continet, quando ejus commistione limus efficitur, sic anima corporis materiam vivificando in unitatem concordem conformat, et non permittit labi et resolvi.

#### DISCIPULUS.

Augustinus. — Quæri autem merito potest, causales ille rationes quas mundo indidit, cum primum simul omnia creavit, quomodo sint institutæ, utrum et quemadmodum vidimus cuncta nascentia, et fruticum vel animalium in suis conformationibus atque incrementis sua pro diversitate generum diversa spatia peragerent temporum, aut quemadmodum creditur factus Adam sine ullo progressu incrementorum virili atate continue formaretur, sicut aqua in vinum conversa, et virga in serpentem.

Sed cur non utrumque illas credimus habnisse, ut hoc ex eis futurum esset, quod factura placuisset: nam multa secondum inferiores causas futura sunt, sed si ita sunt, et in præscientia Dei vere futura sunt. Si autem ibi aliter ita potius futura sunt, sicut ibi sunt, ubi qui præscit falli non potest. Nam futura dicitur senectus in juvene, sed tamen futura non est, si ante moriturus erit, hoc autem ita erit sicut se habent aliæ causæ, sive mundo contextæ, sive præ-sentia reservatæ. Nam secundum quasdam futurorum causas moriturus erat Ezechias, cui Deus addidit quindecim annos ad vitam, id utique faciens, quod ante constitutionem mundi se facturum esse præsciebat, et in sua voluntate servabat. Ibi enim erat non solum, ut ita Adam sieri possit, verum etiam ut ita eum fieri necesse esset; tamen non facit Deus contra causam, quam sine dubio volens præstituit, quam contra suam voluntatem non facit. Si autem non omnes causas in creatura primitus condita præfixit, sed aliquas in sua voluntate servavit, non sunt quidem illæ quas in sua voluntate servavit ex istarum quas creavit necessitate pendentes. Non tamen possunt esse contrariæ, quas in sua voluntate servavit, quia Dei voluntas non potest sibi es e contraria. Istas ergo sic condidit, ut ex illis esse illud cujus causæ sunt possit, sed non nece-se sit. Illas autem sic abscondit, ut ex eis esse necesse sit hoc quod ex istis fecit, ut esse possit. Sequitur.

Item Augustinus. — Et flavit in faciem ejus flatum vitæ (Gen. u).

# DISCIPULUS.

Quomodo istum flatum recipimus, si Deus incorporeus est?

# MAGISTER.

Hoc manifeste sciendum, quia sicut non manibus corporis finxit, ita nec faucibus labiisve sufflavit. non subjaceret, si homo præceptum Domini custo- D Credendum tamen est, atque intelligendum, ne-diens peccare nolvisset? Si enim speciem cœli ipsius que ullo modo dubitandum quod recta fides habet, animam sic esse a Deo tanquam rem quam fecerit, non tanquam naturæ, cujus ipse est, sive genuerit, sive quoquo modo pertulerit. De revolutionibus autem animarum quomodo se habeat vel non habeat philosophorum opinio, catholicæ tamen fidei non convenit credere animas pecorum in homines aut hominum in pecora transmigrare. Nam illa quæ feruntur accidisse, ut quidam quasi recordarentur, in quorum animalium corporibus fuerunt, aut falsa narrantur, aut ludificationibus dæmonum boc in eorum animis factum est. Si enim contigit in somnis ut fallaci memoria quasi recordaretur se homo fuisse quod non fuit, aut egisse quod non egit, quid mirum si quodam Dei justo occultoque judicio sinuntur dæmones in cordibus etiam vigilantium tale aliquid posse. Manichæi autem, qui se Christianos vel putant vel putari volunt, in hac opinione translationis vel revolutionis animarum eo sunt illis gentium phi- A præstantior, etiam in ipsis peccantibus; natura tosophis, vel si qui alii vani homines hoc putant, deteriores et detestabiliores, quod illi animæ naturam a Dei natura discernunt. Isti antem cum aliud nihil dicant esse animam quam ipsam Dei substantiam, atque id omnino quo i Deus est, non trepidant eam tam turpiter commutabilem dicere, ut nullum sit herbæ seu vermiculi genus ubi cam non esse commistam, vel quo revolvi non posse mirabili opimentur insania. Proinde, quoniam pars cerebri anterior, unde sensus omnes distribuuntur, ad frontem collocata est, atque in facie sunt ipsa quasi organa sentiendi, ideo scriptum arbitror, quod in faciem Deus sufflaverit hominis satum vitæ. Anterior pars posteriori merito præponitur, quia et ista ducit illam. Sequitur : Et ab ista sensus, ab illa motus est, sicut consilium præcedit actionem, et quomodo corporalis motus qui sensum sequitur sine intervallis temporum nullus est. Agere autem intervalla temporum spontaneo motu, nisi per adjutorium memoriæ non valemus. Ideo tres tanquam ventriculi cerebri demonstrantur: unus anterior ad faciem, a quo sensus omnis. Alter posterior ad cervicem, a quo motus omnis. Tertius inter utrumque, in quo memoriam vigere demonstrant, ne cum sensum sequitur motus, non connectat homo quod faciendum est, si fuerit quod facit oblitus. Unde ergo sit ipsa, id est, de qua velut materia Deus hunc flatum fecerit, que anima dicitor? Dum quæritur, nihil corporeum debet occurrere. Sicut enim Deus omnem creaturam, sic anima omnem creaturam corpoream naturæ dignitate præcellit. Per lucem enim et aerem, quæ in ipso quoque mundo præcellentia sunt corpora, magisque habent faciendi præstantiam, quam patiendi corpulentiam, sicut humor et terra tanquam per ea quæ spiritui similiora sunt, corpus administrat. Nuntiat enim aliquid lux corporea, cui autem nuntiat non est hoc quod illa; et hæc est anima, cui nuntiat, non illa quæ nuntiat; et cum affectiones corporis moleste csentit, actionem suam qua illi regendo adest, turbato ejus temperamento, impediri offenditur. Et hæc offensio dolor vocatur, et aer qui nervis infusus est paret voluntati, ut membra moveat, non autem ipse voluntas est. Namque aliud esse animam, alia hæc cius corperalia ministeria vel vasa, vel organa, vel si quid aptius dici possunt. Hinc evidenter elucet quod plerumque se vehementi cogitatione intentione avertit ab omnibus, ut præ oculis patentibus recteque valentibus multa posita nesciat. Nam et oblivi-scitur aliquando, et unde veniat, et quo eat, et transit imprudens villam quo tendebat, natura sui corporis sana, sed sua in aliud avocata. Omne quippe corpus in omne corpus mutari posse credibile est; quidlibet autem corpus mutari posse in animam. credere absurdum est. Illud ergo videamus, utrum forsitan verum esse possit, quod certe humans opinioni tolerabilius mihi videtur, Deum in illis prima operibus qui simul omnia creavit, etiam animam creasse, quam suo tempore membris ex limo formati corporis inspiraret, cujus corporis in illis simul conditis rebus rationem creasse causaliter, secundum quam fieret, cum faciendum esset corpus humanum. Nam neque illud quod dictum est, ad imaginem swam, nisi in anima, neque illud quod dictum est, mesculum et seminam, nisi in corpure recte intelligimous. Credatur ergo si nulla Scripturarum auctoritas seu veritas contradicit, hominem ita factum sexto die, ut corporis quidem causaits in elementis mundi, anima vero jam ipsa crearetor, sicut cum primus conditus est dies, et creata lateret in operibus Dei, donec cam suo tempore sufflando, hoc est inspirande formato ex limo corpori insereret. Quod si ita est, fatebimur non in eo rerum genere animam primitus creatam, ut esset præscia futuri operis sui, vel justi, vel iniqui; neque enim ex his tantum laudandus est Deus, quibus præscientiam dedit, cum recte laudetur etiam quia pecora creavit, quibus est natura humana

quippe hominis ex Deo est, non iniquitas qua se ipse involvit male utendo liberiore arbitrio, quod tamen si non haberet in natura rerum, minus excelleret. Cogitandus est quippe homo juste vivens, cliam non præscius suturorum, et ita vivendum est excellentia voluntatis bonæ, quam impedia:ur ad recte vivendum, et qui placendum quod ignarus futuri vivit ex fide. Hujusmodi ergo creaturam quisquis nolit esse in rebus, contradicit Dei bonitati ; quisquis autem pænas eam non vult luere pro peccatis, inimicus est æquitati. His enim omnibus divinæ Scripturæ testimoniis, quam esse veracem, nemo dubitat, nist infidelis et impius. Ad illam sententiam ducti sumus, ut diceremus Deum ab exordio sæculi primum simut omnia creasse. Quædam conditis jam ipsis naturis, quædam præconditis causis, sicut non solum præsentia, verum etiam futura fecit Omnipotens, et ab eis factis requievit, ut eorum deinceps administratione atque regimine crearet etiam ordines temporum et temporalium. Nunc tamen quam Deus inspiravit homini sufflando in ejus speciem, nihil confirmo, nisi quia ex Deo sic est, ut non sit substantia Dei, et sit incorporea, id est, non sit corpus, sed spiritus; non de substantia Dei genirus, nec de substantia Dei procedens, sed factus a Deo, nec ita factus, ut in ejus naturam natura ulla corporis vel irrationalis animæ verteretur.

Relique Questiones de natura anima.

#### DISCIPULUS.

Insuffixit in faciem ejus spiraculum vitæ (Gen. 11). Per spiraculum vitæ quid intelligere debenius?

lloc est animam facere, sicut per Isaiam dicitur : Species ex me procedit. et omnem fatum ego feci ( **Isa**i. LVII).

Quid est enim quod anima, quæ innocens creata est, in corpus introivit, quod Deus præsciebat pec-

### MAGISTER.

Absit hoc recipiendum, ut propterea anima creata fuisset, ut in corpus quod Deus præsciebat peccaturum introisset, et ad hoc reservata esset, quia si sic esset, Deus auctor peccati fuisset. Sed non est ita. Magis autem intelligendum atque recipiendum, quod Deo inspirante ipsa voluntaria introisset in corpus administrandum ipsum, quia per animam sentitur corpus; quia si anima non est, corpus mortuum

# DISCIPULUS.

Quid ergo est anima? aut si est aliqua res, unde animæ flaut, quid ipsa est? quid nomen ejus? quæ species? quem usum in rebus conditis tenet? vivit. an non? Si vivit, quod confert universitatis affectibus? beatamne vitam ducit, an miseram? Quid est ergo anima? cœlum non est, neque terra, neque aer, neque ignis, non aqua, non Deus, non sidera, non visus, non auditus, non gustus, vel cætera, quod enumerare longum est, quæ in cœlo sunt, et in terra. Unde ergo est anima?

# MAGISTER.

Anima ex Deo data est, et ex nihilo facta : quia homo qui de terra factus est, in terram revertitur: similiter nives et procelle, que ex aqua funt, et aer sumit de terra, in aquam revertuntur. Et iterum de terra, ex qua sumpta sunt in aere: anima vero non habet ullum elementum, ad quod revertatur, uisi ad creatorem suum postquam de corpore exierk, ut ipso moderante recipial quod meratur.

# DISCIPULUS.

Inquirenda est ergo ratio unde homini anima veniat, quando nascitur.

Alii dicunt quod sicut caro de carne nascitur, ita anima de anima nascatur. Sed hoc Scriptura non narrat ullo loco, unde anima homini veniat, quando natus est; neque de ipsa anima mulieris, quomodo edita fuisset, sient narrat de carne, quomodo facta est. Alii vero melius sentiunt, quod unicuique homini anima a Deo data sit, quando natus est, sient m Isala scriptum est : Spiritus ex me procedit, et omnem flatum ego feci, id est, omnem animam. Et sicut in Psalmo scriptum est: Qui finzit singillatim corda corum. Et alii temerarie dicunt quod tunc animic omnium creatæ fuissent, quando simul oumia fecit, et in quodam loco occultantur, donec homo natus sit, et tunc ei data sit anima ex Doo. Sed hoc non est in rebus nostris considerandum quid vel sinat, vel non sinat, quomodo anima data sit homini, quod Scriptura non narrat ullo loco. Nos non possumus discernere quod veritas tacnit, et nibil aliud sonat Scriptura de hac re, nisi hoc B posuit ibi hominem quem finxerat. Sic enim scriptum tantum quomodo anima a Deo data sit.

#### DISCIPULUS.

# Ergo Salvator noster unde habuit animam? MAGI TER.

Non de Adam, sed unde Adam, id est ex Deo: quia quamvis de propagine peccati descenderit, tamen de propagine peccari non concepit, quia nec ipsa crat caro peccati, sed similitudo carnis peccati: non enim inde accepit reatum moriendi.

#### DISCIPULUS.

Et anima, quando de hoc corpore migraverit, est corporalis an incorporalis?

MAGISTER.

Incorporalis quidem est.

DISCIPULUS.

Quomodo ergo portatur, si incorporalis est? NAGISTER.

Incorporea quidem similis corporibus.

### DISCIPULUS.

Et ubi portatur, ad locum corporeum an incorporeum?

# MAGISTER.

Ad loca incorporea similia corporalibus.

Quaritur ergo si potest anima abs ne corpore inter angeles in perpetua beatitudine consistere sine defectu. Quid ergo opus est ut iterum surgat corpus, ut illam tunc immortalem induat, quam nunc mortalem deposuit?

### MAGISTER.

Inest quidem corporis administratio, quo detarnec consurgat corpus, ut quod nunc ei sarcinum est, tunc sit in gloria.

# DISCIPULUS.

Quid ergo opus est ut parvuli, qui parentes habent Christianos patrem et matrem, iterum renascantur per aquam baptismatis?

### MACISTER.

·Quia unusquisque in originali peccato nuscitur, et nisi renalus sil per aquam baptismatis, non potest introire in regnum Dei (Joan. III, 5).

# De pluntatione paradisi.

Hieronymus in libro Quæstionum Hebraicarum ita: Et plantav.t Dominus Deus paradisum in Eden contra orientem. Pro paradiso hortum habet, id est, gan. Porro Eden delicie interpretatur. Pro quo Symmachus transtulit, paradisum Avrentem, nec non quod

A sequitur, contra orientem, in Hebrico mikedem scribitur, quod Aquila posuit, ἀπὸ ἀρχῆς. Lt nos ab exordio possumus dicere Symmachus vero, ἐκ πρώτης: et Theodotion, έχ πρώτης. Quod et ipsum non orientem, sed principium sign ficat. Ex quo manifestissime comprobatur quod priusquam cœlum et terram faceret, paradisum ante condiderat. Sicut legitur in Hebraeo: Plantaverat autem Dominus Deus paradisum in Eden a principio.

Augustinus in Hexamero. - Et plantavit Deus paradisum in Eden ad orientem, et posuit ibi hominem, quem finxit. Non ignoro de paradiso multos multa dixisse, tres tamen de hac re quasi generales sunt sententiæ. Una eorum qui tantummodo corporaliter paradisum intelligi volunt; alia eorum qui spiritaliter tantum; tertia corum qui utroque modo et corporaliter et spiritaliter. Breviter ergo dicam, tertiam mihi fateor placere sententiam. Plantaverat ergo Deus paradisum in deliciis, hoc est, ad orientem, et est : quia sic factum est, nt quidam sapiens ait, quod in quodam loco iste paradisus plantatus est, ubi homo terrenus habitare poluit. Nam paradisus spiritaliter intelligitur, ubi nunc animæ sanctorum de corpore exeuntes, pergunt, in cujus figuram iste paradisus plantatus fuit secundum rerum gestarum fidem. Illud plane quod sequitur: Et l'gnum vitæ in medio paradisi, lignumque scientiæ boni et mali, diligentius considerandum est, ne cogat in allegoriam, ut non ista ligna fuerint, sed aliud aliquid uomine ligni significei. Dictum est enim de sapientia, lignum vitæ est amplectentibus eum. Verum tamen cum sit Jernsalem eterna in cœlis, etiam in terra civitas, qua illa significaretur, condita est : et Sara et Agar quamvis duo Testamenta significent, erant tamen etiam quædam mulieres duæ, et cum Christus per ligni passionem fluento spiritali nos irriget : erat tamen et petra qua aquam sitienti populo ligno per-C cussa manavit. De qua dicitur : Petra autem erat Christus. Non sicut ille vitulus saginatus qui minore silio revertente in epulas cusus est. Ibi quippe ip a narratio figurarum est, non rerum gestarum figurata significatio, sed illud etiam in rebus ges:is factum est : boc autem tantum in figuris prædictum. Sic et sapientia, id est, ipse Christus lignum vitæ est in paradiso spiritali, quo misit de cruce latronem: creatum est autem, quod eam significaret lignum vita in paradiso corporali. Nec sine mysteriis rerum spiritalium corporaliter presentatis voluit hominem Deus in paradiso vivere. Erat ergo et in lignis cæteris alimentum: in illo autem sacramentum, quid significans, nisi sapientiam, de qua sic dictum est: Lignum vitæ est amplectentibus eam, quemadmodum de Christo diceretur : Petra manans est suientibus eum. Illud quoque addo, quanquam corporalem cibum talem, tamen illam arborem præstitisse, quo corpus hominis sanitate stabili firmaretur : non sicut ex alio cibo, sed nonnulla inspiratione salubridatur animus, ut non in illud summum pergat, do- D tatis occulta. Profecto enim licet usitatus panis aliquid tamen amplius habuit, cujus una colliride homine Deus ab indigentia famis dierum quadraginta spatio vindicavit. Sequitur. Nunc videamus de ligno scientiæ boni et mali, cur istud nomen accepent, quia valde bona omnia Deus creavit. Id dignoscendum boni et mali quantum fuisset inter obedientia bonum et inobedientiæ malum, quia si inde transgressus esset, malum illi esset; si vero servasset pracepta conditoris sui, bonum illi fuisset, quoniam si transgressus non fuisset, experimentum pænæ non didicisset.

### DISCIPULUS.

Et sons ascendebat de loco voluptatis, ad irrigandum paradisum, qui inde dividicur in quatuor capita, vel 12 quatuor partes, quomodo intelligendum est?

### MAGISTER.

Augustinus.—Ne quis ex hoc moveatur quod de his

autem prorsus incognitos, cum id potius credendum sit quomodo locus ipse paradisi cognitione hominum est remotissimus, inde quatnor aquarum partes dividi, sicut fidelissima Scriptura testatur. Sed ea flumina, quorum fontes noti esse dicuntur, alicubi ipse sub terras, et post tractus prolixarum regionum locis aliis erupisse, ubi tanquam in suis sontibus non esse perhiberentur. Nam hoc solere nonnullas aquas facere quis ignorat.

Item Augustinus. - Flumen autom qued procedebat ex Eden, id est, ex deliciis, et voluptate, et epulis : quod flumen a Propheta significatur in psalmo, ubi ait : Torrente voluptatis tue potabis eos (Psal. xxxv, 9). Dividitur, inquit, in quatuor partes, ct quatuor virtutes significat: prudentiam, fortitudinem, temperantiam, justitiam. Dicitur autem Phison, ipse est Ganges. Geon autem Nilus, quo! etiam in Jeremia propheta animadverti potest. Nunc in aliis nominibus appellantur, sicut nunc Tiberis dicitur B fluvius, qui prius Albula dicebatur. Tigris autem et Euphrates etiam nunc eadem nomina tenent, qu bus tamen nominibus virtutes, ut dixi, spiritales signi-Acantur, quod etiam ipsorum nominum interpretatio docet, si quis Hebræam linguam vel Syram consideret. Sicut Jerusalem, quamvis sit visibilis et terreuns locus, significat tamen civitatem pacis spiritaliter: et Sion, quamvis sit mons in terra, speculationem tamen significat, et hoc nomen in Scripturarum allegoriis ad spiritalia intelligenda sæpe transertur: ct ille qui descendebat ab Jerusalem in Jericho, sicut Dominus dicit, et in via vulneratus, saucius et semi-vivus relictus est a latronibus (Luc. x, 30). Utique loca ista terrarum quamvis secundum historiam in terra inveniantur, spiritaliter cogit intelligi. Prudentia ergo, quæ significat ipsam contemplationem veritatis, ab omni ore humano aliena, quia est ineff bilis, quam si eloqui velis, parturis eam potius quam paris : quia et ibi audivit Apostolus ineffabilia verba, C quæ non licet homini loqui. Hæc ergo prudentia terram circuit, quæ habet aurum et carbunculum et lapidem prasinum, id est, disciplinam vivendi, quæ ab omnibus terrenis sordibus quasi decocta enitescit sicut aurum optimum; et veritatem, quam nulla falsitas vincit, sieut carbunculi fulgar nocte non vincitur; et vitam æternam, quæ viriditate lapidis prasini significatur, propter virorem qui non arescit : flu-vius autem ille, qui circuit terram Æthiopiam, multum calidam atque ferventem, significat fortitudinem calore actionis alacrem atque impigram. Tertius autem Tigris vadit contra Assyrios, et significat temperantiam, quæ resistit libidini, multum adversanti consiliis prudentiæ. Unde plerumque in Scripturis Assyrii adversariorum loco ponitur. Quartus fluvius, non est dictum contra quid vadit, aut quam terrain circumeat. Justitia enim ad omnes partes animæ pertinet, quia ipsa ordo et æquitas animæ est, qua sibi tria ista concorditer copulantur : prima prudentia, secunda fortitudo, tertia temperantia, et in. D stituta copulatione atque ordinatione justitia.

# Recapitulatio de paradiso, fonte ac fluminibus et ligno vitæ.

Isidorus. — Plantaverat autem Dominus Deus paradisum voluplatis a principio. Paradisus Ecclesia est; sic enim de illa legitur in Canticis canticorum: Mortus conclusus est seror mea : a principio antem paradisus plantatur, quia Ecclesia catholica a Christo principe omnium condita esse cognoscitur. Fluvius de paradiso exiens, imaginem portat Christi, de paterno fonte fluentis, qui irrigat Ecclesiam suam verbo prædicationis, et dono baptismi. De quo bene per Prophetam dicitur, Dominus Deus noster fluvius glorivsus exsiliens in terram siticatem. Quatuor autein paradisi flumina, quatuor sunt Evangelia, ad prædicationem in conclis gentibus missa. Ligna fructilera, omines sancti sunt : fructus corum, opiia corum.

fluminibus dicitur aliorum esse sontes novos, aliorum A Lignum vitæ Sanctus sanctorum, utique Christus ad quem quisque si porrexerit manum, vivet in æternum. Lignum autem scientiæ boni et mali, proprium est voluntatis arbitrium, quod in medio est positum ad dignoscendum bonum et malum, de quo relicta gratia Dei gustaverit, morte moria ur. Sequitur:

Attulit ergo Dominus Deus hominem, et posuit eum in paradiso voluptatis, ut operaretur et custodiret illum.

### DISC:PULUS.

Quid, rogo, operaretur, quid custodiret? parad sum, non aliud quid?

## MAGISTER.

Ista scientia duplicem intelligentiam parit : sivo enim operaretur homo paradisum, id est, in paradiso aliquid operarctur, non necessitate victus, sed delectatione operabatur, adhuc non precaverat, nec ei terra spinas et tribulos germinaverat, ut in sudore faciel suæ ederet panem summ. Hoc nempe meruit post peccatum: ante peccatum igitur non indigentia, non necessitate, sed sola, ut diximus, voluntate operabatur paradisum per agriculturam, et custodiebat per disciplinam, non contra bestias, neque contra aliqua animalia paradisum custodiebat : sed sibi scilicet ne amitteret peccando quod custodire potuerat obediendo. Sive ipsum hominem ponens Deus in paradisum, ut operaretur et custodi. ret. Operaretur scilicet ut bonus es et, et custodiret ut tutus esset quolibet horum dicatur : sive homo operaretur paradisum per agriculturam, et custodiret per disciplinam, sive ipsum hominem Deus operaretur, ut bonus esset ac tutus quolibet horum intelligas rationem, haber juxta utrumque intellectum.

Præcepitque ei Dominus dicens: Ex omni ligno paradisi comede, de ligno autem scient æ boni et mali ne comedas. In quacunque die comederis ex co morte mo. rieris.

# DISCIPULUS.

Augustinus. — Dum Deus minaretur homini niortem, die quo vetitum cibum tetigerit, cur non codem die mortuus fuerit, sieut Scriptura dicit : In q acunque die comederis ex eo, morte morieris?

# MAGISTER.

Quatuor esse mortes sancta Scriptura manifestissime ostendit. Prima mors est animæ, quæ suum descrit creatorem : cum enim descrucrit, peccat. Sine, inquit Dominus in Evangelio mortuos sepelire mortuos suos (Matth. vill, 22). Ecce habes secundum animam sepelientes mortuos, et quos sepeliunt secundum carnem mortuos. Ilac itaque sententia duas mortes manifestissime ostendit : unam animæ, alteram corporum. Tertia solius est animæ, quam dum ex hoc corpore exierit, patitur. Secundum islud quad in Evangelio de illo divite legimus : Pater Abraham, inquit dives, mitte miki Lazarum, ut digito suo refrigeret linguam meam, quia crucior in hac flamma (Luc. xvi, 21). Quarta autem mors, cum anima receperit corpus, ut in ignem mittatur æternum. Secondum illud quod Dominus in Evangelio de futuro judicio dicit : Ite in ignem æternum, etc. (Matth. xxv, 41). Die itaque quo peccavit Adam, in anima mortuus est. Sicut enim corpus vivit ex anima, ita anima ut heate vivat, vivit ex Deo. Ergo defuncta anima Ada, jure dicitur mortua, ex qua tres postea secuta sunt mortes : ut enim hæc subsequerentur prima præcessit, quia eo die quo peccavit Adam, in anima mortuus est.

### DISCIPULUS.

Quomodo poterat mortem timere Adam, quam nullatenus sciebat?

### MAGISTER.

Sicet enim nos scimus resurrectionem, quam nuliam experti sumus nec vidimus, ita et ille sciebat mortem. Sciens igitur quod exiens anima a corsuum, faciat resurrectionem (ecce scimus resurrectionem, quam nunquam experti sumus). Sic et ille sciebat, utique mortem non adhuc per experientiam, sed per scientium. Sciebat quippe quid esset vivere, et per privationem vitæ sciebat utique mortem. Sic eciuntur tenebræ per privationem lucis, et scitur silentium per privationem vocis : ita sciebat Adam mortem per privationem vita. Sequitur:

Dixit augus Deus : non est bonum esse hominem solum, faciamus ei adjutorium simile sui.

#### DISCIPULUS.

Augustinus. - Quomodo hoc intelligendum est?

Certe si a me quæratur ad quam rem fleri oportuerit hoc adjutorium, nihil aliud probabiliter occurrit quam propter filios procreandos: sicut adjutorium semini est in terra, ut virgultum ex utraque nascatur. Nec video quid prohibere potuerit ut essent eis etiam in paradise honorabiles nuptiæ, ut sine ullo inquieto ardore libidinis, sine ullo labore ac dolore pariendi fetus, ex corum semine gigneretur : non ut morientibus parentibus filii succederent, sed ut illis qui genuissent, in aliquo forme statu manentibus, ex ligne vitæ quod ibi plantatum erat -corporalem vigorem sumentibus, et illi qui gignereniur ad eumdem producerentur statum, denec certo numero impleto si juste omnes obedienterque viverent, fleret in æternam vitam commutatio. Sicut considerari potest et de Enoch, qui filis genitis Deo placens non mortuus, sed translatus est. Cur ergo et Adam et Eva, si juste viventes, caste dilios procreassent, non eis possint translatione non morte succedentibus cedere : quæ cum ita sint, cur non credamus ens ante peccatum ita genitalibus membris ad procreandos filios imperare potuisse, sicut cæteris quæ in quolibet opere anima sine ulla molestia, et quasi pro ritu voluptatis movet, ut eo C nutu imperarent membris quibus fetus exeritur quo pedibus cum ambulatur, ut neque cum ordore seminaretur, neque cum dolore pareretur. Nunc vero transgrediendo præceptum, motum legis ilius, quæ repugnat legi mentis in membris conceptæ mortis habere meruerunt. Et quid hac pœna justius quam ut non ad omnem nutum serviat corpus, id est, famulus animæ, sicut Domino suo detrectavit ipsa servire.

Formatis igitur Dominus Deus de humo cunctis animantibus terræ, et universis volatilibus cæli, adduxit ea ad Adam, et reliqua.

# MISCHPULUS.

Nunquidnam sic adduxit Deus ad Adam cuncta animalia, et un versa volatilia cœli, quomodo adducunt aucupantes aut venantes ad retia, an forsitan vox de nube facta est jussionis quam intelligerent tanquam rationalis animæ, et ea audita minio- D minus audierunt.

### MAGISTER.

Non hoc acceperunt animalia aut volatilia, ut sint ratione capacia, per quam obedire possint creatori suo : in suo tamen genere obtemperant Deo, non rationali voluntatis arbitrio, sed sicut movet ille omnia temporibus opportunis, non ipse temporaliter amotus : movet itaque se ipsum sine tempore et loco, movet creatum spiritum sine loco temporaliter, movet creaturam corpoream temporaliter et localiter. Præcedit substantia, que tantum temporaliter move-tur : præcedit itaque sententia, que nec temporaliter nec localiter movetur. Illa que temporaliter movetur, id est, spiritus conditus, movet se ipsum per tempus sine loco, movetur corpus per tempus et locum : spiritus vero creator movet se ipsum sine tempore et loco. Igitur spiritus rationalis, qui est in hominibus, seu

pore faciat mortem, et dum reversa fuerit in corpus A irrationalis etiam, et visus movetur ; sed rationalis habet intelligentiam, per quam judicare possit utrum visus consentiat an non consentiat : animalia vero aut volatilia non acceperunt hoc judicium, pro suo tamen genere atque natura visu aliquo tacta propeiluntur. Unde angelica natura jussa Dei perficiens, movet visus omne genus animantium duceus, que ille nescit. Si homines pessunt nonnulla animalium genera mansueta facere, ita ut quasdam voluntates hominum facere videantur, quanto magis boc augeli Dessunt ?

#### DISCIPULUS.

Quæ causa facit ut Deus, quem astruit moveri, non moveatur in tempore : aut spiritus creatus, qui movetur in tempore, non moveatur et loco?

#### MAGISTER.

Dominus qui instituit tempora, et est ante tempora, nihil in eo est præteritum aut futurum, nullum consilium novum, nullaque nova cogitatio : quia si scilicet sit, nova et accedens. Nam si accedit Deo aliquid, jam non est immutabilis. Igitur incommu-tabilis Deus est, nibil illi accedit, nulla nova cogi-tatio, nullum nevum consilium; ideo non movetur in tempore. Spiritus vero conditus, sient est angelorum, quanquam sine tempore contemplemur Dei æternitatem et claritatem : quia ex tempore in inferioribus jussa Dei perficient, jure creduntur moveri in tempore. Corpora vero sua in locum movendum descendunt de cœlo, et ascendunt in cœlum : spiritus itaque hominum movetur in tempore, reminiscendo præterita, futura exspectando, aliqua nova discendo. Neque enima cum recordor aliquam lection m ac aliquam civitatem, sic commotus est spiritus meus cogitande, ut hæe recordaretur ex tempore, ita motus est et loco. Quod si in loco movetur, en in cœlo, an in terra movetur? quia sine cœlo et terra nullus est locus. Uhi enim fuit ipse spiritus, in coele an in terra, ut videret ipsam lectionem vel ip-am civitatem? Ergo si in nullo loco vidit, ut recordaretur, in se ipso vidit: et quia initium habet, cogitatio est omne quod initium et tempus habet. Igitur secundum supradictam rationem spiritus creatus per tempus moveri potest, non per locum : spiritus vero creator sine tempore et loce, corpus autem et tempere et loco. Sequitur :

Immisit ergo Dominus Deus soporem in Adam, et tulit unam de costis ejus, usque, Hæc vocabitur vi-

rago, quia ex viro suo sumpla est.

Hieronymus. — Et misit Dominus Deus exstasim super Adam, pro exstasi, id est, mentis excessu, in Hebræo habetur thardema, quod Aquila καταφοράν, Symmachus χάρο», id est , gravem et profundum so-porem interpretati sunt. Denique sequitur : Et dormivit. Id ipsum verbum et in Jenæ stertentis somno positum est. Sequitur :

Hoc nune os ex ossibus meis, el caro de carne mes. Hæc vocabitur mulier, quoniam ex viro sumpta est. Non videtur in Græco et in Latino resonare, cur mulier appelletur, quia ex viro sumpta sit : sed etymologia in Hebræo sermone servatur. Vir quippe vocatur Is, mulier Issa. Unde et Symmachus pulchre etymologiam etiam in Græco voluis custodire. dicens : Αύτα κλαθάσεται άπορις, ότι δε του άπορος αύτας ελήφθα αύτα; quod nos Latine possumus dicere. Hæc vocabitur virago, quia ex viro sumpta est. Porro Theodotio aliam etymologiam suspicatus est. dicens: Hac vocabitur assumptio, quia ex viro sumpta est. Polest quippe Issa socundum varietatem accentus et assumptio intelligi.

Augustinus. — Quod si quæritur de facta prius muliere, quomodo se habeat causabilis illa conditio. utrum jam id habebat, ut secundum eam necesse esset ex virili latere feminam fieri, an hoe tantum habebat ut fieri possit: ut autem ita fieri necesse esset, non ibi jam conditum, sed in Dee erat abenaturæ usitatissimos cursus habent, quasdam naturales leges suas ex his velut primordiis rerum omnia que gignuntur, suoque tempore exortus proces-susque sumunt, finesque et decessiones sui cujusque generis. Unde fit ut de grano tritici non nascatur faba, vel de homine pecus. Super hunc autem motum cursumque rerum naturalem potestas Creatoris Nabet apad se posse de his omnibus facere aliud quam corum quasi seminales rationes habent. Horum et talium moderum rationes, non tautum in Deo sunt, sed ah illo etiam rebus creatis inditæ at-que concretæ. Ut autem lignum de terra excisum, aridum, perpolitum, sine ulla radice, sine terra et aqua repente floreat, et fructum gignat, dedit quidem naturis, quas creavit, ut ex eis et bæc fieri ossint. Verumtamen et alio modo dedit, ut non hæc haberent in motu naturali, sed in eo quo ita creata essent, ut corum natura suæ voluntati amplius subjaceret. Habet ergo Deus in se ipso abscon- R ditas quorumdam factorum causas, quas rebus conditis non inseruit : ibi est et gratis, per quam salvi tiunt peccatores. Nam quod attinet ad naturam iniquam sua voluntate depravatam, recursum per semetipsam non habet, sed per Dei gratiam : propter quod mysterium gratiæ hujus Apostolus absconditum dixit non in mundo, sed in Deo, qui universa creavit. Quamobrem omnia etiam quæ ad hanc gratiam significandam non naturali motu rerum, sed mirabiliter facta sunt, corum etiam causes in Deo abeconditæ fuerunt, quorum si unum erat qued ita mulier facta est de latere viri, et hoc dormientis, non habuit bie prima rerum conditio, quando sexta die dictum est : Masculum ot feminam fecil eos, ut femina omnino sic fieret : sed tantum hoc habiit. quia et sic fieri possit. Ne contra causas, quas voluncare instituit, mutabili voluntate aliquid faceret. Quod autem fleret, ut aliud omnino futurum non esset, absconditum erat in Deo, qui universa

Augustinus de Anima Mulieris. — Quo modo de carne mulieris, quemadmodum facta sit, Scriptura narravit. Tacuit autem de anima, multo magis nos fecit intentos, ut de boc modo refelli possint, sive non possint, qui credunt animam de anima hominis: sicut de carne carnem fieri a parentibus in filios, utriosque rei transfusis seminibus. Hinc enim primitus moventur, ut d'eant quod unam animam Deus fecerit, quam sufflavit in faciem hominis, quem de pulvere finzerat, et ut ex illa jam cæteræ creentur animæ hominum, sicut ex illius carne omnis etiam care hominum; huic suspicioni facile occurritur. Si enim propterea putant animam mulieris ex anima viri factam, quia non scriptum est quod in mulieris faciem sufflaverit Deus, cur credunt ex vico animam quoque feminam, quando ne id quidem seriptum est. Ac primum illud quidem firmissime teneamus, animæ naturam non in naturam corporis converti, animæ irrationalis, ut quæ fuit anima hominis fiat ecoris; nec in naturam Dei, ut quæ fuit anima. dat quod Deus est. Hlud etiam non minus certum esse debet, animam non esse nisi creaturam Dei. Nune itaque et illud consideremus, utrumne unam confirmet sententiam, sed utrique possit accommodari quo i scriptum est: Per unum hominem peccatum introivit in mundum, et per peccatum mors: et ita in omnes homines mors pertransiit, in quo omnes peccaverunt (Rom. v. 12). Ex his enim verbis Apostoli, qui defendunt animarum propaginem, sententiam suam sie astruere moliuntur. Si secundum solam carnem, inquiunt, potest intelligi peccatum, vel peccator, non engimur in his verbis ex parentihus animam ere-dere. Si autem in quamvis per illecebram carnis, non tamen peccat nisi anima, quomodo accipiendum est quod dictum est, in que omnes peccaverunt, si BOB er Adam cliam anima, sicut caro propagata est.

conditum. Dicam quid milii vileatur: omnes iste A Verissime quidem ac veracissime scriptum est: Caro concupiscit adversus spiritum, et spiritus adversus carnem (Gulat. v, 17). Sed tamen carnem sine anima concupiscere nihil puto, quod omnis doctus atque indoctus non dubitet, ac per hoc ipsins concupiscentiæ carnalis causa non est in anima sola : sed multo minus est in carne sola, ex utroque enim erit ex anima, scilicet quod sine illa delectatio nulla sentitur: ex carne autem, quod sine illa carnis delectatio non sentitur. Carnem itaque concupiscentem adversus spiritum, dicit Apostolus, carnalem procul dubio delectationem, quam de earne et cum carne spiritushabet, adversus delectationem quam solus habet. Nam com spiritus membris corporis imperat, ut huic desiderio serviant, quo solus accenditur, velut cum assumitur codex cum aliquid scribitur, legitur, disputatur, auditur. Com denique panis frangitur esurienti, ohedientiam caro exhibet, non concupiscentiam movet. His atque bujusmodi desideriis, quibus sola anima concupiscit, cum adversatur aliquid quod: eamdem animam secundum carnem delectet, tunc digitur care concupiscere adversus spiritum, contra quod peccatum militant sub gratia constituti, non utnon sit in eorum corpore, quia de vita mortale est, ut mortuum judicatur, sed ut non regnet. Non autemregnat, cum desideriis ejus non obeditur. Secundumhanc sententiam nec rem absurdissimam dicimus,. quod caro sine anima concupiscat. Nec Manichæis consentimus, qui cum viderent carnem non posso sine anima concupiscere, aliam quamdam animam-suam ex alia natura. Deo contraria carnem habere putaverunt. Nec alicui animæ non esse necessariam -Christi gratiam dicere cogimur.

Gum dicitur nobis: Quid meruit anima infantis,. unde illi perniciosum sit, non percepto baptismoexire de corpore?

### MACISTER.

Quibus respondetur, animas quidem corporibus. hominum Doum novas singillatim dare, ad hoc ut de carne peccati de originali peccato veniente recte vivendo, carnalesque concupiscentias sub Dei gratiasubigendo meritum comparent, quo enm ipso corpore in melius transferantur tempore resurrectionis: sed necesse esse ut cum membris terrenis atquemortalibus maxime, quæ de peccati carne propagatis miro modo coaptentur, ut ea primitus vivilicare post ction zetatis accessu regere possint, tanquam ob ivioni prægraventur, quæ si esset quodammodo indigestabilis, Creatori tribuitur. Cum vero paulatim abhujus oblivionis tempore anima resipiscit, quid er obest illam velut somno paululum immergi, unde paulatim evigilans in lucem intelligentiæ emergat : sed antequam per ætatem possit secundum spiritum vivere, necesse habet Mediatoris sacramentum: ut quod per ejus sacramentum et sidem nondum potest, per corum qui diligunt, fiat. Quid ergo, aliut quæ jam fuit anima flat corpus : nec in naturam D quis ait , si non curaverint sui vel infidelitate vel ' negligentia, an forte nibil oberit? Quid ergo prodest ei cui subvenitur? Hi pro causa sua quid respondere possint, qui secundum Scripturas sanctas, vel quod apud eas inveniatur, vel quod eis non adversetur, conantur asserere, animus novas non deparentibus tractas corporibus dari, nondom me audisse, vel alicubi legisse confiteor; sed etiamsi vincant non certando, sed probando, qui animarum traducem affirmant, non erit tamen consequeus ut etiam Christi anima ex illius prævaricatoris traduce venisse credenda sit. Nam corpus Christi quamvis excerne feminæ sumptum sit, quæ de illa carnis peccati propagine concepta fuerat : tamen quia sic exen non conceptus est quomodo-fuerat illa concepta, nec ipsa erat caro peccati, sed similitudo carnispeccati. Denique si a me quæratur unde acceperit animam Christus Jesus, malim quidem hinc audire meliores atque doctiores, sed tamen pro meo captur

libentius responderim, non de Adam, sed unde A fine usque ad finem fortiter, et disponit omnia sua-Adam, id est, ex Deo. Est enim in Epistola qua viter? scribitur ad Hebræos locus quidam diligenti consideratione dignissimus. Cum enim per Melchisedech, in quo hujus rei figura præcesserat, discerneretur sacerdotium Christi a sacerdotio Levi : Videte, inmit , qualis hic est , cui et decimam partem Abraham dedit de primitiis patriarcha (Hehr. vii, 4). Non aurem ex illo ibi decimatus est, cujus caro inde non fervorem vulueris, sed materiem medicaminis traxit. Nam cum ipsa decimatio ad præfigurandam medicinam pertinuerit, illud in Abrahæ carne decimahatur quod curabatur, non illud unde curabatur. Eadem namque caro non Abrahæ tantum, sed ipsius primi terrigenique hominis simul habebat, et vulnus prævaricationis, et medicamentum vulneris. Vulnus prævaricationis in lege membrorum, medicamentum vulneris in eo quod inde sine opere concupiscendi de virgine assumptum est propter mortis sine iniquitate consortium, et sine falsitate resurre- B ctionis exemplum. Hic forte dicent : Sicut potuit ibi esse secundum carnem et non de imari, cur non etiam secundum animam sine decimatione potuerit, quia in corporis semine potest esse vis invisibilis. quae incorporaliter numeros agit : non oculis, sed intellectu discernenda ab en corpulentia, quæ visu tac'uque sentitur. Sed quid laborem in re quæ persuaderi verbis nemini potest, nisi tantum ac tale ingenium sit quod possit legentis prævolvere conatum, nec tamen totum exspectare sermonem. Breviter ergo colligam, si potuit et de anima sleri, quod cum de carne diceremus. Forsitan itaque ita intellectum sit, ita est de traduce anima Christi, ut non secum labem prævaricationis attraxerit. Si autem sine isto reatu poinit inde esse, non est inde jam de cæterarum animarum adventu, utrum ex parenti-bus, an desuper sit. Vincant qui potuerint, ego adhue inter utrosque ambigo, et moveor aliquando sic, pus esse animam, vel aliquam corpoream qualitatem sive coaptationem, si ita dicenda est, quam Græci harmoniam vocant : nec cuilibet ista garrientem me crediturum esse considera, adjuvante Domino mentem mean moneo sane, quantum valeo. Si quos ista præoccupavit opinio, ut animas credant ex parentibus propagari, quantum possunt, se ipsos considerent, et interim sapiant corpora non esse animas suas. Nulla enim propior natura est, qua possit Dens incorporaliter cogitari, quam ca quæ ad ipsins imaginem facta est, et nihil vicinius, quam ut a credente quod anima corpus sit, ctiam Deus corpus esse credatur.

# DISCIPULUS.

Nunquid quia opus erat Adæ, ut ei conjux sieret, oliter non poterat fieri, nisi ut dormienti costam detraheret, ex qua conjux ædificaretur.

### MAGISTER.

l'oterat et aliter sieri, sed ideo congruentius judicavit, ut sic fieret unde aliquid significaretur. Sicut enim dormienti Adæ costa detrahitur, et conjux efficitur, ita et Christo modente de latere sanguis effunditur, ut Ecclesia construatur. Communicans namque corpore et sanguine Christi, efficitur Ecclesia conjux Christi.

# DISCIPULUS.

Sequitur. Quid sibi vult quod dicit Adam, Quamobrem relinquet homo patrem et matrem suam, et adhærebit uxori suæ, et erunt duo in carne una. Et beatus Paulus Apostolus hoc capitulum ponens exposuit, dicens : Sacramentum hoc magnum est. Ego antem dico in Christo, et in Ecclesia (Ephes. v, 32). Sed quomodo reliquerit Patrem, cum una substantia sit Patri : aut ubi esse poterit Pater sine Filio, cum de ipso Filio, qui Sapientia dicitur, qui attingit a

#### MAGISTER.

Ergo si ibi est Filius, ubi est Pater, non potest esse Pater sine Filio, nec Filius sine Patre : quia scilicet sicut inseparabiles sunt in natura, ka et separabiles in personis ; sic enim ipse Filius de Patro dicit in Evangelio : Qui me mist, mecum est (Joan. viii, 29). Quomodo igitur derelinquit Patrem et adhæret uxori suæ, id est, Ecclesiæ suæ, nisi eo modo quo dicit Apostolus: Qui eum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, sed semelipsum exinanivit, formam servi accipiens (Philip. 11, 6). Igitur ipsa forma est servilis acceptio sive exinanitio, quanquam non sit divinitatis abolitio. aut naturæ amissio: tamen propter formam servi, in qua dignoscitur apparuisse, jure dicitur patrem re-liquisse. Sed reliquit et matrem, Synagogam scilicet Veteri Testamento carnaliter inhærentem: et adhæsit uxori suæ, id est Eccle iæ, ut pace Novi Testamenti essent duo in carne una. Sequitur.

Ambrosius. - Et erant nudi Adam et uxor ejus, et non pudebat eos. Verum est omnino, nuda erant corpora duorum hominum in paradiso conversantium. nec pudebat eos. Quid enim puderet, quando nullam legem senserant in membris suis repugnantem legi mentis sux, quæ illos pæna peccati post perpetra-tionem prævaricationis secuta est, usurpante inobedientia prohibitum, et justitia puniente commissum: quod antequam fieret, nudi erant, ut dictum est, et non confundebantur; nulli erat motus in corpore, cui verecundia deberetur. Nihil putabant velandum, quia nihil senserant refrenandum; quemadmodum propagaturi essent filios, jam antea disputatum est. Non tamen eo modo credendum est quo propagaverunt posteaquam crimen admissum prædicta ultio consecuta est, cum priusquam morerentur, jam in corpore inobedientium hominum justissimo reciprocatu inoaliquando autem sic, salvo eo duntaxat, ut vel cor- C bedientium membrorum tumultu mors concepta versaret.

Serpens autem erat callidior cunctis animantibus quæ erant super terram, quæ feceral Dominus Deus, qui dixit ad mulierem : Cur præcepit vobis Deus, et

## DISCIPULUS.

Augustinus. — Quomodo serpens loqui poterat in paradiso, cum aliquibus pateat irrationabile esse animal ?

# MAGISTER.

Serpens per se loqui non poterat, nec quia loc a Creatore acceperat assumpsit, nisi nimirum illum diabolus utens, et velut organum per quod articulatum sonum emitteret : per illum nempe verba faciebat, et tamen hoc etiam ille nesciebat. Natura igitur rationis expers subditur naturæ rationali, sed tamen non totum quod valt ex ea vel in ea facit, sed quantum a Deo acceperit.

### DISCIPULUS.

Et si non intelligunt serpentes, quomodo audiunt verba Marsorum, ut ab incantationibus corum de speluncis exeant suis?

# MAGISTER.

Licet intellectum non babeant, tamen sensu corporis nullatenus carent : habent enim visum, auditum, gustum, odoratum, et ideo quamvis audiant verba Marsorum, nequaquam tamen intelligunt. Nou enim obed unt intelligendo, sed ut de antres ad verba Marsorum exeant, permittente Deo coguntur a diabolo : unde datur testimonium de illo primo facto, quia primum hominem per serpentem decepit in par diso.

# DISCIPULUS.

Ambrosius. — Cur per istud animal permisit eum tentari?

#### BACISTER.

Non mirum est si per serpentem tentatur, per quem diabolus præfiguratur, quia ipse antiquus liostis iniquissimam habet voluntatem, et æquissimam potestatem : quia semper habet voluntatem malefa-ciendi, nihil habet potestatis nocendi sine Dei permissione.

#### DISCSPULUS.

Quare permisit tentare, quem consensurum præsciebat?

# MAGISTER.

Ambrosius. - Dicam quantum vel donat sapere, vel sinit dicere, non mibi videri magnæ laudis fuisse hominem, si propterea possit bene vivere, quia nemo male vivere suaderet, cum et in natura posse, et in potestate habeat velle, non consentire suadenti. Cur Haque tentari non sineret, quem consensurum esse pænam. Sic autem quidam moventur de hac primi hominis tentatione, quod cam fieri permiserit Deus, quasi nunc non videant universum genus humanum diaboli insidiis sine cessatione tentari, cur et hoc permittit Deus? An quia probatur et exercetur virtus, et est palma gloriosior non consensisse tentatum, quam non poluisse tentari.

#### DISCIPULUS.

Rursum quæ supra - Talem, inquiunt, faceret hominem, qui nollet omnino peccare.

Ecce nos concedimus meliorem esse naturam, quæ omnino peccare nollet: concedant et ipsi non esse malam naturam, quæ sic facta est, ut possit non peccare si nollet. Illa quippe est in sanctis angelis, hæc in sanctis hominibus. Qui autem sibi partes iniquitatis elegerunt, laudabilemque naturam culpabili creavit eum ad hoc ut de i lo honis prodesset. floc voluntate depravarent, non quia præsciti sunt, ideo cest enim ut illudatur ab angelis ejus, quoniam sic creari minime debuerunt. Nam Dens nec justitia illuditur, cum sanctis prosunt tentationes, quibus cujusquam recti hominis eget, quanto minus iniquitate perversi. Com enim ratio certa demonstrat duo quædam non æquabilia hona, sed unum superius, alterum inferius : non intelligent tardi corde, cum dicant utrumque tale esse, nibil se aliud dicere quam solum illud esse, ac sic cum æquare volunt genera bonorum, numerum minuunt. Quis autem istos audiret, si dicerent : Quomodo excellentior sensus est videndi quam audiendi, qua vor oculi essent, et aures non essent. At enim si Deus vellet, isti etiam boni essent. Quanto melius hoc Deus voluit ut quod vellent essent : sed bomi infructuose, mali autem impune non essent. Sed præsciebat quod eorum fuisset voluntas mala? Præsciebat sane, et quia falli non potest ejus præ cientia, ideo non ipsius, sed eorum est voluntas mala.

# DISCIPILUS.

sciebat?

### MAGISTER.

Quia sicut prævidit quod mali essent futuri, sic etiam prævidit de malls factis eorum quid boni ipse esset facturus. Sie enim eos fecit ut essent aliis exercitationis adminiculum, et timoris exemplum. Ergo, inquiunt, est aliquid in operibus. Dei quod alterius malo indigeat, quo proficiat ad bonum. Itane sic olulura verunt et excecati sunt homines, nescio quo studio contentionis, ut non audiant vel videant quibusdam punitis, quam plurimi corrigantur. Quis enim paganus, quis Judæus, quis hæreticus non in domo sun quotidie probet, ex quo opere divinæ providentiæ in eos veniat imponendi commotio disciplinæ. Magna opera Domini, exquisita in omnes voluntates ejus. Pravidit bonos futuros, et creat; pravidit males futuros, et crest. Seips in ad fruendum præbens

A bonis, multa munerum suorum largiens et malis : nibil sibi consulens, nec de operibus bonorum, et

bonis consulens, etiam de pœnis malorum.

Iterum. — Si quæritur cur per serpentem diabolus tentare permissus sit, non sit mirum, cum de-monia in porces intrare Christus ipse permiserit. Mag's de ipsa natura diaboli scrupulosius quæri solet, quam totam hæretici quidam offensi molestiam malæ voluntatis ejus alienare conantur a creatura summi et veri Dri, et alterum ei dare principium quod sit contra Deum. Non enim valent intelligere отне quod est, in quantum aliqua substantia est, et bonum esse, et nisi ab illo vero Deo, a quo omne bonum est, esse non posse. Malum vero voluntate inordinate moveri, bona inferiora superioribus præponendo: arque ita facrum esse ut rationalis crealuræ spiritus sua potestate propter excellentiam delectatus tumesceret superbia, per quam caderet a beatitudine spiritalis paradisi, et invidentia contapræsciebat, com id facturus esset propria voluntate per culpam, et ordinandus esset illius æquitate per vivit et vivisscat corpus, sive aereum, sicut ipsius diaboli vel dæmonum spiritus; sive hominis anima, cujusvis etiam maligni et perversi. Nonnulli enim dicunt ipsum diabolum fuisse casum a supernis se-dibus, quod inviderit homini facto ad imaginem Dei. Porro autem invidia sequitur superbiam, non præcedit: non enim causa superbiendi est invidia. sed causa invidendi superbia. Cum igitur superbia sit amor excellentiæ propriæ, invidia vero odium felicitatis alienæ, quid unde nascatur, satis in prom-piu est. Amando enim quisque excellentiam suam, vel paribus invidet, quod ei colequentur : vel superioribus, quod eis non coæquentur. Superbiendo igitur invidus, non invidendo quisque superbus est. Initium autem figmenti Domini a propheta dictus est, quod fecit ut illudatur ab angelis ejus : non quis ipsum primitus condidit, sed quia cum sciret eum ad hoc propria voluntate futurum ut bonis noceret. eos depravare conatur, et ideo initium figmenti ad illudendum: per serpentem vero locutum fuisse diabolum, ipse usus quotidianus do et. Nam serpentes, sicut superius dictum est, magis moventur carminibus hominum, quam ullom genus aliud animantium: quia hiec non parva testatio est, naturam primitus humanam serpentis seductam esse colloquio. floc autem permittuntur dæmones ad primi facti memoriam commendandam, quo sit eis quædam cum ba-mano genere familiaritas.

# DISCIPULUS.

Potuit cos ista tentatio de paradiso ejicere an nou i

# MAGISTER.

Idintelligendum, quod non potnit, si non elevassent in vanam gloriam, quando eis contrarius bostis pro-Eur ergo eos creavit quos tales futuros esse proe- D misit, dicens : Si comederitis ex eo, apecientur ocu'i vestri, et eritis sicut dii. Sic namque scriptum est : Ante ruinam exaltabitur cor (Prov. xvi, 18).

Reapitulatio Isidori.— Serpens autem ille sapientior omnium bestiarum indicat diabolum, qui indo serpens dicitur quod volubili versetur astutia. Sol quid est quod ipse per mulierem decepit, et non per virum: quia non potest ratio nostra seduci ad peccandum, nisi præcedente delectatione, in carnali infirmitatis affectu, qui magis debet obtemperar: rationi tanquam viro dominanti. Hoc enim in unoquoque homine geritur in occulto quodam secretoque conjugio. Suggestionem quippe serpentem accipiamus, mulicrem vero animalem corporis seusum, rationem autem virum : ergo quando occurrit mala suggestio, quasi serpens loquitur : sed si sola cogitatio oblectetur, illius suggestionis et refreuante ratione consensus explendi operis non succedat, sofa mulier videtur comedisse illicitum. Quod si igsum-

peccatum etiam et mens pernetrandum decernat, jam A borum. Aperti sellicet, non aliud, nisi ad invicem vir deceptus est, jam mulier cibum dedisse viro videtur. Illecebræ enim consentire, de ligno probibito manducare est. Tunc quippe jure a vita beata tanquam a paradiso expellitur homo, peccatumque ei imputatur, etiamsi non sequatur effectus: quia etsi non est in factis culpa, in consensu tamen retinetur conscientia. Hæc secundum anagogen. Cæterum juxta metaphoram poterit callidus iste serpens bæreticorum versutiam designare. Nonaulli enim loquacius atque subtilius promittunt illicita curiositate secretorum adapertionem atque scientiam boni et mali: et in ipse homine tanguam in arbore, quæ plantata est in medio paradisi, eam ignoscentiam demonstrare. Contra hunc serpentem clamat Apostolus, cum dicit : Metuo, ne sicut serpens Evam seduxit versulia sua, sic sensus vestri corrumpantur (II Cor. x1, 3). Seducitur verbis linjus serpentis carnalis nostra concupiscentia, et per illam decipitur Christianus Adam, non Christus. Dicit ergo iste ad mulierem: B Cur præcepit vobis Deus ut non comederetis ex omni ligno paradisi? Sie et hæreticorum curiosa cupiditas, sic prædicatores pravi ad diligentiam erroris, fallacium auditorum carnalium corda succendunt, dicentes: Quare fugitis scientiam habere latentem, nova semper exquirite, boni malique scientium penetrate. Unde illa in Salomone mulier, hæreticorum speciem tenens, dicit: Aquæ furtivæ dulciores sunt, et panis absconditus suavior (Prov. 1x, 17). Subject deinde idem serpens : Quacunque die comederciis ex eo, statim aperientur oculi vestri, et critis ut dii, scientes bonum et malum. Sic et omnes generaliter hæretici divinitatis meritum profitentur, atque scientiæ pollicitatione decipiuntur, et reprehendant eos quos simpliciter credentes invenerint : et quia omnino carnalia persuadent, quasi et carnalium oculorum adapertionem consutur adducere, ut interior oculus obscuretor. Sequitur :

Vidit igitur mulier quod bonum esset lignum, tulit- C

que de fructu illius, et comedit.

Isidorus. — Mulier comedit ante, non vir, ideo quia carnales facilius persuadentur ad peccatum, nec tam velociter spiritales decipiuntur. Sequitur:

Deditque viro suo, et comedit. Utique, quia post delectationem carnalis concupiscentie nostræ, ctiam

ratio nostra subjicitur ad peccandum.

Cumque cognovissent se esse nudos, consuerunt folia fici, et contexerunt se. Item, quia sæculum asperum amplectuntur, qui prurigine voluptatis carnalis uruntur, quique decepti hæretica pravitate, et gratia Dei nudati, legumenta mendaciorum, tanquam folia fici colligunt, facientes sibi succinctoria pravitatis, cum de Domino vel Ecclesia mentiuntur. Et ut ait Gregorius: Adam narrque post peccatum inobedientiæ, mox pudenda contexit; quia contumeliam spiritus Deo intulit, mox contumeliam carnis invenit: et quia auclori suo subditus esse noluit, jura carnis subditæ, quam regebat, admisit, ut in ipso se videlicet inobedientiæ suæ confusio redundaret, et superatus disceret D deambulationem, amisso ætervitatis statu, mutabiliquod elatus amisit. Sequitur :

Augustinus. — Adduxit Deus ad Adam cuncta ammalia et volatilia, vidensque ea, imposuit nomina. Et

de muliere paulo post dicitur.

Vidit igitur mulier quod bonum esset lignum ad vescendum. Eece Scriptura manifestissime osiendit amborum oculos apertos fuisse. Nec est enim fas dicere, primos homines cæcus factos, et cur post paululum post ligni vetiti tactum eadem Scriptura dicit: Aperti sunt oculi amborum?

### MAGISTER.

Nisi oculos apertos haberent, nec ille animalibus nomina imponeret, nec illa videret ligni pulchritudinem. Hoc quippe verum est quia oculos apertos haberent, et tamen nisi ad aliquid essent clausi, nullatenus Scriptura diceret, Aperti sunt oculi am-

cogno-cendum, at esset lex un membris repugnans legi mentis, ut etiam in ipsis membris esset non voluntarius motus, justa scilicet Dei vindicta: ut homo qui noluit Deo esse subjectus, non haberca subditum corpus. Ergo in id aperti sunt oculi amborum, ut moverentur concupiscentialiter membra. Sequitur:

Et cum audissent vocem Domini Dei deambulantis. in paradiso ad auram.

#### DISCIPULUS.

– Post absconderunt se Adam et Augustinus. -Eva uxor ejus a facie Domini in medio ligni paradisi. Rogo ergo, edissere, quid sit illa Dei deambulatio.

#### MAGISTER.

Absit enim, ut Deus Trinitas ex hoc quod eius dicitur deambulatio, corporeus aut localis esse credatur. Omne locale, corpus est utique; et omne corpus, locale est. Deus vero incorporea ras est, nec corporaliter movetur; neque loco continetur, neque de loco ad locum transfertur. Est nempe ejus deambulatio intelligenda per aliquam creaturam facta, quam creaturam hominem fuisse, ex ipsius circumstantia Scripturæ intellectum a majoribus. recolo.

Gregorius. — Cum audisset Adam vocem Domini Dei deambulantis in paradiso ad auram post meridiem, abscondit se inter ligna paradisi. Nonnunquam per angelos simul verbis et rebus loquitur Dehs, cum quibusdam motibus insinuat hoc quod sermonibus narrat. Neque enim Adam post culpam in divinitate videre Deum potuit, sed increpationis verba per angelum audivit.

#### DISCIPULES.

Sed quærendum nobis est quid sit quod post pec-eatum hominis Dominus in paradiso jam non stat. sed ambulat.

# MACISTEB.

Hoc patenter datur intelligi quod irruente culpa, se a corde hominis motum demonstrat. Quid est quod ad auram post meridiem, nisi quod lux ferventior veritatis abscesserat, et peccarricem animam culpæ suæ frigora constringebant. Ad auram namque post meridiem, primus homo post culpam absconsus, invenitur: quia enim meridianum calorem charitatis perdiderat, jam sub peccati umbra, quasi sub frigore auræ torpebat; sicut de eodem peccanti homine scriptum est : Quia secutus est umbram. Charitatis enim calorem perdiderat, et verum solem homo deseruit, et sub umbra se interni frigoris abscondit. Unde et voce ejusdem Veritatis dicitur: Abundabit iniquitas, refrigescet charitas multorum (Matth. xxiv, 12). Increpavit ergo Adam deambulans, ut cacis mentibus nequitiam suam non solum sermonibus, sed etiam rebus aperiret, quatenus peccator homo, et per verba quod secerat, audiret; et per tatis suæ inconstantiam cerneret : et per auram, fervore charitatis expulso, torporem suum animadverteret, et per declinationem solis cognosceret quod ad tenebras propinquaret.

### DISCIPULUS.

Vocavit autem Dominus Adam, et dixit: Ubi es? Quid est quod Bominus post lapsum requirit Adam, Übi es? Nunquidnam divina potentia nesciebat ad que post culpam servus latibula fugerat, quem nibil latet?

### MAGISTER.

floc procul dubio credendum, quia omnia nuda et aperta sunt oculis ejus : sed quia vidit culpa lapsum, etiam sub peccato velut ab oculis veritatis absconditum, quia tenebras erroris ejus approbat, quasi ubi sit peccator ignorat, eumque evocat et requirit dicens : Adam, ubi cs ? Yer hoc quod vocat, signum

quirit, aperte insinuat quia peccatores jure damnandos ignorat. Hoc namque in loco desperati ad spem redeant, quia et ipsi impii ad spem indulgentiæ provocantur. Qui ait : Audivi, Domine, vocem tuam in paradiso, et limui eo quod nudus essem, et abscondi me. Qui dizit: Quis enim indicavit tibi quod nudus esses, nisi quod ex ligno, de quo tibi præceperam ne comederes, comedisti? Dixitque Adam: Mulier quam dedisti mihi sociam, dedit mihi de ligno, et comedi.

Gregorius. — Sciendum summopere est quod quatnor modis peccatum perpetratur in corde, quatuor consummatur in opere. In corde namque suggestione, delectatione, consensa et defensionis audacia perpetratur. Fit enim suggestio per adversarium, delectatio per carnem, consensus per spiritum, defensionis audacia per elationem. Culpa enim quæ terrere mentem debuit, extollit, et dejiciendo elevat, sed gravius elevando supplantat : unde et illam primi hominis rectitudinem antiquus hostis his quatuor B ictibus fregit. Nam, ut supra diximus, serpens suasit, Eva delectata est : Adam consensit, qui etiam requisitus confiteri culpam, per audaciam noluit. Hec vero in humano genere quotidie agitur, quod actum in primo parente nostri generis non ignoratur. Serpens suasit, quia occultus hostis mala cordibus hominum latenter suggerit : Eva delectata est, quia carnalis sensus a l verba serpentia mox se delectatione substernit. Assensum vero Adam mulieri præpositus præbuit, quia dam caro in delectationem rapitur, etiam a sua rectitudine spiritus infirmatus inclinatur. Et requisitus Adam confiteri culpam noluit, quia videlicet spiritus quo peccando a veritate disjungitur, eo in ruinæ suæ audacia nequius obdu-ratur. Per timorem quippe Adam semetipsum absconsurus fugerat, sed tamen requisitus innotuit, quantom etiam timens tumebat. Cum enim ex peccato præsens pæna metuitur, et amissa Dei facies non amatur, timor iste ex tumore est, non ex humilitate. fisdem etiam quatuor modis peccatum consummatur C tellexerunt, eo quod illo tempore ex ea Dominus in opere. Primo namque latens culpa agitur, postmodum vero etiam ante oculos hominum sine confu-sione reatus aperitur : dehinc et in consuetudinem ducitur, ad extremum quoque vel falsæ spei seductionibus, vel obstinatione miseræ desperationis enutritur. Sequitur:

Et dixit Dominus ad mulierem : Quare hoc secisti?

Quæ respondit: Serpens decepit me.

Gregorius. - Ad hoc quippe requisiti suerant, ut peccatum quod transgrediendo commiserant confisendo delerent. Unde et serpens ille persuasor, qui non erat revocandus ad veniam, non de culpa est requisitus. Interrogatus itaque homo est ubi e-set, ut post perpetratam culpam resipisceret, et confitendo agnosceret quam longe a conditoris sui facie abscessit : sed adhibere sibimet utrique desensionis solatia quam confessionis elegerunt. Cumque excusare peccatum voluit vir per mulierem, mulier per serpentem, auxerunt culpam, quam tueri conati D sunt : oblique Adam Dominum tangens, quod ipse peccati eorum auctor exstiterit, qui inulierem fecit; Eva culpam ad Dominum referri, qui serpentem in paradiso posuisset. Qui enim ore diaboli sallentis audierant, Eritis ut dii, quia Deo esse similes in divinitate non quiverant, ad erroris sui cumulum Deum sibi similem facere in culpa conati sunt. Sic ergo reatum suum dum desendere moliuntur, addiderunt, ut culva corum atrocior discussa fieret quam fuerat perpetrata. Unde nunc quoque humani gene-Fis rami ex bac adhuc radice amaritudinem trabunt, et cum de voto suo quisque arguitur, sub defensionum verbis quasi sub quadam se arbore foliis abscoudit, et velut quædam excusationis suæ opaca secreta faciem Conditoris fugit, dum non vult cognosci quod fecit. In hac videlicet occultatione non se Domino, sed Dominum abscondit sibi. Agit quippe ne omnia videntem videat, non autem ne ipse vi-

dat quia ad pœnitentiam revocat : per hoc quod re- A deatur, quia unicuique peccatori exordium illuminationis est humilitas confessionis.

> Dixit quoque Deus ad serpentem: Quia fecisti hoe. aledictus es inter omnia animantia et bestias terræ. Super pectus tuum gradieris, et terram comedes cunctis diebus vitæ tuœ : inimicitias ponam inter te et mul erem, et semen tuum, et semen illius, ipsa conteret capul luum, et lu insidiaberis ejus calcaneo.

> Hieronymus in Hebraicis Quæetionibus. — In Hebrato ita habetur, Super pectus tuum gradieris, id est, ut calliditates et versutias cogitationum ejus aperiret, quod omnes gressus ipsius nequitiæ esset et fraudis. Sed et quod sequitur : Terram manducabis, pro terra Aphar scriptum est, quod nos favillam possumus et pulverem dicere. Ipsa conteret caput tuum, et tu insidiaberis calcaneo ejus, quia et nostri gressus præpediuntur a colubro, et Dominus conteret Satanam sub pedibus nostris velociter.

Item recapitulatio. — Dicitur postea serpenti : Maledictus eris inter omnia animantia, super pectus tuum et ventrem gradieris. Nomine etenim pectoris signisicatur superbia mentis : nomine autem veniris, ut Septuaginta transtulere, significantur desideria carnis. His enim duabus rebus serpit diabolus cos quos vult decipere, id est, aut terrena cupiditate, et luxuria, aut superbia et insana ruina. Et terram manducabis, id est, ad te pertinebunt quos terrena cupiditate deceperis. Omnibus diebus vitæ tuæ, id est, omni tempore quo agis hanc potestatem, ante illam ultimam pænam judicii. Inimicitias ponam inter te et mulierem, et semen tuum, et semen illius. Semen diaboli perversa suggestio est; semen mulieris, fructus est boni operis, quo perversæ suggestioni resistitur. I psa caput illius conteret, si eum mens in ipso initio malæ suggestionis excludit : ille insidiatur calcaneo ejus, quia mentem quam prima suggestione non decepit, decipere in sinem tendit. Quidam autem hoc quod dictum est: Inimicitias ponam inter te et mulierem, de Virgine, de qua Dominus natus est, innasciturus, ad inimicum devincendum, et ad mortem, cujus ille auctor erat, destruendam promittebatur. Nam illud quod subjunctum est, I pea conteres caput tuum, et tu insidiaberis calcaneo ejus : hoc de fructu ventris Maria, qui est Christus, intelligitur, id est, Tu eum supplantabis, ut moriatur : ille autem victor resurget, et caput tuum conteret, quod est niors. Sicut et David dixerat ex persona Patris ad-Filium: Super aspidem et basiliscum ambulabis, et conculcabis leonem et draconem. Aspidem dixit mortem, basiliscum peccatum, l onem Antichristum, draconem di bolum.

Hieronymus in eodem libro. — Multiplicans multiplicabo tristicias tuas, et gemitus tuos, et ad virum conversio tua. Pro tristitia et gemitu: in llebræo, dolores conceptus, habetur, ct, ad virum conversatio tua. Pro conversione Aquila societatem, Symmachus

appetitum, vel impetum transtulerunt.

Alibi Isidorus. -– De pœna autem mulieris quid significet quod ei dicitur, In dolore paries filios, nisi quia voluptas carnalis cum aliquam malam consuetudinem vult vincere, patitur in exordio dolores, atque ita per meliorem consuetudinem parit bonum opus quasi filios. Quod vero adjecit: Et conversio tua ad virum tuum, at ipse tui dominabitur, hoc si-gnificat quod illa voluntas carnalis, quæ cum dolore reluctaverat, ut faceret consuctudinem bonam, jam ipsis erudita doloribus cautior fit ne corruat, et obtemperat rationi, et libenter servit quasi viro jubenti; vocaturque dehine mater vivorum, id est, recte factorum, quibus contraria sunt peccata, quæ nomine mortuorum significantur. Adæ vero dixit : Quia audisti vocem uxoris tuæ plus quam me, et reliqua. Et deinde : Maledicta terra in opere tuo ; in laboribus comedes eam cunclis diebus vilæ tuæ: spinas el tribulos germinabit tibi, el comedes herbas terres, el reliqua, usque, Terra es, et in terram ibis.

Hieronymus, - Maledicta terra in operibus tuis. A videlicet immortalitatis amisso. Cursus euu morta-Opera hic non ruris colendi, ut plerique putant, sed peccara significant. In Hebraro habetur, et Aquila non discordat d cens : Maledicia humus propter te. Et Theodotio: Maledicta Adama in transgressione tua.

#### DISCIPILL'S.

Gregorius. - Maledicta terra in opere tuo, cum maledictionis jaculum divina vox grave struat ultione plectendum, its ut regni quoque cœlestis aditum claudat. Quid est quod nunc peccanti homini in terra maledictio divina voce, hoc quod homo facere probibetur, infertur.

#### MAGISTER.

Sciendum est quod Scriptura sacra duobus modis maledictum memorat : aliud videlicet quod appro-bat, aliud quod damnat; alterum enim maledictum profertur judicio justitiæ, alterum livore vindictæ. Mapeccanti prolatum est, cum audivit : Maledicta terra in opere two. Maledictum justitie judicio profertur, cum ad Abraham dicitur : Maledicam maledicentibus tibi (Gen. xii, 3). Rursum, quia maledictum non judicio justitiæ, sed livore vindictæ promitur, voce Pauli prædi antis admonetur, qui ait : Benedicite, et nolite maledicere (Rom. x11, 4), et rursum : Neque maledici regnum Dei possidebunt (I Cor. v1, 10). Dous ergo maledicere dicitur, et tamen maledicere homo prohibetur: quia quod homo agit malitia vindicia, Deus non facit nisi examine et virtute justitiæ. Nam et sancti viri cum maledictionis sententiam proferunt, non ad hanc ex voto ultionis, sed ex justitiæ examine erumpunt. Intus en in subtile Dei judicium aspiciunt, et mala foras exsurgentia : qui a maledicto debeant feriri, recognoscuut, et eo in maledicto non peccant, quo ab interno judicio non discordant. Hinc est quod Petrus in offerentem sibi pecunias Simonem, sententiam maledictionis intersit, C dicens: Pecunia tua tecum sit in perditionem (Act. viii, 20). Qui enim non ait Est, s d Sit, non indicativo, sed optativo modo: sed hæc dixisse signavit. Hinc Elias duobus quinquagenariis ad se venientibus dixit : Si homo Dei sum, veniat ignis de cælo, et consumat vos (IV Reg. 1, 10). Quorum utrumque sententia quanta veritatis ratione convaluit, terminus causæ monstravit. Nam et Simon æterna perditione interiit, et duos quinquagenarios desuper veniens Damma consumpsit. Virtus enim subsequens testificatur quia mentem (sic) maledictionis sententia premitur. Cum enim et maledicentis innocentia permanet, et tamen eum qui maledicitur usque ad interitum maledictio absorbet, ex utriusque partis fine colligitur quia ab uno et intimo judice in reum sumpta sententia jaculatur.

Isidorus unde supra. — Jam vero per sententiam quæ in virum infertur ratio nostra arguitur, quæ et supra peccati concupiscentia seducta a paradiso beatitudinis remota habet maledictionis terrenæ D operationes: habet et dolores temporalium curarum quasi spinas et tribulos. Sic tamen dimitticur a paradiso beatitudinis, ut operatur terram, id est, ut in corpore isto laborct, et collocet sibi meritum redeundi ad vitam beatam, quæ paradisi nomine significatur: possitque aliquando manum porrigere ad arborem vitæ, et vivere in æternum. Manus autem porrectio bene significat crucein vel cruciatum

pœnitentiæ, per quam vita recuperatur æterna.

Gregorius. — Terra es, et in terram ibis. Primus namque homo ita conditus fuit, ut manente illo deciderent tempora, ne cum temporibus ipse transiret. Stabat ergo in momentis decurrentibus, quia nequaquam ad vitæ terminum per dierum incrementa tendebat. Stabat tanto robustius, quanto superstanti ardentius inhærebat. At ubi vetitum contigu, mox offenso Creatore coepit ire cum tempore. Unde ei dictum est : Terra es, et in terram ibis, statu

litatis absorbuit, et dum a juventute ad senium, a senio traheretur ad mortem, transeundo didicit quid stando fuit : cujus nos quia de propagine nascimur, radicis amaritudinem quasi in virgulto retinemus. Jam quia ex illo originein ducimus, ejus cursum nascendo sortimur, ut eo ipso quotidiano momento quo vivimus, incessanter a vita transcamus, et vivendi nobis spatium unde crescere creditur, inde decrescat; quia dum infantia ad pueritiam, pueritia ad adolescentiam, adolescentia ad juventutem, juventus ad senectatem, senectus transit ad mortem, in cursu vitæ præsentis ipsis augmentis ad detrimenta impelhtur, et inde semper delicit unde se proficere in spatium vitæ credit. Fixum etenim statum hic habere non possumus, ubi transituri venimus, atque hoc ipsum nostrum quotidie a vita transire, quem videlicet lapsum primus homo ante culpam habere non potuit : quia tempora eo stante transiebant, sed ledictum quippe judicio justitiæ, ipsi primo homini B postquam deliquit, in quodam se status sui protinus invenit defectu.

> Hieronymus. -– Et vocavit Adam nomen uxoris snæ Eva, eo quod mater sit omnium viventium. Eva quippe vita interpretatur, sive calamitas. De qua poeta ita cecinit:

Eva columba fuit tunc candida, nigra deinde Pacta per anguinum malesuada fraude venenum. Tinxit et innocuum maculis sordentibus Alam, Dat nudis ficulna drace mox teguina victor.

Fecit quoque Dominus Deus Adæ et uxori ejus tunicas pelliceas, el induit eos, et ait: Ecce Adum quasi unus ex nobis factus est, sciens bonum et malum. Nunc ergo vide e ne forte mittal manum suam, et sumat etiam de ligno vita, et comedat, et vivat in æter-

#### DISCIPULUS.

Augustinus. - Com Deus unus sit dicente Scriptura : Audi, Israel, Deus tuus. Deus unus est (Deut. vi, 4), quomodo hic dicit : Ecce Adam quasi unus ex nobis factus est? Nobis enim pluralitatem insinuat.

# MAGISTER.

Deus enim quamvis unus sit, tamen Trinitas est, l'ater scilicet, et Filius, et Spiritus sanctus. Unus ex nobis dictum est non propter pluralitatem deorum, sed propter pluralitatem personarum, sciens bonum et malum; ac si diceret : Sicut nos scinus inter bonum obedientiæ, et malum inobedientiæ : ita nunc Adam intelligit quia non solum fuit factus qualis sleri debuit, sed nec quod factus fuerat conservavit. Accepit ctiam tunicam pelliceam divino nutu, quo numero corporis mortalitas significari solet in historia. In allegoria autem carnalibus sensibus abstractæ voluptatis, quæ carnaliter viventem divina lego consequentur et contegunt, quasi aliquando ad Deum converteret, possitque aliquando manum porrigere ad arborem vitæ, id est, ad Chri-stum, et vivere in æternum. Ejecitque Adam Dominus Deus de paradiso, ut operaretur terram de qua sumptus est : collocavit ante paradisum voluptatis Cherubin et flammenm gladium atque versatilem ad custodiendam viam ligni vitæ.

Hieronymus. - Non ut alii putant quod ipsum Adam, quem ejecerat Deus, habitare fecerat contra paradisum voluptatis: sed quod illo ejecto ante fores paradisi Cherubin et flammenm gladium posuerit ad custodiendum paradisi vestibulum, ne quis possit intrare.

Isidorus. — Per flammeam frameam, id est per temporales tribulationes, peccata sua agnoscendo et gemendo: et per Cherubin, id est plenitudinem scienliæ, quæ est charitas, perveniat ad arborem vitæ Christum, et vivat in æternum. Item : Cherubin namque plenitudo scientize interpretatur; framea vero versatilis posita ad custodiendam viam ligni vitai, temporales, ut supra diximus, pœnæ intelliguntut. Nemo enim potest pervenice ad arborem vitæ, nisi A per has duas res, tolerantiam videl cet molestiarum, et plenitudinem scientiæ, id est, per charitatem Dei et proximi. Plenitudo enim legis, charitas (Rom. xiii). Adam vero cognovit uxorem suam, quæ concepit et peper t ei Cain; rursumque peperit fra rem ejus Abel (Gen. 17).

– Nativitas duorum filiorum Adam si-I sidor us. militudinem habet duorum populorum qui erant diversis temporibus ad fidem venturi, pari opere, et dissimili charitate ante Deum. Fuit autem Abel pastor ovium, Cain vero agricola. De quibus poeta

cecinit:

Fratrum sacra Deus nutu distante duorum Æstimat, accipiens viva et terrena refutaus, Rusticus invidia pastorem sternit.

Forma animæ exprimitur caro nostra in munere Cain. Abel pastor ovium, ut jam diximus, et Cain sgricola. Factum est autem post multos dies, ut offerret Cain munera Domino de fructibus terræ; Abel quoque obtulit de primogenitis gregis sui, et de adipibus corum, et respexit Dominus super Abel et super munera ejus; ad Cain vero, et ad munera ejus non respexit. Iratusque est Cain vehementer, et concidit vu tus ejus (Ibid.).

#### DISCIPULUS.

Hieronymus. — Unde scire potuit Cain, quod fratris munera suscepisset Deus, et sua repudiasset?

#### MAGISTER.

Vera est igitur illa interpretatio, quam Theodotio posuit : Et instammavit Dominus super Abel, et super sacrificium ejus; super Cain vero et super sacrificium ejus non inflammavit. Ignem autem ad sacrificium devorandum solitum venire de cœlo, et in dedicatione templi sub Salomone legimus, et quando Elias in monte Carmelo construxit altare.

nera reprobantur, et Abel de adipibus gregis sui munera suscipiuntur?

## MACISTER.

Cain typum gerebat Judæorum, quia illi corporalia sacramenta secundum vetus testamentum exercebant. Horum enim sacrificia superveniente testamenti novi fide, ex innocentia Deum laudandis (sic), quod significabant Abel ex ovibus munera quæ àccipiuntur. Unde et in psalmo de oblatione priorum: Oblationes et holocausta noluisti (Psal. xxxix).

### DISCIPULUS.

Hieronymus. - Quid sibi vult quod dixit Dominus ad Cain: Quare concidit vultus tuus? nonne si r. cte offeras, non recte autem dividas peccasti, quiesce; ad te conversio ejus, et tu dominaberis illius (Gen. 14).

# MAGISTER.

Necessitate compellimur in singulis diutius immorari. Siquidem multo alius in Hebrieo quam in Se- D illam scilicet terram quæ aperuit os suum post conptuaginta translatoribus sensus est. Ait enim Deus ad Cain : Quare irasceris, el quare concidit vultus tuus? nonne si bene egeris, dimittitur tibi omne deliclum; et si non bene egeris, ante fores peccatum sedebit, et ad le societus ejus, et tu dominare ejus. Quod autem dicit, hoc est : Quare irasceris, et invidiæ in fratrem livore cruciatus, vultum dimittis in terram. Nonne si bene feceris, dimittetur tibi omne delictum, sive ut Theodotion ait: Acceptabile erit, id est, munus tuum suscipiam, ut suscepi fratris tui. Quod si male egeris, illico peccatum ante vestibulum tuum sedebit, et tali janitori comitaberis; verum quia liberi arbitrii es, moneo ut non tihi peccatum, sed tu peccato domineris. Quod autem in Septuaginta interpretibus secit errorem, illud est, quia peccatum, id esi, athath, in Hebræo generis mascul.ni est, in Græco feminini ; et qui interpretati sunt, masculino illud, ut crat in Hebraeo, genere transtulerunt.

Gregorius. - Quomodo intelligitur : Si recte offeras, no : recte autem dividas, peccasti?

#### MAGISTER.

Recte enim offerimus, cum recta intentione quid agimus; sed recte non dividimus, si non hoc subtiliter discernamus. Oblata enim recte, dividere est quælibet bona nostra studia, sollicite discernendo pensare. Quod nimirum qui agere dissimulat, etiam recte offerens peccat. Recte ergo offerimus, cum bono studio bonum opus agimus; sed recte non dividimus, si habere discretionem in bono opere postponamus; et recte non dividimos, si ea quæ Deo donante accipimus impertiri proximis negligimus.

Augustinus. — Dixitque Cain ad Abel: Egrediamur forus. Cumque essent in agro, consurrexit Cain adversus Abel fratrem suum, et interfecit eum (Gen. 1v). B Quid significat quod Cain fratrem suum Abel in agro interfecit?

#### MAGISTER.

Jam superius diximus Cain significare Judzos, qui Christum occiderunt, Abel vero Christum. Occiditor itaque Abel minor natu; occiditur Christus caput populi minoris natu : a populo Judzorum majore natu : ille in agro, iste in Calvariæ loco.

Interpretatio Nominum. - Cain possessio sive lamentatio interpretatur, Abel vero luctus sive vanitas, vel vapor, aut miserabilis.

Isidorus. — Deinde interrogat Deus Cain non tanquam ignarus, sed tanquam judex reum, quem pu-niat, et dicit ubi sit frater ejus. Respondit ille nesciro se, nec ejus se esse custo tem. Usque nunc quid nobis respondent Judæi, cum eos hoc sanctarum Scripturarum voce interrogamus de Christo? Illi nescire. Christum respondent. Fallax enim Cain ignorantia Augustinus. — Cur Cain ex terræ fructibus mu- C Judæorum falsa est negatio; essent autem quodam modo Christi custodes, si Christianam lidem accipere et custodire voluissent. Dixitque ei : Quid secisti? Ecce vox sanguinis fratris tui clamat ad me de terra. Nunc igitur maledictus eris super terram, quæ aperuit os suum, et suscepit sanguinem fratris tui de manu tua (Ibid.).

### ENCIPULUS.

Quomodo intelligitur sanguis Abel de terra ad Dominum clamasse?

# MAGISTER.

Sanguis Abel significat sanguinem Christi, quem universa Ecclesia acceptum dicunt : Amen. Nam qualem clamorem faciat universa Ecclesia, dum potantur sanguine Christi, et dicunt Amen, tu ipse considera. Judæi ergo, qui intelliguntur in persona Cain, quia non credunt Christum, nec potantur sanguine Christi, maledicti sunt super terram, super fessionem, et bibit sanguinem fratris sui, id est, Christi sui : quem quia Judæi non bibunt, maledicti sunt. Nunc igitur maledictus eris super terram, et reliqua, usque, Omnis qui occiderit Cain septuplum punietur (Ibid.).

## DISCIPULUS.

Damasus ad Hieronymum. - Quid sibi vult quod scribitur in Genesi: Umnis qui occiderit Cuin septuplum vindictas exsolvit (Ibid.).

# MAGISTER.

Hieronymus ad Damasum. - Antequam de quiestione dicamus, rectum videtur ut editiones singulorum cum ipso Hebraico digeramus, quo facinus seusus Scripturæ possit intelligi: Vaiomer lo adonai lachen col horeg Cain, sibathaim iucam. Aquila: Et dicit ei Dominus: Propterea omnis qui occiderit Cain, sep empliciter ulciscitur. Symmachus : Et dicit ei Dominus : Non sic, sed omnis qui occideril Cain, hebdo- A dicens : Nescio; nunquid custos fratris mei sum (Ibid.)T made, sine septies vindicabilur. Septuaginta et Theodotion : Et dixit ei Dominus : Non sie , sed omnis qui occiderit Cain, septem vindictas exsolvit. Postquam Cain occiderat fratrem, interrogatus a Domino: Ubi est Abel prater tuus? contumetiose respondit : Nescio; nunquid custos fratris mei sum (Ibid.)? Quamobrem maledictione damnatus, ut gemens et tremens viveret, noluit veniam deprecari; sed peccatis peccata congeminans tantum putavit nefas, cui a Domino non possit ignosci. Denique respondit Domino: Major causa mea quam ut dimittar (Ibid.), id est, plus peccavi, quam ut me rear absolvi. Ecce rejieis me hodie a facie terræ, et a facie tua abscondar, et ero gemens et tremens super terram; et erit omnis qui invenerit me, occidit me (Ibid.). Ejicior, inquit, a conspectu tuo, et conscientia sceleris tremebundus lucem ipsam ferre non sustinens, abscondar ut latitem, et erit omnis qui invenerit me, occidit me. Hæc secundum Septuaginta Editionem. Hic nobis sensus B videtur. De eo autem quod Aquila posuit, Septemet Symmachus, Hebdomade, sive septies, vindicabitur, inajorum nostrorum ista sententia est, quod putant in septima generatione a Lamech interfectum Cain. Adam quippe genuit Cain, Cain genuit Enoch, Enoch genuit Irad, Irad genuit Mavinel, Mavinel genuit Mathusael, Mathusael genuit Lamech, qui septimus ab Adam, non sponte, sicut in quodam Hebraeo volumine scribitur, interfecit Cain, ut ipse postea confitetur: Quia virum occidi in vulnere meo, et juvenem in livore meo, quoniam septies vindicabitur de Cain, de Lamech autem septuagies septies (Ibid.). Et quidam de Cain putant, quod in septima generatione a Lamech interfectus sit, et, juxta aliam expositionem, pænam sui sceleris dederit, quod tot generationibus gemens et tremens viveret super terram. Nihil arbitror obscurum remansisse, dum ex tremore corporis et furiatæ mentis agitatum se esse intelligit, ac si diceret Dominus : Omnis qui occiderit te, a magno te liberet cruciatu; non quod percusserit Cain, se- C ptem ultionibus subjiciendus sit, sed quod septem vindic:as, quæ in Cain tanto tempore cucurrerunt, solvat interfector occidens eum, qui vitæ fuerat derelictus ad pænam. Quasi loqueretur Dominus ad Cain: Non ut vis morieris, verum longævo tempore custodieris ad vitam : et tam inseliciter in hac luce versaberis, ut quicunque te occiderit, beneficium præstet occiso, dum de tam multis te liberet cruciatibus. Nunc vero illud quod non interrogaveras, dum aliud agimus, irrepsit, quæ sunt septuaginta septem vindiciæ quæ in Lamech exsolvendæ sint. Alunt ab Adam usque ad Christum generationes septuaginta septem. Relege Lucam evangelistam, et invenies ita esse quæ dicimus. Sicuti ergo generatione septima Cain peccatum est dissolutum, non vind cabit quippe bis Dominus in idipsum, et qui semel mala sua recepit in vita sua, non eosdem cruciatus patietur in morte. quos est passus in vita sua; ita et Lamech peccatum, id est, totius mundi atque sanguinis, qui effusus est, Christi solvitur adventu, qui tollit peccata mundi (Joan. 1), qui lavit amictum suum in sanguine uvæ (Gen. XLIX), et lorcular calcavit solus (Isai. LXIII); qui de Edom ad cœlum rubicundus ascendens (Ibid.), clamantihus angelis miraculum præbnit : Elevate portus principes vestras, et introibit rex gloriæ. Quis est iste rex gloriæ? Dominus virtutum, ipse est rex gloriæ (Psal. xxiii). Referebat mihi quidam Hebracus in apocryphis corum libris septuaginta septem animas ex Lamech progenie reperiri, quæ diluvio deletæ sint, et iu hoc numero de Lamech factam esse vindictam, quod genus ipsius usque ad cataclysmum aquæ perseveraverit. Alibi de septem vindict s Cain varie suspicantur, et primum ejus asserunt fuisse peccatum, quia non recte diviserit; secundum, quia inviderit fratri ; tertium, quia dolose egerit, dicens : Transeamus in campum; quartum peccatum, quia interfecit fratrem; quintum, quia procaciter negaverit.

sextum, quia seipsum damnaverit, dicens : Major est iniquitas mea quam ut dimittar (Ibid.); septimum, quia nec damnatus egerit pœnitentiam, secundum-Ninivitas et Ezechiam regem, qui imminentem mortem lacrymis distulerunt, ut qui damnati fuerant, non perirent, sed agentes poenitentiam impetrarent misericordiam Dei. Nam et dicunt illum a clementissimo Deo ideo usque ad septimam generationemfuisse delatum, ut saltem malis ipsis et longævitatismærore compulsus pænitentiam ageret, ut mereretur absolvi. Nonnulli septenarium numerum plenum ctperfectum interpretantur, de multis Scripturarum locis testimonia contrahentes, et hunc esse sensum quem supra perstrinximus, quia qui interfecerit Cain,. ab ingenti eum, et omnia supplicia transcunte, liberaret pæna. Sunt autem qui et de Evangelio inter-rogationem Petri replicent: Domine, quoties pecca-verit in me frater meus, et dimittam ei? usque septies: (Matth. xvIII)? Dicit ei Jesus: Non dico tibi usque septies, sed usque septuagies septies (Ibid.), et putant mortem atque peccatum in septima progenie sabbatizasse, quando Énoch raptus est, et non-inveniebatur, quia transtulit eum Deus. De septuaginta autem etseptem illam expositionem sequuntur : in adventu Christi, mortis atque peccati aculeum esse confractum. Ponam et aliam opinionem, ne quid videar prætergressus. Quidam septimum annum remissionis, et quinquagesimum jubilæi, et quadringentesimum nonagesimum, quod volunt intelligi septuagies septies, multis modis interpretantur, asserentes obhanc eausam quinquagesimi et quingentesimi numerisacrati in Evangelio positum debitorem, et quinquagesimum psalmum pomitentiæ, qui septem conficitur septimanis, et in principio octoadis erumpit. Verum: ne longius sermo procedat, hucusque super hoc locutum esse sufficiat, quia et ex his quæ reperimus ingentem tibi disputationis silvam poteris ipsi conficere, sciens Origenem duodecimum et tertiodecimum in Genesi librum de hac tantum quæstione dictasse. Egressus Cain a facie Domini, habitavit in terra Naide (Gen. 1v). Non est igitur terra Naid, ut vu!gus nostrorum putat, sed expletur sententia Dei, quod tuc atque illuc vagus et profugus oberravit. In llebræo Nod dicitur, et interpretatur σαλευόμενος, id est, flucluans et instabilis, ac incertæ sedis.

Recopitulatio. — Dixit etiam Deus ad Cain: Maledietus eris super terram (Gen. IV). Manifeste Judæos hoo in loco significare nihil dubium, quod nolentes esse sub gratia, sed sub lege, ut essent ab Ecclesia maledicti, testilicante Apostolo: Quicunque enim ex operibus legis sunt, sub maledicto sunt (Galat. 111). Sequitur : Cum operatus fueris terram, non dabit tibi fructus suos (Gen. 1v). In ipsam enim terram, quam-Christus porlavit, id est, in ejus carnem, ipsi operatisunt salutem nostram crucifigendo Christum, qui mortuus est propter delicta nostra. Nec tamen dedit eiseadem terra virtutem suam, quia non justificati sunt virtute resurrectionis ejus, qui resurrexit propter justificationem nostram (Rom. 1v), qui etsi crucifixus est ex infirmitate nostra, sed vivit in virtute Dei (II Cor. xm). Hac est ergo virtus terræ illius, quam non ostendit impiis et incredulis. Unde nec resurgens eis a quibus erat crucifixus apparuit, tanquam Cain operanti terram, ut granum illud seminuretur. Vagus et profugus (Gen. 1v), sive ut in Septuaginta scriptum est, Gemens et tremens eris in terra. Nunc ecce quis non videat, quis non agnoscat in tota terra, quacunque dispersus est ille populus, quomodo sit vagus ingentibus, et profugus a Jerusalem, quomodo gemat amisso regno, et tremat timore sub innumerabilibus populis Christianis. Ideoque respondit, dicens: Hajor est iniquitas mea, quam ut veniam merear. Ecce ejicis me hodie a facie terræ, a tuaque abscondar facie; es ero vagus et prosugus in terra. Et erit omnis qui inve-nesit me, occidit me (Ibid.). Vere inde vagus et profugus gemit et tremit, etiam ne regno perdito ter-

reno visibili morte occidatur. Hanc dicit majorem A causam quam illam, quod et terra nostra mon dat virtutem suam, ne spiritaliter moriatur. Carnaliter enim sapit, et abscondit se a facie Dei, id est, iratum Deum habere grave non putat; sed hoc timet, ne inveniatur et occidatur. Carnaliter autem sapit tanquam operans terram, cujus virtutem non accepit. Sapere autem secundum carnem mors est (Rom. VIII), quam ille non intelligens amisso regno gemit, et corporalem mortem timet. Sed quid ei respondit Deus? Nequaquam ita fiet; sed omnis qui occiderit Cain, septuplum punistur (Gen. 1v). Sive, ut Septuaginta transtulerunt : Septem vindictas exsolvet, id est, auseret ab eis septem vindictas, quibus alligati sunt propter reatum occisi Christi, hoc toto tempore quod septenario dierum numero volvitur magis, quia non interiit gens Judæa, satis appareat fidelibus Christianis, sed solam dispersionem meruerunt, juxta quod ait Scriptura: Non occides eos, ne quando obliiscantur legis tuæ. Disperge illos in virtute tua, et de- B pone cos (Psal. LVIII).

Recapitulatio. — Posuit Dominus Cain signum, ut non eum interficeret omnis qui invenisset eum (Gen. 14). Hoc revera mirabile est, quemadmodum omnes gentes, quæ a Romanis subjugatæ sunt, in ritu Romanorum sacrorum transierint, eaque sacrilega observanda et celebranda susceperint; gens autem Judæa sive sub paganis regibus, sive sub Christianis, non amisit signum legis et circumcisionis suze, quo a cæteris gentibus populisque distinguitur; sed omnis imperator vel rex, qui eos in regno suo invenit, cum ipso suo signo eos invenit, et non occidit. Exist ergo Cain a facie Domini, et habitavit in terra Naid (Ibid.). Sic et Judei et omnes qui diversis erroribus contumaces sunt, resistendo veritati, venundati exeunt a facie Dei, id est, a misericordia dilectionis ejus, vel a participatione lucis ejus; et habitant profugi in terra commotionis, id est, in carnali conturbatione contra jucunditatem Dei, hoc est, contra Eden, quod interpretatur epulatio, ubi est plantatus paradisus. C Sequitor:

Cognovis autem Cain uxorem suam, quæ conceptt et peperit Enoch, et ædificavit civitatem Cain ex nomine

film sui Enoch (Ibid.).

### DISCIPULUS.

Quid ergo sibi per figuram vult, quod impiorum progenies civitatem in ipsa mundi origine construxit?

### MAGISTER.

Prænoseat charitas tua quia cernis impios in hac vita esse fundatos, sanctos vero hospites et peregrinos esse. Unde et Abel tanquam peregrinus in terris, id est, populus Christianus non condidit civitatem. Superna est enim sanctorum civitas, quamvis hic pareat civis, in quibus peregrinatur, donec regni ejus tempus adveniat.

Sequitur repetitio. — Iste filius in cujus nomino condita est Enoch, id est, terrestris Jerusalem, quod D interpretatur possessio, significat istam civitatem et initium et finem habere terrenum, ubi nihil plus

quam cernitur speratur. Sequitur:

Porro Enoch genuit Irad. Irad genuit Maviael. Naviael genuit Nathusaelem. Nathusael genuit La-

mech (Gen. 18).

Interpretatió Nominum. — Enoch, dedicatio; Irad, descendens, sive roborans: Maviael, quis est Dominus Deus, vel ex vita Deus. Mathusael, mortis emissio, vel mortuus est, et interrogavit. Lamech, humiliatum, aut percutientem, sive percussum. Iste namque Lamech accepit uxores duas. Nomen uni Ada, et nomen secondæ Stella. Ada testimonium dicitur, Stella umbra e/us. Ada quippe genuit Jabel, qui fuit pater habitantium in tentoriis atque pastorun. Jabel, dimittens, aut mutatus, sive definit, et nomen fratris ejus Jubal. Ipso fuit pater canentium cithara et organa. Interpretatur quoque delatus, sive dimittens. Sequitur:

Dixitque Lamech uxoribus suis Adæ et Stellæ: Audite verba mea, et auscultate sermonem meum. Quoniam occidi virum in vulnus meum, et adolescentulum in livore meo. Quoniam septies vindicabitur de Cain, de Lamech autem septuagies septies (Ibid). Jam alibi secundum historiam dictum est, eo quod ab Adam usque ad Christum septuaginta septeat generationes inveniantur, in quibus Lamech peccatum, id est, totius mundi, sanguints Christi effusione solutum est. Siquidem et in populo Judæorum propter interfectionem Christi septuaginta septem vindictæ sunt statutæ, juxta illud Evangelium, in quo dictum est Petro apostolo non solum septies, sed septuagies septies, si pœnituerit, fratri remittendum (Matth. xviii), id est, Judæum revertentem, post septuaginta septem vindictæs statutas, recipiendum ad indulgentiam Christi. Sequitur:

Rursum cognovit Adam uxorem suam, quæ concepit et peperit filium, vocavitque nomen ejus Selb, dicens: Posuit mihi Deus semen aliud pro Abel, quem occidit

Cain (Gen. 14).

Hieronymus. — Seth proprie bious, id est, positio, dicitur, quia igitur posuerit eum Deus pro Abel, propterea Seth, id est, positio, appellatur. Denique Aquila: Et vocavit, inquit, Seth dicens: Quia posuit mihi Deus semen alterum.

Sequitur Hieronymus. — Sed et Seth natus est filius, quem vocavit Enos. Hic capit invocare nomen Domini Dei (Gen. 1v). Quomodo Adam homo interpretatur, ita Enos, juxta Hebram lingua varietatum, homo vel vir dicitur, et pulchre, quia hoc vocabulum habuit, quod de eo scriptum est: Tunc initium fuit invocandi nomen Domini. Licet plerique aliud arbitrentur, quod tunc primum in nomine Domini et in

similitudinem ejus fabricata sunt idola.

Item Recapitulatio. - Seth quippe interpretatur possessio, sive resurrectio, qui est Christus. Enos litius ejus interpretatur homo, qui cœpit invocare nomen Domini, quid hoc intelligitur? Quia igitur in confessione vivit omnis homo, qui est Illius resurrectionis, quandiu peregrinatur in terris, non otiose prætereundum de duobus illis hominibus, Abel et Seth, quod Abel interpretatur luctus, et Seth frater ejus resurrectio, quia in his mors Christi et vita ejus ex mortuis figuratur. Ergo, ut brevius dicam, Abel luctus, Seth resurrectio, Enos homo, quis post luctum resurrectio, de resurrectione homo invocans Deum. Item Enos genuit Cainan. Cainan autem genuit Malaleel. Mulaleel genuit Jared. Jared genuit Henoch (Gen. v). Hic autem Henoch septimus ab Adam, qui placuit Deo, et translatus est, septimam requiem stgnilicat, ad quam transfertur omnis qui tanquam sexta die, id est, sexta ætate sæculi, per Christi adventum formatur; transactis enim sex millibus annis, et reliquis quæ sequuntur, facto etiam judicio et renovatis coelo et terra, transferuntur sancti ad vitam perpetuse immortalitatis. Hoe quoque notandum, quod in progenie Seth nulla ibi progenita femina nominatim exprimitur, nisi tantum in progenie Cain femina commemoratur, quod significat terrenam civitatem, usque sui in finem carnalis habituram generationis, que maritorum ac feminarum conjunctione proveniunt.

### DISCIPULUS.

Quid ergo significationis habeat, quod per Seth, ab Adam usque ad Noe, denarius numerus invenitur, sive duodenarius, in Cain vero undenarius numerus reperitur, obsecto ut dicas.

## MAGISTER.

Ille namque denarius numerus per Seth ab Adam us, ue ad Noe, insinuatur complementum mandatorum in Ecclesia operum legalium, cui numero si adjiciantur tres filii Noe, medio reprobato, duodenarius consummatur, qui in patriarcharum et apostolorum numero insignis habetur, propter septenarii

partes, altera per alteram multiplicata. Nam ter qua- A terni, vel quater terni, ipsum faciunt. Quod vero progenies ex Adam per Cain undenario numero finitur, transgressio mandatorum sive peccatum ostenditur. Nam dum Lamech septimus ab Adam reperiatur scriptus, adduntur ei tres filii, et una filia, ut undenarius numerus compleatur, per quod demonstretur peccatum. Nam et ipse numerus a femina clauditur, a quo sexu initium peccati commissum est, per quod omnes morimur, scilicet, ut voluptas carnis, quæ et spiritu restiterat, sequeretur. Unde et ipsa filia Lamech Noema, id est, voluptas, interpresatur. Hic est liber generationis Adæ, in die qua creavit Deus hominem, ad similitudinem Dei fecit illum. masculum et seminant creavit eos, et benedixit illis; et vocavit nomen eorum Adam, in die qua creati sunt (Ibid.). Notandum et hic et ubi in Evangelio Matthæi scribitur: Liber generationis Jesu ( Matth. 1 ), quia hoc corruptibile principium ad incorruptibile principium respicit, ubi dicitur: Liber generationis Jesu B Christi, quia librum libro, et principium principio opponit, quia scriptum est: In primo mari conteres caput ejus, et in novissimo mari posteriora ejus.

Hieronymus in Hebraicis Quæstionibus. — Et vo-cavit nomen eorum Adam, id est, homo. Hominis autem nomen tam vivo quam feminæ convenit. Vixit autem Adam ducentos et viginti annos, et genuit ad similitudinem et imaginem suam, vocavitque nomen ejus Seth. Sciendum qued usque ad diluvium, ubi in nostris Codicibus ducentos, et quod excurrit annorum, genuisse quis dicitur, in llebræo habeat centum annos, et reliquos qui sequuntur. Furrunt autem dies Adam postquam genuit Seth, septingenti anni (Gen. v), quia in ducentis erraverant. Consequenter hic posuit septingentos, cum in llebræo hic habeat octingentos, et supra centum. Et v'xit Mathusala annis centum septuaginta septem, et gennit Lamech. Et vixit Mathusala postquam genuit Lamech, annis occcu. Et genuit filios et filias, et fuerunt omnes dies Mathusalæ, quos conebit spiritus meus in hominibus istis in æternum, nebit spiritus meus in hominibus istis in æternum, vixit, anni DCCCCLXIX, et mortuus est (lbid.).

## DISCIPULUS.

Famosa quæstio, et disputatione omnium Ecclesiarum ventilata, quod juxta diligentem supputationem quatuordecim annos post diluvium Mathusala vixisse refertur. Eten m cum esset Mathusala annorum centum sexaginta septem, genuit Lamech. Rursum Lamech cum e-set annorum centum octuaginta octo, genuit Noe. Et fiunt, usque ad diem nativitatis Noe anni vitæ Mathusalæ, cccl.v. Sexcentesimo autem anno vitæ Noe diluvium factum est. Ac per hoc, habita supputatione per partes, noningentesimo quinquagesimo quinto anno Mathusalæ diluvium fuis-e convincitur. Cum autem supra noningentos sexaginta novem annos vixisse sit dictus, nulli dubium est eum quatuordecim annos vixisse post diluvium; et quomodo verum est quod octo tantum animæ in arca salvæ factæ sunt.

### MAGISTER.

Restat ergo ut quomodo in plerisque, ita et in hoc sit error in numero. Siquidem in Hebræis et Samaritanorum libris ita scriptum reperi : Et vixit Mathusala centum el octuaginta septem annis, et genuit Lamech. Et vixit Muthusala, postquam genuit Lamech, DCGLXXXII annos, et genuit filias et filias, et fuerunt omnes dies Mathusalæ anni DCCCCLXIX. Et mortuus est; et vixit Lamech CLXXXII annos, et genuit Noe. A die ergo nativitatis Mathusalæ usque ad diem ortus Noe, sunt anni cocurix. His adde annos Noe, quia in sexcentesimo ejus vitæ anno diluvium factum est; atque ita fit ut noningentesimo sexagesimo nono anno vitæ sum Mathusala mortuus sit eo anno quo cœpit es e diluvium. Iste namque Mathusala filius est knoch, qui septimus ab Adam in genealogia Seth, qui ambulavit cum Deo, et non apparuit, quia tulit cum Deus. De isto quoque Enoch poeta ita cecinit :

Primus ad usque chao meritis vivacibus Enoch, Multa per innumeros jam sæcula contigit annos, Natura perdente modum, quem jure creandi Terra tulit genitum, sed mors miratur ademptum.

Mathusala genuit Lamech , de quo jam supra meminimus. Iste autem Lamech sæculi hujus figuram tennit, cujus peccatum Christus per sanguinis sui effusionem post septuaginta septem mundi genera. tiones absolvit, juxta quod Lucas scribit evangelista. Iste namque Lamech genuit filium, et vocavit nomen ejus Noe, dicens: Iste requiescere nos saciet ab operibus nostris ( Ibid. ). Noe requies interpretatur. Ab eo igitur quod sub illo omnia retro opera quieverint per diluvium, requies appellatus est. Noe vero cum quingentorum esset annorum, genuit Sem, Cham et Japhet. Cumque copissent homines multiplicari super terram, et filias procreassent, videntes filii Dei litias eorum, quod essent pulchræ, acceperunt sibi

uxores ex omnibus quas elegerant.

Hieronymus. - Videntes fili Dei filias kominum, quia bonæ sunt (Gen. vi). Verbum Hebraicum Elohim communis est numeri, et Deus quippe et du similiter appellantur. Propter quod Aquila plurati numero fihos decrum nusus est dicere, deos intelligens sanctos, sive angelos. Deus enim stetit in synagoga deorum, in medio autem Deus dijudicat (Psal. LXXX). Unde et Symmachus istiusmodi sensum sequens, ait: Videntes filii potentium filias hominum, et reliqua. Plerique affirmant ut hi qui ex Seth progenie nati sunt filis Dei vocati sunt, eo quod ipse copera invocare nomen Domini. Nam sicut propheta Joannem Baptistam angelum vocavit, vaticinando: Ecce mitto angelum meum ante fuciem tuam (Malach. 111), etc., sic et isto in loco filios Dei, sive angelos intelligimus homines justos, surpe justa progenitos lapsos in peccatum. Sicut et alius propheta sacerdotes angelos appellat.

#### DISCIPULUS.

Hieronymus. — Dixit Dominus Peus: Non permaquia carnes sunt (Gen. v1). Et in Hebræo scriptum est: Non judicabit spiritus meus homines istos in sempiternum, quod caro sunt. Quomodo hoc intelli-

### MAGISTER.

Hoc est, quia fragilis est in homine conditio, non eos servabo ad æternos cruciatus, sed hic illis restituam quod merentur. Ergo non severitatem, ut in nostris codicibus legitur, sed clementiam Dei sonat, dum peccator hic pro suo scelere visitatur. Unde et iratus dicit Deus ad quosdam: Non visitabo filias eorum cum suerint sornicalæ, et sponsas eorum, cum adulteraverint (Ose. IV). Et in alio loco: Visitubo in virga iniquitates ecrum, et in flagellis peccata eorum; verumtamen misericordiam meam non auferam ab eis. Sequitur: Eruntque dies illorum centum viginti anni (Gin. vi).

## DISCIPULUS.

Si cuim humana vita in centum v'ginti annis ab hac die contracta est, quid est quod pterique patres post diluvium ducentis et trecentis annis amplius vixisse memorantur?

### MAGISTER.

Non igitur, ut multi errant, humana vita in cxx annis contracta est, sed generationi illi ad pœnitent am data est. Porro ne videretur in eo esse crudelis, quod peccantibus locum pænitentiæ non dedisset. adject : Erunt dies eorum cxx anni, hoc ad agendam ponitentium (1bid ). Si quidem inveniamus vixisse Abraham post diluvium CL\xv annos, et cæteros amplius. Quia vero pœnitentiam agere contempserunt. noluit Deus exspectare tempus decretum; sed viginti annorum spatiis amputatis induxit diluvium, anno centesimo agendæ paratentiæ destinato. Perpendis enim quod vix t Noe post diluvium ccc annos; ex quo perspicuum est cxx annos generationi illi ad page itentiam datos, et non vitæ mortalium constitu- A tis requiem animabus vestris (Matth. x1). Salus justos. Sequitur:

Gigantes autem erant super terram in diebus illis. Et post hæc ut ingrediebantur filit Dei ad filias hominum, et generabant eis. Illi erant gigantes a seculo homines nominati (Ibid.) In tlebræo ita babet: Cadentes erant in terram in diebus illis, id est, Niphilim. Et post hæc, ut ingrediebantur filit deorum ad filias hominum, et generabant eis, hi erant fortes a principio viri nominati. Pro cadentibus sive gigantibus violentos eos interpretatus est Symmachus. Angelis autem, et sanctorum liberis convenit nomen cadentium, sicut superius diximus. Sequitur:

Vidensque Dominus quod multa malitia hominum in terra, et cuncta cogitatio cordis inten:a esset ad malum omni tempore; pænituit eum quod hominem secisset in terra, etc., usque Pænitet enim me secisse eos (Ibid.).

#### DISCIPULUS.

Gregorius. — Quid est quod omnipotens Deus, qui nulla munabilitate humanæ conditionis astringitur, nec ei quid esse est, esse desit, ex tempore pœuituisse de sua conditione describitur?

#### MAGISTER.

Plerumque enim in sacro eloquio sicut sapientes Dei sermonem trahunt a sapientibus sæculi, sic nunc pro utilitate hominis vocem in se humanæ passionis conditor hominum sumit Deus, ut videlicet dicatur: Pænitait eum quod hominem secisset in terra, dum prosecto constet quia is qui cuncia priusquam veniant conspicit, nequaquam aliquid pænitendo secerit, resipiscit. Ut ergo mirum non est si spiritales plerumque utantur versibus [vocibus] carnalium, sic neque si ipse inessabilis et Creator omnium spiritus, ut ad intellectum suum carnem pertrahat, in se ipso carnis sermonem sormet.

Sequitur in libro Quæstionum Hebraicarum,

Hæ generationes Noe: Noe vir justus aique perfecus in generatione sua cum Deo ambulabat (Gcn. vi). C Hieron. signanter quippe ait: In generatione sua, ut ostenderet non juxta justitiam consummatam, sed juxta generationem suam eum justum fuisse justitia. Cum Deo ambulabat, hoc est, illius vestigia sequebatur. Sequitur:

Dixitque autem Dominus ad Noe: Finis universæ carnis venit coram me. Repleta est terra iniquitate a facie corum, et ego disperdam eos cum terra. Fac tibi

arcam de lignis lævigatis (Ibid.).

Et Hieronymus: Fac tibi arcam de lignis quadratis. Pro quadratis lignis bituminatis legimus in Hebræo: Colligens facies arcam, et in cubito consumnabis eam desuper. Pro eo quod est: Colligens facies arcam; in Hebræo habetur, meridianum facies arcæ, quod manifestius interpretatus est Symmachus dicens: διαφανίς, koc est, dilucidum facies arcæ, volens fenestram intelligi. Sequitur:

Mansiunculas in arca facies, etc., usque Et quievit aqua et revelati sunt fontes abyssi et cataractæ cæli (Gen. vi-viii). Pro revelatis fontibus, clausos et obduratos omnes interpretes transtulerunt; et pro eo quod sequitur: Cessavit aqua super terram, et reliqua, scriptum est: Reversæque sunt aquæ de terra euntes et redeuntes. Nota, secundum Ecclesiasten, quod omnes aquæ atque torrentes per occultas venas ad matricem abyssum revertantur.

Post quadraginta dies aperuit Noe estium arcæ, quod fecit, et emisit corvum; et egressus, non rediit ad eum, donec siccarentur aquæ de terra (Gen. v111).

Pro ostio senestra scripta est in Hebræo, et de corvo alicer dicitur: Emisit corvum, et egressus est exiens non revertens, donec siccarentur aquæ de terra. Hæc juxta Hieronymum.

Recapitulatio unde supra. — Noe autem per ompia omnesque actus ejus Christus significat. Noe enim requies interpretatur, et Dominus dicit: Discite a me quia mitis sum et humilis corde, et invenietus invenitur in illa gente Noe, cui septem homines donantur propter justitiam suam. Solus justus est Christus atque perfectus, cui septem Ecclesiæ propter septemplicem spiritum illuminantem in unam Ecclesiam condonantur. Quod vero Noe per aquam et ligoum liberatur, significat crucem et baptismum. Sicut enim ille cum suis per aquam et lignum salvatur, sie familia Christi per baptismum et crucis passionem sanatur. Arcam instruxit Noe de liguis non putrescentibus: Ecclesia construitur a Christo ex hominibus in sempiternum victuris. Arca enim ista Ecclesiam demonstrabat, quæ natat in fluctibus mundi hujus. Quod autem eadem arca de lignis quadratis fleri jubetur, undique stabilem vitam sanctorum sanctificat, ad omne opus bonum paratum; quocunque enim verteris, quadratum firmiter stabit. Quod bitumine glutinantur arcæ ligna intrinsecus et extrinsecus, ut in compage unitatis significetur tolerantia charitatis, ne scandalis Ecclesiam tentantibus sive ab his qui intus sunt, sive ab his qui foris sunt, cedat fraterna junctura, et solvatur vinculum pacis. Est enim bitumen ferventissimum gluten, significans dilectionis ardorem, vi magnæ fortitudinis ad tenendam societatem spiritalem omnia tolerantem. Quod area trecentis cubitis longa est, ut sexics quinquaginta compleantur, sicut sex ætatibus omne hojos sæculi tempus extenditur. In omnibus quibus Christus nunquam destitit prædicari. In quinta per prophetiam prædictus, in sexta per Evangelium diffamatus. Potest quidem et in his trecentis cubitis signum ligni passionis ostendi. Ipsius enim litteræ numerus crucis demonstrat signum quo socii passionis Christi effecti per baptismum longitudinem vitæ æternæ adipi cuntur. Quod vero cubius quinquagiu:a latitudo ejus expanditur, sicut Apostolus dicit : Cor nostrum dilatatum est; unde, nisi charitate spiritali? Propter quod ipse iterum dicit : Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum qui datus est nobis. Quinquagesimo enim die post resurrectionem suam Christus Spiritum sanctum misit, quo corda credentium dilatavit. Quod autem altitudo ejus xxx cubitis surgit, quem numerum decies habet in trecentis cubitis longitudo, quia Christus est altitudo nostra, qui, triginta annorum ætatem gerens, doctrinam evangelicam consecravit, contestans legem non se venisse solvere, sed adimplere (Matth. v). Lex autem in decem præceptis agnoscitur, unde decies tricenis arcæ longitudo perficitur. Unde et ipse Noe ab Adam decimus computatur, quod sexies longa ad latitudinem suam, et decies ad altitudinem suam humani corporis instar ostendit, in quo Christus apparuit. Corporis enim longitudo, quæ a vertice usque ad vestigium sexies tantum habet quam latitudo, quæ est ab uno latere ad alterum latus, et decies tantum quantum latitudo. Cujus latitudinis mensura est in latere a dorso ad ventrem, velut si jacentem hominem metiaris supinum, sen pronum, sexies tantum longitudinis est a capite usque ad pedes, quam latus a dextera in sinistram, vel a sinistra in dexteram, et decies quam altus a terra. Unde facta est area trecentorum in longitudine cubitorum, et quinquaginta in lacitudine et triginta in altitudine (Gen.vi). Item quod eadem arca collecta in unum cubitum desuper consummatur (Ibid.), sic et l'eclesia corpus Christi in unitatem collecta sublimatur et perficitur. Unde dicitur in Evangelio : Qui mecu n non colligit, spargit. Quod au:em aditus ei fit a late e, id est, quod nemo intrat in Ecclesiam, nisi per sacra mentum remissionis peccatorum, quod de Christi latere aperto manavit. Quod vero inferiora arcæ bicamerata et tricamerata construuntur, s cut ex omnibus gentibus vel bipertitam multitudinem congregat Ecclesiam. Propter circumcisionem et præputium, vel ir partitam propter filios Noe, quorum proceme repletus est orbis. Et ideo arcæ inferiora ista dicta sum quia in hac vita terrena est diversitas gentium.

In summo autem omnes consummamur in unum, et 🗛 quievit. Quod enim promittitur in spe, hoc exhibetur non est ista varietas, quia omnia omnibus Christus est tanquam nos uno cubito de super codesti unitate consummans. Quod autem cuncta animalium genera includuntur in arca, significat quia ex omnibus gentibus et nationibus congregatio sit in Ecclesia. Quod etiam Petro demoustratus discus ille significat, quod munda et immunda sint ibi animalia, sicut in Ecclesia sacramentis boni et mali versantur. Quod septena sunt munda, et bina immunda, non quia pauciores sunt mali quam boni, sed quia boni servant unitatem spiritus in vinculo pacis. Sanctum autem spiritum divina Scriptura in septiformi operatione commendat : sapientiæ et intellectus, consilii et fortitudinis, scientiæ et pietatis, et timoris Domini (Isai. x11). Unde et ille numerus quinquaginta dierum ad adventum sancti Spiritus pertinens in septies septenis. Qui flunt quadraginta novem uno addito consummatur, propier quod dictum est : Studentes servare unitario numero ad schismata faciles, et quodam modo divisibiles ostenduntur. Quod Noe ipse cum suis octavus numeratur, significat quia in Christo spes resurrectionis nostræ apparuit, quia octava die , id est , post Sabbati septimum primo a mortuis resurrexit. Qui dies a passione tertius, in numero autem dierum, qui per omne tempus volvitur, et octavas et primus est. Quod post septem dies ex quo ingressus est Noe in arcam, diluvium factum est, hoc est, quia in spem futuræ quie-tis, quæ septimo die significata est, baptizamur. Quod vero præter arcam omnis caro, quam ter-ra sustentabat, diluvio consumpts est, significat quia præter Ecclesiæ societatem aqua baptismi quamvis eadem sit, non solum non valeat ad salutem, sed valeat potius ad perniciem. Quod autem quadraginta diebus et quadraginta noctibus pluit, quia omnis reatus peccatorum in decem præceptis legis admittitur per universum orbem terrarum, qui quatuor partibus continetur. Decem præcepta quater C ducta quadraginta funt, sive ille reatus, quod ad dies pertinet, ex rerum prosperitate, sive quod ad noctes ex rerum adversitate contractus sit sacramento baptismi cœlestis abluitur. Quod Noe quingentorum erat annorum, cum ei locutus est Dominus, ut arcam sibi faceret, et sexcentos habebat annos cum in ea fuisset ingressus. Unde intelligitur per centum annos arca fabricata, quid aliud hic videntur centum anni significare, nisi ætates singulas sæculi. Unde ista sexta ætas quæ completis quingentis usque ad sexcentos, significatur in manifestatione evangelicam Ecclesiam construi. Et ideo qui sibi ad vitam consulit, sit velut quadratum lignum, paratus ad omne opus bonum, et intret in fabricam sanctam, quia et secundus mensis anni sexcentesimi, quo intravit Nee in arcam, eamdem senariam ætatem significat. Duo enim menses sexagenario numero concluduntur : a senario autem numero et sexaginta cognominantur et sexcenti, et sex millia, et sexaginta millia, et sexcenta D millia et sexcenties, et quidquid deinceps in majoribus summis per eumdem articulum numerus in infinita incrementa consurgit; et quod vicesimus et septimus dies mensis commemoratur, ad ejusdem quadraturæ significationem pertinet, quæ jam in quadratis lignis exposita est. Sed hic evidentius, quia nos ad omne bonum paratos, id est, quodam modo conquadratos trinitas perfecit : in memoria, qua Deum recolimus, in intelligentia, qua cognoscimus; in voluntate, qua diligimus. Tria emim ter et hoc ter funt xxvii, qui est numeri ternarii quadratus. Quod vero septimo mense arca resedit, hoc est, requievit, ad illam septimam requiem significatio recurrit; et quia persecti requiescunt, ibi quoque quadraturæ illius numerus iteratur. Nam vicesima septima die secundi mensis, commendatum est luc sacramentum et rursum vicesima septima die mensis septimi eadem commendatio confirmata est, cum arca re-

in re. Porro quia ipsa septima requies cum octava resurrectione conjungitur. Neque enim reddito corpore finitur requies, que post hanc vitam excipit sanctos, sed potius totum hominem, non adhuc spe, sed jam re ipsa omni ex parte spiritus et corporis perfecta et immortali salute renovatum æternæ vitæ munus assumit. Quia ergo septima requies cum octava resurrectione conjungitur, et hoc in sacramento regenerationis nostræ, id est, in baptismo, altum profundumque mysterium est, quod quindecim cubilis supercrevit aqua, excedens al.itudinem montium. Octo itaque et septem quindecim faciunt. Sed octo significant resurrectionem, septem quietem. Hoc igitur sacramentum resurrectionis et quietis transcendit omnem sapientiam superborum, ita ut nullatenus possit indagare scientiæ suæ altitudinem resurrectionis quietem; et quia septuaginta a septem, et octuaginta ab octo dinumerantem spiritus in vinculo pacis. Mali autem in bina- B tur, conjuncto utroque numero centum quinquaginta diebus exaltata est aqua, camdem commendans nobis atque confirmans altitudinem baptismi in consecrandum novum hominem, ad tenendam quietis et resurrectionis fidem. Quod post dies quadraginta emissus corvus non est reversus, aut aquis utique interceptus, aut aliquo supernatanti corpore illectus. significat homines immunditia cupiditatis teterri-mos, et ob hoc ad ea quæ foris sunt in hoc mundo retentos, aut rebaptizari ab his præter arcam, id est, præter Écclesiam baptismus occidit, seduci et teneri (sic). Quod columba emissa non inventa requie reversa est, ostendit per novum testamentum requiem sanctis in hoc mundo non esse promissam. Post quadraginta enim dies emissa est, qui numerus vitam quæ in hoc mundo agitur significat. Denique post septem dies dimissa columba propter illam septenariam operationem spiritalem olivæ fructuosum surculum retulit, quo significaret nonnullos etiam extra Ecclesiam baptizatos, si in eis purguedo non defuerit charitatis, posteriori tempore quasi vespere more columbæ tanquam in osculo pacis ad unitatis societatem posse perduci. Quod post alios septem dies dimissa, et non reversa, significat finem sæculi, quando erit sanctorum requies, non adhuc in sacramento spei, quod in hoc tempore consociatur quandiu vivitur, quod de Christi latere manavit; sed jam in ipsa perfectione salutis æternæ cum tradetur regnum Deo et Patri, ut in illa perspicua contemplatione incommutabilis veritatis nultis ministeriis corporabilibus egeamus.

### DISCIPULUS.

Cur sexcentesimo et uno anno vitæ Noe, id est. peractis sexcentis aperitur arcæ tectum?

## MAGISTER.

Finita quippe sexta ætate sæculi revelabitur abconditum sacramentum atque promissum.

### DISCIPULUS.

Cur vicesimo et septimo die secundi mensis dicitur siccasse terra, tanquam finita esset jam baptizandi necessitas?

### MAGISTER.

In numero etenim dierum quinquagesimo et septimo, ipse est enim dies secundi mensis vicesimus septimus, qui numerus ex illa conjunctione spiritus et corporis septies octonos habet, uno addito propter unitatis vinculum.

### DISCIPULUS.

Cur de arca conjuncti exeunt, qui disjuncti intraveraut? Sic enim dictum erat: Quod intraverint in arcam Noe et filit ejus, et uxor ejus, et uxores filiorum ejus (Gen. VII) ; seorsum viri, et seorsum fominæ commemoratæ sunt.

## MAGISTER.

Quia igitur in hoc tempore caro concupiscit adversus spiritum, et spiritus adversus carnem (Galat. v).

ad typum illum disjuncti intraverant; postmo- A Judæi Christi mortem videntes subsannaverunt. Sem dum autem exeunt Noe et uxor ejus, filii ejus, vero et Japhet tanquam duo populi ex circumcisione et uxores filiorum ejus. Hoc est, conjuncti masculi et seminæ, quia in sine sæculi, et in resurrectione justorum omnimoda et perfecta pace spiritui cor-pus adhærebit in illa mortalitatis indigentia vel concupiscentia resistente. Quad dantur eis in escam cuncta animalia, sicut in illo disco Petro deitur: Macta et manduca (Act. x); quod ejecto sanguine jubentur manducare, ne vita pristina quasi sufficato in conscientia teneatur; sed habeant ianquam effusionem per confessionem. Quod vero testamentu n posuit Deus inter se et homines atque omnem an mam vivam ne perdat eam diluvio, arcum scilicet qui apparet in nubibus, qui nunquam nisi de sole respiendet : illi enim non pereunt diluvio, qui in prophetis et in omnibus divinis Scripturis, tanquam in Dei nulabus, agooscunt Christi gloriam, non quærunt suam.

Hieronymus in libro Locorum dixit: Ararat in Armenia, signidem in montibus. Ararat, arca post B diluvium sedisse perhibetur, et dicuntur ibidem usque hodie ejus manere vestigia. Meminit horum mentium et Jeremias in visione contra Babylonem. Josephus quoque in primo Antiquitatum Judaicarum libro, sæcularium litterarum bistorias proferens:

Animadvertens, inquit, Noe terram diluvio liberatam, septem alios dies abire permisit, et universa animalia best asque patentibus claustris emittens ipse cum sua prole egressus est, immolans Deo hostias, gaudensque cum liberis. > llunc locum Armenii exitum vel egressus vocant, siquidem ibi cultores illarum regio um arcam primum sedisse testantur, et lignorum quædam superesse monumen:a. Arcæ huj is et diluvii omnes qui barbaras scripsere historias recordantur : quorum est unus Berosus Chaldæns, qui super diluvio referens, hec locutus est: Dicitur hujus navis in Armenia propter montem Carduenorum pars aliqua permanere, et quosdam bitumen ex ea avellentes circumferre, quo utuntur vel maxime hi qui lustrantur et expiant. . Sed et Hieronymus Agyptius, qui antiquitates Phoenicum pulchro sermone conscripsit, et Mnaseas et multi alii. Nicolaus quoque Damascenus in nonagesimo sexto libro relect : c Est in Armenia super Myniadem mons nomine Bearis, ad quem mulios in diluvio confugisse autumant, ibique salvatos esse. Alios vero in arcæ alveo supernatantes ad ejus verticem pervenisse, et usque ad multas ætates ligna arcæ demonstrari solita; ) quos quidem ego puto non esse alios, nisi eos quos Moyses legifer Hebræorum in suis voluminibus edidit. De arca quoque ipse poeta cecinit ita:

> Nuntia diluvii jam decrescentis ad arcam Ore columba refert ramum viridantis olivæ, Corvus enim ingluvie per fæda cadavera captus, liæserat; illa datæ revehit nova gaudia pacis.

Hieronymus. — Et erant filii Noe qui egressi sunt de arcu, Sem, Cham et Japhet (Gen. 14). Frequenter D sed et omnes qui Christiano vocabulo gloriantur, et Sep:naginta interpretes non valentes heth litteram, quæ duplicem aspirationem habet, in Græcum sermonem veriere, chi Græcam litteram addiderunt, nt nos docerent in istivsmodi vocabul a aspirare dehere. Unde et in præsenti loco Cham transtulerunt, pro eo quod est llam, quo et Ægyptus usque hodie Ægyptiorum lingua llam dicitur.

Plantavit autem Noe vineam, bibensque vinum inebriatus est, et cætera, usque Faciesque eorum aversæ erant, et patris virilla non viderunt (Ibid.).

Jam vero illud quad post diluvium de vinea, quam plantavit Noe, inebriatus est, et nudatus est in domo sua, cui non appareat Christi esse ligura, qui inebriatus est dum passus est? Nudatus est, dum crucifixus est in domo sua, id est, in gente sua, et in domesticis sanguinis sui utique Judaris. Tunc enim nadata est mortalitas carnis ejus, quam nuditatem, id est, passionem Christi videns Cham derisit, et

PATROL. XCIII.

et prarputio credentes, cognita nuditate patris, qua significabatur passio Salvatoris, sumentes vestimentum pos erunt super dorsa sua, et intrantes aversi operucrun nuditatem patris, nec viderunt quod verenda texerunt (15id.). Quodam enim modo passionem Christi vel mento tegimus, id est, sacramento honoramus, ejusque mysterii rationem reddentes, Judæorum detractionem operimus. Vestimentum enim significat sacramentum, dorsa memoriam præteritorum, quia passionem transactam Christi celebrat Ecclesia, non adline prospectat futuram: medius aute n frater Cham (Ibid.), id est, impins populus Jud corum; ideo medius, quia nec primatum Aposto'orum tenuit, nec ultimus in gentibus credidit. Vidit nuditatem pairis (Ibid.), quia consensit in nece Domini Salvatoris. Post hee nuntiavit foras frairibus (Ibid.). Per eum quippe manifestatum est quod crat in propheta secretum, iden que fit servus fratrum snorum. Quid est enim aliud hodieque gens ipsa nisi quædam scrinaria Christianorum, bajulans legem et prophetas ad testimonium assertionis Ecclesia, ut nos honoremus per sacramentum, quod muntiant illi per litteram.

Expergefuctus itaque Noe, cum didicisset quid secerat et filius suns minor, ait : Muledictus Chanaan, servus servorum erit fratribus suis. Benedictus Dominus Deus Sem, sit Ghanaan servus ejus. Dilatet Deus Japhet, et habitet in tabernaculis Sem (Ibid ). Quomodo hoc intelligendum est?

Hieronymus. - De Sem Hehrai, de Japhet populus gentium nascitur. Quia igitur lata est multitudo credentium, a lati:udine que Japhet dicitur, latitudo nomen accepit. Quod autem ait : El habitet in tabernaculis Sem, de nobis prophetatur, qui in eruditione et scientia Scripturarum ejecto Israelo versamur.

Explanatio spiritalis. - Post hac itaque benedicuntur duo illi, qui nuditatem patris honoraverunt. Benedictus namque Dominus Deus Sem, sit Chanaan puer illius. D.latet Japhet, et habitet in tabernazulis Sem. Hie Sem major natu, ex quo patres, et propheta, et apostoli, nati sunt, atque generati. Japhet autem gentium est pater, qui etram latitudo interpretatur. Cum ingenti enim multitu line dilatutus est populus ex gentibus, qui cum proph tis et apostolis erat habitaturus. Siquidem et videmus juxta Noe propheticam patris benedictionem in tabernaculo Sem, t ansisse habitationem Japheth, hoc est, in domum legis et prophetarum Ecclesiam potius justificari, minorem quidem temporum, sed gratia lege majorem. Cham porro, qui interpretatur callidus. medius filius tanquam ab uiroque discretus, nec in trimitiis Israelitarum, nec in plenitudine gentium permanens, significat non solum Judæorum, sed etiam hæreticorum genus callidum, non spiritu sapientiæ, sed impatientiæ, quo solent hæreticorum perdite vivunt, ipsius figuram gestare videntur. Passionem quippe Christi, quæ illius hominis nuditate significata est, et annuntiant bene profitendo, et male agendo exhonorant. De talibus ergo dictum est : Ex fructibus e rum cognoscetis cos (Matth. VIII). ldeo et Cham in filio suo maledicius est, tanquam in fractu suo, id est, in opere suo. Unde convenienter et ipse fi ins ejus Changan, qui interpretatur motus eorum. Quod aliud quid est, quam opus eorum. Item quod cham peccante posteritas ejus damnatur, sign licat quod reprobi hic quidem delinquunt, sed in posterum, id est, in futurum sententiam damnationis accipiunt. Sed et pleb. Judaica, quae Dominum crucifixit, etiam in filos poenam damnationis suæ transmisit. Dixerunt enim : Sanguis ejus super nos, et super filios nos ros (Matth. xxvII). Benedictis igitur duobus filiis Noe, atque uno ur medio eorum maledicto, deinceps generationes corum

sunt, id est, quindecim de Japhet, triginta de Cham,

viginti septem de Sem.

De ædificatione Turris, etc., usque ad divisionem linguarum. — Primus autem post diluvium in er homines Nemrod, filius Chus nova imperii cupiditate tyrannidem arripuit. Regnavitque in Babylonia, quie ab eo quod ibi confusæ sunt linguæ Babel appellata est, quod interpretatur confusio, cujus ædilicandæ turris idem Nemrod exstitit auctor; quique pro eo quod ultra naturam suam cœli alta penetrare contendit, non incongrue diabolo comparatur, qui cogitatione cordis sui intumescens, super sidera exaltare se voluit, id est, super omnem potesiatem angelorum Deo se coæquare disponens, dum dicit : Ascendam super altitudinem nubium, et ero similis Altissimo (Isai. xiv). Quod autem dicitur venator, quid significatur hoc nomine, nisi animarum terrigenarum deceptor, et capiens homines ad mortem. Turris hæreticorum, qui, postquam moti sunt ab Oriente, id est, a vero lumine recesserunt, et venerunt in campum Sennaar, qui interpretatur excussio dentium, statim adversus Deum impietatis suæ ædificant turrim, ac dogmatum superbiam nefario ausu confringunt, volentes curiositate non licita ipsius cœli alta penetrare; sed sicut illi per superbiam ab una tingua in multis divisi sunt, ita et hæretici ab unitate fidei confessione segregati inter se diversitate erroris, quasi per dissonantiam linguæ invicem secernuntur. et quos armat adversus Deum elatæ conspirationis perniciosa consensio. Rursum intercedente dogmainm discordia dividit, oborta repente confusio, quos quidem ipsa Trinitas damnat, in quam offendunt, ipsa eos dispergit dum dieit : Venite et confundamus ibi linguam corum (Gen. x1), in varietate utique erroris sive schismatum. Eo autem tempore quando linguarum facta est varietas, in sola domo lleber, quæ antea fuit lingua remansit; nunc quoque in sola Ecclesia, quæ est domus Christi, umtatem esse confes- C sionis et fidei pacem divisis omnibus reprobis restat.

Nunc de gentium divisionibus secundum Hieronymum videamus. — Filii Japhet, Gomer et Magog, et Madai et Javan, et Thubal, et Mosoch, et Thiras. Japhet fillo Noe nati sont sep em filli, qui possederunt terram in Asia ab Amano et Tauro, Cœlesyriæ et Ciliciæ n:ontibus, usque ad Auvium Tanaim, in Europa vero usque ad Gadira, nomina locis et gentibus relinquentes, e quibus postea immutata sunt plurima, catera permanent ut suerunt. Sunt antem Homer, Galatæ; Magog, Scythæ; Madai, Medi; Savan, Jones, qui et Graci; unde et mare Ionium; Thubal, Iberi, qui et Hispani, a quibus Celtiberi, licet quidam Italos suspicentur. Mosoch, Cappadoces; unde et urbs apud cos usque hodie Mazaca dicitur. Porro septuaginta interpretes Caphthorim Cappadocas arbitrantur; Thiras, Thraces, quorum non satis immutatum vocabulum est. Scio de Ezechiel, ad Gothorum nuper in terra nostra vagantium historiam retulisse, quod urrum verum sit, prælii ipsius fine monstrabitur. Et certe Gothos omnes retro eruditi magis Getas quam Gog et Magog appellare consueverunt. Hæ itaque septem genies, quas de Japhet venire st rpe memoravi, ad Aquilonis pariem habitant. Filii Gemer Assenez et Riphath et Thogorma. Assenez Græci Reginos vocant. Riphath, Paphlagones; Thogorma, Phrygas; fili Javan, Elisa et Tharsis, Cethim et Dodanin. Ab his divisæ sibi insulæ nationum in terris suis. Vir secundum linguam suam et cognationem et gentem suam. De lombus, id est, Græcis, nascuntur Elisei, qui vocantur Æoles; unde et quinta lingua Græciæ Acolis appellatur, quam illi vocant πέμπτην διάλεκ-Toy. Tharsis Josephus Cilicas arbitratur, 6 aspirationis literam vitiose a posteris in τ dicens faisse corruptam, unde et metropolis corum civitas Tharsus

tevuntur, ex quibus septuaginta duæ gentes orte A appellatur Paulo apostolo gloriosa. Cethim sunt Citii, a quibus hodie quoque urbs Cypri Citium nominatur. Dodanin, Rhodii; ita enim Septuaginta interpretes transtulerunt. Legamus Varronis de antiquitatibus libros, et Sisinuii Capitonis, et Græcum Phlegonta, cæterosque eruditissimos viros, et videbimus omnes pene insulas et totius orbis littora terrasque mari vicinas Græcis accolis occupatas, qui. ut supra diximus, ab Amano et Tauro montibus omnia maritima loca usque ad Oceanum possidere Britannicum. Filii Cham, Chus et Mesraim, et Phuth, et Chanaan. Chus usque hodie ab Hebræis Æthjopia nuncupatur; Mesraim, Ægyptus; Phuth, Libyæ, a quo et Mauritaniæ fluvius usque in præsens l'huth, omn sque circa eum regio Phutensis. Multi tam Græci quam Latini scriptores hujus rei testes sunt. Quare autem in una tantum climatis parte antiquime nomen Libyæ resederit, et reliqua terra vocata sit Africa, disserere non hojus loci nec temporis est. ejus superbia hujus mundi est, vel impia dogmata p Porro Chanaan obtinuit terram quam Judae deinceps possederunt ejectis Chanancis. Film Chus, Saba, llevila, Sabatha, Regma, Sabatacha. Sabata quo Sabæi, de quibus Virgilius : Solisque est Thurea vi qu Sabæi; et alibi: Centumque Sabæo Thure calent aræ. llevila, Gethuli, in parte remotioris Africa, eremo cohærentes. Sabatha, a quo Sabatheni, qui nunc Asiabari nuncupantur, liegma vero et Sabatacha paulatim antiqua perdidere vocabula, et que nunc pro veteribus habeant ignoratur. Filii Regma, Saba et Dadan : hic Saba per schin litteram scribitur; supra vero per samech, a quo diximus appellatos Sabaos. interpretatur vero nunc Saba Arabia. Nam in Exxx psalmo, ubi nos habemus : Reges Arabum et Saia munera offerent, in Hebrao scriptum est : Reges Saba, primum nomen per schin, secundum per samech. Dadan gens est Æthiopiæ in occidentali plaga, et Chus genuit Nemrod, de quo jam superius mentionem fecimus. Isie copit esse potens in terra: et post paululum: Et juit, inquit, capu regni ipsius Babylon et Arach, et Achad, et Chalanne in terra Sennaar (Gen. x). Nemrod filius Chus arripuit, ut supra di serumos, insuet in prius in populo tyrannidem, regnavitque in Babylone, que ab eo quod ibi confusæ sunt linguæ, turrem ædilicantium Babel appeliata est. Babel autem interpretatur confusio. Regnavit autem et in Arach, hoc est, in Edessa, et in Achad, quæ nunc dicitur Nisibis, et in Chalanne, quæ postea, verso nomino, a Selenco rege est d'eia Selencia, vel cerie quæ nunc Κτησιφών appel atur. De terra illa exitt Assur, et ædificavit Niniven et Rohoboth civitatem. De hac terra Assyriorum pullulavit imperium, qui ex nomine Nini Beli filii N.num condiderunt, urbem magnam quam llebræi appellant Ninivem, ad cujus rumam vel pænitentiam tota Jone pertinet prophetia. Quod autem ait: Ni-niven et Rohoboth civit tem (lbid.), non putemus duas e-se urbes : sed quia Rohoboth plateæ interpretantur, ita legendum est : Et adificavit Niniven quem lam Gog et Magig, tam de præsenti loco quam D et plateas civitatis. Sequitur : Et Mesram genuit Ludim, et Anamm, et Laabim et Nephtuim, et Phetrusim et Chustnim, e quibus egressi sunt Philisum et Caphtorim (Ibid.). Exceptis Labaim, a quibus Libyes postea nominati sunt, qui prius Phutei vocabantur, et Chastuim,, qui deinceps Philistii appellati sant, quos nos corrupte l'a æstinos di mus. Cateræ sex gentes ignotæ nobis sunt, quia beile Æchiopico subversa: usque ad oblivionem prateritorum nominum pervenere. Posuerunt autem terram a Gaza usque ad extremos flacs Ægypti. Sequi.ur : Et Chanaan genuit Sidonem, primogenitum suum, Hethœum et Jebusæum et Amorrhæam, et Gergeseum, et Howum, et Aracoum, et Sinoum, et A adium, et Samaræum, et Amathæum (Ibid.). De Chanaan primus natus est Sidon, a quo urbs in Phoenice Sidon vocatar. Dein Aracæus, qui Arcas condidit oppidum. contra Tripolim in radicibus Libani situm, a que haud procul alia civitas fuit nomme Sim, qua post-

ea, vario eventu subversa hellorum, nomen tan- A tummodo loco pristinum reservavit. Aradii sunt, qui Aradum insulam possederunt angusto freto a Phonicis littore separatam. Samaræi, quibus Edessa nobilis Cœlesyriæ civitas Amath usque ad nostrum tempus, tam a Syris quam ab Hebræis, ita apud veteres dicta fuerat, appellatur. Hanc Macedones qui post Alexandrum morientem regnarunt Epiphaniam nuncupaverunt. Nonnulli Antiochiam ita appellatum putant; alii licet non vere, tamen opinionem suam quam verisimili vocabulo consolantes, Emath primam ab Antiochia mansionem Edessam pergentibus appellari putant, et eamdem esse que apud veteres dicta sit Enach. Et fuit terminus Chanan corum a Sidone, donec venias in Gerara usque ad Gazam pergentihus Sodomam et Gomorrham, et Adamam, et Schoim, usque ad Lasen, quia exteræ civitates, Sidon videlicet et Gerara, et Sodoma, et Gomorrha, et Adama et Seboim, notæ sunt omnibus. Hoc tamen adnotandum videtur, quod Lasa ipsa sit quæ B nunc Call rhoe dicitur, ubi aquæ calidæ prorumpentes in mare Mortuum defluunt. Filii Sem. Ælam et A-sur et Arphaxad, et Lud, et Aram. Hi al Euphrate fluvio partem Asiæ usque ad Indicum Oceanum tenent. Est autem Ælam, a quo Ælamitæ principes Persidis : de Assur jam ante dictum est, quod Ninum urbem condiderit. Arphaxad, a quo Chaldæi; Lud, a quo Lydii; Aram, a quo Syri, quorum me-tropolis est Damascus. Filii Aram, Us, et Hul, et Gether, et Mess. Us Trachonitidis et Damasci conditor, inter Palæstinam et Cælesvriam tennit principatum, a quo S ptuaginta int rpretes in libro Job, ubi in Hebræo scribitur : Terra Us regionem Ausitidem, quasi Husitidem transtulerunt. Hul, a quo Armeni, et Gether, a quo Acarnanii sive Carii. Porro Mess, pro quo Septuaginta interpretes Mosoch transtulerunt, qui nunc vocantur Mæones. Arphaxad gemuit Sela, et Sela genuit Heber (Gen. x). Ex Heber nati sunt duo filii: nomen uni Phaleg, quia in diebus ejus divisa est terra, et nomen fratris ejus Jectau. Heber, a quo llebræi vaticinio quodam filio suo Phaleg nomen imposuit : qui interpretatur divisio, ab eo quod in diebus ejus linguæ in Bahylone divisæ sunt. Jectan genuit Helmodad et Saleph, et Asarmoth, et Jare, et Aduram, et Uzal, et Decla, et Ebal, et Abimael, Saba et Ophir, Hevila et Jobab (Ibid.). Harum gentium posteriora nomina invenire pon potui, sed usque in præsens, quia procul a nobis sunt, vel ita vocantur, ut primum, vel quæ immutata sint ignoratur. Possederunt autem a Cophene fluvio omnem Indiæ regionem, quæ vocatur leria. Seguitur.

Phaleg films Heber genuit Reu. Reu genuit Sarug, Sarug genuit Nachor. Nachor genuit Thare. Hæ sunt autem generationes Thare. Thare genuit Abram, et Nachor et Aran. Porro Aran genuit Loth, mortuusque est Aran ante Thare patrem suum in terra nativitatis suæ in Ur Chaldworum (Gen. x1). De hoc quoque espirulo quod Hieronymus in libro Quæstionum He- D braicarum senserit inferamus. Sequitur: Et mortuus est Aran ante patrem suum in terra, qua natus est in regione Chaldworum, pro eo quod legimus In regione Chaldworum, in Hebraco habetur ur Chasdim, id est, in igne Chaldworum. Tradunt Hebraci istiusmodi fabulam ex hac occasione esse, quod Abraham in ignem missus sit, quia ignem adorare nolucrit, quem Chaldzi colunt, et Dei auxilio liberatus de idololatriz igne prolugerit : quod in sequentibus scribitur egressum esse Tharan cum sobole sua de regione Chaldzorum, pro co quod in Hebraeo habetur De incendio Chaldworum, et hoc esse quod nunc dicitur: Mortuus est Aran ante conspectum Tharæ patris sui in terra nativitatis sua, in igne Chaldworum, quod videlicet ignem notens adorare, igne consumptus sit. Loquitur autem Dominus postea ad Abraham : Ego aum, qui edazi te de igne Chaldworum (Gen. xv). Se-

quitur :

Et assumpserunt Abram et Nachor sibi uxores Nomen uxoris Abram Sarai, et nomen uxoris Nachor Melcha, filia Aran. Pater autem Melchæ, ipse est pater Jeschæ. Aran filius Tharæ, frater Ahræ et Nachor duas filias genuit Melcham et Sarai, coguomento Jeschan διάννων, e quibus Melcham accepit uxorem Nachor, et Sarai Abram. Necdum quippe inter patruos et fratrum filias nuptiæ fuerant lege prohibitæ, quæ in primis hominibus et inter fratres et sorures initæ sunt.

## DISCIPULUS.

Hieronymus. — Erat autem Abram LXI et quinque annorum, quando egressus est ex Haran (Gen. XII). Indissolubilis nascitur quæstio. Si enim Thara pater Abræ, cum adhuc esset in regione Chaldæa, septuaginta annorum genuit Abram, et postea in Charran CCV ætatis suæ anno mortuus est: quomodo nuuc post mortem Tharæ Abram exiens de Charra LXXV annorum fuisse memoratur, cum a nativitate Abræ usque ad mortem patris ejus, CXXXV anni fuisse doceantur?

#### MAGISTER.

Vera est igitur illa Hebræorum traditio, quam supra diximus, quod egressus sit Thara cum Ahis auis de igne Chaldæorum; et quod Abram Bahylonio vallatus incendio, quia illud adorare nolebat, Dei sit anxilio liberatus: et ex illo tempore dies viam et tempus reputetur ætatis, ex quo confessus est Dominum spernens idola Chaldæorum. Potest autem fieri ut quia Scriptura reliquit incertum, ante pueces aunos Thara de Chaldæa profectus venerit in Charran quam mortem obiret: vel certe statim post persecutionem in Charram venerit, et ibi diutus sit moratus. Si quis ergo huic expositioni contrarius est, quærat aliam solutionem, et tunc recte ea quæ a nobis dicta sunt improbabit.

Isidorus. — Loculus est Dominus ad Abraham dicens : Egredere de terra tua, et de cognatione tua, et de domo patris tui, et veni in terram quam monstrabo tibi, faciamque te in gentem magnam, etc. usque Benedicentur in te universe cognationes terræ. Quis antem alius exiit in Abraham de terra sua, et de cognatione sua, ut apud exteros locupletaretur, ut esset in gentem magnani, nisi Christus, qui relicta terra et cognatione Judæorum præpollet nunc, ut videmus, in populis gentium : sed et nobis ad exemplum Christi exeundum est de terra nostra, id est de facultatibus mundi hujus, operibusque terrenis; et de cognatione nostra, id est de conversatione et moribus vitiisque prioribus, quæ nobis a nostra nativitate cohærentia velut affinitate quadam et consanguinitate conjuncta sunt. Sive de domo patris nostri, id est omni memoria mundi, ut ei renuntiantes, possimus in populo Dei dilatari, et in terram cœlestis repromissionis cum tempus advenerit introduci. Duæ autem promissiones Abrahæ dantur : una, per quam terram Chanaan possessurum semen ejus promittitur, dum dicit Deus: Vade in terram quam monstravero tibi, faciamque te in gentem magnam. Alia vero longe præstantior non de carnali, sed spiritali semine, per quod pater est non unius gentis Israeliticæ, sed omnium gentium. quæ fidei ejus vestigia consequentur. Quod promitti copit his verbis : Et benedicentur in te omnes cognationes terræ. Sequitur.

Apparuilque Dominus Abræ, et dixit: Semini tuo dabo terram hanc, etc. usque, Et venit ad Sickem, et ad convallem illustrem, usque: Perrezit vad-ns, et ultra progrediens ad meridiem. Accepto itaque secundo oraculo de promissione terræ ipsius, et ædificavit ibi altare Domino, qui apparuit ei, et profectus inde habitavit in eremo: atque inde famis inopia pulsus, descendit in Ægyptum, ubi uxorem suam dixit esse sororem: nec mentitur, quia propinqua erat sanguine. Quam tamen Pharao rex Ægypti uxorem volens accipere, grandissimis terretur monstris; nutlisque propter eam malis afflictus, ubi ejus esse uxorem

divinitus didicit, confestim illæsam cum honore re- A stituit; hoc itaque cam de Abimelech dicere cæperi-

nius, exponemus.

Hieronymus. - Et proficiscens Abraham abiit in desertum, et fames facta est super terram. Notandum quod in præsenti et in plurimis aliis locis pro deserto, ad austrum scriptum est in Hebræo.

#### DISCIPULUS.

lloc igitur notare debemus quod sequitur : Et viderunt cam principes Pharaonis, et laudaverunt eam ad Pharaonem, et introduxerunt eam in domum ejus, et Abræ bene secit propter eam : et suerunt ei oves et armenia, et asini, et servi, et ancillæ, muli et cameli.

#### HAGISTER.

Licet corpus sanctarum mulierum non vis maculet, sed voluntas, et excusari possit Sarai quod famis tempore sola regi in peregrinis locis marito conveniente resistere nequiverit, tamen potest et aliter fæda necessitas excusari, quod juxta librum Esther, B quæcunque mulicrum placuisset regi apud veteres, sex mensibus ungebatur oleo myrtino, et sex mensibus in pigmentis variis erat, et curationibus feminarum, et tunc demum ingrediebatur ad regem : atque ita potest fieri ut Sarai postquam placuerat regi, dum per annum ejus ad regem priepararetur introitus, et Abræ Pharao multa donaverit, et Pharao postea sit percussus a Domino, illa adhuc intacta ab ejus concubitu permanente. Sequitur.

Et ascendit Abram ex Æqypto, ipse et uxor ejus, et omnia quæ illius erant, et Lot cum eo in deserto. Erat autem Abram dives valde pecore, argento et auro : et abiit unde venit, in desertum usque Bethel. Pulchre de Ægypto liberatus ascendi-se dicitur. Sed occurrit huic sensui illud quod sequitur, quomodo potuerit exiens de Ægypto fuisse dives valde? Quod tamen solvitur illa Hebraica veritate, in qua scribitur Abram gracis valde sive vehementer : hoc est , βαρύς σφόδρα. Ægypti enim pondere gravabatur, et licet videantur esse divitix pecoris, auri et argenti, tamen si Agy- C ptim sunt, viro sancto graves sunt. Denique non ut in LXX legimus, abiit unde venerat per desertum usque Bethel, sed sicut in Hebrico scriptum est, Abiit in itinere suo per austrum usque Bethel. Idcirco enim de Ægypto profectus est, ut non desertum ingrederetur, cum Ægyptum relinqueret, sed ut per austrum, qui aquiloni contrarius est, veniret ad domum Dei, ubi fuerat tabernaculum ejus in medio Bethel et Ilai, in loco altaris quod fecerat prius, et invocavit ibi nomen Domini. Reverso igitur Abram ex Ægypto unde venerat, tunc Lot ab Abram avunculo suo in terram Sodomorum salva charitate discessit, vatans discordiam, quia divites facti erant, et pastores eorum invicem rixabantur. Permansit autem Abram in terra Chanaan, habitavitque juxta quercum Mambre, hæc est Hebron. Mambre autem vocabatur unus amicorum Abraham. Sequitur.

Et viri Sodomorum mali et peccatores in conspectu pretibus additum est : In conspectu Dei, siquidem Sodomorum coloni apud homines mali et peccatores crant. Ille autem dicitur in conspectu Dei percator, qui potest apud homines justus videri. Quomodo de Zacharia et Elizabeth in præconio ponitur, quod fuerint justi ambo in conspectu Dei; et in psalmo dicitur : Non justific bitur in conspectu tuo omnis vivens

(Psalm. CXLII, 2).

Locutus est autem Dominus ad Abram, postquam divisus est ab eo Lot : Leva oculos tuos, et vide a loco in quo tu nunc es, ud aquilonem, et ad austrum, et ad orientem et ad mure, quia omnem terram quam tu vides, tibi dabo eam, et semini tuo. Quatuor climata mundi posuit, orientem et occidentem, septentrionem et meridianum. Quod autem in omnibus Scripturis legitur, hic semel dixi-se sufficiat, mare scinper pro occidente poni, ab eo quod Palæstinæ regio ita sit ut nare in occide :tis plaga habeat. Sequitur.

Factum est autem in illo tempore ut Amraphel rex Sennaar, et Arioch rex Ponii, et Chodorlahomor rex Elamitarum, et Thadal rex gentium, inirent bellum contra regem Sodomorum et regem Gomorrhæ et regem Adamæ, et regem Seboim, et regem Balæ, ipsa est Segor. Omnes hi consederunt apud vallem salsam, hoc est mare salis Bale lingua Hebræa κατάποσις, id e-t, devoratio dicitur. Tradunt igitur Hebræi hanc eamdem in alio Scriptu rarum loco Salissam nominari, dicique rursum, uòσχον τριετίζουσαν, id est, vitulam conternantem, quod scilicet tertio motu terræ absorpta sit. Et ex eo tempore quo Sodoma et Gomorrha, Adama et Seboim divino igne subversæ sint, illa parvula nuncupetur : siquidem Segor transferour in parvam, que lingua Syra Zoara dicitur; vallis enim salinarum, sicut in hoc eodem libro scribitur, in qua fuerunt aute pulei bituminis, post Dei iram et sulphuris pluviam, in mare mortuum versa est, quod a Græcis λίμνη ασφαλτίτις, id est, stagnum bituminis appellatur. Sequiur.

Hi autem reges memorati tulerunt omnem substantium Sodomorum et Gomorrhæorum, nec non et Lot et substantiam ejus, qui erat nepos Abram, qui habitarit in Sodomis: et ecce unus qui evaserat, nunt avit Abram Hebræo. Qui cum oudisset captum Lot numitavit CCCVVIII rernaculos, quos assumens secum persecutus est eos. Tulitque omne quod invaserant, pariter et Lot : pers cutusque est eos usque Dan ad Phænicis oppidum, quod nunc Paneas dicitar. Dan autem unus est e fontibus Jordanis. Nam et alter vocatur for quod interpretatur ρείθρον, id est, rivus. Duobus ergo fontibus. qui hand procul a se distant, in unum rivulum fæde-

ratis, Jordanis deinceps appellatur.

Isidorus. - Deinde a guinque regibus, qui Sodomis irruerant, Abram captum Lot liberat, habens secum in prælio cccxviii vernaculos. Sed quid hæc victoria Abræ de quinque regibus indicabat, quos ille fider pater mysterio superabat, nisi quod fides nostra si confirmata sit in spiritu principali, totidem corpo-ris nostri sensus verbo Dei subig.t. Nam sicut i le do proximo in regibus victor, ita et fides per animam victrix de exteriore homine triumphabit. Quod vero ille non multitudine nec virtute legionum, ed tantum ccc et xviii comitantibus adversarios princ.pes debellavit, jam tunc in sacramento crucis, cujus figura per lau litteram in numero trecentorum exprimitur, imaginabatur : quod nos Christi passio liberaret a dominatu quinque carnatium seasuum, qui nos antea

variis vitiis capt vantes exsoperaverant.

Revertenti igitur a cæde hostium Abram occurrit ei mox Melchisedech rex Salem sacerdos Dei, benedixi que Abram circumciso offerens panem et vinum. Hierony-- Quia semel opusculum nostrum, vel quastivnum Hebraicarum, vel traditionum congregatio est, propterea quid Hebræi de hoc sentiant, inseramus. Aiunt hunc esse Sem filium Noe, et supputantes an-nos vitæ ipsius ostendunt eum ad Isaac usque vixisse : omnesque primogenitos Noe, donec sacerdotio fungeretur Aaron, fuisse pontifices. Porro Salem rex Dei vehementer. Superflue hie in Septuaginta inter- D Hierusalem dicitur, quae prius Salem appellabatur. Melchisedech autem beatus Apostolus ad Hebræos sine patre et matre commemorans, ad Christum resert, et per Christum ad gentium Ecclesiam. Omnis enun corporis gioria refertur ad membra, eo quod præputium habens Abram benedixerit circumciso, et in Abram Levi, et per Levi Aaron, de quo postea sacerdotium. Ex quo colligi vult sacerdotum Ecclesiæ habentis præputium benedixisse [in | circumciso sacerdo tium synagogie. Quod autem ait : Tu es sacerdos in wternum secundum ordinem Melchisedech (Ps. cix, 4), mysterium nostrum in verbo reconciliationis vel ordinis significatur, nequaquam per Aaron rationabilium victimis immolandis, sed oblato pane et vino, id est, corpore et sanguine Domini Je u. Quod autem supra diximus eum ab apostolo Paulo sine patre et matre commemoratum, figuraliter refert ad Christum, ut jam ostendunus : ipse est enim solus de patre sine matre genitus, per divinitatem; ipse de matre sine

gnns decimas omnes substantiæ suæ Melchisedech sacerdoti post benedictionem dedit, sciens spiritaliter melius sacerdotium futurum in populo gentium quam Leviticum, quod in Israel de ipio erat "ascimrum, futurumque ut sacerdotium Ecclesiæ habenis præputium benediceret in Abraham circumciso sacerdotium Synagogie. Qui enim benedicit, major est quam qui benedic tur. Unde et sacerdotes ex semine Abræ nati fratris ex se quos benedicebat, id est populos Israel. Quibus illi decimas secundum legis mandatum dabant vere, ut majoribus et eminentioribus suis. Nomen antein ipsum, id est Melchisedech, rex pacis, vel rex justitite interpretatur, quod tum refertur ad Christum: ipse est enim Rex pacis, quia per ipsum reconciliamur Deo : idem est rex justitiæ, qu'a ip-e veniet ut discernat sanctos ab impiis. Idem quoque unus et sacerdos et rex, quia ad redemptionem omnium Deo Patri se obtulit hostiam, et et in futuro judicabit.

llieronymus ad Evagrium presbyterum de Me'chisedech. — Misisti mihi volumen ανώνυμον και αδίσποτον et nescio utrum tu de titulo nomen subtraxeris, au ille qui scripsit, ut periculum fugeret disputandi auctorem nolucrit confiteri. Quod cum legissem, intellexi famosi-simam quæstionem super pontificem Melchisedech illuc pluribus argumentis esse perductam, ut docere constus sit eum qui benedixerit tanto patriarchæ, divinioris fuisse naturæ, nec de hominibus æstimandom, et ad extremum ausus est dicere, Spiritum sanctum occurrisse Abrahæ, et ipsum esse qui sub hominis figura visus sit. Quomodo antem Spiritus sanctus panem vinumque protulerit et decimas prædæ, quas Abraham victis quatuor regibus reportaret acceperit, omnino tangere no uit. Petisque ut quid mihi vel de scriptore vel de quæstione videatur respondeam: f teor, voloi dissimulare sententiam, nec me periculoso et φιλεγκλήμονι miscere tractatui, in quo quodennque dixisem, reprehensores habiturus C forem : sed rursum cum quistolam legerim et invevissem in extrema pagella, miris me obtestationibus adjuratum ne spernerem precatorem, revolvi veterum libros, ut viderem qu'd singuli dicerent, et tibi quasi de multorum consilio responderem. Statimque in fronte Geneseos in prima homiliarum Origenis reperi scriptum de Melchisedech. In qua multiplici sermone disputans illuc devolutus est, ut cum angelum diceret. Lisdemque argumentis pene quibus scriptor tuus de S, iritu sancto, ille de supernis virtutibus est locu-tus. Transivi ad Didymum, sectatorem ejus, et vidi hominem pedibus in magistri isse sententiam. Verti me ad Hipp lytum Irenæum, Ensebium Cæsariensem et Emisenum, Apoliinarium quoque nost: um et Enstach um, qui primus Antiochenæ episcopus Ecclesiæ fuit, et contra Arium clarissima tuba bellicum cecinit : et deprehendi horum omnium opiniones diversis argumentationibus ac diverticulis ad unum compitum pervenisse, ut dicerent Melchisedech hominem D luisse Chananaum regem urbis Hieroso ymæ, quæ primum Salem, postea lebus, ad extremum Ilierusalem appellata sit. Nec mirum esse si sacerdos Dei altissimi describatur absque circumcisione et legalihus cæremoni's, et genere Aaron : cum Abel quoque et Enoch et Noe placuerint Deo, et victimas obiulevint; et in Job volumine legimus, quod ipse et oblator munerum fuerit, et sacerdos, et quotidie pro filiis suis hostias immolarit : et aiunt ipsum quoque Job non fuisse de genere Levi, sed de stirpe Esau, licet aliud Hebræi autument. Quomodo autem Noe inebriatus in domo sua, et nudatus arque derisus a mediano tilio, typum Salvatoris præboit, et Cham populi Judæorum. Samson quoque amator meretricis et pauperis Dahlæ multo plures hostium moriturus quam vivus occidit, ut Christi exprimeret passionem, omnesque pene sancii patriarchie et prophetæ in atiqua re figura:u expresserunt Salvatoris. Sic et Melchise-

patre, per humanitatem. Quod vero patriarcha ma- A dech, eo quod Chananœus fuerit, et non de genero Judworum, in typum præcessisse sacerdotis filii Dei, de quo dicitur in centesimo nono psalmo: Tu es sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedech. Ordinem autem ejus multis modis interpretantur, quod solus et rex fuerit et sacerdos, et ante circumcisionem functus sacerdatio, ut non gentes ex Judæis, sed Judæi ex gentibus sacerdotium acceperint : neque unctus oleo sacerdotali, ut Moysi præcepta constituunt, sed olco exsultationis et fidei puritate : neque carnis et sanguinis victimas immolarit, et brutorum sanguinem an malium exta, id est quidquid super escam est, susceperit : sed pane et vino sinplici, puroque sacrificio Christi dedicaverit sacramentum, et multa alia quæ epistolaris brevitas non recipit; præterea plenius esse tractatum in Epistola ad liebriros, quam omnes Græci recipiunt, et non-nulli Latinorum, quod iste Melchisedech, id est, rex justus, rex lucrit Salem, id est, rex pacis sine patre verus Rex in præsenti sæculo populum suum regit, B et matre. Et quomodo hoc intelligendum sit, uno statim verbo explicavit ἀγενεαλόγητος, non quod absque patre et matre fuerit, cum Christus quoque secundum utramque naturam et patrem kabuerit et matrem : sed quod subito introducatur in Genesi occurrisse Abrahæ a cæde hostium revertenti. Et nec auto nec postea ejus nomen feratur ascriptum : affirmat autem Aposiolus quod Aaron sacerdotium, id est, popu'i Judworum et principium habnerit et finem. Meichisedech autem, id est Christus et Ecclesia, et in præteritum et in futurum æternum sit, nullumque habuerit auctorem, et quod translato sacerdotio, legis quoque mutatio fiat : ut nequaquam de Agar ancilla et monte Sina, sed de Sara libera et arce Sion egrediatur verbum Domini, et lex Dei de Jerusalem. Et dissicultatem rei procemio exaggerat dicens : Super quo multus nobis sermo est, et interpretabilis : non quia Apostolus non potuerit id interpretari, sed quod illius temperis non fuerint. Hebræis enim, id est Judzis, persuadebat, non jam fidelibus, quibus pass'in perderet sacramentum. Verumtamen si Vas electionis stupet ad mysterium, et de quo disputat ineffabile confitetur, quanto magis nos vermiculi et cul ces solam debemus scientiam inscitiæ confiteri, et amplis imam domum parvo quasi foramine ostendere, ut dicamus duo sacerdotia inter se ab Apostolo comparata prioris populi et posterioris. Et hoc agit tota disputatione, quod ante Levi et Aaron fuer.t secerdos Melchisedech ex gentibus, cujus tantum prædicat meritum, ut futuris sacerdotibus Judæorum in lumbis benedixerit Abraham, totumque quod sequitur in laudes Melchisedech ad Christi typum referri, cujus profectus Ecclesiæ sacramenta sunt. Hæc legi in Gracorum voluminibus, et quasi latissimos terrarum situs in brevi tabelia volui demonstrare, non extendens spatia scusuum atque tractatuum, sed quibusdam punctis atque compendiis infinita significans, ut in parva epistola multorum simul disceres voluntates. Verum quia amanter interrogas, et universa quæ didici fidelibus auribus instillanda sunt, ponam et llebræorum opinionem, et ne quid desit curiositati, ipsa verba subnectam. Et Melchisedech rex Salem : protutit panem et vinum : erat autem sacerdos Dei excelsi, benedixitque illi, et ait: Bened ctus Abram Deo excelso, qui creavit cœlum et terram, et benedictus Deus altissimus, qui tradidit inimicos tuos in manu tua! Et dedit et decimas ex omnibus. Traduntque hunc esse Sem primum filium Noe, et co tempore quo ortus est Abraham habuisse annos ætatis trecentos nonaginta, qui ita supputantur. Sem post diluvium anno secondo, cum centum esset annorum, genuit Arphax t. Post cujus ortum vixit annos quingentos, hoc est simul Dc. Arphaxat annos natus xxxv genuit Salem, qui et ipse tricenarius piocreavit Heber, quem xxx quatuor annorum legimus genuisse Phaleg. Rursum Phaleg expletis annis xxx genuit Rehu, qui et ipse post xxx et secundum nativitatis suæ annum genuit Serug. De quo

cum ad xxx pervenisset annos, ortus est Nachor. Qui A tia tanto supercilio et auctoritate Melchisedech Spi-xxxx annorum genuit Thare. Quem legimus quod ritum sanctum pronuntiavit, ut illud verissimum septuagenarius genuit Abram et Nachor et Aran. Supporta per singulas ætales annorum numerum, et invenies ab ortu Sem usque ad generationem Abram CCCLE annos; mortuus est autem Abram CLEXY ætatis sum anno. Itaque ratione deducta invenitur Sem »b nepote suo decimi gradus Abram supervixisse annos xxxv, simulque et hoc tradunt quod usque ad sacerdotium Aaron omnes primegeniti ex stirpe Noe, cujus series et ordo describitur, fuerint sacerdotes et Deo victimas immolarint, et hæe esse primegenita quæ Esau fratri suo vendiderit Jacob, nec esse mirum si Melchisedech victori Abram obviam processerit, et in refectione tam ipsius quam pugnatorum ejus panem vinumque protulerit, et benedixerit ei, cum abnepoti suo hoc jure debuerit, et decimas prædæ atque victoriæ acceperit ab eo: sive quod habeatur ambiguum, ipse decimas substantiæ suæ, et avitam largitatem ostenderet in nepotem : utrumque enim intelligi potest et juxta llebraicum, et juxta Septuaginta Interpretes, quod et inse acceperit decimas spoliorum, et Abræ dederit decimas substantiæ suæ, quanquam Apostolus in Epistola sua ad Hebræos apertissime definiat, non Abraham suscepisse a Melchisedech decimas divitiarum ejus, sed de apeliis hostium partem accepis-e pontificem. Salem autem non, ut Josephus et nostri omnes arbitrantur, Hierusalem esse nomen ex Graco Hebræoque compositum, quod absurdum esse peregrinæ linguæ mixtura demonstrat, sed oppidum juxta Scythopolim, quod usque hodie appellatur Salem, et ostenditur ibi palatium Melchisedech, ex magnitudine ruinarum veteris operis ostendens magnificentiam, de quo in posteriori qu que parte Geneseos scriptum est: Venit Jacob in Socoth, id est, in tabernacula, et fecit sibi ibi domos atque tentoria, et transivit in Salem civitatem regionis Sichem, quæ est in terra Chunaan. Considerandum quoque est quod Abrahæ a cæde hostium revertenti, quos persecutus est usque Dan, C quæ hodie Paneus appellatur, non de via llierusalem, sed oppidum metropoleos Sichem in itinere suit. De quo in Evangeio quoque legimus: Erat autem Joannes baptizans in Ennon juxta Salim, qu'a aquæ mullæ erant ibi (Joan. 1). Nec refert utrum Salem an Salim nominetur, cum vocalibus in medio litteris perrare utantur Hebræi, et pro varietate locorum ne varietate regionum eadem verba diversis sonis atque accentibus proferantur. Ilæe ab erudi-tissimis gentis Illius didicimus, qui in tantum non recipiunt Spiritum sanctum vel angelum fuisse Melchisedech, ut etiam certissimum nomen hominis ascribant. Et revera stultum est quod in typo dicitur, eo quod Christi sacerdotium finem non habeat, et ipse lex et Sacerdos nobis utrumque donaverit, ut simus genus regale et sacerdotale, et quasi angularis lapis parietem utrumque conjunxerit, et de duobus gregibus bonus pastor unum effecerit gregem. Sic quosdam referre ad ἀναγωγών, ut historiæ p legis; per capram, cadem plebs, citam peccatrix fuauferant veritatem, et dicant non fuisse regem, sed in imagine hominis angelum demonstratum, cum in tantum nitautur Hebrai Melchisedech regem Salem, filium Noe, Sem ostendere, ut ante hoc scriptum sic referant : Egressus est autem rex Sodomorum in occursum et, haud dubium quan Abraham postquam reversus est a cæde Chodoriahomor, et regum qui cum eo erant, in valle Sabe, hac est vallis Regis, de qua statim sequitur : Et Melchisedech rex Salem protulit panem et vinum, etc. Si ergo hac civitas Regis est, et vallis Regis, sive, ut Septusginta transtu-lerent, campus, quem hodie Aulonem Palæstini vocant, manifestum est hominem suisse qui in terrena et valle et urbe regnaverit. Habes que audierim, que legerim de Melchisedech; meum fuit citare testes, tuom est de side testiom judicare. Quod si omnes repuleris, tuum certe illum spiritalem interpretem non recipies, qui imperitus sermone et scien-

comprobaret, auod apud Gracos eanitur : Imperitia confidentiam, cruditio timorem creat. Ego post longam ægrotationem vix in quadragesimæ diebus hæc fabricare potui, ut cum alteri me operi præpararem. paucos dies qui supererant in Matchæi expositione consumpsi. Tantaque aviditate studia omissa repetivi, ut quod exercitationi linguæ profuit, nocuerit corporis valetudini.

Post hane victoriam dixit Abram ad Dominum: Domine Deus, quid dabis mihi, et ego sine liberis vadam, et Masec vernaculæ meæ hic Damascus Eliezer.

Hieronymus. - Et dixit Abraham : Ecce mihi non dedisti semen, et filius vernaculæ meæ hæres meus erit. Ubi nos habemus : Et filius Mases verracu'æ men hæres meus erit, in Hebræn scriptum est, uben Mesek bethi, quod Aquila transtulit, ὁ νίὸς του ποτίζοντος οίχιαν μου, id est, filium potum dantis domui meæ; Theodotio vero, και ὁ υίὸς τοῦ ἐπὶ οἰκίας μου, id est, et filius ejus qui super domum meam est. Quint autem dicit, hoc est : Ego sine liberis morior, et fi ins procuratoris mei vel villici, et qui universa dispensat et distribuit familiæ cibaria, vocaturque Damascus Eliezer, hic meus hæres erit. Porro Eliezer in-terpretatur Deus meus adjutor. Ob hoc aiunt Damascum conditam et nuncupatam. Sequitur.

Factumque est verbum Domini ad Abram in visu, dum esset de posteritate sollicitus, et sibi videret non nasci filium, et tamen semini suo factam promissionem teneret : et statim fit illi duplex figura promissi seminis ejus, id est, in similitudinem arenæ maris, vel in multitudinem stellarum cœli futura : Ejiciens ergo Alram Deus foris, ostendit ei stellas cœli, dicens: Sic faciam, ait, semen tuum, id est Christianam gentem, cujus tu pater in fide subsistens, sie faciam resurrectionis lumine coruscare. Deinde demonstravit illi arenam maris, et dixit: Sic eric in multitudine semen tuum, hoc est, erit quidem copiosa gens Judæorum, sed sterilis et infecunda sicut arena manebit. Post hier cum promitteret ei Deus quod esset possessor repromissionis futurus, signum petit per quod recognosceret, non quasi dubitans an fieret, sed quomodo futurum esset requirens. Cui Dominus: Sume, inquit, tibi vaccam triennem, et capram trimam, el arielem annorum trium, turturem et columbam. Tollens igitur Abram universa hæc divisit ea per medium, el urrusque partes contra se altrinsecus postit, aves autem non divisit. Descenderuntque volucres super cadavera, et abigebat eas Abram. Cumque occubuisset sol, pavor irruit super Abram, et horror magnus et tenebrosus irruit in cum, ac invasit : apparuilque clibanus fumans et ignis transiens inter media illa, quæ divisa erant. Dictumque est ei : Cognoscendo sc es quiu semen tuum peregrinum erit in terra non sua servietque et affligetur, et reliqua. Statutus est itaque modus promissi seminis Abræ, et ista est figura. Per juvencam enim vaccam significata est plebs, posita sub jugo tura ; per arietem, eadem plebs, etiam regnatura. Et quod animalia ideo trima dicuntur, quia per articulos temporum ab Adam usque ad Noé, et inde usque ad Abraham, et inde usque ad David, tanquam tertiam attatem gerens, ille populus adolevit. Per turturem et columbam spiritales populi figurati sunt, individui filii promissionis, et hæredes regni futuri, quorum ætas temporalis ideo tacetur, quia æterna meduantes transgressi sunt desideria temporalia. Sed quid est qued animalia illa tria dividuntur adversus se invi-cem partibus constitutis, nisi quod carnales et in populo veteri et nunc inter se dividuntur. Porro aves inter se non dividuntur, quia spiritales indivisi sunt : schisma non cogitant, non seducuntur ab hæreticis, sed pax est semper in ipsis, sive a turbis se removeant, ut turtur, sive inter illas conversentur, sicut columba. Utraque tamen avis est, babens simplicitatem et innocentiam. Volucres autem descendentes

significantur, pastum quemdam suum de carnalium divisione gumrentes. Quod illic consedens Abram abigebat eas, significat multos carnales meritis sanctorum in fine nundi ab angustiis liberandos. Quod autem circa solis occasum pavor irruit in Abrain, et horror magnus et tenebrosus, significat circa hujus sæculi finem magnam perturbationem ah Antichristo in sanctis futuram. De qua Dominus in Evangelio dicit: Erit enim tunc tribulatio magna, qualis non fuit ab initio, etc. (Matth. xxiv, 21). Quod vero adjungitur, cum occubuisset sol, facta est cal go tenebrosa, et apparuit clib nus fumans, et lamnes ignis transiens inter media illa quæ diviserat, significat post finem sæculi futurum diem judicii, quando per ignem segregabuntur sanctorum populi et iniquorum. Quod vero dictum est ad Abram, Sciendo scies quia peregrinum erit semen tuum in terra non sua, et in servitutem redigent eos . et humiliabunt quadringentis annis : hoc de populo Israel, qui erat in Egypto serviturus aper- B de terra Egypti, tribus tune Judæ et ordo numeretissime prophetatum est, non quod sub Ægyptiis quadringentis annis servierint, sed quoniam iste numerus in eadem afflictione completus est, quia com. putantur ah illo tempore quo ista Abræ promittuntur. Jam tone propter peregrinationem futuram, ne commiscerctur semen ejus inter gentes, datur ei circumcisio in signum h's verbis : Circumcidetur ex vobis omne masculinum, infans octo dierum circumcidetur in votis, tam vernaculis quam emplitius. Masculus autem, cujus p æputii caro circumcisa non suerit, delebitur anima illa de ropulo suo, cuia pactum meum irritum f cit. Cur autem pereat anima parvuli vagientis, et nec bonum nec malum scientis incircumcisi, dum ipsa pactum Dei irritum non fecit, sed qui eum circumcidere neglexerunt : nisi ut significaret quod parvuli non secundum opus, sed secundum originem in primi hominis scelere pactum Dei dissipaverunt, in quo omnes peccaverunt. Nascuntur enim omnes non proprie, sed originaliter peccatores; quem nisi regeneratio liberet, perit anima ejus de C populo suo , quia pactum Dei irritum fecit , quando in Adam etiam ipse precahat originaliter. Sequitur:

Genera ione autem quarta revertentur huc. Quæsivit hoc Daniasus papa a beato Hieronymo, quomodo linic sententie congruat quod scribitur in Exodo: quinta generatione egressi sunt filii Israel de terra Ægypti. Denique quid ei respondit inferamus. — Damasus. Cur Deus loquitur ad Abram, quia quarta progenie Illii Israel essent de Agypto reversuri, et postea Moyses scribit in Exodo: Quinta generatione exierunt filii Israel de terra Ægypti? quod utique nisi exponatur, videtor esse contrarium.

Hieronymus. — Hoc vero problema cum legissem. cœpi mecum tacitus æstuare, et e vestigio Genesim Exodumque percurrens, reperi loca in quibus scripta sunt, quæ viden ur facere quæstionem, ac primo æstimabæm spiritalibus spiritalia comparans indissolubilia esse, sicuti et multa sunt alia. Nam et Mathusalam xiv annis post diluvium vixisse scribitur, nec tamen arcam ingressus est cum Noe : et cum ipse Dominus locutus sit ad Abram : Sciendo scies quoniam peregrinum erit semen tuum in terra non sua, et in servitutem redigent eos, et affligent et humiliabunt quadringentos annos; postea Moyses scribit in Exodo: Et factum est post quadringentos xxx annos, exitt omnis potentia Domini de terra Ægypti. Agar quoque Ismaelem quasi lactantem et tenerum portat in humeris, com xvio ferme et amplios reperiatur annorum, ut ridiculum sit tam grandem juvenem matris sedisse cervicibus. Roboam autem filius Salomonis quadragesimo primo ætatis suæ anno regni sumpsit exordium, et regnavit in Ilierusalem sedecim annis, cum ntique pater ejus undecimo anno regnare incipiens, annis quadraginta regnaverit, et undecimo filium ge-nerare nequiverit. Dum have et multa istiusmodi oracula mecum sollicitus volverim, aperuit mihi ostium qui habet clavem David, introduxit me in

super cadavera, que dirisa erant, spiritos immundi A cobiculum suum, posuitque me in firamine petre. ut post spiritum sævientem, post terræ meæ motum. post incendium ignorantiæ quo urebar, vox ad me aura lenioris accederet, dicerem ne: Inveni quem quæsivit anima mea, tenebo eum et non dimittam (Cant. III, 4). Etenim cum inter se Scriptura videatur esse contraria, utrumque verum est, cum diversum sit. Egressi sunt quarta generatione filii Israel de terra Ægypti; replica genealogiam Levi. Levi genuit Caath. Caath genuit Amram. Amram genuit Agran. Aaron genuit Eleazar, Eleazar genuit Phinees. Caath cum patre suo Levi ingressus est Ægyptum. Rursum Eleazar cum patre suo Aaron egressus est Ægypto. Replica Caath usque ad Eleazar genealogiam, et computantur generationes quatuor. Licet quidam velint ab Abram incipere usque ad Phinees, quod nos in Eleazar fecimus, pervenire. Si vero volucris disparem numerum ostendere, quomodo secundam Exodum quinta generatione egressi sunt filii Israel tur. Judas genuit Phares. Phares genuit Esrom. Esrom genuit Amram. Amram genuit Aminudab. Aminadab genuit Naason. Naason genuit Salmon. Phares cum patre suo Juda ingressus Ægyptum. Naason princeps tribus Judie in deserto fuisse describitur, cujus filius Salmon terram repromissionis introiit. Computa ergo a Phores usque ad Naason, et invenies generationes v tantum, et-i nonnulli, ut quod nos in tribu Levi ostendimus, in Esrom initium faciant, et ad Salmon usque perveniant. Hac tibi, sacratissime pontifex, ex ingenio studii nostri, prout potui enucleavi, et juxta propositam quæstionem. iuxta utramque editionem, ne cui contrarium videatur, secundum utramque genealogiam, Levi videlicet et Judæ, puto plenius problema disso'utum. Quod si alicui displicet de amulis et obtrectatoribus nostris, ad compendium veniam, et dicam in eo non esse diversum : quia secundum unamquamque genealogiam utrumque verum est, et plenum habet sensum. Aquila quoque, qui non contentiosius, ut quidam putant, sed studiosius verbum interpretatur, ad verbum in eo loco, ubi Lxx posuerunt: Quinta genera-tione ascenderunt fili Israel de terra Ægypti, itz transtulit : Armati ascenderunt filii Israel de terra Egypti. Licet pro eo quod armatos nos diximus, secundum Græci sermonis ambiguitatem instructi atque moniti. pro eo ut potuimus explicavimus, nolo ista molesta esse lectori. De Hebraicis itaque libris disputantem non decet Aristotelis argumenta conquiri, nec ex flumine Tulliano eloquentiæ ducendus est rivulus : nec aures Quintiliani flocculis et scholari declamatione mulcendæ. Pedestris et quotidianæ similis, et nullam lucubrationem redolens oratio, necessaria est quæ rem explicet, seusum edisserat, obscura manifestet, non quie verborum compositione frondescat. Sint alii diserti, landentur ut volunt inflatis buccis. spumantia verba trutinent, mihi sufficit sic loqui ut intelligar, et de Scripturis sanctis disputanti Scripturarum intelligere simplicitatem.

Quamvis Hieronymus, divinæ legis interpres, de Mathusalæ obitu et ccccxxx annorum egressionis filiorum Israel de Ægypto : de Agar quoque et Ismaele et Roboam questiones indissolubiles judicasset, tamen in dictis suis alibi omnes solutas invenimus, ut præsentis libri ex parte stylus depromit. Dixit autem Sarai ad Abram: Ecce conclusit me Deus ut non pariam. Ingredere ergo ad ancillam meam, ut habeam ex

ea filios.

llieronymus. — Diligenter nota quod procreatio filiorum in Hebræo ædificatio scripta est. Legitur enim ibi: Ingredere ad ancillam meam, si quomodo ædificer ex ea; et ne sorte hoc sit quod in Exodo scribitur : Benedixit Deus obste'ricibus, et ædificarerunt sibi domos; sequitur. Afflixit Sarai Agar ancillanı suam, eo quod despectui eam haberet. Que fugam iniit, invenitque cam angelus Domini super sontem aque in deserto ad fontem in via Sur. Consequenter in via

Ægyptum, Dixitque ad eam : Revertere ad dominam tuam, et humiliare sub manu ejus. Reversaque peperit filium, et rocavit nomen ejus Ismael : quia exaudivit Dens humilitatem meam. Ismael interpretatur exauditio Dei, hic erit rusticus homo : manus ejus contra omnes, et manus omnium contra eum, contra faciem omnium fratrum snorum habitabit. Pro rustico in Hel rato scriptum habetur Phere, quod interpretatur onager. Signisteat autem semen ejus habitaturum in eremo, id est, Saracenos vagos incertisque sedibus, qui universas gentes quibus desertum ex latere jungitur incursantes, impugnantur ab omnibus. Et locutus est Doninus ad Abraham dicens : Ecce testamentum meum tecum, et eris pater multitudinis gentium, et nan vocabitur adhuc nomen tuum Abram, sed Abraham, quia patrem multarum gentium posui te.

Hieronymus. — Notandum quod ubicunque in Graco testamentum legimus, ibi in Hebraico sermone sit sedus sive pactum, id est. Berith. Dicunt B. cucurrit ad gregem, et occisum paravit vitulum sagiautem Hebra i quod ex nomine suo Deus, quod apud illos tetragrammum est, he litteram Abrahæ et Saræ a bliderit. Dicebatur eoim primum Abram, quod interpretatur pater excelsus; et posten vocatus est Abraham, quod transfertur pater mul'arum; nam quod sequitur gentium, non habetur in nomine, sed subpuditur. Nec mirandum quare cum apud Græcos et cos a littera videntur addita, nos he litteram Hebraam additam dixerimus. Idioma enim lingua illius est per he quidem scribere, sed per a legere: sient econtrario a litteram sæpe per be pronuntiant. Sequitur : Et dixit Deus ad Abraham : Surai uxor tua. non vocabis eam Sarai, sed Sara erit nomen ejus.

Hieronymus. - Errant qui putant primum Saram per unum r scriptam suisse, et postea ei alterum r additum. Et quia r anud Gracos centenarius numerus est, multas super nomine ejus ineptias suspicantur, cum utcunque voluerint ei vocabulum commutatum, non Gracam, sed Hebraicam debeant habere rationem, cum ipsum nomen Hebraicum sit. Nemo autem C in altera lingua quempiam vocans, etymologiam vocabuli sumit ex altera. Sarai igitur primum vocata est per sin, res, iod : sublato ergo iod, id est, i elemento, addita est h. littera, que per a legitur, et vocata est Saraa. Causa autem ita nominis immutati hæc est quod antea dicebatur princeps mea, unius tantummodo domus materfamilias. Postes vero dicitur absolute princeps, id est, αρχουσα. Sequitur enim: Dabo tibi ex ea filium, et benedicam ei, et erit in gentes, et reges populorum erunt ex eo. Signanterque non ut in Graco legimus : Dixit Deus ad Abraham, Sarai uxor tua, non vocabitur nomen ejus Sarai. In Hebrico habetur, Non vocabis nomen ejus Sarai, id est, non dices ei, Princeps mea es. Omnium quipne gentium futura jam princeps est. Quidam pessime suspicantur ante eam lepram fuisse vocitatam, et postea principem, cum lepra Zaraath dicatur : quæ in nostra quidem lingua videtur aliquam habere similitudinem, in Hebraico autem penitus est diversa. D Scribitur enim per zade, et ain, et res, et tau : quod multum a superioribus tribus littoris, id est, sin, res ethe, quibus Sara scribitur, discrepare manifestum est.

Recapitulatio. — Ilic jam declaratur promissio de vocatione gentium in Isaac filio promissionis, id est gratia, non natura : quia de sene patre et sterili matre, et quia hoc non per generationem, qui est Ismacl, sed per regenerationem futurum erat a Deo. ibidem imperata est circumcisio, quando de Sara promittitur filius in typo Ecclesiæ, non quando ismael, qui typum tenuit Judæorum. Sed quid al.ud circumcisio significat nisi renovatam naturam per haptismum post exspoliationem veteris hominis. Et quis est octavus dies, nisi Christus qui, hebdomada completa, hoc est post sabbatum, surrexit. Quod vero non solum filios, sed et servos vernaculos emptitios circumcidi præcepit, ad omnes gratiam redemptionis pertinere testatur. Unde etiam paren-

Sur Ægypia ire cupiens, que per eremum durit ad A tum mutantur et nomina, ut omnia resonent novitatem. Nam Ahram quod antea vocabatur, interpretatur pater excelsus: Abraham pater gentium, quo nomine prænuntiabatur quod multæ gentes fidei ejus vestigia sequerentur. Sequitur:

Deinde apparuit Dominus Abrahæ in convalle Mambre, sedenti ad ostium tabernaculi: cumque levasset oculos suos, apparuerunt tres viri stantes juxta emm. Quos cum vidisset, adoravit et ait : Domine, si inveni gratiam in oculis tuis, laventur pedes vestri, et quiescite sub arbore. Et abiit Abraham ad Saram, et dixit: Festina, tres mensuras farinæ similæ commisce.

Hieronymus. - Quia tres mensure absolute hie dicta videntur, et est incerta mensura, propterea addidi quod in Hebræo tria sata similæ habeat, id est tres amphoras : ut idem mysterium et hic et in Evangelio, uhi mulier tria sata fermentare dicitur,

natum : at'ulit quoque lac et butyrum, et stabat juxta eos sub arbore. Cumque comedissent, dixerunt ad eum, ubi est Sara uxor tua? At ille : Ecce, inquit, in tabernaculo est. Revertens veniam ad te in tempore hoc, et habebit filium Sara. Pro hora vitam legimus in Hebræo, ut sit ordo vel sensus : Revertar ad te in tempore viter. Quasi diverit, si vivero, si fue it vita comitata,

Et cecidit Abraham super faciem snam, et risit, & dixit in corde: Si centenario nascitur filius, et si Sara nonagenaria pariet. Et post paululu n : Et vocabis no-

men ejus Isaac.

Hieronymus. — Diversa opinio, sed una etymologia, quare appellatus sit Isaac : interpretatur enim Isaac risus. Alii dicunt quia Sara riserit, ideo eum vocatum risum esse, quod falsum est; alii vero quod riserit Abraham, quod et nos probamus. Postquam enim ad risum Abraha vocatus est filius ejus Isaac, tunc legimus risisse et Saram. Risit autem in semetipsa dicens: Necdum hoc mihi factum est, usque, Nunc et Dominus meus senex est. Aliter multo legitur in Hebra): Et risit Sara in semetipsa dicens, Postquam attrita sum, facta est mihi voluptas. Simul nota quod ubi nos posuimus voluptatem, Eden scriptum est in Hebræo. Symmachus hunc locum ita transtulit : Postquam vetustate consenui, facta est mihi adolescentia, de qua etiam poeta cecinit :

Saucia jam vetulæ marcebant viscera Saræ Grandævo consumpta situ, prolemque negabat Frigidus annoso moriens in corpore sanguis: Cum seniore viro gelidi præcordia ventris In partum tumuere novum, tremebundaque mater Algentes onerata sinus, spem gentis opimæ Edidit, et serum suspendit ad übera natum , Mactandumque Deo pater obtulit : at sacer ipsam, l'ro puero jugulis aries mactatur ad aram. O justi mens sancta viri, pietate remota, Plus pietatis habens contempsit vulnera nati. Amplexus præcepta Dei, typicique cruoris Auxilio ventura docet, quod sanguine Christi, llumana pro gente pius occamberet Agnus.

Sciendum quoque quod quatnor in Veteri Testamento absque ullo velamine nominibus suis antequam nascerentur, vocati sunt : Ismael, Isaac, Salu-

mon, Josias. Lege Scripturas.

Recapitulatio. - Notandum quippe est quod Abraham habeat triplicem figuram in semetipso: pr.mam Salvatoris, quando derelicta cognatione venit in hunc mundum; alteram Patris, quando immolavit unicum Filium; tertiam vero, quæ hoc loco est, figuram gestavit sanctorum, qui adventum Christi cum gaudio susceperunt. Tabernaculum autem illud Abrahæ typum habuit Hierusalem, ubi primo tempore prophetæ et apostoli habitaverunt, ubi et primum Dominus adveniens a credentibus exceptus ab incredulis in liguo suspensus est, In tribus autem viris qui venerunt ad relum, Domini nostri Jesu Christi pronuntiabatur adventus. Cum quo duo angeli comitabantur, quos plerique Moysen et Eliam accipiunt : unum priscae legis lato-

rem, qu' per eamdem legem adventu a Domini in li- A cavit; al'um qui in fine mundi ven ucos est, denuntiaturus secundum adventum Christi, atque cius Evangelium Judæis prædicaturus. Unde et in monte, dum Dominus fuisset transfiguratus, hi duo, Moyses et E ins, cum eo ab apostolis visi sunt. Quod vero Abraham tres vidit, et unum adoravit, Dominum scilicet Salvatorem ostendens, enjus jam adventum est præ telatus; juxta quod in Evangelio Dominus ait: Abr. ham quæsivit videre d'em meum, vidit, et garisus est (Ivan. vm, 56). Tunc evim luturi aspexit mysterium sacramenti, unde et pedes eorum lavat, ut in extremo fine mundi lavacri purificationem demonstraret futuram : pedes enim novissima significant. Si midem et convivium præparat, vitulum scilinet saginatum. Iste autem vitulus tener saginatus. Dou ini Jesu Christi est corpus: hic est et vitulus I'om ni qui propter salutem credentium ad arborem Lac quippe prisca legis habuisse figuram Apostolus noster annuntiat d'cens : Lac vobix potum dedi, non escam (11 Cor. 111, 2). Nondum enim poteratis, sed nec adhue quidem potestis. Tradiderat enim illis legis mandatum, quasi-lac de uberibus duarum tabularum expressum: hor est, testamentum lidei. Needum enim poterant propter infantiam sensos sui Evangelicæ doctrinæ solidam et robustam escam accipere. Butyrum autem überrimum et pinguissimum Evangeliorum est testimonium, quod veluti oleum fidelibus in signam datur. Sed proinde vitulum cum lacte et bayro Abraham ed edendum apposuit, quia nec corpus Domini, quod act vitulus sine lacte legis, rec lac legis sine buryro, hoc est, sine Evangelii testim nio esse potest. Tria autem sata unde Sara panes subcineritios fecit, trium filiorum Noe imaginem indicaveruet, ex quibus omne hominum genus natum est. Qui divinam Trinitatem credentes, ex aqua bopti-matis per Ecclesiam, cujus imago. Sara C erat, conspargendi essent, et in uno pane Christi corpori redigendi. Hisc sunt illa tria sata que mulier in Evangelio cognoscitur fermentasse. Azymi autem panes, co quod sine fermento malitie et sine angore nequitiæ, et sine fervore perver-æ doctrinæ oporteat esse credentium unitatem. Su! cineritii autem ideo ut per pomitentiam prieteritorum delictorum Spiritus sancti vapore decocti velut esca beneplacita Deo acceptabiles elficiantur. Sub arbore autem cos sedisse, passionis dominicæ erat signum, cujus ipsi sunt pra dicatores. Quod autem promisit Deus Saræ sterili filium d'cens : Circa tempus hoc reniam, non de temporibus significat, sed qualitatem adventus sui, quando per filium repromissum fidelis e at populus nasciturus. I ti est enim Sara sterilis, cui per Prophetam Dominus dicit : Lætare, sterilis, quæ non paris: erumpe et clama, quæ non parturis, quia plures filii desertæ magis quam ejus quæ habet virum (Isa. Liv, 1). Risus autem Saræ non est dubitatio, D sed prophetia. Qui risus dupl cem habet significantiam, sive quod risus futurus esset incredulis Christus, sive quod omnes mimicos in judicio suo esset derisurus, ut scriptum est : Ego quoque in interitu vestro ridebo et subsannabo, e.c. (Prov. 1, 26). Unde et ipse qui natus est de Sara, risus vocatus est. Isaac enim ex Hebræa lingua in Latinum sermonem, ri-us interpretatur. Deinde rursum eidem Isnac filius promitteur fotorus in gentem magnam. Et benedicentur in eo, ait, omnes gentes terræ. Quibus verbis duo historialiter illi promissa sunt : gens Juda rum secundum carnem, et omnes gentes secundum fidem. Sequitor.

Et dixit Abraham, Ne quæso irascaris, Domine, si loculas juero, et reliqua, usque ad subversionem urbium. Hieronymus. - Quia enim videbatur interrogans Dominus arctare responso, temperat præfatione quod

quærit. Seguitu :

Dixit Dominus: Num celare poterimus amicum nostrum Abraham, usque ad id, Nunquid delebo propter decem, etc. Et locutus est Lot ud generos suas, qui acceperant filias ejus.

Hieronymus. - Quia igitur postea due filize Lot virgines foisse dicuntur, de quibos et ipse dudom ad Sodomenas dixerat : Ecce duæ filiæ meæ, quæ non cognoverunt virum : et nunc Scriptura commemorat eum Labuisse generos. Nonnulli arbitrantur illas quæ viros habuerant in Sodomis remansisse, et eas exisse cum patre quæ virgines fuer nt. Quid cum Scriptura non dicat, Hebraica veritas exponenda est, in qua scribitur: Egressus est Lot, et locutus est ad sponsos, qui accepturi erant filias ejus. Necdum ergo virgines matrimonio fuerunt copulatæ. Sequitur

Et dix't ei, Ecce admiratus sum faciem tuam. In llebræo habet, Ecce suscepi faciem tuam, id est, acquesco precibus tuis. Quod Symmachus secunrucis est immolatus. Hic est vitulus dominici corporis, qui in Evangelio pro peccatore occiditur filio.

Bed et lar et bu yrum cum carne vituli apposuit.

Bed et lar et bu yrum cum carne vituli apposuit.

Bed et lar et bu yrum cum carne vituli apposuit.

Bed et lar et bu yrum cum carne vituli apposuit. ascendebat Kitor (quasi αναπνεύμασις) fornacis, quod nos vaporem, vel lumum, sive favillam possumus dicere,

Et ascendit Lot de Segor, et sedit in monte, et duce filiæ ejus cum eo : timuit enim sedere in Segor.

DISCIPULUS.

Hieronymus. - Quaeritur quare enm primum fugæ montis Segor prætulerit, et eam in habitaculum su im voluerit lil erari : nunc de Segor rursum ad montem migret.

MAG STER.

Respondebimus veram e-se illam Hebræoru u conjecturam de Segor, quod frequenter terræmotu aubruta, Bale primum, et postea Salissa appellata s.t : timueritque Lot dicens : Si cum catera adhuc urbes starent, ista sape subversa est : quanto magis nunc in communi ruina non poterit liberari? et hanc occasionem infidelitatis, etiam in filias coitus dedisse principium. Qui enim cœteras subrui viderat civitates, et hanc stare, seque Dei auxilio ereptum, utique de eo quod sibi concessum audierat amb gere non debuit. Illud autem quod pro excusatione filiarum dicitur, eo quod putaverint defecisse humanum genus, et ideo cum patre concubuerint, non excusat pitrem. Denique llebræi quod sequitur, Et nescivit eum dormisse cum ea, et cum surrexisset ab eo, appungunt desuper quasi incredibile, et quod rerum natura non capiat coire quempiam nescientem. Sequitur:

Et conceperunt duce filice Lot de patre suo, et genuit primogenita filium, et vocavit nomen ejus Moab. Iste est pater Moabitarum usque in hanc diem. Et minor et ipsa peperit filium, et vocavit nomen ejus Ammon, ists est pater Ammonitarum. Moab interpreta ur ex patre, et totum nomen ciymologiam habet : Ammon vero cujus quasi causa nomims ejus redd.tur, filius generis mei, sive at melius est in flebrao, filius populi mei, sic derivatur ut ex parte sensus nominis sit, ex parte ipse sit sermo. Ammi enim, a quo dicti sunt

Ammonitæ, vocatur populus meus. - Versa est igitur Item recapitulatio ejusdem rei. -Sodoma in cincrem , liberatur Lot cum titiabus suis. Sed quid significat quod a quinquaginta just s usque ad decem, si invenirentur in Sodomis, dixerit Dominus urbem esse salvandam. Numerum quippe quinquagenarium propter ponitentiam signum posuit, si forte converterentur et salvarentur. Quinquagenarius enim semper ad pænitentiam refertur. Unde et David in codem numero psalmum scribit pænitentiæ. Proinde quando aspicit Deus del aguentium vitam neguaquam velle reverti ad poemtentiam, quam quinqua. genatius numerus præfigurat, confestim ardotem immoderatæ luxuriæ compescit igni gehennæ. Uspae ad decem sulem justos non perire Sodomam dixit, quia si in quolibet per decem pra ceptorum custodiam Curisti nomen inveniatur, iste non perit. Denarii enim numeri ligara crucem Christi demonstrat. Nam et quod qui que sont rivitates quæ imbribus

igneis conflagrate sunt, illud, nisi fallor, significat A rabatur viro scire volo, et cujus sit uxor quæ in hac quod on nes qui quinque sensus corporis sur libidinose tract verint, in allo futuro incendio concrematuri sunt. Ipse antem Lot frater Abraham justus et hospitalis in Sodom 8, qui ex illo incendio, quod erat similitudo futuri iudicii, meruit salvus evadere, typum gerebat corporis Christi, quod in omnibus sanctis, et nunc in:er iniquos et impios gemit, quorum factis non consensit, et aquarum permixtione in sæcu!i fine liberahitur, illis damnatis supplicio ignis æterni. Uxor autem ejus corum scilicet genus figuravit qui per gratiam Dei vocati, retro respiciant, et ad ea quæ reliquerant redire contendant. De quibus ipse Dominus ait : Nemo ponens manum suam super aratrum, et respiciens retro, aplus est regno Dei (Luc. 1x, 62). Unde et illi prohibetur retro respicere, ut per id ostenderet non esse redeundam ad veterem viram, qui per gratiam Dei regenerati, ultimum cupiuut evadere supplicium. Sequitur. Quod vero idem respiciens remansit, et in salem conversa est, exemplum prie- B stat ad condinentum fidelium, unde alii salientur. Nam nec ipsum tacuit Christus dicens, Mementote uxoris Lot (Luc. xvn, 32): scilicet of nos tanquam sale condiret, nt non tanquam fatui negligeremus, sed prudentes caveremus. Hoc enim et illa monuit, cum in statuam salis conversa est. Sequitur. Illud vero quod ipse Lot ardentem Sodomam fugiens, Segor venit, et nequaquam ad montana conscendit, ordentem quippe Sodomam fugere, est illicita carnis incendia, vel mundi desideria declinare. Altitudo vero montium est speculatio persectorum : sed quia multi sunt justi qui mundi quidem illecebras fagiunt, sed tamen in actione positi contemplationis aficem subire nequeunt, hoe est quod exist quidem Lot de Sodomis, sed tamen ad montana non pervenit, quia dammabilis vita relinquitur, sed adhuc celsitudo speculationis subtiliter non tenetur. Unde idem Lot ad angelum dicit: Est civitas hac juxta ad quam possumus sugere parva, et sulvabor in ea. Nunquid non modica est, et vivit in ea anima mea? Juxta igitur C dicitur, et tamen ad salutem tuta perhibetur, quia actualis vita nec a mundi curis ex toto discreta est, nec tamen a gaudio æternæ salutis aliena. Sequitur. In ipso autem Lot, quando filiæ concubuerunt cum co. non illud quod cum a Sodomis liberatus est, sed aliud figuratum est. Tunc enim ipse Loth futuræ legis videbatur gestasse personam, quam quidam ex illa propagati, et sub lege positi, male intelligendo quodammodo, se inebriant, camque non legitime utendo insidelnatis opera pariunt. Bona est enim lex, inquit, si quis en, nt ait Apostolus, legitime utatur (1 Tim. 1, 8). De Lot quoque et uxore ejus, poeta quid cecinerit, audiamus:

Lot Sodomæ fugiente chaos dum respicit uxo-, In statuam mutata salis stupefacta remansit. Ad pænum conversa snam, quia nemo retrersum, Noxia contempti vitans discrimina mundi, Aspiriens salvandus erit : nec debet arator .

Cur Abraham patriarcha Abimelech regi Saram profiteretur esse sororem, cum uxor ejus esset? Non igitur convenit ut mentiretur.

Hieronymus. - Non igitur, ut multi putant, mentitus est, quia dixit : Soror mea est. Soror namque ejus erat de patre, sed non ex matre, id est, fratris est Aran filia, non sororis. Sed quia in Hebruo habet, Vere soror mea est, id est filia patris ne, sed non filia matris meæ, et magis sonat quod Abrahæ soror fuerit ; in excusationem ejus dicimus, necdum illo in tempore tales nuptias lege probibitas. Sequitor deinde historia de Abimelech, quando Abraham tacuit Saram uxorem, et dixit sororem, ne se occiso ab zlienigenis captiva possideretur : certus de Deo, quod cam violari non permitteret, sicut nec primum a Pharaone. Unde et Abimelech somno admonitus non commaculavit cam concubitu, sed intactam restauravit marito. Verumtamen quis tunc in illo figu-

peregrinatione arque inter alienigenas pollui macufarique non sinitur, ut sit viro suo sine macula et sine ruga. In cloriam quiepe Christi recte vivit Ecclesia, ut pulchritudo ejus honor viro ejus sit, sicut et Abraham propter Same pulchritudmem inter alienigenas honorabatur; eique cum dicitur in Canticis canticorum, O pulchra inter mulieres, ipsius pulchritudini merito reges offerunt munera, sicut Saræ obtulit rex Abimetech, plus in ea mirans formæ decus, qued amare potuit, et violare non pount. Est et-euim sancta Ecclesia Domini Jesu Christi in occulto uxor. Occulte quippe atque in abscondito secreto spiritali anima humana inhæret Verbo Dei, ut sins duo in carne una (Matth. xix, 5) : quo magni conjugii sacramentum in Christo et in Ecclesia commendat Apostolus. Proinde regnum terrenum sæculi hujus, Cujus figuram gerebant reges qui Saram polluere permis i non sunt, non est expertum, nec invenit Ecclesiam conjugem Christi, nisi cum violare tentant. Divino enim testimonio per fidem martyrum cessit. correctumque in posterioribus regibus honoravit munere, quam corruptioni suæ subdere in prioribus non valuit. Nam quod tune in eodem rege prius et posterius figuratum est, hoe in isto regno prioribus et posterioribus regibus adimpletum est temporibus. Cum autem dicitur de patre esse soror Christi Ecclesia, non de matre : non de terrenæ generationis, quæ evacuabitur, sed gratia coelestis, quæ in æternum manebit, cognatio commendatur, secundum quam gratiam genus mortale non erimus accepta potestate, ut filii Dei vocemur et simus. Neque enim gratiam hanc de Synagoga matre Christi secundum carnem, sed de Deo l'atre percepimus : hanc vero cognationem terrenam vocans propter aliam viram, ubi nullus moritur, negare nos Christus docuit, non fateri, cum discipulus ait : Ne vobis dicatis in terra patrem : unus est enim Pater vester qui in cœlis est (Math. xxiii, 9). Qued vero Ecclesia, cujus uxor sit, occultatur a ienigenis, cujus autem soror sit, non tacetur. Hæc interim causa facile occurrit, quia occultum est, et difficile ad intelligendum quomodo anima humana Verbo Dei copuletur sive misceauur; sive quod melius et aptius dici potest, cum sit illud Deus, ista creatura. Secundum hoc est sponsus et sponsa, vel vir et uvor Christus et Ecclesia dicuntur. Quia vero cognatione sint fratres Jesus Christus, et omnes sancti gratia divina non consanguanitate terrena, hoc de patre, non de matre, et effabilius dicitur et capacius auditu. Nam inter se omnes sancti per eamdem gratiam fratres sunt, sponsus autem cæterorum societate nullus illorum est.

### De lusu Isauc cum Ismae!e.

Quomodo lusus duorum filiorum Abrahæ secundum litteram intelligi debeat, nosse volo.

Hieronymus. - Sequamur juxta historiam opiniones priorum. Vidit, inquit, Sara filium Agar Ægy-Dignum opus exercens vultum i. sua terga referre. D ptiæ, quem peperit Abruhæ, ludentem Quod sequitur, Cum Isuac filio suo, non habet ita in Heormo. Dopliciter itaque ab llebrais exponitur, sive quod idola luto fecerit, juxta illud quod alibi scriptum est : Sedit populus comedere et bibere, et surreverunt ludere ; sive quo I adversum Isaac quasi majoris ætatis, loco sibi et ludo primogenita vindicaret. Quod quidem Sara audiens non (ulit, et hoc ex ipsius approbatur sermone dicentis : Ejice ancillam hanc cum filio suo, non enim hares erit filius ancillæ cum filio meo Isaac. Et sumpsit punes et utrem aquæ, et dedit Agar, ponens super humerum ejus parvulum, et dimisit eam. Ibi namque oritur quastro, quid sibi vult ista emissio Ismaelis cum matre. Quando Isaac natus e-t, tredecim annorum fuit Ismael; et post ablactationem ejus iste cum matre expell tur e domo. Varie autem de hoc capitulo p'erique opinantur, asserentibus aliis quinto anno ablactationis tempus statutum, et aliis duodecimum annum vindicantibus : nos autem ut breviorem

putavimus ejectum esse cum matre, et non convenire tam grandem adolescentem matris sedi-se cervicibus : quod at rectios seis, postulo ut exponas. Veram est iguur ithud Hebræorum linguæ idioma quod omnis flius ad comparationem parentum infans vocetur et parvulus. Nec miremur habere barbaram linguam proprietates suas, cum hodieque Romæ omnes tilii vocentur infantes. Posuit eigo Abraham panes et utrem super humerum Agar. Et hoc facto dedit puerum matri, hoc est, in manu ejus eum tradidit, commendavit, et ita emisit e domo. Quod autem sequitur : Et projecit puerum subter abietem, et abiens sellit de contra longe quasi jactu sagittæ. Dixit enim, Non videbo mortem parvuli mei; et sedit contra eum, et sic adjungitur : Et clamarit puer, et flevit, et audivit Dominus vocem pueri de loco ubi erat, et dixit angelus Dei ad Agar de cœlo, et reliqua; nullum moveat : in llebraco enim post hoc quod scriptum est, Non videbo mortem pueri mei, ita legitur quod ipsa Agar sederit contra puerum, et levaverit vocem suam, et fleverit, et exaudierit Deus vocem parvuli. Flente enim matte, et moriem filii miserab liter præstolante, Dens exaudivit puerum, de quo pollicitus luerat Abrahæ, dicens: Sed et filium ancillæ tuæ in gentem magnam faciam, alio uin et ipsa mater non suam mortem, sed filii deplorabat. Pepercit igitur ei Deus, pro quo fuerat et fletus. Denique in consequentibus dicitur : Surge, tolle puerum, et tene manum ejus. Ex quo manifestum est, eum qui tenetur, non oneri matri fuisse, sed comitem. Quod autem manu parentis tenetur, sollicitus monstratur affectus. Quærendum est cur antea Sara voluit maritum de ancilla suscipere filium, et post hac com matre jubet expelli de domo.

Isidorus. - Hoc sine dubio sciendum quod hoc non zelo fecit accensa, sed mysterio prophetiæ compulsa. Agar quippe secundum quod ait Apostolus, in servitutem genuit poj ulum carnalem. Sara vero libera populum genuit qui non est secundum carnem, sed Christus. Hoc igitur mysterio figurabatur, priorem populum in servitutem peccatorum generatum in domo Israel, id est Ecclesia non manere in aternum, neque esse haredem vel consortem cultoribus Christi, nec com filio nobili, id est, fideli populo regnum cœlestis gloriæ possessurum. Nunc sequentia videamus. Quid ergo significet quod exiens Agar in humeros suos infantem posuisse legitur, nisi quod peccator populus et insipiens cervicem matris suæ Synagogæ gravabat, dum dicit : Sanquis hujus super nos et super filios nostros (Matth. xxvii , 25). Pones autem boc indicatant qued vetus sacerdotium panes propositionis, sicul scriptum est, portaret secum, et vesceretur. Utre vero aque, quæ defecit, Judaica purificatio significabatur defectura: sive doctrina corum carnalis in pelle mortua clausa, id est, in carne mortua veteris hominis, prævaricationis sententia damnata, quæ nec refrigerium præstat, nec satiat sitim, sed a stu tepida vomitum facit. Quod vero errat Agar D in solitudine cum filio suo, significat Synagogam cum populo expulsam de terra sua sine sacerdotio et sacrificio, in toto orbe errare, et viam qua Christus est, penitus ignorare. Quod filius ejus siti deperit, ostendit populum nullam babens spiritalem purificationem. Quod autem filium morientem siti sub arbore projecit, et sic demonstrante angelo aspicit fontem, significabat quosdam ex eo populo ad umbram ligni ci ucis refugium petituros. Quod exclamat puer plorans, et exaudivit eum Deus, et sic demonstrante angelo aspicit fontem, hoc pro illis dicit qui ex Judæis ad Chris um convertuntur, ac flentes retroactos errores exaudiuntur. Reseratisque oculis cordis vident fontem aquæ vivæ, id est Christom Filium Dei vivi qui dicit : Ego sum fons aquæ vivæ : qui sitit, reniut et bibut (Joan. vii, 57). Unde Ismael exauditio interpre ator. Angelus autem iste similitudo est Elizo per quem populus iste est crediturus, sicut per Ma-

eligamus retatem, post ocidilecim annos Ismael sup. A lachiam dicitur : Ecce ego mitto vobis Eliam, qu. convertat corda patrum in filios (Malach. 1v, 5), et reliqua. Verum quod statim ange'us Domini vocavit Agar, dicens : Surge, tolle puerum, quia in gentem maynam faciam eum, hoc significabat, sive quod copiosus Judworum populus esset regnaturus in sieculo, sive quia cœlestis regni gloriam consecuturi es-ent qui ex Judæis credituri essent in Christum. Quod autem eumdem angelum qui loquitur ad Agar prins angelum Scriptura pronuntiat, deinde Domi-num Filium Dei eumdem fuisse credendum est, qui per legem et prophetas semper locutus est, qui propter obedientiam paternæ voluntatis angelus vocatur, Deus autem secondum naturum l'atris : quia vere et ipse est Deus, sicut et Pater.

# De puteo juramenti.

Nieronymus.— Dixit Abraham ad Abimelech : Septem oves has accipies a me, ut si it in testimonium mihi, quia ego fodi puteum istum. Ideo cognominavit nomen loci illius Puteus Juramenti : quia juraverant ibi ambo. Ubi hic legitur Puteus Juramenti, in llebraco habet Bersabee. Nune quid sibi velit intelligi, aperire non abnue. Duplex autem causa est cur ita appellatus sit: sive quia septem aguas Abimelech de manu. Abrah:e acceperit (septem enim dicuntur Sabee), sive quod ibi juraverint, quia et juramentum Sabee similiter appellatur. Quod si ante hanc causam supra hoc nomen leginius, sciamus per prolepsim dictum esse, sicut Bethel et Galgala : quæ utique usque ad tempus quo ita appellatæ sunt, aliter vocabantur. Notandum autem et ex prioribus et ex præsenti loco quod Isaac non sit natus ad quercum Mambre, sive in Aulone Mambre, ut in Hebræo haberetur, sed in Heraris, ubi et Bersabee usque hodie oppidum est, quæ provincia ante non grande tempus, ex divisione præsidum Palestinæ, Salutaris est dicta. Hujus rei testis est Scriptura quie dicit : Et habitavit Abraham in in libertatem vocatus est : qua libertate liberavit eum C terra Philistinorum diebus multis. Sequitur : Et dixis ad Abraham Deus : Tolle filium tuum, quem diligia Isaac, et vade in terram visionis, etc. Quis sit locus iste visionis volo scire. Difficile est idioma linguæ Hebrææ in Latinum verte e sermonem, abi nunc dicitur, Vade in terram excelsum: in Hebræo liabet Moria quod Aquila transtulit την καταφανή, hoc est lucidam. Symmachus τῆς ὀπτασίας, học est vision s. Aiunt ergo Hebræi hune montem esse in quo postea templum ædificatum est in area Ornæ Jebusæi, sicut et in Paralipomenon scriptum est : Et caperunt adificare templum mense secundo, in secunda die mensis in monte Moria: qui ideireo illuminans interpretatur et lucens, quia ibi est Dabir, hoc est oracutum Dei, et lex et Spiritus sanctus, qui docet homines veritatem, et inspirat prophetas. Sequitur : Et ab.it in locum quem condixit ei Deus in die tertia. Notandum quod de Geraris usque ad montem Moria, id est sedena templi, iter dierum trium sit, et consequenter illuc die tertio pervenis e dicatur. Male igitur quidam æstimant, qui Abraham putant illo tempore ad quercum habitasse Mambre, cum inde usque ad montens Moria vix unius diei iter plenum sit. Sequitur : £4 eleravit oculos suos Abraham, et ecce aries post tergum ejus tenebatur in virgulto Sabech cornibus suis. Quomodo hoc intelligendum est? Ridiculam rem hoc in loco Emisenus Eusebius est locutus: Sabech, inquiens. diciour hircus, qui reclis cornibus, et ad carpendus arboris frondes sublimis attollitur. Rursus Aquila συχνεών interpretatus est, quem nos vepretum possumus dicere, vel spinetum, et (at verbi vim interpretemur) condensa et inter se implexa virgulta. Unde et Symmachus in eamdem ductus op nionem: Et apparuit, ait, aries, post hoc retentus in rete cornibus suis. Verum quibusdam in hoc duntaxat loco melius videntur interpretati esse Septuaginta et Theodotion, qui ipsum nomen Sabech posuerunt dicentes, In virgultum Sabech cornibus suis, etenim συχνεών, sive rete, quod

Aquila posuit, et Symmachus per sin litteram scribit, A asino: ut plsuitudo, inquit, gentium intraret; hoc hic vero Samech litteram positam, ex quo manifestum esse non interpretat onem stirpium condensarum, et in modum retis inter se virgulta contexta verbum Salech, sed nomen sonare virgulti, quod ita Hebraice dicitur. Ego vero diligenter inquirens, συχνεών per samech litteram scribi crebro reperi. Sequitur : Et vocavit Abraham nomen loci illius, Dominus vidit. Cur hoe nomen accepit? Pro eo quod hic habet, Vidit, in Hebram habet, Videbitur. Hoc autem apud Hebraios exivit in proverbium, ut si quando in angustia constituti sunt, et Domini optant auxilio sublevari, dicant : In monte Dominus videbitur, hoc e-t, sicut Abrahm misertus est, miserebitur et nostri. Unde et signum dati arictis solent etiam nunc cornu

Recapitulatio. — Jubetur Abraham immolare filium suum unicum, ille autem obtemperans Deo solvit votum. Stravit asinum, imposuit ligna, servos locum pervenit, antequam filius veniret ad locum sacrificii, ipse sibi immolandus ligna portabat. Deinde Abraham gladio armatur, et cum jam pene feriret, admonetur ut parceret; et non tamen sine sacrificio, sine sanguine fervori cedit. Apparet namque aries in vepre, inharens cornibus; immolatur, peragiturque sacrificium, peracto sacrificio dicitor ad Abraham : Benedicam tibi, et multiplicabo semen tuum sicut sicllas coli, et velut arenam maris; possidebit semen tuum portas inimicorum suorum, et benedicentur in semine tuo omnes gentes terræ, quia obaudisti

Explicatio spiritatis. - Age pune videamus quid sub bujus sacramenti lateat mysterio. Iste enlin Abraham quando filium unicum perduxit ad immo-landum, habebat personam Dei Patris. Sed quid est annod eum senex si scepit? Deus enim non sene cit. Sed ipsa pronuntiatio de Caristo jam quodammodo sennerat, quando natus est Christus, inchoata est (Math. xix, 5): sacramentum illud magnum, hoc est, in Christo et in Ecclesia, completum est sexta artate sæculi, quæ significat senectam Abrahæ: quia ipsum sacramentum Dei longævum erat, et senectus Saræ in plebe Dei, hoc est in multitudine prophetarum hoc idem significat : quia in fine temporum ex ipsa plehe sancturum animarum natus est Christus. Sterilitas autem ejus intimat quod in hoc sæculo spe salvi facti sumus, et in Christo tanquam in Isaac omnes nati sumus, quem partum Ecclesiæ in tine temp rum mirabili Dei gratia, non naturali fecunditate prophetavit. Jam deinde sequentis historiæ sacramentum, quod imaginarie portendeliat, inspiciendum est. Quis ergo in Abraham (ut prædictum) per illam immolationem figurabatur, nisi Pater excelsus? Quis in Isaac, nisi Christus? Nam sicut Abraham unicum et dilectum filium Deo victimam obtulit, ita Dominus unicum Filium suum pro nobis omnibus tradidit. Et nendus; ita et Christus gestabat in humeris lignum crucis, in quo erat crucifigendus. Duo autem servi illi dimissi, et non perducti ad locum sacrificii, Judæos figurabant : qui cum servil.ter viverent, et carvali er saperent, non intelligebant humanitatem Christi, non intelligebant passionem ejus; ideo non pervenerunt ad locum sacrificii. Cur autem duo servi, quia ipse in duas partes dividendus erat. Quod facium est Salomone peccante, quando divisus est idem populus loco regni, non errore impietatis, quibus etiam sæpe per prophetam dicitur: Aversair x Israel, et prævaricatrix Iuda, et reliqua (Jeren. m. 8). Asinus autem ille insensata est stultitia Judeorum : ista insensata scultitia portabat omnia sacramenta, et quod ferebat nesciebat. Jam quod dictum est cis, Exspectate hic cum asino, usque, Revertimur ad vos; Apostolum audi, Cacitas ex parte in Is ael facta est (Rom. x1, 25). Quæ cæcitas ex parte est hic cum

est, postquam adoraverimus, ubi sacrificium erucis dominicæ impletum, per gentes fuerit prædicatum : hoc est, ut p'enitudo gentium intraret. Quid est revertimur ad vos? Et sic omnis Israel salvus fiet. Triduum antem itlad, in quo veneruot ad lecum immolationis, tres mundi actates s'guificantur : unam ante legem, aliam sub lege, tertiam sub gratia. Ante legem, ab Abraham usque ad Moysen; sub lege, a Moy-e osque ad Joannem, inde jam a Domino, et quidquid restat. Tert us dies gratia est, in qua tertia atate quasi post triduum sacramentum sacrificii Christi completum est. Deinde Isaac ligatis pedibus altari superponitur : et Dominus in ligno suspensus cruci afrigitur. Sed illud quod figuratum est in Isaac. transgressum est ad arietem. Cur? quia Christus ovis : ipse enim filius, ipse agous ; filius, quia natus ; aries, quia immolatus. Sed quid est quod in venribus hærebat aries ille? Crux cornua habet. Sicut enim longe dimisit, solus cum filio ascendit, in triduo ad B duo I gua cum compaginantur, in se speciem crucis. reddunt. Unde et scriptum est de co, Cornua in manibus ejus sunt. Cornibus ergo hærens, aries crucifixum Dominum significat. Vepres autem spine sunt, Spinæ iniquos et peccatores significant, qui suspenderunt Dominum in cruce Inter spinas itaque peccatorum Judworum suspensus est Dominus, sicut per Jeremiam idem dicit : Spinis peccatorum suorum circumdedit me populus hic. Alii hunc arietem cornibus in vepribus obligatum, eumdem Christum. senserunt, antequam immolaretur spinis a Judais coronatum. Peracto igitur sacrificio dicitur ad A' raham : In semine tuo benedicentur omnes gentes. Quando enim hoc factum est, nisi quando dicit illo aries: Foderunt manus meas, et prdes meos, et dinumeraverunt omnia ossa mea (l'sa'm. xx1, 17, 18)? lloc enim quando peractum est illud in Psa'mis sacrificium, tunc in ipso Psalmo dictum est : Remin scentur et convertantur ad Dominum universi fincs terræ, et adorabunt in conspectu ejus universæ patriæ genab Adam, ubi dictum est, Erunt duo in carne una C tium. Quoniam Domini est regnum, et ipse dominabitur gentium (Ibid. 28, 29). Immolato ergo Abraham ariete pro Isaac filio suo, vocavit nomen loci illius, Dominus vidit: pro eo quod est, Dominus videre fecit, utique per incarnationem. Sequitur: De Job et genere ejus, ut veritas patefacta clareat, edoceri

Hieronymus. - Et nuntiaverunt Abraham dicentes: Ecce peperit Melcha et ipsa filios Nachor fratri tuo. Huz primogenitum ejus, et Buz fratrem illius, et Ca-muel patrem Syrorum, et Cased. Primogenitus Nachor fratris Abraham de Melcha uxore ejus filia Aram natus est, Iluz de cujus Job stirpe descendit ; sient scriptum est in exord o voluminis ejus: Vir suit in terra Huz, Job nomen ejus ( J.b 1 ). Male igitur quidam æstimant Joh de genere es e Esau; sign dem illud quod in fine libri ipsius habetur, eo quod de Syro sermone translatum est, et quartus sit ab Esan, et reliqua quæ ibi continentur, in tlebræis volumisicut Isaac ip e sihi ligna portabat, quibus erat impo- D nibus non habetur. Secundus natus est de Melcha Buz, quem Septuaginta Bauz transferre voluerunt. Et ex hujus genere est Balaam ille divinus, ut Hebræi tradunt, qui in libro Job dicitur Helius primum vir sanctus et prophetes Dei; postea per inobedientiam et desiderium munerum, dum Israel maledicere cupit, divini vocabulo nuncupatus. Et iratus est Helui filius Barachiel Buzites, de hujus videlucet Buzi ratice descendens. Cannuel vero pater est Damasci. Ipsa enim vocatur Aran, quæ hie pro Syria scripta est, et ipso nomine legitur in Isaia. Caseth quoque quartus est, a quo Casdei, id est Caldwi, postea vocati sunt.

# De obitu Saræ.

Hieronymus. — Qualem debemus accipere locum Arboc, in quo Sara mortua esse perhibetur. Mortua est, inquit, Sura in civitate Aboc, que est in valle, hac est Hebron in terra Changan. Hoc autem quod hie positum est, in valle, in authenticis Codicibus A Alma nunquam nisi in virgine scribitur : et habet e: ynon habetur. Nomen quoque civitatis Arboc paulatim a scribentibus legentibusque corruptum est. Neque enim putandum Septuaginta Interpretes nomen civitatis llebrææ barbare, corrupte et aliter quam in suo eloquio dicitur, transtulisse. Arboc enim nibil omnino significat, sed dicitur Arbec, hoc est quatuor, quia ibi Abraham, Isaac et Jacob condui sunt, et ipse princeps humani generis Adam, ut in Jesu libro apertius demonstratur. Sequitur.

Dixitque Ephron ad Abraham : Audi nos, domine rex, a Deo tu es nobis, in electo sepulcro nostro si peli moriuum tuum. Pro rege principem habet sive ducem. Nasin quippe non rex, sed dux dicitur. Se-

Et appendit Abraham Ephron argentum, quod locutus est in auribus filiorum Het. In Hebraeo sicut hie posaimus, primum nomen ejas scribitur Ephron, secundum Ephran. Postquam emm pretio victus est ut sepu'erum venderet, et acciperet argentum, ficet B cogente Abraham, rau littera, que apud illos pro a legitur, ablata de ejus nomine est: pro eo Ephron appellatus est Ephran, significante Scriptura non eum fuisse consummaiæ perfectæque virtuis, qui potuerit memorias vendere mortuorum. Sciant igitur qui sepulcra venditant, et non coguntur ut accipiant pretium, sed a nolentibus quoque extorquent, immutari nomen suum, et perire quid de merito corum, cum etiam ide reprehendator occulte quod mvitus acceperat.

Recapitulario. — Moritur Sara centesimo vicesimo anno vitæ suæ, et empto agro ab Ephron, sepeliunt eam. Sed quid sibi velit quod Sara in seputero duplici sepelitur, nosse cupio. Hoc sane sciendum quia anima quæ sæculo mo itur ut Deo vivat, gemina vita: requie suscipitur, id est, in actione boni opens, et contemplatione Divinitatis.

# De juramento servi in semore Abrahæ.

.que multorum. Dixitque servo suo seniori, qui supra omnia ejus erat: Pone manum tuam sub femur meum, ut adjurem le per Deum cœli et terræ, ut non accipias uxorem filio meo de filiabus Chanancorum ; sed ad terram et cognationem meam proficiscaris, et inde accipies uxorem filio meo Isaac. Posuitque serrus manum suam sub femur Abrahæ, et juravit ei. Cur in femore Abrahæ jurat, quasi in loco sancto? Super verbo hoc tradunt Hebræi quod in sanctificatione, hoc est in circumcisione, juraverit. Nos autem dicimus jurasse eum in semme Abrahæ, hoc est in Christo, qui ex illo nasciturus erat : juxta evangelistam Matthæum loquentem, Liber generationis Jesu Christi, filii David, filii Abraham. Sequitur.

Perrexitque servus in Mesopotamiam Syriæ, stetitque juxta fontem, et ecce Rebecca venit adaquare greges; et ait servus: Ecce ego sto super sontem aquæ, et filiæ hominum civitatis egredientur ad hauriendam aquam, et erit, virgo quæ egredietur ad hauriendum, cui ego D dixero: Da mihi aquam de hydria tua, ut bibam et cartera usque, Ipsa est quam præparavit Dominus fitto domini mei, et quod sequitar. Tulitque v r inaurem auream, didrachmum pondus cju. Bace quod in hoe loco pro didrachmo scribitur, semuncia est. Secel vero qui Latino sermone siclus cor upte appellatur, unciæ pondus habet. Quid sibi vult quod sic tam varie in translationibus invenitur. In aliis namque servum Abrahæ dixisse comperi: Et ecce virgo quæ egredietur ad hauriendum, etc. In alvis vero pro virgine adolescentulam legimus, quæ quomodo sibr invicem congruant, doce. In Hebræo namque adolescentulam quoque, quæ Græco sermone νεανίς dicitur, ibi legituus Alma : quod quidem in Isata habetur nomine hoc loco, ubi in nostris codicibus scriplum est : Ecce Virgo concipiet. Et Aquila transtulit : Ecce adolescentula concipiet et pariet. Et in Hebræo: Ecce alma concipiet. Notandum ergo quod nomen

mologiam ἀπόχρυφος, id est, abscondita. Scriptum est siquidem in Job, Et sapientia unde invenitur, et quis locus intelligentia, et absconditur ab oculis omnis viventis. Ubi nunc diximus, Absconditur, in Hebræn, propter declinationem verbi aliter figuratum est. Naalma dicitur huic quid simile, licet ma culino genere declinetur. Et in Regnorum libris scriptum est ex persona Elisei loquentis ad Giezi: Et Dominus abscondit a me. Ergo alma quod interpretatur abscondita, id est, virgo nimia diligentia custodita, mihi majoris laudis videtur esse quam virgo. Virgo qui pe juxta Apostolum potest esse corpore, et non s, iritu : abscondita vero, que virgo est, ἐπίταστι virginitatis habet, ut virgo sit et abscondit. Et quie abscondita est, juxta idioma linguæ llebrææ, consequenter et virgo est : quæ autem virgo, non statim sequitur ut et abscondita sit. Hoc idem verbum et in Exodo de Maria sorore Moysi virgine legimus. Ostendant igitur Judæi in Scripturis alienbi positum Alma, ubi adolescentulam tantum, et non virg nem sonet : et concedemus eis illud quod in Isaia apad nos dicitur : Ecce Virgo concipiet et pariet, non absconditam virginem, sed adolescentulam significare jam nuptam. Sequitur;

Et dimiserunt Rebeccam sororem suam et substantiam ejus, et servum Abiahæ et viros qui cum eo erant. In Heb wo habet: Et dimiserunt Rebeccam sorvrem suam, et nutricem ejus, et servum Abrahæ, et viros illius. Decens quippe erat ut ad nuptias absque parentibus virgo proficiscens, nutricis solatio foveretur. Sequitur

Isaac namque habitavit in terra Austri, et egressus est ut exerceretur in campo ad vesperam. Cujus signilicationis sit ista egressio Isaac in campum ad vesperam, scire desidero. Hoc mihi videtur significari velle, unde a Patre ad immolandum quondam tuerat abductus. Quod autem ait : Et egressus est ut exerceretur in campo, quod Græce dicitur άδολεσχήσαι in He-Hieronymus. - Erat autem Abraham senex dierum- C brwo habet : Et egressus est Isaac ut logueretur in agro declinante jam vespera. Significat autom secundum illud quod Dominus solus orabat in monte, etiam Isaac, qui in typo Domini fuit, ad orationem. quasi virum justum domo egressum, et vel nona hora, vel ante solis occasum spiritales victimas obtulisse. Sequitur.

### DISCIPULUS.

Vidensque Rebecca Isaac, tulit theristrum, et operuit se. Theristrum quid sit expone.

### MAGISTER.

Theristrum etenim pallium dicitur, genus etiam nunc Arabici vestimenti, quo mulieres provinciæ illios atuntur. Sequitar:

Et adjecit Abraham, et accepit uxorem nomine Ceturam, et peperit ei Zamram, et Jecsan et Madan, et Madian, Jesboc et Sue. Jecsan genuit Saba et Dadun. Filii Dadan fuerunt Assurim, et Latusim, et Loomim. Filii Madian Epha, et Opher , Saba , et Hences et Abida et Eldaa. Omnes filii Ceturæ. Deditque Abraham universa quæ habuit, Isaac; filiis autem concubinarum quas habuit, dedit munera, et dimisit evs ab Isaac filio suo, cum adhuc viveret in Oriente ad Orientalem plagam (Gen. xxv).

# DISCIPULUS.

Que est ista Cetura, ant quo ex genere, vol quæ sit interpretatio nominis ejas, quæso ut dicas.

### MAGISTER.

Cetura Hebræo sermone copulata interpretatur, aut victa : quam ob causam suspicantur ilebræi mutato nomine eamdem esse Agar Ægyptiam, quat, Sara mortua, transierit in uxorem, et videtur decrepiti jam Abrahæ excusari ætas,ne senex post mortem uxoris vetulæ novis arguatur nuptiis lascivisse. Nos quod incertum est relinquentes, hoc dicimus, quod bravorum, occupa verint Τρωγλοδύτιν et Arabiam quie nunc vocatur Ε δαίμων, usque ad mare Rubrum. Dicionr autem unus ex posteris Abrahæ, qui appellabatur Opher, duxi-se adversus Libyam exercitem, et ibi victis hostibus consedisse, ejusque posteros ex nomine atavi Africam nuncupasse. Ilujus rei testis est Alexander, qui dicitur Polyhistor, et Cleodemus cognomento Malchus, Græco sermone barbaram historiam retexentes. Quod autem et filii Dadan fuerunt Assurim, et Latusun, et Loomin, et Assurim, in negotiatores transferri putant, Latusim æris ferrique metalla cudentes, Loomim νετοφύλαρχος, id est, princeps multarum tribuom atque populorum. Alii ob hoc Assurim, vocatos Syros esse con-tendunt, et a plerisque filis Abrahæ ex Cetura,

Recapitulatio a juramento servi in femore usque filios

occupatas Indue regiones.

Cetura. - Animadvertendum cur Abraham servo suo dixerit, postulans jurejurando tidem : Pone , B ciem Egypti venientibus in Assyrios, in conspectu ominquit, manum tuam sub semore me, et adjuro to per Deum cœli (Gen. xxiv). Quid sibi vult, Deus cœli ad femur Abraha, nisi ut cognoscatur sacramentum. Per femur enim genus intelligitur. Ergo quæ fuit illa conjuratio, nesi qua significabatur de genere Abraham in carne venturum Deum cœli. Senior autem iste imaginem habuit legis per quam sponsa, id est, Christi Ecclesia desponsabatur. Abiit itaque puer in Mesopolamiam, in swithtem Nachor, sietitque circa fantem quærens sponsam filto domini sui (Ibid.). Sic et lex, quie post lidem est, venit ad fontem baptismatis, ibi orans occurrit ei virgo Rebecca, id est, Ecclesia. Vidit autem Rebecca puerum, id est, sermonem propheticum, deponit de humero hydriam (Ibid.), ntique elatam sæculi facundiam, et ad humilem propheticum se inclinat sermonem. Accepit autem a puero inaurem auream, id est, suscepit fidei ornamenta, vel morum, vel etiam aureos Scripturarum sensus, et clarum argenti eloquium; sicque secuta puerum Rebecca venit ad Isaac. Secuta verbum propheticum keclesia, verit ad C ristum, que tamen cameli dorso dedu itur, quia ad Christum ex genthi ate Ecclesia proporaus intortis vitiosisque vita veteris conversaiombus invenitur. Quæ, Isaac viso, de-cendit de camelo, quia Domino agnito vitia sua gentilitas descruit, et ab elatione celsitudinis viam humilitatis petivit. Quæ etiam et verecundata pallio velabatur, quia coram eo de erroribus prioris vitæ confunditur. Quod vero inclinato jain die egressus est in agrum Isaac, hoe significabat quod extremo hujus mundi tempore velut in diei fine veniens Christus, qui quasi in agrum foras exiit, quia cum sit invisibilis, se tamen visibilem in hoc mundo venienti ex gentibus Ecclesiae demonstravit, Invenit autem eum Ecclesia ad puteum visionis, id est, in contemplatione et intelligentia veritatis, ubi intellectum percipiat altiorem, sive lavacrum aquæ, ubi purificetur; sicque dehine copulatur sponso suo Christo, adhærens illi gloria æternitatis et D regno. Sequitur. Quid enim sibi velit quod Abraham post obitum Sarie Ceturam duxit uxorem? Nunquid ob incontinentiam, dum esset jam ætate grandævus? Absit, sed propter filiorum procreationem, dum illi semen quasi stellæ cœli ex Isaac filio promitteretur. Ergo videamus , quid sibi velit ista Cetura nisi quia sicut Agar et Ismael significaverunt carnales Veteris Testamenti, sic et Cetura et filli ejus significabant hæreticos, qui se ad festamentum Novum æstimant pertinere, sed filli concubinre dicuntur. So'a Sara semper uxor vocatur, sicut scriptum est : Una est columba mea, una est persecta mea (Cant. vi). Sequitur. Quid datur intelligi quod Abraham cuncta que possidebat dedit filio suo Isaac, filiis antem concubinarum, largitus est munera et separavit ab invicem. Dantur quippe et nonnulla munera filiis concubinarum, id est, carnalium, sed non perveniunt ad regnum promissum nec hæretici nec

de Cetura nati filii Abraham , juxta historicos Ile- A Judæi, quia carnalia lucra sectantur : præter, Isaac enim nullus est hæres, ntique quia non filit carnis, sed filii promissionis deputantur in semine.

## De morte Abrahæ.

Hieronymus. — Et mortuus est Abraham in senectute bona, senex et plenus dierum, et collectus est ad populum suum. Male in Septuaginta interpretibus additum est : Abraham deficiens mortuus est, quia non conv nit Abrahæ deficere et minui. Illud quoque quod nos posuimus : In senectute bona, senex et plenus, in Gracis codicibus ponitur Plenus dierum. Quod cum sensum videatur exponere, eo quod luce et dier operibus plenus occubierit.

Item hac nomina filiorum Ismael in generationibus suis et nominibus.

Hieronymus. — Primogenitus Ismaelis Nubajoth et Cedar, et reliqui usque ad eum locum ubi ait : Et habitaverunt ab Heila usque Sur, q æ et contra fi-

nium fratrum suorum cecidit (Gen. xxv).

Duodecim filit nascuntur Ismaeli: ex quibus primogenitus fuit Nabajoth, a quo omnis regio ab Euphrate usque ad mare Rubrum Nabathena usque hodie dicitur, quae pars Arabiae est. Nam et filiae earum oppidaque ac pagi et munita castella, et tribus horum appellatione celebrantur ab uno ex his Cedar in deserto et Duma alia regio, et Theman ad Austrum, et Cedma ad Orientalem plagam dicitur. Quod autem in extremo hujus capituli juxta septuaginta legimus: Contra faciem omnium fratrum suorum habitabit, verius est illud quod nos posuimus: Corane omnibus fratribus suis occubuit, id est, in manibus omnium litiorum suorum mortuus est superstitibus liberis, et nullo prius morte prærepto. Fratres autem pro filiis appellari Jacob ad Laban demonstra. dicens: Quid est peccatum meum, quia persecutus es post me, et quia scrutatus es omnia vasa mea (Gen. xxxi)? Quid invenisti de universis vasis domus tuæ? ponatur coram fratribus meis et fratribus tuis, et dijudicent inter nos. Nec enim possumus credere, nt Scriptura commemorat, quod Jacob, exceptis liberis, secum fraties aliquos habuerit.

## Sequitur de conceptione Rebeccæ.

Deprecatusque est Isaac Dominum pro uxore sua, eo quod sterilis esset, et exaudivit eum, deditque con-

ceptum Rebecca (Gen. xxv).

Hieronymus. Et concepit Rebecca, et movebantur Alii ejus in ea. Pro motione Septuaginta posuecunt interpretes ἐσχίρτων, id est, ludebant; vel, ut Aquita transtulit, confringebantur filii in utero ejus. Symmachus vero διέπλεον, id est, in similitudine navis in superficie ferebantur. Sequitur: Egressusque primus rubeus, sicut pellis pilosus (Ibid.). Ubi nos pilosum posumus, in Hebraco habet Sear. Unde et Esau, sient et alībi legimus, Seir, id est, pilosus, est dict 18.

### DISCIPULUS.

Gregorius. — Deus Abrahæ promisit dicens: In Isanc vocabitur t-bi semen (Gen. xx1); cui etiam dixit: Patrem multarum gentium posui te (Gen. xvII); cui rursum promisit dicens : Benedicens benedicam tini, et multiplicabo semen tuum sicut stellas cali, et velut arcnum, quæ est in lutore maris (Gen. xxu). Quare aperte constat quia omnipotens Deus semen Abrahæ multiplicare per Isaac prædestinaverat; et tamen scriptum est: Deprecatus est I auc Dominum pro uxore sua, eo quod sterilis esset; qui exaudivit eum, et dedit conceptum Rebeccæ (Gen. xxv). Si ergo mul-tiplicatio generis Abrahæ per Isaac prædestinata fuit, cur conjugem steriiem accepit?

Ea namque quæ viri sancti orando efficiunt, ita prædestinata sunt, ut precibus obtineantur. Nam ipsa quoque perennis regni prædestinatio ita est ab hore perveniant, quatenus postulando mercantur accipere quod eis omnipotens Deus ante sæcula donare disposuit. Quod utrum verum sit, pensa que proposuisti, et concite vales probare, quia pradestinatio precibus impletur, quando is in quo multiplicare semen Abrahæ prædestinaverat, oratione obtinuit, ut filios habere potuisset.

Recapitulatio. - Igitur Isaac, dum rogaret Dominum ut pareret uxor ejus, que sterilis erat, concessit Dominus quæ postulabat, illidebanturque gemini in utero ejus inclusi angustia : quæ dum agerentur, interrogavit Dominum, accept responsum: Duce gentes in utero tuo sunt, et duo populi de v ntre tuo dividentur, populusque populum superabit, et major serviet minori (Ibid.). Quod figuraliter factum etiam ipsis Judæis non credentibus notum est, qualiter populus Ecclesiae Synagogæ populum superabit, et quomodo plehs Judæorum tempore major servit minori populo Christianorum. Siquidem et in singulis r nobis hoc dici potest, quod due gentes et duo populi sunt intra nos, vitiorum scilicet atque virturum; sed iste minor est, ille major. Semper enim plures sunt mali quam boni; et vitia numerosiora virtutibus sunt, sed tamen et in nobis gratia Dei populus populum superat, et major servit minori. Servit etenim caro spiritoi, et vitta virtutibus cedunt. Procedit enim Esau primus rufus, et totus tanquam pellis hirsulus. Deinde exitt frater ejus Jacob, et manus ejus implexerat calcaneo Esau (Ibid.). Sed cur ille totus rubeus et hispidus, nisi quia populus prior prophetarum et Christi fuit cruore pollutus, ac peccati et nequitie squalore exstitit circumdatus. Cujus ideo minor calcaneum tenuit, quia mystice majorem populum minor superatus esset. Sequitur.

Factus est Esau vir gnarus venandi, et homo agricola. Jacob autem simplex habitabat in tabernaculis (Ibid.). Et sicut in alia translatione habetur, habitavil domi.

rum vita figuratur, qui in exterioribus voluptatibus fusi carnem sequentur; qui etiam agricola esse describitur, quia amatores sæculi hujus tanto magis exteriora incolunt, quanto interiora sua inculta derelinguant. Jacob vero simplex in tabernaculis habitare perhibetur, quia nimirum omnes qui in curis exterioribus spargere fugiunt, simplices in cogitatione atque in conscientia sua habitatione consistent. In tabernaculis enim aut in domo habitare, est se intra mentis secreta restringere, et nequaquam externs per desideria dissipare, nedum ad multa foras inhiant, a seipsis alienatis cogitationibus recedant.

Hieronymus. - Dixitque Esau ad Jacob : Da mihi justum de coctione ista rubea, quia deficio (Ibid.). Propierea vocatum est nomen ejus Edom. Rubrum emm sive fulvum lingua Hebræa Edom dicitur. Ab eo igitur quad rubro cibo vendiderit primitiva sua fulvi, id est, Edom sortitus est nomen.

fratri vendiderit primogenita, ita ait : Sciendum quia quinque nos modis gulæ vitium tentat. Aliquando Mamque indigentiæ tempora prævenit, aliquando tempus non prævenit, sed cibos lautiores quærit. Aliquando quælibet sumenda sunt, et præparare curasius expetit. Aliquando autem et qualitate ciborum et tempore congruit, sed in ipsa quancitate sumendi mensuram refections excedit. Nonnunquam vero et abjectius est quod desiderat, et tamen in ipso astu momensi deciderii deterius peccat: quae vitiorum tempora mehus ostendimus, si hæc exemplis evidentio-Fibres approbamus. Mortes quippe sententiam patris ore Jonathan merunt, quia in gustu mellis constitutum edendi tempus antecessit; et ex Ægypto popubus eductus in eremo occubuit, quia despecto manna cilos carnium petiit, quos launores putavit. Et prima fil orum Heli culpa suborta est, quod ex corum voto sacerdotis puer non antiquo more coctas vellet de

omnipotente Deo dispusia, ut ad hoc electi ex la- A sacrificio carnes actipere, sell crudus guæreret, quas accuratius exhiberet. Et cum ad Jerusalem dicitur : Hæc fuit iniquitas Sodomæ sororis tuæ superbia, saturitas panis, et abundantia aquæ (Ezech. xvi), aperte ostenditur quod ideirco salutem perd dit, quia cum superbæ vicio mensurant immo leratæ refectionis excessit. Hinc primogenitorum gloriam amisit, quia magno æstn desiderabilem cibum, id est, lenticulam concupivit : qu'un dum venditis primogenitis pratuht, quomodo in illo appetitu anhelaret, i dicavit. Neque enim cibus, sed appetitus in vicio est. Unde et laut ore, cib is plerumque sine culpa sumimus, et abjectiores non sine reatu concupiscentile degustamus. Hie anippe, quem diximu-, Esau, primatum pro lenticula perdidit, et Elias in eremo virtute corporis carnis edendo servavir. Unde er antiquus hostis, quia non cibam, sed cibi concupiscentiam esse cau-am demoationis intelligit, et primum sibi hominem non carne, sed pomo subdidit, et secundum non carne, sed pane tentavit. Hinc quod plerumque Adam culpa committiur, et am cum abjecta et vilia sumuntur. Neque Adam etenim solus, ut a vetito se pomo contineret, præceptum prohibitionis accepit. Nam cum alimenta quædam sal iti nostræ Deus contraria indicat, ab his nos quasi per sententiam vetat. Et cum concupiscentes noxia attingimus, profecto quid aliud quain vetita degustamus? Ea itaque sumenda sunt, que nature necess las quærit, et non quæ edendi libido suggerit, ne si hac moderata discretio minus caute prospexerit, illicitæ se concupiscentiæ quis voragine mergat.

Isidorus. - Nam quod iste Esan primogenita sua propter escamfratri suo juniori venundedit, ac postmodum paterna benedictione sibi promissa privatus est, significat com dem populum Israeli.icom; qui ideo ut Exodi indicat liber, primogenitus filius nuncupatus est, non solum primatus sui honorem amisit, verum etiam et regni cœlestis præmium præparatum adipisci non meruit : Domino quodammodo Gregorius. — Quid per venationem Esau, nici co- C id eidem exprobrante cum dicit: Aujeretur a vobis regnum Dei, et dabitur genti facienti voluntatem ejus (Matth. xxi). Primogenita aucem, ipsa vestis erat sacerdotalis, qua maj res natu, cum benedictione patris, induti, vicamas Deo velut pontifices offerebant. Hoc demum terreni amoris desiderio caruerunt Judæi com gloria regni futurt. Sequitur.

Orta dehine fame super terram, abit Isaac ad Abimelech regem Pulæs inorum in Gerara (Gen. xxvi).

Bieronymus. — Seminavit autem Isauc in terra illa. et invenit in anno illo centuplum hordei (Ibid.). Licel in aliena terra seminavent Isaac, tamen non puto, qu'a ei tanta fertititas nordet merit. Unde merius puto illud esse, quod nabetur in Hebraeo, et Aquila quoque transculit : Et invenit in illo anno centuplum æstimatum, id est, έκατον είκασμένον. Licet emm eisdem litteris et æscimutio scripatur, et hordeum, tamen æstimationes searim leguntur, hordea vero Seorim. Tacens autem scriptura genus Gregorius. - De Esau quod propter lenticulam D frugum quod centuplicaverit, videtur milu cunctarom in illo virtatum offendisse multiplicationem. Demque seguitur. Et benedixit ei Dominus et magnificatus est vir , et ambulabat vadens magnificatus . donec magnus suerit valde sive vehementer (Ibid.). Felicitas antem hordei multiplicati, ignoro si quem posset. facere gloriosum. Sequitur.

Et abut inde Isauc, et venit in vallem Gerarim, et habitant ibi (Ibid.). Pro valle torrentem habet in Hebræo. Neque enim Isaac, postquam magnus factus est, habitare poterat in valle. Habitavit autem in torrente de quo scriptum est : De torrente bibit in via (P.al. cix). De quo ettam Elias tempore famis bibit. Sed quia Elias non erat ut Christus, ideo et torrens ille aruit. Dominus enim noster etiam in torrente traditus est, dedicans regenerationem nostram et baptismi sacramentum. Sequitur.

Et fodit pateum Is ac in valle Gerarim, et invenit ibi puteum aquæ vivæ (Ibid.). Lt hic pro valie tor

rentem habet. Nunquam enim in valle inventur A ipso dixerunt, rixati sunt cum eo Philistini. id est, puteos aquæ viva. Sequitur.

Et foderunt puteum alterum, et altercati sunt e iam super eum, et vocavit nomen ejus inimicitiæ (Ibid.). Pro mimicitiis quod Aquila transtulit et Symmachus, την άντικειμένην el ένακτίωσεν, id est, adversum atque contrarium, in Hebræo habet satana. Ex quo intelligimus Satanam contrarium interpretari.

Et foderunt puteum alterum, et non litigaverunt cum eis, et vocavit nomen ejus latitudo (Ibid.). Pro latitudine in Hebraco habet Rohoboth, ad probandum illud quod supra diximus : Ipse ædificavit Niniven civita em et Rohoboth, hoc est, plateas ejus (Gen. x). Seminar.

Et Abimelech ivit ad eum de Geraris et Ochozat pronubus ejus, et Phicol princeps militiæ ejus (Gen. XXVI).

l'io Ochozath in Hebræo habet collegium amicorum ejus, ut non tam hominem significet quam amicoet Phicol princeps exercitus. Sequitur :

Et venerunt servi Isauc, et nuntiaverunt de puteo quem foderunt, et dixerunt ei : Invenimus aquam, et vocavie nomen ejus Saturitas (Ibid.). Nescio quomodo in LXX interpretibus habeatur : Et venerunt pueri Isaac, et nuntiaverunt de puteo quem foderunt; dixeruntque et: Non invenimus aquam, et vocavit no-men ejus Juramentum. Quæ enim etymologia est propterea vocari Juramentum, quod aquam non invenisset? E contrario in Hebraco, cui interpreta-tioni Aquila quoque consentit et Symmachus, hoc s'guilicat, quod invenerit aquam, et propterea appella us sit puteus ipse Saturitas. Et est vocata civitas Bersabee (Ibid.), hoc est, puteus saturitatis. Licet enim supra ex verbo juramenti, sive ex septenario ovium numero, quod sabe dicitur, asserumus Bersabee appellatum, tamen nunc ex eo quod aqua inventa est, Isaac ad nomen ejus civitatis, quæ ita vocabatur illudens, declinavit paululum litteram, et post triduo Hebrarorum sin, a quo Sabe incipitur, Græcum sigma, id est. Hebræorum samech posmit. Alioquin et juxta allegoriæ legem post tantos puteos in line virtutum nequaquem congruit ut Isaac aquam minime repercrit.

Recapitulatio unde supra. - Ex præcepto itaque et benedictione Domini ivit Isaac ad Abimelach regem Palæstinorum, ibique uxorem suam Rebeccam sororem finxit causa timoris, quam rex aticnigena Isaac conjugem tunc esse cognovit, quando eum cum ca ludentem vidit. Quid autem sibi velit in sacra-mento Christi et Ecclesiæ, quod tantus patriarcha cum conjuge luserit, conjugiumque illud sit cognitum. Vidit profecto quisquis, ne aliquid errando in Ecclesia peccet, si cecretum viri ejus in Scripturis sanctis diligenter intucator, et invenit eum majestatem suam, qua in forma Dei æqualis est Patri, paulisper abscondisse in forma servi, ut ejus capax esse humana infirmitas possit, eoque modo se conjugi congruenter aptaret. Quid enim absurdum, imo D quid non convenienter futurorum prænuntiationi accommodatum, si propheta Dei carnale aliquid lusit, ut eum caperet affectus uxoris, cum ipsum verbum Dei caro factum sit, ut habitaret in nobis (Joan. 1). Post hæc refert Scriptura illud, quod Isaac postquam eum benedixit Dominus, et magnificatus est valle, aggressus est opus, et ca pit fodere puteos, quos fo-Cerant pueri patris ejus Abrahæ; sed invidentes er l'alæstini, obstruxerunt eos, implentes humo, et reliqua (Gen. xxvi). Quis est iste Isaac, nisi Salvator noster, qui dum descendisset in istum torrentem Gerara, primo omnium illos puteos fodere vult, quos foderant pueri pairis sui, id est, Moyses puteum legis foderat; David, Salomon et prophetæ, libros scripserunt Veteris Testamenti, quos tainen terrena et sordida repleverat intelligentia. Judæorum et hæreticorum. Ilos cum vellet purgare Isaac, ut ostenderet quia quecunque lex et prophetæ dixerunt, de

Judæi, a regno Dei alieni, sed discedit ab eis. Non enim potest esse cum eis, qui in puteis aquam habere nolunt, sed terram. Et dicit eis : Ecce relinque. tur vobis domus vestra deserta (Matth. xxiii). Fodit ergo Isaac novum puteum, immo Isaac pueri fodiunt Pueri sunt Isaac, Matthæns, Marcus, Lucis, Joannes, Petrus, Jacobus, Judas, Paulus, et reliqui qui omnes novi Testamenti puteum foderunt, et invenerunt aquam vivam, que sit sons aque salientis in vitam æternam (Joan, IV). Sed pro his adhuc altercantur illi qui terrena sapiunt, nec nova adbuc condi patientur, nec vetera purgari evangelicis puteis contradicunt, apostolis adversantur; et quoniam in omnibus contradicunt, litigantes, dicitur ad eos: Quontam indignos vos fecistis grutia Dei, ex hoc jam ad gentes ibimus (Act. x111). Post hæc fodit tertium puteum Isaac, et appe'lavit nomen ejus Latitudo, dicens: Nunc dilatavit nos Deus, et crescere fecit super rum turbam, quæ cum rege venerat, in quibus fuit B terram (Gen. xxvi). Vere dilatatus est Isaac, id est, Christus, et implevit omnem terram scientia Trinitatis, et in toto orbe latitudinem Ecclesiæ collocavit. Prius notus tintum erat in Judiea Deus, et in Israel nominabatur (Psal. Lxxv); nunc autem in omnem terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terræ verba eorum (Psal. xvIII). Exeuntes enim pueri Isaac per universum orbem terræ, foderunt puteos, et aquam omnibus ostenderuni, baptizantes aposioli omnes gentes in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti (Matth. xxviii).

#### DISCIPULUS.

Sed quid est quod puteos quos Abraham aperuit, Isaac sic eos vocavit, sicut et pater ejus?

Sciendum sane quia Moyses apud nis etiam Moyses appellatur, ut prophetæ unusquisque nomine vocitantur, nec mutantur, quasi corumdem vocabula puteorum. Hec mystice.

Gregorius. — Moraliter autem Isaac apud alienam gentein puteos fodisse describitur; quo videlices exemplo discimus, ut in hac peregrinationis rumna positi, cogitationum postrarum profunda penetre-mus, et quousque nobis veræ intelligentiæ aqua respondeat, nequaquam nostræ inquisitionis manus ad exhaurienda cordis terrena torpescat. Quos tamen puteos Allophyli insidiantes replent, quia nimirum immundi spiritus cum nos studiose confieri peccata nostra conspiciunt, molestas nobis tentationum cogitationes immergunt. Et quia si sæpe eloqui s sacris intendimus, malignorum spirituum insidias gravius toleramus, quia menti nostræ terrenarum cog tationum pulverem aspergunt, ut intentionis nostræ oculos a luce intimæ visionis obscurent. Unde semper mens evacuanda est, incessanterque fodienda, ne, si indiscussa relinquitur, usque ad tumorem perversorum operum cogitationum super nos terra conne-letur. Unde ad Ezechielem dicitur : Fili hominis, fode parietem (Ezech. viii), id est, cordis duritism crebris perscrutationum ictibus rumpe.

# De generationitus filiorum Isaac.

Hieronymus in libro Quæst. — Dixitque Jacob: Ecce Esau frater meus, vir pilosus est, et ego vir lenis (Gen. xxvn). Ubi nos pilosum legimus, in flebræo habet seir. Unde posten mons Sear, et regio in qua versabatur est dicia. Diximus de hoc et supra.

Et sumpsit Rebecca vestimenta filit sui majoris, quæ erunt desiderabilia valde, apud se domi (Ibid.). Et in hoc loco tradunt Hebrai, ut jam intimavimus, primogenitos functos officio sacerdotum, et habuisse vestimentum sacerdotale, quo induti victimas offerebant, antequam Aaron in sacerdotium eligeretur. Sequitur.

Et dixit Esau : Juste rocatum est nomen ejus Jacob, supplan abit enim me ecce s cundo. Jacob supplantator interpretatur, eo igitur quod fratrem arte deceperit, allusit ad nomen, qui ideo Jacob ante vocatus est , A lictorum divinum metuentes aspectum, propter quod quod mortui fratris plantam apprehenderat. Se-

Dixitque Isaac ad Esau: Pacta benedictions, Jacob fratri tuo servies, et erit tempus, quando depones ju-

gum illius de collo tuo (Ibid.).

Significat quod Idumæi servituri sint Judæis, et tempus esse venturum quando de collo jugum servitutis abjiciatur, eorumque imperio contradicant. Secundum autem Septuaginta interpretes ita habet : Erit autem cum deposueris et solveris jugum de colio tuo; videtur pendere sententia, nec esse completa.

#### DISCIPULUS.

Hieronymus Damaso. — Cur Isaac, vir justus et Deo charus, non cui voluit, sed cui noluit deceptus errore benedixit?

#### MAGISTER.

Differo paulisper typos, et ea quæ a majoribus R nostris super hoc loco interpretata sunt prætereo non quia opinioni eorum non acquiescam, sed quod tu illic tantum quæras quare vir justus aliquid ignoraverit, et contra suam fecerit voluntatem. Ad quod districte respondendum est nullum hominem, excepto eo qui ob nostram salutem carnem est dignatus assumere, plenam habuisse scientiam, et certissima doctrinæ finenta potare. Unde nec mirum si tamen celsus patriarcha aliquid ignoraverit. Ex parte namque cognovit et ex parte prophetavit, et nunc per speculum v dit in ænigmate (I Cor. xIII); et secundum quod oportet orare, nescire nos dicit (Rom. viii). Quia cum venerit quod perfectum est, tunc quod ex parte est destructur (1 Cor. xiii). Sed quod vidit homo, vidit in facie, Deus autem inspicit cor 1 Reg. xvi). Et sicut Samuel nescivit quem ex filiis Jesse benedicere deberet, priusquam, Domino re-velante cognovit, ut David qui erat in pascuis ungi deberet in regem (Ibid.). Aut sicut Eliseus propheta, C prohibente Giezi puero suo mulierem Sunamitem, dicebat: Dimitte eam, anima enim ejus in angustia est, et Dominus celavit a me, et non indicavit mihi, et reliqua (IV Reg. 1v). Unde nec mirum est, Isaac patriarcham in suam maximam utilitatem nescis-e quid facere cum eo magis eo tempore erraret, quo filium sanguinariæ deditum voluptati , et eum qui fratrem postea possit occidere, prætermisso illo qui innocenter habitabat, domi vellet differre, et suam magis quam Dei statuere voluntatem (Rom. x). Ego puto divinæ dispensationis suisse ut oculis cæ-caretur; et cum ipse diceret : Vox quidem vox Jacob est, manus autem manus sunt Esau (Gen. xxvii), tamen non intelligeret minorem esse filium, qui ad benedictionem fratris præceptor astiterat. Junilius.

## DISCIPULUS.

Quid est typus, quem differre dixisti superius? MAGISTER.

illis ( I Cor. x); et iterum : Adam qui est forma futuri (Rom. v). Nec enim ab re est unum aliquid multis s guilicare.

# DISCIPULUS.

Quid est ergo typus ve! figura?

### MAGISTER.

Præsentium aut præteritarum aut futurarum ignoratio per opera, secundum id quod opera sunt ma-Bifestatio.

## DISCIPULUS.

Da præteritorum typos.

### MAGISTER.

Ut est catechumenorum humilitas. Typum enim gerunt ad ea paradisi exclusi, et ex conscientia de-

PATROL. XCIII.

et per publicum capitibus tectis incedunt.

# DISCIPULUS.

Da in præsentibus.

### MAGISTER.

Ut Aaron vestis, quæ duodecim tribuum nomina lapidibus insignita gestabat, ostendens se pro omni quodammodo populo supplicare.

#### DISCIPULUS.

Da de futuris.

#### MAGISTER.

In his nulla est dissicultas, tamen ex supertiuo nt in duobus filiis Isaac duo testamenta monstrata sunt.

Quoniam et de prophetia similem pene desinitionem diximus, quid interest?

Quod in prophetia verbis secundum hoc quod verba sunt futura significantur. In typis autem res declarantur ex rebus. Possunt tamen hæc duo ita definitione misceri, ut dicamus quia prophetia est typus in verbis, secundum id quod verba sunt, et e contra, typus est prophetia in rebus, in quantum res esse no cuntur. Hæc de typis, figuris vel formis hoc in loco dictum sufficiat.

Item unde supra Gregorius. — Quid significare velit actus Esau et Jacob, quod alter ad venatum mittitur, ut benedicatur, alter vero per suppositionem matris a patre benedicitur?

Liquido constat, quia juxta sacræ lectionis historiam pascitur, in qua videlicet historia se ad intellectum paulo subtilius stringatur. Vide quia Jacob primogeniti benedictionem non per fraudem subripuit, sed, ut sibi debitam accepit, quam a concedente fratre delentis merce le comparavit. At vero si quis. altius sentiens, utrumque factum velit per allegoriæ arcana discutere, protinus ab historia in mysterium surgat.

### DISCIPULUS.

Quid est enim quod Isaac de majoris filii sui venatione vesci concupiscit?

Omnipotens etenim Deus Judaici populi bona operatione pasci desideravit, sed illo tardante minorem Rebecca supposuit, quia dum Judaicus populus bona opera foras quærit, gentilem populum maier gratia introduxit, ut omnipotenti Patri cibum boni operis offerret, et benedictionem majoris fratris acciperet, qui cosdem cibos ex domesticis animalibus præbuit, quia gentilis populus placere Deo de exterioribus Quem nos figuram dicinus, sive formam, sicut dici: Apostolus: Omnia enim in figura contingebant libi ( L Cor v) et inverse et dicit : tibi (Psal. Lv).

### DISCIPULUS.

Quid est quod iisdem Jacob manus ac brachia et collum hædinis pellibus texit?

# MAGISTER.

Hædus sæpe pro peccato offerri consuevit, et gentilis populus, dum se consiteri peccatorum non erubescit, carnis in se peccata mactavit.

# DISCIPULUS.

Quid sibi vult quod vestimentis majoris fratris Jacob induitur?

# MAGISTER.

Sacræ namque Scripturæ præceptis, quæ majori populo data fuerant, in bona operatione vestitus est, et eis minor in domo utitur, quæ major foras exicus potuit, dum solam in eis litteram attendit.

#### DISCIPULUS.

Quid indicat quod Isaac eumdem filium nescit, quem benedicit?

#### MAGISTER

De gentili ergo populo Dominus per Psalmistam dicit : Populus quem non cognovi, servivit mihi (Psalm. xvii), etc.

#### DISCIPUI.US.

Ouid est quod per præsentem filium non vidit, et tamen in futuro ei multa prævidit?

Om ipotens enim Deus, cum per prophetas suos prædixerit gentilitatem gratiam prærogandam, eam in præsenti per gratiam non vidit, quam tunc in errore dereliquit; et tamen quia hanc quandoque collecturus erat, per benedictionis gratiani prævidit. Unde et eidem Jacob gentilis populi liguram tenenti in benedictione dicitur : Ecce odor filii mei sicut odor agri pleni, cui benedixit Dominus Deus (Gen. xxvII). Sicut enim in Evangelio Veritas dicit : Ager est hic mundus (Matth. x111). Et quia electorum populus in universo mundo virtutibus redolet. Odor fidei, odor est agri pleni. Aliter namque olet flos uvæ, quia magna est virtus et opinio prædicatorum, qui de-briant mentes credentium. Aliter flos olivæ, quia suavis est opus misericordiæ, quod more olei refovet et relucet. Aliter flos rosæ, quia mira est flagrantia, quæ rutilat et redolet ex cruore martyrum. Aliter Mostilii, quia candida vita carnis est de incorruptione virginitatis. Aliter flus violæ, quia magna est virtus humilium, qui ex desiderio loca ultima tenentes, super humilitatem in altum a terra non sublevant, et cœlestis regui purpuram in mente servant. Aliter redolet spica, com ad maturitatem perducitur, quia bonorum operum perfectio ad saturitatem eorum C qui justitiam esuriunt præparantur. Quia ergo gentilis populus in electis suis ubique per mundum sparsus est, et ex eis vir:utibus quas agit omnes qui intelligunt odore bonæ opinionis replet, dicatur recte : Ecce odor filii mei , sicut odor agri pleni (Gen. xxvII). Sed quia easdem virtutes ex semeripso non habet, adjungit : Cui benedixit Dominus Deus. Et quoniam iisdem electorum populus per quosdam etiam in contemplationem surgit, per quosdam vero in active vite solummodo opere pinguescit, recte illud additur : Det tibi Deus de rore cœli, et de pinguedine terræ abundantiam (Ibid.). Ros enim desuper subtiliter cadit, et toties de rore cœli accipimus, quoties per infusionem contemplationis intimæ aliquid tenuiter videmus. Cum vero bona opera etiam per corpus agimus, de terræ pinguedine ditamur.

# Quid est quod Esau tarde ad patrem redit? MAGISTER.

Constat procul dubio quod Judaicus populus ad placandum Dominum sero revertitur; cui et hoc in benedictione dicitur : Tempusque erit cum solva-tur jugum de collo tuo (lbid.), quia servitute peccati Judaicus populus in fine liberatur. Sicut scriptum est : Donce plenitudo gentium introierit, et sic omnis Israel salvus fiet (Rom. x1).

Item unde supra ipse qui supra. — Liquido constat auod nullus Judæorum qui plene legem didicit, adventum Redemptoris nostri ignoravit; unde et Herodes rex, magorum occursione perterritus, sacerdotes ac principes studuit solerter inquirere ubi Christum nasciturum esse præscirent. Cui protinus responderunt: In Bethlehem Judæ. Prius ergo noverant quem passionis tempore, dum despicerent, ignorabant. Quorum notitia prior, et ignorantia posterior bene ac breviter Isaac caligante signatur, qui

latus reliquit : que ille gentilis populus habere non A dum Jacob benediceret, et quid eveniret in futuro prævidebat, et quis illi præsens assisteret ne ciebat. Sic quippe Israelitarum populus, qui prophetiæ mysteria acceperunt, sed tamen cæcos oculos in contemplatione tenuit, qui eum præsentem non vidit, de quo tam multa in futuro prævidit. Ante se enim positum nequaquam cernere valuit, cujus adventus potentiam longe ante nuntiavit.

Item recapitulatio unde supra. — De benedictione Jacob quid figuraliter indicaverii. Hippolyti martyris verba, sicut excellentissimæ scientiæ ac doctrinæ Ilieronymus explicavit, in hoc loco ponenda sunt. Isaac, inquit, portat imaginem Dei Patris; Rebecca, Spiritus sancti; Esau populi prioris et zabuli; Jacob, Ecclesiæ et Christi. Senuisse Isaac, consummationem orbis ostendit. Oculos illius caligasse, fidem periisse de mundo, et religionis lumen ante eum ne. glectum esse denuntiat. Quod filius major vocatur, acceptio legis est Judæorum. Quod escas ejus atque capturam dilexit pater, homines sunt ab errore salvati, quos per doctrinam justus quisque venatur. Sermo Dei repromissionis est benedictio, et spes regni futuri, in quo cum Christo sancti regnaturi sunt, et verum sabbatum celebraturi. Rebecca, plena Spiritu sancto, sciens quod audivit, ante quam pareret, quia major serviet minori, formam gerit in hoc loco Spiritus sancti, quæ sutura noverat in Christo, ante in Jacob meditatur. Loquitur ad filium minorem : Vade ad yregem, et accipe mihi duos hædos inde (Gen. xxvii), præsigurans carneum Salvatoris adventum, in quo eos vel maxime liberaret, qui peccatis tenebantur obnoxii. Siquidem in omnibus scripturis hædi pro peccatoribus accipiuntur. Quod autem duos jubetur afferre, duorum populorum significabatur assumptio, quod teneros et bonos, docibiles et innocentes animas ostendit. Stola Esau fides et scripturæ sunt Hebræorum, quæ illis primo datæ sunt et posimodum gentilium indutus est populus. Pelles autem quæ ejus brachiis circumdata sunt, peccata utriusque populi, quæ Christus in exten-sione manuum cruci secum pariter affixit. Ipse enim in corpore suo non sua, sed aliena peccata portavit. Quod Isaac quærit a Jacob, cur tam cito venerit, admiratur velocem in Ecclesiis credentium fidem. Quod cibi delectabiles offeruntur, hostia placeus Deo, salus est peccatorum. Quod postea consequitur benedictio, et ejus odore perfruitur, virtutem resurrectionis et regni aperta voce pronuntians : Taliter enim benedicitur: Ecce odor filii mei, sicut odor agri pleni (Ibid.). Odore nominis Christi, sicut ager mundus impletur, cujus est benedictio de rere cœli, boc est, de verborum pluvia divinorum. Et de pinguedine terræ, hoc est congregatione populorum. Multitudine frumenti et vini, hoe est, multitudo quam colligit de sacramento corporis et sanguinis sui : illi serviunt populi ex gentibus ad eum conversi. Ipsum adorant tribus, id est, populi ex circumcisione credentes. Ipse est dominus fratrum D suorum, quia plebi dominatur Judworum. Ipsum adorant filii matris ejus, quia et ipse secundum carnem ex ea natus est. Ipsum qui m ledixerit, maledictus est; et qui benedixerit, benedictionibus replebitur. Christus, inquam, noster ex ore populi ignorantis benedicitur, id est, veraciter dicitur. Sed alius a Judæis benedici putatur, qui ab eis errantibus exspectatur. Ecce benedictione præmissa repente stupore majore expavit Isaac, et alium se pro alio benedixisse cognoscit. Nec tamen indignatur revelato sibi sacramento, sed confirmat benedictionem in illio dicens: Benedixi eum, et benedictus est. Hæc est bene ictio prima Isaac, quæ data est minori populo Christianorum, Sed neque tamen majorem filium penitus suisse despectum, quia cum intraverit plenitudo gentium, tunc omnis Israel salvus crit. Cujus tamen secundæ benedictionis prophetatio hæc est: In pinguedine terra, et in rore cali erit benedictiv tua (Ibid.). In pinguedine unique terræ, id est, in fecunditate rerum, et potentia regni, que in illo po- A capite suo, ipse deorsum in corpore suo, quod est pulo suit : Et in rore cæli erit benedictio tua, id est, in eloquiis Dei, ipsis enim credita sunt eloquia Dei, et egis testamenta. Quod autem ait : Vives gladio (I bid.), id est, quia populus sanguine ille deditus, neces in Christo vel prophetis exercuit. Et fratri tuo servies minori (Ibid.), id est, populo Christiano. Tempusque veniet cum excuties et solvas jugum de cervicibus tuis, dum per agnitionem fidei ad gratiam Christi conversus deposueris onus legis, quando non servis populo minori, sed per fidem frater vocaberis. Igitur Esau post benedictionem patris invidiæ stimulis concitatus, necem fratri suo Jacob fraudulenter excogi:at : hoc nimirum et Judaicus populus in Christo præmeditatus non solum Dominum crucis patibulo tradidit, verum etiam credentes in illum usque ad effusionem sanguinis persecutus est. Jacob autem dolos logiens fraccis, relicta domo patria vel parentibus, sadit in regionem longinquam, ut accipiat sibi uxorem; non aliter Christus, relictis parentibus se- R cundum carnem, id est, populum Israel, et patriam, id est, Jerosolymam, et omnes regiones Juda abiit in gentibus, accipiens sibi inde Ecclesiam, ut impleretur quod dictum est : Vocabo non plebem meam plebem meam, et non dilectam plebem dilectam, et erit in loco ubi dictum est: Non plebs mea, ros ibi vocabimini filii Dei vivi (Rom. 1x).

# De itinere Jacob in Mesopotamiam Syriæ.

Pergens itaque in Mesopotamiam, etc., usque Non est hic aliud nisi domus Dei, et porta cæli (Gen. XXVIII ).

Hieronymus. — Et vocavit Jacob nomen loci illius Bethel, et Illam Luz erat nomen civitati prius (Ibid ): ab eo quod su pra dixerat : Quam terribilis est locus iste, non est hic nisi domus Dei, et hæc porta cæli. Nunc loco nomen imponit, et vocavit illum Bethel, id est, domum Dei, qui locus ante vocabatur Luza, quod interpretatur nux, sive amigdalon. Unde ridicule quidam, qui verbum Hebraicum Ulam nomen C pretatur visionis filius. esse urbis putant, cum Ulain interpretatur prius. Ordo itaque est iste locutionis: Et vocavit nomen loci illius Bethel et prius Luza vocabulum civitatis. Antiquæ omnes Scripturæ verbo Ulam, sive Elem plenæ sunt, quod nihil aliud significat, nisi ante aut prius, vel vestibulum, sive super liminare, vel post s.

Recapitulatio. — Venit autem Jacob in locum ubi tunc Bethlehem vocatur, et posuit sub capite suo lapidem magnum, et dormiens vidit scalam subnixam, inmitentem celo, et angelos Dei ascendentes et descendentes. Hoe viso evigilavit, unxitque lapidem dicens : Vere hie domus Dei est, et porta cœli, et his dictis discessit (16:d.). Sumnus iste Jacob mors sive passio Christi est. Lapis ad caput ejus, qui nominatim quodammodo dictus est, et jam unctus Christus significatur. Caput enim viri Christus est (1 Cor. x1). Quis euim nescit Christum ab unctione appellari. Domus porta vero cœli, quia ibi in terram descendit, ibi iterum ad cœlum conscendit, erectio autem lapidis resurrectio Christi est. Porro scala Christus est, qui dixit: Ego sum via (Joan. xiv). Per hanc ascende-bant et descendebant angeli, in quibus significati sunt evangelistæ, prædicatores Christi, ascendentes stique cum ad intelligendam ejus super eminentissimain divinitatem excedunt universam creaturam, ut oum inveniant. In principio verbum apud Deum, per quem facta sunt omina (Joan. 1). Descendentes autem Ut com inveniunt, Factum ex muliere, factum sub lege, ut eos qui sub lege erant redimeret (Galat. 14). lu illa enim scala a terra usque in cœlum, e carne usque ad spiritum, quia in illa carnales proficiendo, velot ascendendo spiritales, flunt, ad quos lacte nutriendos etiam ipsi spiritales descendunt quodammodo; cum eis non possunt loqui quasi spiritalibus, sed quasi carnalibus (I Cor. 111): ipse est sursum in

Ecclesia. Insum ergo scalam intelligimus, quia ipse dixit: Ego sum via (Joan. xiv). Ad ipsum ergo ascenditur, ut in excelsis intelligatur; et ad ipsum descenditur, ut in membris suis parvulus nutriatur: et per illum solum se erigunt, ut sublimiter exspectent. Per ipsum etiam se humiliant, ut eum sublimiter ac temperanter anunntient. Post hanc visionem inde Jacob iter fuciens vidit oves et pastores, et puteum aquæ vivæ, et lapidem magnum superpositum puteo. Figuraliter per oves, justorum populi significantur. sicut illud quod dictum est in Evangelio: Statuet ores quidem ad dexteram (Matth. xxv). Pastores vero prophetæ sunt, qui usque adventum Domini, Spiritu sancto inundati, Israelitarum populum gubernabant. Lapis puteo superpositus figuram Domini præferebat. Puteus gratiam Spiritus sancti, per prædicationem Christi venturam ad Ecclesiam ex gentibus; quæ obtecta erant, nondum adveniente et homine facto Christo.

# De conjugio Jacob.

Hieronymus. — Ait ergo Laban ad Jacob: Comple ergo hebdomadam istius, et dabo etiam hanc tibi (Gen. xxix). Postquam Liam Jacob, fraude deceptus, pro Rachel uxorem acceperat, dicitur ei a socero Laban, ut septem dies post nuptias sororis prioris expleat. et sic accipiat Rachel, pro qua iterum septimanis aliis serviturus sit. Non igitur, ut multi male æsti-mant, post septem annos alios Rachel accepit uxorem, sed post septem dies nuptiarum primæ. Naug seavitur :

Et ingressus est ad Rachel, et dilexit Rachel magis quam Liam, et servivit ei annis septem aliis; concepitque Lia et peperit filium, et vocavit nomen ejus Ruben Ibid.). Omnium patriarcharum, propter compendium lectionis, etymologias nominum volo pariter dicere. Et vocavit, inquit, nomen ejus Ruben; dicens : Quia vidit Dominus humilitatem meam (Ibid.). Ruben inter-

Et concepit, inquit, alterum filium, vocavitque no. men ejus Simeon dicens: Quoniam exaudivit me Dominus, to quod odio me haberel vir meus, et dedit mihi etiam hæc (Ibid.). Simeon quippe interpretatur au. ditio. De tertio vero sequitur: Et concepit adhuc, et peperit filium, et dixit: Nunc mecum erit vir meus, quia peperi ei tres filios. Ideo vocavit nomen ejus Levi (Ibid.). Ubi nos legimus : Mecum erit vir meus, Aquila interpretatus est: Applicabitur mihi vir meus. Quod Hebraice dicitur Ilaue, et a ductoribus He-bræorum aliter transfertur, ut dicant: Prosequetur me vir meus, id est, non ambigo de amore in me viri mei. Erit mihi in hac vita comes, et ejus dilectio me ad mortem usque deducet et prosequetur, tres enim el illios genui. Et concepit et peperit genuitque fi-lium, et dixit: Nunc super hoc confitebor Domino, et ob id vocavit nomen ejus Juda (Ibid.). Juda confessio dicitur, a confessione itaque confessoris noautem Dei, quia ibi natus est Christus in Bethlehem, D men est dictum. Verumtamen hic confessio pro gratiarum actione aut pro laude accipitur, ut frequenter in Psalmis et in Evangelio : Confitebor tibi, Domine cæli et terræ ( Matth. xi ), id est : Gratias ago tibi. sive : Glorifico te.

Et concepit Bula, et peperit Jacob filium, et disit Rachel: Judicavit me Deus, et exaudivit vocem meam, et dedit mihi filium; propterea vocavi nomen ejus Dun

Causam nominis expressit, ut ab eo quod judicasset se Dominus filio ancillæ, judicii nomen imponeret. Dan quippe interpretatur judicium. Et concepit udhuc Ba'a, et peperii filium, et dixit Rachel : Habi-tare me fecit Deus habitutione cum sorore mea, et invului; vocavitque nomen ejus Nephthalim (Ibid.). causa nominis Nephthali alia hic multo exponitur. quam in libro flebræorum nom num scripta est. Unde et Aquila ait : Συνανέστρεψέν με όθερς, καὶ συνανιστράφην, pro quo in llebræo scriptum est : Naphthale Elohim, Naphthaleii. Unde a conversa- A meterna, in qua delectationem Dei contemplabuntur. Lia namque, ut diximus, interpretatur laborans; Nephthalim nomen imposuit. Quod autem sequitur: Et peperit Zelfa, ancilla Lia, Jacob filium; et dixit Lia, In fortuna, et vocavit nomen ejus Gad (Ibid.). Ubi nos posuimus in fortuna, et Græce dicitur iv τύχη, quæ potest eventus dici, in Hebræo habet Bagdad, quod Aquila interpretatur, Venit accinctio, nos autem dicere possumus in præcinctu. Ba enim potest præpositionem sonare in, et Gad, venit. Ab eventu ergo, sive præcinctu, qui Gad dicitur, Zelfæ filius Gad vocatus est. Sequitur:

Et peperit Zelfa, ancilla Liæ, filium Jacob secundum, et dixit Lia: Beata ergo quia beatificant me mutieres, et vocavit nomen ejus Aser divitiæ (Ibid.).

Male additæ sunt divitiæ, id est, πλοῦτος, cum etymologia nominis Aser Scripturæ auctoritate pandatur dicentis: Beata sum ego, et beatificant me mutieres. Et ab eo quod beata dicatur ad omnibus, filium suum beatum vocaverit. Aser ergo non divitiæ, sed beatus dicitur duntaxat in præsenti loco. Nam in aliis secundum ambiguitatem verbi possunt et divitiæ sic vocari.

Et audivit Deus Liam, et concepit et peperit filium quintum, et dixit Lia: Dedit Deus mercedem meum viro meo, et vocavit nomen ejus Issachar (Ibid.).

Etymologia hujus nominis Septuaginta interpretes ediderunt, Est merces. Non igitur, ut plerique addito pronomine male legunt, æstimandum est ita scriptum esse, quod est merces, sed totum nomen interpretatur est merces. Jes quippe dicitur est, et Sachar, merces. Hoc autem ideo, quia mandragoris filii Ruben introitum qui Racheli debebatur ad se verterat.

Et concepit adhuc Lia, et pep rit filium sextum Jacob. Dixitque: Dotavit me Deus dote bona in hoc tempore. Habitavit mecum vir meus, quia peperit ei sex filios; et vocavit nomen ejus Zabulon (Ibid.).

Ubi nos posuimus Habitavit mecum, LXX interpretati sunt Diliget me. In Hebræo habetur Izboleni, et est sensus: Quia sex illios genui Jacob, propterea jam secura sum. Habitabit enim mecum vir meus, et filius meus vocetur habitaculum. Male igitur et violenter in libro nominum, Zabulon fluxus noctis interpretatur.

Et post hoc peperit filiam, et vocavit nomen ejus Dina. Hac transfertur in causam, quam significautius Graci diazu vocant. Jurgii enim in Sichimis causa exstitit. Post filios et parentum ponenda sunt nomina. Lia interpretatur laborans, Rachel ovis; cujus filius Joseph ab eo quod sibi alium addi mater opiaverat, vocatur augmentum.

Recapitulatio spiritalis. — Igitur Jacob pergens in Mesopotamiam, accepit uxores duas filias Laban,

fratris Rebeccæ (Gen. xxviii-xxx).

Hoc est, primo Liam, secundo Rachel, inde sibi accepit Lie ancillam nomine Zelfan, et ancillam Rachel Balam, ex quibus quatuor duodecim genuit filios et unam illiam. De Lia scilicet, genuit Ruben, Simeon, Levi, Juda, Issachar, Zabulon; De Rachel autem, Joseph et Benjamin; de Bala, ancilla Rachel, Dan, et Nephthalim; de Zelfa, ancilla Liæ, Gad et Aser. Hi sunt duodecim filii Israel. Nunc autem quid rerum figuraverint quatuor uxores Jacob, quarum duæ liberæ et duæ ancillæ fuerunt, observandum. Scimus enim Apostolum in libera et ancilla, quas habebat Abraham, duo testamenta intelligere, sed ibi in una et una facilius apparet quod dicitur : Hic etiam due sunt et due. Deinde ibi ancillæ filius ex-Amereditatus; hic vero ancillarum filii simul cum fikis liberarum terram promissionis accipiunt. Unde hic procul dubio aliquid aliud significatur. Quanquam enim duze liberze uxores Jacob ad novum testamentum, quod in libertatem vocati sumus, existimantur pertinere, non tamen frustra dum sunt, nisi quia duze vitze nobis in Christi corpore prædicantur : una temporalis, in qua laboramus; alia

Lia namque, ut diximus, interpretatur laborans; Rachel autem ovis, et secundum aliorum opiniones, visum principium, sive verbum. Actio ergo hujus vitæ, in qua vivimus ex fide, laboriosa est in operibus, et incerta in quo exitu proveniat ad utilitatem eorum quibus consulere volumus. Ipsa est Lia prior uxor Jacob, ac per hoc infirma oculis fuisse commemoratur. Cogitationes enim eorum mortalium timidæ el incertæ providentiæ nostræ; spes vero æternæ contemplationis Dei, habens certam intelligentiam veritatis. Ipsa est Rachel, unde etiam dicitur bona facie et pulchra specie. Hanc enim amat omnis pie studiosus, et propter hanc servit gratiæ Dei, quia peccata nostra et si fuerint sicut Phanicium, tanquam nix dealbabuntur (Isai. 1). Laban quippe interpreta-tur dealbatio, cui servit Jacob propter Rachel. Neque enim se quisque convertit sub gratia remissionis peccatorum servire justitise, nisi ut quiete vivat in verbo, ex quo videtur principium quod Deus est. Ergo propter Rachel, non propter Liam, servitur. Nam quis tandem amaverit in operibus justitiæ laborem actionum atque passionum; quis eam vitam propter se ipsain expetierit, sicut nec Jacob Lian, sed tamen sibi suppositam in usum generandi am-plexus fecunditatem ejus expertus est. Dominus enim eam, quia per se ipsam diligi non poterat, primo ad Rachel perveniretur, tolerari fecit; deinde propter filios commendavit. Ita vero unusquisque utilis Dei servus sub deathationis peccatorum suorum gratia constitutus, quid aliud amans in sua conversatione meditatur, nisi doctrinam sapientiæ, quam plerique se percepturos putant, statim ut se in septem præceptis legis exercuerint, quærunt dilectionem proximi, ne cuiquam noceatur, id est : Honora patrem tuum et matrem; non mæchaberis, non occides, non furaberis, non falsum testimonium dices, non concupisces rem proximi tui, non concupisces uxorem proximi tui (beut. v). Quibus observatis postea quam homini pro concupita delectatione doctrina per tentationes varias, quasi per hujus sæculi noctem tolerantiam laboris adhæserit, velut pro Rachel Lia inopinata conjungitur; et hanc sustinet, ut ad illam perveniat, si perseveranter amat, acceptis septem aliis præceptis, ac si ci dicatur. Servi alios septem annos propter Rachel, ut sis pauper spiritu, mitis, lugens, esuriens sitiensque justitiam, misericors, mundi cordis, pacificus (Matth. v). Vellet enim homo, si fieri possit, sine ulla tolerantia laboris, que in agendo patiendoque amplectenda est, statim ad pulciræ contemplationis delicias pervenire, sed hoc non potest in terra morientium. Hoc enim vide-tur significare quod dictum est ad Jacob : Non est moris in loco hoc ut minor habeatur priusquam major, quia non absurde major appellatur, quæ tempore prior est; prior autem in hominis operatione labor boni operis quam requies con:emplationis. Ad unum ergo contendendum, sed propter hoc mul a ferenda sunt. Itaque dux sunt uxores Jacob libera amba, quippe sunt filiæ remissionis peccatorum, boc est, dealbationis, quod est Laban; verumtamen una amatur, altera toleratur, sed quæ toleratur ipsa prius et uberius fecundatur, ut si non propter se ipsam, certe propter filios diligatur. Labores enim justorum maximum fructum habent in eis quos reguo Dei generant inter mulias tentationes et tribulationes prædicando Evangelium ad eos propter quos sunt in laboribus abundant.us, in plagis supra modum, in mortibus sæpius (11 Cor. 11), propter quos habent foris puguas, intus timores (11 Cor. 11), gaudium et coronam suam vocant (Philipp. 1v). Nascuntur autem eis filii facilius atque copiosius ex illo sermone fidei, quo prædicant Christum crucifixum (1 Cor. 1). Rachel autem clara aspectu mente excedit Deo (11 Cor. v), et videt in principio Verbum Dei apud Deum (Joan. 1), et vult parere, et non potest, quis generationem ejus quis enarrabit (Isai. Li.1)? Ideo-

que cum contemplativa vita appetit ut divinitatem A acceptati, insuper et mandragoram filii inci vis acciineffabilem cernat, vacare vult ab omni negotio, et
ideo sterilis qui in variis pressuris non subvenit. Sed

acceptati, insuper et mandragoram filii inci vis accipere (Gen. xxx)? Per unum virum significans eos
ideo sterilis qui in variis pressuris non subvenit. Sed quia et ipsa interdum procreandi charitate inardescit, vult enim docere quod novit: videt sororem labore agendi filiis abundantem, et dolet potius currere homines ad cam virtutem, qua corum necessitatibus consulitur, et ad illam unde divinum aliquid discitur. Hie dolor figuratus videtur in eo quod seri-Hum est: Et zelavit Rachel sororem suam (Gen. xxx). Proinde quia purus intellectus spiritalis substantie verbis carne editus exprimi non potest, elegit doctrimam sapientiæ per quaslibet corporeas similitudines insinuare divina, sicut elegit Rachel ex viro suo et ancilla suscipere filios, quam sine filiis omnino manere. Bala quippe ancilla Rachel interpretatur inveterata. De vetere quippe vita carnalibus sensibus dedita, corporem excitantur imagines, etiam cum aliquid de spiritali et incommutabili substantia divinitatis auditur. Suscepit et Lia filios de ancilla sua, B amore habendæ numerosioris prolis accensa; invenimus autem Zelfan, ejus ancillam, interpretari os hians; quapropter hæc ancilla illos figurat quorum in prædicatione fidei evangelicæ os hiat, et cor non hiat. De qualibus scriptum est : Populus hic labiis me honorat, cor autem corum longe est a me (Marc. VII). Et de quibus Apostolus dicit : Qui prædicas non esse furandum, furaris (Rom. I). Verumtamen ut etiam per hanc conditionalem uxorem libera illa uxor Jacob laborans filios hæredes regni suscipiat, ideo Dominus dicit: Quæ dicunt facite, quæ autem facient facere nolite (Matth. xxIII). Unde Apostolus: Sive, inquit, ex occasione, sive ex veritate Christus annuntietur, in hoc gaudeo, sed et gaudebo (Philipp. 1). Tanquam ut ancilla pariens de prole numerosiori lætatur. Est vero quidam Lize fetus ex beneficio Rachel. Rachel exit, ut cum viro suo debita nocte concubito, si acceptis a filio Lize mandragoricis malis eum sorore cubari permittit. Quid enim de mandra-gora dicendum est? Proinde rem comperi pulchram et suave oleutem, saporem autem insipidum; et ideo in illo mandragorico pomo figurari intelligo famam bonam popularem. Unde dicit Apostolus: Oportes etiam testimonium habere bonum ab his, qui soris sunt (1 Tim. 111), qui licet parum sapiant, reddunt tamen fructum plerumque labori corum per quos sibi consuletur, et splendorem laudis et odorem bonæ opinionis. Nec ad istam gloriam popularem primi perreniunt corum qui sunt in Ecclesia, nisi quicunque in actionum periculis et labore versantur. Propterea Lize filius mala mandragorica invenit, exicus in agrum, id est, honeste ambulans ad eos qui foris sunt (1 Thess. 1v); doctrina vero illa sapientiæ, quæ a vulgi strepitu remotissime in contemplatione veritatis dulci delectatione defigit. Hanc popularem gloriam quantulumcunque non assequeretur, nisi per eos qui in mediis turbis agendo, actus populi præsunt, quia dum isti et actuosi homines et negotiosi hibent, etiam vitæ propter studium conquirendæ et contemplandæ veritatis otiosæ, quodammodo mala mandragorica per Liam veniunt ad Rachel; ad ipsam vero Liam per filium primogenitum, id est, per honorcui fecunditatis, in quo est omnis fructus labo-riosa atque in certamina tentationum periclitantis actionis. Quam plerique bono ingenio studioque flagrantes, quamvis idonei regendis populis esse possint, tamen evitant propter turbulentas occupationes exire, si in doctrinæ utium toto pectore tanguam in speciosæ Rachel feruntur amplexus; et quia bonum est ut et bæc vita latius innotescens popularem gloriam mereatur. Injustum est autem ut eam consequatur, si amorem suum administrandis occlesiasticis curis aptum et idoneum in otio desinet, nec guhernationem communis utilitatis impetit. Propterea Lia sorori sux dicit: Parum est tibi quod virum meum

quibus regimen Ecclesiæ committatur ad dispensandum fidei sacramentum, illi accensi studio doctrinie atque indagandæ et contemplandæ sapientiæ se altomnibus actionum molestiis removere, atque in otio discendi aut docendi volunt considere. Ita ergo dictum est : Parum est tibl quod accepisti virum meum, insuper et mandragoras filii mei vis accipere, ac si diceretur : Parum est quod homines ad laborem rerum gerendarum necessarios in otio detinet vita studiorum, insuper et popularem gloriam re quirit. Proinde, ut eam juste comparet, impertit Rachel virum sorori suæ illa nocte, ut scilicet qui virtute laboriosa regimini populorum accommodati sunt, etiam si scientiæ vacare diligerent, suscipiant experientiam tentationum curarumque sarcinam pro utilitate communi, ne ipsa doc:rina sapientie, cui va-care statuerant, blasphemetur; neque adipiscatur ab imperitioribus populis existimationem bonam, quod illa poma significant, et quod necessarium est ad exhortationem discentium. Sed plane ut hanc curam suscipiant viri coguntur, satis et hoc est significatum. Quod cum veniret Jacob de ag o, occurrit ei Lia, eumque detinens ait: Ad me intrabis, conduzi enim te pro mandragoris filii mei. Tanquam diceret : Doctrinæ quam diligis vis conferre bonam opinionem. noli fugere officiosum laborem. Ilæc in Ecclesia geri quisquis adverterit, cernit et experitur in exemplis. quod intelligamus in libris. Quis non videat tioc geni toto orbe terrarum, venire homines ab operibus sæculi, et ire in otii usum cognoscendæ et contemplandæ veritatis tanquam in amplexu Rachel, et excipi de transverso ad ecclesiasticam necessitatem, atque ordinari in labore tanquam Lia dicente: Ad me intrabis, quibus istud mysterium Dei dispensantibus, ut in nocte hujus sæculi filios generent fidei, laudatur a populis etiam illa vita, cujus amore conversi spem sæculi reliquerunt, et ex cujus professione ad misericordiam regende plebis assumpti sunt. Idem agunt in omnibus operibus suis, vel laboribus, ut illa professio ex qua se converterunt, quia tales rectores populi dedit ratio, non infametur, sed clarius glorificetur tanquam Jacob non re-cusante noctem Liæ, ut Rachel pomis suave olentibus et clare nitentibus potiatur. Quæ aliquando et ipsa præstant misericordia Dei per se ipsam parit, vix tandem quidem quia perrarum est, ut : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum (Joan. 1). Et quidquid de hac re pie sapienterque dicitur, et sine phantasmate carna-lis cogitationis et salubriter vel ex parte capiatur. Alio quoque sensu Liam et Rachel Victorinus martyr, et cæteri in similitudinem Ecclesiæ vel Synagogæ interpretati sunt. Liam enim major natu Synagogæ tenuisse existimabant typum, quia prior Dei genuit populum, et quidem oculis legitur gravida, per quos multitudinis administratur utilitas, et quoper quos multitudinis administratur utilitas, et quopum anctoritas populis chara est, testimonium persignata. Rachel autem junior et pulchra, priessterilis et postmodum secunda, similitudo est Ecolesiæ. Junior, quia tempore posterior; pulchra, quia corpore et Spiritu sancto oculi ejus decori, qui Evangelium perspicere meruerunt. Quæ etiam tandiu sterilis fuit, quousque Synagoga populum generabat. Cur autem Jacob pro Rachel servivit, et supponitur ei Lia major, nisi quia Dominus, ut Ecclesiam assumeret, prius Synagogam sibi conjunxit. Servitus itaque ipsius lacob septem annorum. pro duabus uxoribus, hujus vitæ præsentis tempus significat, quia per septem dies volvitur, in qua Dominus formam servi accepit, fuctus obediens paternas voluntati usque ad mortem (Philipp. 11). Ille enim pro ovibus servit, et Dominus nosier ait: Non venit Filius hominis ministrari, sed ministrare (Matth. XX). Ille oves pavit, et Dominus in Evangelio dicit: Ego sum pastor bonus (Joan, XIV). Ille mercedis lucra

varium sibi pecus abstulit; Christus diversarum A serotinis ovibus non ponebut, et hebant serotina Lagentium varietatem sibimet congregavit. Ille tres ban, et temporanea Jacob. 3 Hoc in Septuaginta invirgas amputatis corticibus in alveis aquarum opposuit, at earum contemplatione multiplicarentur ejus oves : et Dominus noster in aqua baptismatis trium personarum nomina Patris et Filii et Spiritus sancti populo fideli proposuit, ut quisquis hoc pleno corde perspexerit efficiatur ovis Dei.

Hieronymus. — Dixitque Jacob ad Laban: Transibo in universo pecore tuo hodie; separa inde omne prcus varium et discolor, et omne pecus unius coloris in agnis, et varium et discolor in capris, et erit merces mea. El respondebit mihi justitia mea in die crastino, cum veneril merces mea coram le. Omne quod non suerit varium et discolor, in capris et agnis, suturum

erit apud me, etc. (Gen. xxx).

Multum apud LXX interpretes confusus est sen-

sus, et usque in præsentem diem nullum potui invenire nostrorum qui ad liquidum quid in hoc loco diceretur exponeret. ( Vis, inquit. Jacob me servire R tibi, etiam alios septem annos? fac quod postulo. Separa mihi omnes discolores et varias, tain oves quam capras; et trade in manus filiorum tuorum. Rursus ex utroque grege, alba et nigra pecora (id est, unius coloris) da mihi. Si quid igitur ex albis et nigris, que unius sunt, varium natum fuerit, mecum erit; si quid vero unius coloris, tuum erit. Rem non difficilem postulo. Tecum facit natura pecorum, ut alba ex albis, et nigra nascantur ex nigris. Mecum justitia mea, dum Deus respicit humilitatem meam et laborem. Optionem Laban datam libenter arripuit, et ita ut Jacob postulabat fociens trium dierum iter, inter Jacob et filios suos senaravit, ne quis ex vicinitate pecoris nasceretur dolus. Itaque Jacob novam stropham commentus est, et contra naturam albi et nigri naturali arte pugnavit. Tres enim virgas populeas et amygdalinas et mali granati, » quanquam Septuaginta styracinas et nucinas et plataninas habeant, e ex parte decorticans varium virgarum fecit antiques permaneret color; ubi vero tulisset corticem, color candidus panderetur. Observabat ergo Jacob, et tempore que ascendebantur pecora, et post rolorem die ad potandum avida pergebant; discolores virgas ponebat in canalibus, et admissis arietibus et hircis in iosa potandi aviditate oves et capras faciebat ascendi, ut ex duplici desiderio dum avidi bi. nunt, et ascenduntur a maribus, tales fetus conciperent, quales umbras arietum et hircorum desuper ascendentium in aquarum speculo contemplabantur. Ex virgis enim in canalibus positis, varius etiam erat imaginum color. Nec mirum hane in conceptu feminarum esse naturam, ut quales perspexerint sive mente conceperint, in extremo voluptatis æstu quæ concipiunt, talem sobolem procreent. Cum hoc ip-sum etiam in equarum gregibus apud Hispanos dicatur sieri, et Quintilianus in ea controversia, in qua accusabatur matrona, quod Æthiopem pepererat, esse naturam, quam supra diximus. Et scriptum re-perietur in libris Hippocratis quod quædem suspicione adulterii fuerat punienda, cum pulcherrimum peperisset, utrique parenti generique dissimilem, nisi memoralus medicus solvisset quæstionem, monens quærere ne forte talis pictura esset in cubiculo; qua inventa mulier a suspicione liberata est. · Postquam autem nati fuerant hædi et agni varii et discolores ex albis, et unius coloris gregibus, separabat illos Jacob, et procul esse faciebat a pristino grege. Si quid autem nascebatur unius coloris (id est, albi sive nigri) tradebat in manus filiorum Laban, et ponebat virgas, quas decorticaverat in canalibus, ubi effundebantur aquæ, et veniebant ad potandum, contra pecora, ut conciperent eo tempore, cum venirent ad potandum; et concipiebat pecora contra virgas Jacob, virges quas posuerat cotam pecore in canalibus ad concipiendum in eis; et in

terpretibus non habetur; sed pro serotinis et temporancis aliud nescio quid, quod ad sensum non pertinet, transtulerunt. Quod antem dicit Scriptura, hoc est : « Jacob prudens et callidus justitiam et æquitatem, etiam in nova arte servabat. > Si enim omnes agnos et lizdos varios pecora procreassent, erat aliqua suspicio doli, et aperte huic rei Laban invidus contraisset. I rgo ita omnia temperavit, ut inse fructum sui laboris acciperet et Laban et penitus spoliaretur. Si quando oves et capræ primo tempore ascendebantur, quia melior vernus est fetus, ante ipsas ponebat virgas, ut varia soboles nasceretur; quæcunque autem oves et capræ sero quærebent marem, ante harum oculos non ponebat, ut unius coloris pecora nascerentur. Et quidquid primum nascebatur, suum erat, quia discolor et varium erat quidquid postea, Laban. Unius enim tam in nigro, quam in albo coloris pecus oriebatur. In eo autem loco, ubi scriptum est, ut conceperint in virgis; et in Hebræo habet Ichammenna. Vim verbi Hebraici, nisi circuitu exprimere non possum. Ichammenna enim proprie dicitur extremus in coitu calor, quo corpus Omne concutitur, ut patrauti voluptati vicinus est finis.

Idem qui supra. — El pater vester mentitus est mihi, et mutavit mercedem meam decem vicibus, et non dedit ei Deus ut noceret mihi. Si dixerit: Hoc varium pecus eril merces lua, nascelur omne pecus varium; es si dixerit: Unius coloris erit merces tua, nascetur omne

pecus unius coloris (Gen. xxxi).

Pro eo quod nos posuimus Mutavit mercedem meam decem vicibus, Septuaginta interpretes posuerunt Decem agnis : nescio qua opinione ducti, cum verbum Hebraicum Monim numerum magis quam agnos sonet. Denique et ex consequentibus hic magis sensus probatur, quod per singulos fetus semper Laban conditionem mutaverit. Si videbat varium nasci pecus, post fetum dicebat : Volo ut in futurum varia colorem, ut ubicunque in virga corticem reliquisset. C mihi nascantur. Rursus cum vidisset unius coloris nasci pecora (Jacob quippe hoc audito virgas in canatibus non ponebat), dicebat ut futuros fetus unius coloris sibi pecora procrearent. El quid plura? usque ad vices decem semper a Laban pecoris sui, sive Jacob mutata conditio est. Et quodcunque sibi proposueral ut nasceretur, in colorem contrarium vertebatur. Ne cui autem in sex annis decem pariendi vices incredibiles videantur, lege Virgilium in quo dicitur: Bis gravidæ pecudes. Natura autem Italicarum ovium et Mesopotamiæ una esse traditur.

Sequitur qui supra. — Et furata est Rachel idola pa-tris sui (Gen. xxxi). Ubi nunc idola legimus, in liebræo Teraphim scriptum est, quæ Aquila μορφώματα, id est, figurata, vel imagines, interpretatur. Hoc autem ideo, ut sciamus quid in Judicum libro Theraphim sonet. Sequitur:

Et transivit fluvium, et venit in montem Galand (Ibid.). Non quod so tempore Galaad mons diceretur, pro defensione illius argumentetur, hanc conceptuum D sed per anticipationem, ut frequenter diximus, illo

vocatur nomine, quo postea nuncupandus erat.

Item supra. — Et mutasti mercedem meam decem
agnis (Itid.). Idem error qui supra, numerus pro
agnis legendus. Sequitur: Et dixet Jacob fratribus suis: Colligemus lapides, et congregatis lapidibus fecerunt acerum, et comederunt. Et vocavit illum Laban acervus Testimonii, et vocavit Jacob illum acervus Testis. Acervus lingua Hebræa Gal dicitur ; ed vero testimonium. Rursum lingua Syra acervus igar appellatur, testimonium vero Saadutha. Jacob igitur acervas Testimonii, hoc est, Galaad lingua appellavit Hebræa. Laban vero id ipsum, id est, acervum testimonii iyar Saadutha, a gentis suæ sermone, vocitavii. Erat enim Syrus, et antiquain linguain parentum provinciæ in qua habitabat sermone mutaverat.

Recapitulatio. — e Post longam igitur servitutem, quam Jacob apud socerum suum pro uxoribus velut mercedem sustinuit, præcepit et Dominus ut revertecum uxoribus et comitatu properavit. Laban autem consecutus est eum in monte Galaad cum furore, atque idola quæ Rachel furata erat apud eum requisivit, nec reperit. Quid ergo sibi hoc ipsum figuraliter velit? Dum enim Laban superius aliam gerat personam, nung tainen diaboli typum figurat. Laban quippe interpretatur dealbatio. Dealbatio autem diabolus non inconvenienter accipitur; qui cum sit tenebrosus ex merito, transfigurat se velut angelum Incis (II Cor. x1). Huic servit Jacob, id est, ex parte reproborum Judaicus populus, ex cujus carne incarnatus Dominus venit. Potest etiam per Laban mundus sic exprimi, qui cum surore Jacob persequitur, quia electos quosque qui Redemptoris nostri membra sunt, persequendo opprimere constur. Hujus filiam, id est, mundi seu diaboli Jacob abstulit, cum sibi Christus Ecclesiam ex gentilitate conjunxit, quam et de domo patris abstrahit, quia ei per prophetam dicit : Obliviscere populum tuum, et domum B patris tui (Psal. xLIV). Quid vero in idolis, nisi avaritia designatur. Unde per Paulum dicitur: Avaritia, quæ est idolorum servitus (Ephes. v). Laban vero veniens apud Jabob idolum non invenit, quia, ostensis mundi thesauris, diabolus Redemptori nostro vestigia concupiscentiæ terrenæ reperit (Matth. 1v), sed quia Jacob non habuit, ea Rachel sedendo coopernit. Per Rachel quippe, quæ ovis dicitur, Ecclesia figuratur. Sedere autem est humilitatem pœnitentiz appetere, sicut scriptum est: Surgite post-quam sederitis (Psal. cxxvi). Rachel ergo idola sedendo operuit, quia sancia Ecclesia Christum sequens, vitium terrenæ concopiscentiæ per humilitatem pœnitentiæ cooperuit. De hac cooperatione vitiorum per prophetam dicitur: Beati quorum remissæ sunt iniquitales, et quorum tecta sunt peccata (Psal. xxxi). Nos igitur Rachel significavit, quia idola sedendo premimus, si culpas avaritize prenitendo damnamus. Qua utique avaritize immunditia, non illos qui viriliter currunt, impedit, quibus dicitur : Viri-liter agile, et confortetur cor vestrum (Psal. xxvi); sed his maxime evenit, qui quasi effeminato gressu gradientes per blandimenta sæculi resolvuntur. Unde et illic ejusdem Rachelis hæc verba sunt.: consuetudinem feminarum nunc accidit mihi (Gen. xxxi), id est, quasi muliebria se habere innotuit. «Latan vero postquam persecutus est Jacob, et invenisset eum, et locuti essent inter se, ineuntes fœdus, tulit Jacob lapidem, et erexit in titulum; dixitque fratribus suis : Afferte lapides. Qui congregantes fecerunt tumulum, quem et vocabat Laban tumulum Testis, et Jacob acervum Testimonii. Inter fideles enim tam Judæos quam gentiles, testis est lapis eminens, in similitudinem Christi, acervus lapidum, qui est multitudo credentium. Sequitur:

Hieronymus. - Et occurrerunt ei angeli Dei, et dixit Jacob, ul vidit eos: Castra Dei hæc sunt; et vocavit nomen loci illius Castra (Gen. xxxII). Ubi hic castra si quando in alio loco interpretatum ponitur, quem locum significet. Et pulchre ad fratrem iturus inimicum angelorum se comitantium excipitur choris.

Et dixit Jacob: Deus patris mei Isaac, Domine, qui dixisti mihi: Revertere in terram tuam, et benedicam tibi, minor sum omnium misericordiarum tuarum et omni veritate tua, quam fecisti servo tuo (Ibid.).

Pro eo quod non posuimus Minor sum, aliud nescio quid quod sensum turbet in Græcis et Latinis Codicibus continetur. Sequitur:

Et dixit ei : Quod tibi nomen est? qui ait : Jacob. Dixitque autem ei : Jam non vocabitur Jacob nomen tuum, sed vocabitur nomen tuum Israel, quia invaluisti cum Deo, et cum hominibus valebis (Ibid.).

Josephus, in primo Antiquitatum libro, Israel ideo appelatum putat, quod adversus angelum steterit; quod ego diligenter excutiens, in Hebraro penitus invenire non potui. Et quid me necesse est opiniones

retur in patriam suam. Tunc ignorante socero suo. A quærere singulorum, cum etymologiam nominis exponat ipse qui posuit. Non vocabitur, inquit, nomenluum Jacob, sed Israel erit nomen tumm. Quare inter-pretatur Aquila: "Οτι ήρξας μετά Θεοῦ, Symmachus: Οτι ήρξω ίσχυι πρός Θεόν: Septuaginta et Theodotion. "Οτι Ινίσχυτας μετά Θεού. Sarith enim, quod ab Israel vocabulo derivatur, principem son ιι. Sensus itaque hic est: Nomen tuum non vocabitur supplantator, hoc est, Jacob; sed vocabitur nomen tuum princeps. cum Deo, hoc est, Israel. Quomodo enim princeps sum ego, sic et tu qui mecum luctari potuisti, princeps vocaberis. Si autem mecum qui Deus sum, sive angelus (quoniam plerique varie interpretantur), pugnare potnisti, quanto magis cum hominibus, hoc est cum Esan, quem formidare non debes. Illud autem quod in libro Nominum interpretatur Israel vir videns Deum, sive mens videns Deum, omnium pene sermone detritum, non tam vere quam violenter mihi interpretatum videtur. Hic enim Israel per has litteras scribitur: iod, sin, res, aleph, lamech, quod interpretatur princeps Dei, sive directus Dei, hoc est, εὐθύπατος Θεού. Vir vero videns Deum, his litteris scribitur, ut vir ex tribus litteris scribatur : aleph, iod, sin, et dicatur ais; videns vero tribus : res, aleph, he, et dicatur rahe. Porro El, ex duabus aleph et lamech, interpretatur Deus, sive fortis. Quamvis igitur grande auctoritatis sint et eloquentire, et ipsorum umbra nos opprimat, qui Israel virum sive mentem videntem Deum transtulerunt, non magis scripturæ, et angeli, vel Dei, qui Israel ipsum vocavit, auctoritate ducimur, quam cujuslibet eloquentiæ sæcularis. Illud quoque quod postea sequitur: Et benedixit eum ibi, et vocavit Jacob nomen loci illius facies Dei; vidi enim Deum facie ad faciem, et salva facta est anima mea (Ibid.), in Hebræo dicitur Phanuel, ut sciamus ipsum esse locum qui in cæteris Scripturæ sanctie voluminibus, ita ut in Hebræo scriptum est Phanuel legitur in Græco.

Item qui superiore libro, quo supra. — Et divisit pue-ros super Ltam et super Rachel et super ancillas duas, et super filios eorum primas. Liam vero, el pueros novissimos, et Rachel et Joseph novissimos, et ipse transit ante eos (Gen. xxxIII). Non, ut plerique æstimant, tres turmas fecit, sed duas. Denique ubi nos habemus Divisit, Aquila posuit, nuivevos, id est, dimidiavit, ut unum cuneum faceret ancillarum cum parvulis suis, et alium Liæ et Rachel, quæ liberæ erant cum filiis earum : primasque ire faceret ancillas. secundas liberas, ipse autem ante utru:nque gregem

fratrem adoraturus occurreret. Sequitur :
Et ædificavit ibi Jacob domum, et pecoribus suis ædificavit tentoria sive tabernacula. Ideo vocavit loci illius nomen Tabernacula (Ibid.). Ubi nos tabernacula habemus, in Hebræo legitur Succorh. Est autem usque hodie civitas trans Jordanem hoc vocabulo interpretata, Scythopoleos, de qua in libro Locorum scripsimus. Sequitur:

Et venit Jacob Salom civitatem Sichem in terra Chaposita sunt, in Hebræo habet Mahanaim, ut sciamus, D naan, cum venisset de Mesopotamia Syriæ (Ibid.). Error oboritur quomodo Salem Sichem civitas appelletur, cum Jerusalem in qua regnavit Melchisedech, Sale ante sit dicta. Aut igitur unius urbs utraque nominis est, quod etiam de pluribus Judææ locis possumus invenire, ut idem urbis et loci nomen in alia atque alia tribu sit. Aut certe ista salem, que nunc pro Sichem nominatur, dicimus hie interpretari consummatam atque perfectam, et illam quæ postea Jerusalem dicta est, pacificam, nostro sermone trausferri. Utrumque enim accentu paululum declinato-hoc vocabulum sonat. Tradunt Hebræi quod claudicantis femur Jacob ibi convaluerit, et sanatum sit, propterea eamdem civitatem curati atque perfecti vocabulum consecutain.

> Repetitio. — this its transactis, Jacob mittit nuntios ad Esau fratrem summ, et munera. Post hæc, transductis omnibus suis per torrentem, ipse remansit solus, et ecce vir luctabatur cum illo. Prævaluitque

queret, sacrumque Israel nomen acciperet. > (Gen. xxxII). In quo principaliter sacramenti Dominici imago præfigurata est. Vir enim ille typum Christi evidentissime gesserat, cui tamen ideo prævaluit Jacob utique volenti, et ut mysterium figuraret passionis Domini, ubi visus est Jacob in Judæorum typo, hoc est in corporis sui sobole prævaluisse Deo, et quasi cum infirmo, ila cum carne ejus luctamen inire, et invalescere in passione ejus, sicut scriptum est, cum diceret: Crucifige (Marc. xv). Et tamen Jacob benedictionem ab exiem angelo, quem victor superaverat impetravit, cujus nominis impositio utique benedictio fuit. Interpretatur autem Israel, hoc est, videns Deum, quod erit in fine præmium omnium sanctorum. Tetigit porro illi idem angelus latitudinem femoris, et claudum reddidit » (1bid.); sicque erat unus atque idem Jacob benedictus et claudus. Benedictus in his qui in Christum ex codem populo crediderunt, atque in infidelibus claudus. Nam femoris nervum vel latitu- B verbum est tlebraicum Meneket, scire non possumus do, vel generis multitudo est. Plures quippe sunt in Ecclesia qui, degenerantes a fide patrum et a præceptis auctoris sui deviantes, in erroris sui semitis claudicant, de quibus prophetice prædictum est: Et claudicaverunt a semitis suis (Psal. xv11), qui 12men populus post tactis sibi viribus, non solum claudicat, sed et torpescit, ne ultra jam generare filios possit. Denique quod adjecit idem patriarcha, vidisse se Deum facie ad faciem, cum superius virum secum narret fuisse luctatum, id significat quia idem Deus bomo erat futurus, qui cum Jacob populo luctare-

Hieronymus sequitur. — Et venit Hemor et Sichem filius ejus ad portam civitalis, et locuti sunt ad viros civitalis dicentes: Viri isti pacifici nobis sunt (Gen. xxxiv). Ubi nunc LXX interpretes pacificos transtulerunt, Aquila interpretatus est, άπηρτισμένους, id est, consummatos atque perfectos; pro quo in Hebraco legitur Salamin. Ex quo perspicuum est verum esse illud quod supra de Salem diximus. Sequitur:

Et introgressi sunt civitatem diligenter, et interfecerunt omne masculinum (Ibid.). Pro eo quod in Græcis legitur ἀσφαλῶς, id est, diligenter, in Hebræo scriptum est Beta, id est, audacter et confidenter. Recapitulatio.— «Hemor itaque filius Sichem, Dinam

filiam Jacob violavit, qui post concubitum ejus familiæ Israel volucrat sociari, quem Simeon et Levi fratres, virginitatis sororis vindices, dolo cum omni populo ejus interfecerunt. > Sed quid sibi velit quod scriptum est : Egressa est Dina ut videret mulieres regionis illius, quam cum ridisset Sichem filius Hemor Hevæi, princeps terræ illius, adamavit et rapuit, dormivitque cum illa, vi opprimens virginem, et conglutinata est anima ejus cum ea, tristemque blanditits delinivit (Ibid.). Dina quippe ut mulieres videat extraneæ regionis, egreditur quando unaquæque mens, sua studia negligens, actiones alienas curans, extra habitum atque extra ordinem proprium evagatur, quam Sichem princeps terræ opprimit, quia videlicet in curis inventam exterioribus diabolus corrumpit. Et agglutinata est anima ejus cum ea, quia unitam sibi per iniquitatem respicit. Et quia cum mens a culpa resipiscit, atque admissum flere conatur, corruptor autem spes et securitates vacuas ante oculos vocat, quatenus utilitatem tristitiæ substrahat, recte illic adjungitur: Tristemque blanditiis delinivit. Modo enim aliorum facta graviora, modo nibil esse quod perpetratum est, modo misericordem Deum loquitur, modo adhuc tempus subsequens ad pœnitentiam pollicitur ut dum per hæc decepta mens ducitur, ab intentione pænitentiæ suspendatur, quatenus tunc bona nulla percipiat, quam nunc mala nulla contristant; et tunc plenius obsedatur suppliciis, quæ tunc gaudet etiam in delictis.

llicronymus. — Et venit Jacob in Luza in terra Chanaan, quæ est Bethel (Gen. xxxv). Ecce manifestissime comprobatur Bethel, non Ulam Luz, ut supra

ei Jacob, nec dimisit eum, nisi benedictionem exter- A dictum est, sed Luxam, id est, amygdalon ante vocitatam.

Recapitulatio. - Dehine loquitur Deus ad Jacob. nt habitaret in Bethel; ihi Rachel cum pareret Ben-jamin, mortua est.» Sed quid sibi vult quod cum eumdem Benjamin Rachel pareiet, vocavit nomen ejus Filius doloris mei, nisi futurum prophetans ex ipsa tribu Benjamin Paulum, qui affligeret filios Ecclesiæ persecutionis suæ tempore? Aliter per Benjamin cœlestis figurabatur Jerusalem, quæ est in tribu ejusdem Benjamin, cujus populus matrem gravi dolore afficit effundendo sanguinem prophetarum. Insuper etiam in necem Christi, impils acclamando vocibus: Sanguis ejus super nos et super filios nos:ros (Matth. xxv11).

Item Hieronymus. - Et mortua est Debbora nutrix Rebeccæ, et sepulta est subtus Bethel (Gen. xxxv). Si mortua est nutrix Rebeccæ nomine Debbora, ut LXX quoque hic interpretes transtulerunt, et ipsum quare ibi substantiam posuerint, hic nutricem. Sequitur :

Et dixit ei Deus: Jam non vocabitur nomen tuum Jacob, sed erit Israel nomen tuum, et vocarit nomen ejus Israel (Ibid.). Dudum nequaquam ei ah angelo nomen imponitur, sed quod imponendum a Deo sit, prædicatur. Quod igitur ibi futurum promittitur, hie docetur expletum. Sequitur:

Et fretum est cum appropinquarent Cabratha in terra Chanaan, ut venirent Ephrata, peperit Rachel (Ibid.). Verbum Ilebraicnm Cabratha in consequentibus, ubi Jacob loquitur ad Joseph : Ego autem cum venissem de Mesopolamia Syriæ mortua est mater tua Rachel in terra Changan, in via Hippodromi, ut renirem Ephraia (Gen. xLvIII), nescio quid volentes Hippodromum Septuaginta interpretes transculerunt, et statim ibi, ubi in Hebræo dicitur: Et sepelierunt eam in via Ephrata, hoc est, Bethlebem, rursum Septuaginta interpretes pro Ephrata posuerunt Hippodromum, cum utique si Cabratha Hippodromus est, Ephrata Hippodromus esse non possit. Aquila autem boc ita transtulit, Et factum est, 2000' odon vac yac, in ilinere terræ introiens in Ephrata. Sed melius est si transferatur, in electo terræ tempore, cum in-troierit Ephrata. Porro vernum tempus significat, cum in florem cuncta rumpuntur et anni tempus electum est : vel cum transeuntes per viam carpunt et eligunt e vicinis agris, quodcunque ad manum ve-nerit, diversis floribus. Ephrata vero et Bethlehem unius urbis vocabulum est, sub interpretatione consimili; siquidem Bethlehem in domum patris vertitur, propter eum panem qui de cœlo descendisse dicitur. Sequitur :

Et factum est cum dimitteret animam (siquidem moriebatur) vocavit nomen ejus filius odoris mei. Pater vero ejus vocavit nomen ejus Benjamin. In Hebraco similitudo nominis resonat. Filius enim doloris mei, quod nomen mater moriens imposuit, dicitur Benoni. Filius vero dexieræ, hoc est virtutis, quod Jacob mutavit, appellatur Benjamin. Unde errant qui putant Benjamin Alium dierum interpretari. Cum euim dextra appelletur jamin, et finiatur in n litteram : dies quippe appellantur et ipsi jamin, sed in m litteram terminantur. Sequitur:

Et profectus est Israel, et extenait tabernaculum trans turrim in Ader. Hunc locum Hebræi volunt esse ubi postea templum ædificatum est, et turrim Ader, turrim gregis significari, hoc est congregationis et cœius, quod et Michaes propheta testatur dicons: Et tu turris gregis nebulosa, filiu Sion, etc. Illo tempore Jacob trans locum ubi postea ædifica-tum est templum, habuisse tentoria : sed si sequamur ordinem viæ, pastorum juxta Bethlehem locus est, ubi vel angelorum grex in ortu cecinit : vel Jacob pecora sua pavit, loco nomen imponens : vel, quod verius est, quadam vaticinio (uturum jam tanc mysterium monstrabatur.

Hieronymus. - Et venit Jacob ad Isaac patrem A erat filius senectutis, et fecit ei tunicam variam. Pro suum in Mambre civitate Arbec, hæc est Chebron. Pro Arbee in LXX campum babet, cum Chebron in monte sita sit. Eadem autem civitas dicitur et Mambre, ab amico Abrahæ ita antiquitus appellata.

# Hæ generationes Esau.

Et peperit Adesa, Esau Eliphas. Iste est Eliphaz, cujus Scriptura in Job volumine recordatur. Isti filit Esau, et isti principes sorum : ipse est Edom, et hi filii Seir. Esau, Edom et Seir, unius nomen est hominis, et quare varie nuncupetur supra dictum est. Quod autem sequitur, et Chorræi hubitantes terram, etc. Postquam enumeravit filios Esau, altins repetit et exponit, qui ante Esau in Edom terra principes fuerint ex genere Chorr corum, qui in lingua nostra interpretantur liberi. Legamus diligenter Deuteronomium, ubi manifestius scribitur quomodo venerint silii Esau, et intersecerint Chorræos, ac terram eorum hæreditate possederint. Et fuerun: filii B quia ii dem litteris utrumque nomen scribitur. Ve-Lotham Chorri et Æman et soror Lotan Tamna. Hæc est Tamna de qua supra dictum est : Et Tamna erat concubina Eliphaz, filii primogeniti Esau, et ex ipsa natus est Amalech. Ideireo autem Chorræorum recordatus est, quia primogenitus filiorum Esau ex filiabus earum acceperat concubinam. Quod autem dicitur Theman, et Kenez, Amalech, et reliqua, sciamus postea regionibus Idumæorum ex his vocabula imposita. Sequitur : Ipse est Ana, qui invenit lamin in deserto cum pascerel asinos Zebeon patris sui. Multa et varia apud Hebræos de hoc capitulo disputantur: apud Græcos et nostros super hoc silentium est. Alii putant Jamin maria appellata, iisdem enim scribuntur litteris maria quibus et nunc iste sermo descriptus est : et volunt illum, dum pascit asinos patris sui in deserto, aquarum congregationes reperisse, quæ juxta idioma linguæ Hebraicæ maria nuncupentur, quod scilicet stagnum repererit : cujus rei inventio in cremo difficilis est. Nonnulli putant aquas calidas juxta Punicæ linguæ viciniam, quæ Hebrææ C contermina est, hoc vocabulo significari. Sunt qui arbitrantur onagros ab hoc admissos esse ad asinas, et ipsum istiusmodi reperisse concubitum, ut velocissimi ex his asini nascerentur, qui vocantur Jamin : plerique putant quod equarum greges ab asinis in deserto ipse fecerit primus ascendi, ut mulorum inde nova contra naturam animalia nascerentur. Aquila hunc locum ita transtulit : Ipse est Anas, qui invenit σύν τοῦ σιμείμ, et Symmachus similiter, τους σιμείμ, quæ interpretatio pluralem numerum significat. Septuaginta vero et Theodotion æqualiter transtulerunt dicentes, viv lausiv, quod indicat numerum singularem. Sequitor :

Et regnavit pro eo Jobab filius Zare de Bosra. Hunc quidam suspicantur esse Job, ut in tine voluminis ipsius additum est; contra Hebræi asserunt de Nachor eum stirpe generatum, ut jam supra dictum est.

Sequitur :

concubinam patris sui præceps efferbuit, quod incesti crimen non scriberetur, nisi futura populi perversitas pronuntiaretur. Quanquam et in illo qui hoc commiserit consideraretur esse flagitium, in Scripturis autem prophetia est futurorum. Namque per Ruben primogenitum populus primogenitus Israel ex circumcisione significatur, qui thorum concubinæ polluit, id est legem Veteris Testamenti sæpe prævaricando commaculavit. Quod autem in concubina lex Veieris Testamenti ponatur, Paulus apostolus edocuit dicens: Abraham duos filios habuit: unum de ancilla, et unum de libera. Hac autom duo sunt Testamenta, in quo Agar, quæ concubina fuit, in Veteris Testamenti ponitur typo. Una est ergo columba genitricis suæ, quæ virgo casta regina, sponsa regi Ecclesiæ per Evangelium jungitur Christo. Micronymus.

Et Israel dilexit Joseph super omnes filios suos, qui

varia tunica Aquila interpretatus est tunicam dotpaγάλειον, id est tunicam talarem, Symmachus, tunicam manicatam, sive quod ad talos usque descenderet, et manibus artificis mira esset varietate distincta, sive quod haberet manicas. Antiqui enim magis colobiis utebantur. Et adjecit, et peperit filium Judæ uzor, vocavitque nomen ejus Sela: hæc autem erat in Ghazbi, quando peperit eum. Verbum llebraicum hie pro loci vocabulo positum est, quod Aquila pro re transtulit dicens: Et vocavit nomen ejus Selom. Et factum est ut mentiretur in partu postquam genuit eum. Postquam eum genuit Selom stetit partus ejus. Chazhi ergo non nomen loci, sed mendacium dicitur; unde et in alio loco scriptum est : Mentietur opus olives, id est, fructum oliva non faciet. Sequitur :

El consolatus Judas ascendit ad eos qui tondebant oves ejus ipse et Hiras pastor ejus Odolamites. Pro pistore amicus legitur : sed verbum ambiguum est,

rum amicus re, pastor re legitur.

Et sedit ad portam Enan, quæ est in trans tu Thamna. Sermo Hebraicus Enaim transfertur in oculos. Non est igitur nomen loci, sed est sensus : Sedit in b vio sive in compito, ubi diligenter debet viator aspicere quod iter gradiendi capiat. Sequitur :

Cognovit autem Judas et ait : Justior est ista quam ego, eo quod dedi eam Sela filio meo. In Hebraro habet, Justificata est ex me, non quod justa fuerit, sed quod comparatione illius minus male fecerit, nequaquam vaga ad turpitudinem, sed liberos requirendo. Se-

quitur :

Ecce egressus est frater ejus, dixitque : Ut quid divisa est propter te maceria, et vocavit nomen ejus Phares. Pro maceria Aquila et Symmachus divisionem transtulerunt, quod Hebraice dicitur Phares. Ab eo igitur quod diviserit membranulam secundinarum. divisionis accepit nomen. Unde et Pharisæi, qui se quasi justos a populo Dei separaverunt, divisi appellantur.

Post hoc exiit frater ejus, in cujus manu erat coccinum, et vocavit nomen ejus Zara. Hoc nomen interpretatur oriens, sive igitur quia primus apparuit, sive quia plurimi justi ex eo nati sunt, ut in libro Paralipomenon continetur. Zara, id est oriens, ap-

pellatus est.

Recapitulatio ubi supra. - Jam deinde Juda factum consideremus, quia cum nuru sua concubuli, quid significaverit futurorum. In Thamar ergo nuru Judæ Intelligitur plebs Judæa, qui de tribu Juda reges tanquam mariti adhibebantur. Merito nomen ejus amaritudo interpretatur : ipsa enim Domino sellis poculum dedit. Duo enim genera principum, qui non recte operabantur in plebe : unum eorum qui oberant, alterum eorum qui nihil proderant, signisicantur in duobus siliis Judæ, quorum unus erat malignus vel sævus ante Dominum, alter in terra fundebat semen, ne daret semen ad fecundandam Interea Ruben concupiscentia motus libidinis, in D Thamar. Nec sunt amplius quam duo genera hominum inutilia generi humano: unum nocentium, alterum præstare nolentium, et si quid boni habent in hac terrena vita perdentium, tanquam in terram fundentium, et qui a malo prior est, ille qui nocet illi qui non prodest. Ideo major dicitur malignus, ille minor et sequeus qui fundebat semen in terram. Nomen quoque majoris, qui vocatur Her, interpretatur pellicius, qualibus tunicis induti sunt primi homines in pœna damnationis suæ, dimissi ex paradiso. Sequentis autem nomen, qui vocatur Unan, interpretatur mæror eorum : quorum nisi quibus nihil prodest, cum habeat unde prodesse possit, atque id perdat in terra. Majus porro malum est ablatæ vitæ, quod significat pellis, quam non ad vitæ, quod significat memor eorum. Deus tamen ambos occidisse dictus est, ubi figuratur regnum talibus hominibus abstulisse. Tertius vero filius Judæ, qui illi mulieri non jungitur, significat tempus ex quo reges plebi lu-

quidam filius Judie, sed jam Thamar maritum non accipienat, quia eadem erat tribus Judæ, sed jam in populo Judie nemo reguabat, unde et nomen ejus, id est Sela, interpretatur, dimissio ejus. Non pertinent sauead hanc significationem viri sancti et justi, qui licet ille tempore fuerint, ad Novum tamen pertinent Testamentum, qui prophetando scienter utiles fuerunt. Qualis David fuit eo sane ipso tempore, quo jam Judwa cœperat reges ex tribu Juda non habere. Non est computandus. Herodes major in regibus ejus tanguam maritus Thamar. Erat enim alienigena, nec ei sacramento illo mysticæ unctionis tanquam conjugali fœdere cohærebat; sed tanquam extraneus dominabatur, quam potestatem a Romanis et a Cæsare acceperat, sic et ejus filii tetrarchæ, quorum erat unus Herodes patris nomine appellatus, qui cum Pilato in passione Domini concordavit. Isti ergo alienigenze usque adeo non deputabantur in regno illo mystico Judæorum, ut ipsi Judæi publice clamarent frendentes adversus Christum: Nos non habemus regem nisi Cæsarem. Neque hoc verum, nisi illa universali dominatione Romanorum, quippe etiam Cæsar rex erat, non proprie Judworum, sed ut Christum negarent, et non adorarent, ideo se tali voce damnarunt. Illo enim tempore quo jam de tribu Juda regnum desecerat, veniendum erat regnum Christo vero Salvatori nostro Domino, qui non obesset, mulsumque prodesset; hinc enim sucrat prophetatum: Non deficiet princeps ex Juda, neque dux de semoribus ejus, denec veniat qui mittendus est : et ipse erit exspectatio gentium. Jam isto tempore omne quoque magiste-rium Judæorum et mystica, unde Christi vocabantur, unctio ipsa desecerat secundum prophetiam Danielis: Tunc venit, cui repositum erat exspectatio gentium; et unctus est sanctus sanctorum oleo exsultationis præ participibus suis. Natus est enim Herodis majoris tempore, passus est autem Herodis minoris tetrarchin. Hujus itaque venientis ad oves quæ perierant domus Israel, figuram gessit ipse Judas, cum C iret ad tondendas oves suis in Thamna, quod interpretatur deficiens. Jam enim desecerat princeps ex Juda, et omne magisterium atque unctio Judæorum, donec veniret cui repositum erat. Venit autem cum suo pastore Odolamite, cui nomen erat Hiras, quod interpretatur fratris mei visio. Odolamites vero testimonium in aqua, cum hoc plane testimonio Dominus venit, habens testimonium majus Joanne; sed tamen propter oves infirmas, hoc est testimonio usus in aqua. Nam et ipse Hiras, ut jam diximus, interpretatur fratris mei visio. Vidit omnino fratrem suum Joannes, fratrem secundum semen Abrahæ, secundum cognationem Mariæ matris ejus, et Elizabeth matris suæ, eumdemque Deum ac Dominum suum : quia sicut ipse ait : Ex plenitudine ejus accepit. Vidit omnino, et ideo in natis mulierum major itto non surrexit: quia ex omnibus prænuntiantibus Christum ipse vidit, qual multi justi et prophetæ cupierunt videre, et non viderunt. Salutavit ex utero, agnovit perfectius p ex columba : et ideo tanquam Odolamites vere testimonium perhibet in aqua. Venit autem Dominus ad tondendas oves, hoc est, exonerandas sarcinis pec-catorum, ex quibus in Ecclesiæ laude in Canticis canticorum, Dentes ejus velut grex tonsarum. Jam deinde habitum Thamar mutat. Nam et commutans interpretatur Thamar : mutat habitum, mutat et nomen, et fit de Synagoga Ecclesia. Sed in ea prorsus nomen amaritudmis manet, non illius amaritudinis in qua Domino fel ministravit, sed illius in qua Petrus amare flevit. Nam et Juda Latine confessio est: confessioni ergo amaritudo misceatur, ut vera pœnitentia præsignetur. Hac pænitentia secundatur Ecclesia in omnibus gentibus constituta. Oportebat enim pati Christum, et resurgere a mortuis tertia die, et prædicari in nomine ejus pænitentiam et remissionem peccatorum per omnes gentes, incipientibus a Jerusalem. Nam et ipse habitus meretricius

direction cooperant de tribu Juda uon fleri. Ideo erat A confessio peccatorum est, typum quippe Ecclesiae gerit. Thamar quippe ex gentibus evocata, sedens cum hoc habitu ad portam Neman vel Enahin, quod interpretatur fontes. Currit enim velut cervus ad fontes aquarum, pervenire cupiens ad semen Abrahæ. Illo enim non cognoscente fetatur, quia de illo prædictum est : Populus quem non cognoui, servivit mihi; accepit in occulto annulum, monile et virgam : vocatione signatur, justificatione decoratur, glorifica-tione exaltatur. Quos autem prædestinavit, illos et vo-cavit. Quos autem vocavit, illos et justificavit: quos autem justificavit, illos et glorificavit (Rom. viii, 50). Sed hæc, ut dixi, adhuc in occulto, ubi sit et conceptio sanctæ ubertatis. Mittitur autem promissus hædus tanquam meretrici. Hædus exprobratio peccati per eumdem Odolamitem tanquam increpantem et dicentem, Generatio viperarum: sed non cam invenit peccati exprobratio, quam mutavit confessionis amaritudo. Post vero jam publicis signis annuli, monilis et virgæ vicit temere judicantes Judæos. Quorum jam personam Judas ipse gestabat, qui dicunt hodie quoque, Non hunc populum esse Christi , nec habere nos semen Abrahæ ; sed prolatis certissimis documentis nostræ vocationis, justificationis et glorificationis, erubescunt sine dubio et confunduntur, et nos magis quam se justificatos esse fatebuntur. Pignora enim refert se Ecclesia habere, cum accusatur a Judæis, quasi adulteratrix legis. Sed ostendit virgam, id est, passionis signum, et monile legis legitimæ, et annulum pignus immortalitatis. Quod autem Scriptu: a inducit Thamar parientem, et duos in utero geminos habentem, quorum scilicet primus qui dicitur Zara, misit manum suam, et obstetrix ligavit coccinum, et de hinc illo intrinsecus manum retrahente. Posterior qui Phares vocatur, porrexit manum, et nascendo præcessit. Figuraliter congruit, quod extenderit Israel in legis opera manum suam, et eam prophetarum et ipsius Salvatoris pol-lutam cruore contraxerit. Postea vero prorupit populus gentium, scilicet at futuri essent novissimi primi, et primi novissimi.

# De Joseph.

Hieronymus. — Et vendiderunt Ismaelitis viginti aureis. Pro aureis, in Hebræo, argenteis habet. Neque viliore metallo Dominus venundari debuit quam Joseph. Madianæi autem vendiderunt Joseph in Ægypto, Putiphar eunucho, Pharaonis archimagiro. In plerisque enim locis archimagiros, id est cocorum principes, pro magistris exercitus, Scriptura commemorat : μαγειρεύεω quippe Græce interpretatur occidere. Vendius igitur Joseph principi exercitus et bellatorum, non Petephre, ut in Latino scriptum est, sed Puliphar eunucho.

### DISCIPULUS.

Ubi quæritur quomodo postea uxorem habere dicatur, si eunuchus erat?

### MAGISTER.

Tradunt Hebræi emptum ab hoc Joseph ob nimiam pulchritudinem in turpe ministerium, et a domino virilibus ejus arefactis, postea electum esse juxta morem εροφαντείν in pontificatum Heliopoleos; et hujus filiam esse Aseneth, quam postea Joseph uxorem acceperit. Sequitur: Post hac peccavit princepe vinariorum regis Egypti. Ubi nos posuimus princi-pem vinariorum, in Hebraeo scriptum est Haskeh: illud verbum quod in nomine servi Abraham dudum legimus, quem nos possumus more vulgi pincernam vocare. Nec vile putetur officium, cum apud reges barbaros usque hodie maximæ dignitatis sed regi poculum porrexisse. Poetæ quoque de Catamito et Jove scriptitant quod amasium suum huie officio manciparit. Seguitur: Et esce vitis in conspectu meo, el in vita tres sundi, el ipsa germinans tres sundos. Tria flagella, et tres ramos, sive propagines, Rebræv sermone significat, quæ ab illis vocantur Sarigim.

Et videbar milit tria canistra chondritorum portare in A thymiamatis sive storacis in elligitur, eo quod in illa cavite meo. Pro tribus canistris chondritorum, tres aromata diversa sint condita. Sequitur: Biberuntque capite meo. Pro tribus canistris chondritorum, tres cophinos farinæ in flebræo habet. Et ecce de fluvio ascendebant septem bores, speciosæ ad vivendum, et electæ carnibus, et pascebantur in achi. Bis in Genesi scriptum est achi; et neque Græcus sermo est, nec Latinus. Sed et Hebrarus ipse corruptus est : dicitur enim in Ahu, hoc est in palude. Sed quia vau littera apud Hebræos, et iod similes sunt, et tantum maguitudine different : pro ahu, achi Septuaginta Interpretes transtulerunt; et secundum consuctudinem suam ad exprimendam duplicem aspirationem, heth Hebrææ litteræ x Græcam litteram copulaverunt. Sequitur : Et respondit Joseph Pharaoni, dicens: Sine Deo non respondebitur salutare Pharaoni. In Hebrao aliter habet : Sine me Deus respondebit pacem Pharaoni. Denique Symmachus more suo apertius transtulit : Non ego, sed Deus respondebit pacem Pharaoni. Sequitur : Et ecce septem anni venient abundantiæ nagnæ in omni terra Ægypti. Miror quomodo B quitur: verbum Hebraicum Saba, quod nos supra, abundantiam sive satietatem, in puteo quem foderunt extremum servi Isaac, interpretati sumus : nunc Septuaginta rectissime transferentes, ibi juramentum interpretati sunt, cum et juramentum, et septem, et saticlas, et abundantia, prout locus et ordo fingitave-rit, possit intelligi. Sed et in consequentibus ubi-cunque abundantia legitur in Hebræo, idem verbum scriptum habetur. Sequitur: Et clamavit ante eum præco, et constituit eum super omnem terram Ægypti. Pro quo Aquila transtulit : Et clamavit in conspectu ejus ad geniculationem. Symmachus ipsum Hebraicum sermonem interpretans ait : Et clamavit eum, Abreck. Unde mihi videtur non tam præco sive adgeniculatio, quæ in salutando, vel adorando Joseph accipi potest, intel igenda, quam id quod Hebræi tradunt, dicentes patrem tenerum ex hoc sermone transferri. Ab quippe dicitur pater, Rech, delicatus sive tenerrimus, significante Scriptura quod juxta prudentiam quidem pater omnium fuerit; sed juxta catatem tenerrimus adolescens et puer. Sequitur: Et vocavit Pharao nomen Joseph Zaphanath Phaanecha, et dedit ei Aseneth filiam Putipharis sacerdotis Ileliopoleos in uxorem. Licet tebraice hoc nomen »bsconditorum repertorem sonet; tamen quia ab Ægyptio ponitur, ipsius linguæ debet habere rationem. Interpretatur ergo sermone Ægyptio Zaphanat Phaanecha, sive, ut Septuaginta transferre voluerunt, ψομθοφανής, Salvator mundi, eo quod orbem terræ ab imminente famis excidio liberaret. Notandum autem quod domini quondam et emptoris sui filiam uxorem acceperit, quia ad id locorum pontifex lleliopoleos erat. Neque enim fas absque eunuchis idoli illius esse antistites, ut vera illa flebræorum super eo quod ante jam diximus suspicio comprobetur. Sequitur: Et Joseph nati sunt duo filii, ant quam venirent anni famis, quos peperit ei Aseneth filia Putiphuris sacerdotis Hetiopoleos. Vocavit autem Joseph fecit Dominus oinnium laborum meerum, et omnis domus patris mei. Nomen autem secundi vocavit Ephraim, quia crescere me fecil Deus in terra humilitatis meæ. Observa propter qua scionem quæ post paululum de Joseph films proponenda est, quod ante famis tempus, quo Jacob intravit in Ægyptum, duos tantum Joseph filios habuerit, Manasse et Ephraim. Manasse vocans ab eo, quod sit oblitus laborum suorum; ita enim Hebraice vocatur oblivio Ephraim, eo quod auxerit eum Deus : ex hoc enim vocabulo in linguam nostram transfertur augmentum. Sequitur : Et deferte viro munera, aliquid resinæ, et mellis, et thymiama, et stacten, et terebinthum, et nuces : sive, ut Aquila et Symmachus transtulerunt, amygdala. Ideireo hoe capitulum posuimus, ut sciamus ubi in nostris codicibus habetur thymiama, in Hebræo esse nechota, quod Aquila storacem transtulit : ex quo domus Nethota, que in Isaia legitur, manifestissime cella

et inebriati sunt cum eo. Idioma linguæ llebrææ, ut ebrietatem pro satietate ponat, sicut ibi, In stillicidiis suis lætabitur germinans : haud dubium quia terra pluviis irrigata. Sequitur:

Et pone argentum uniuscujusque in ore sacculi, et condy meum argenteum mille in sacculum junioris. Pro sacculo peronem vel follem in Hebræo habet, pro condy, id est, poculo, quod e iam in Isaia legimus : Aquila scyphum, Symmachus phialam transtuleruot.

Descende ergo ad me, ne steteris et habitabis in terra Gosen Arabiæ. Hic Arabiæ additum est : in Hebræis enim voluminibus non habetur. Unde et error increbuit quod terra Gosen in Arabia sit. Perro si, ut in nostris codicibus est, per extremum m scribitur Gosen, quod mihi nequaquam placet, terram significat complutam; Gosen enim in imbrem vertitur. Se-

Dixit autem Pharao ad Joseph: Dic fratribus this, Hoc facite, onerate vehicula vestra, et ite in terram Chanaan. Pro vehiculis, quæ Septunginta et Theodetion tà popeia interpretati sunt, jumenta reliqui transtulerunt

Et dedit illis cibaria in via. Verbum zeda, quod hic omnes ore consono ὑθιστετσμόν, id est, cibaria vel sitarcia interpretati sunt, in P-alterio quoque habetur; ubi enim nostri legunt, Viduam ejus benedicens benedicam, licet in pleri que codicious pro vidaa, hoc est pro χήραν, nonnulli legunt θήραν, in Hebræo habet zeda, id est cibaria ejus benedicens benedicam. Porro bipar venationem magis potest sourre quam fruges, tametsi moris sit Ægyptiorum θήραν etiam far vocare, quod nunc corrupte atheram vocant.

Recapitulatio spiritalis. - Dehine sequitur historia Joseph, qui venditur a fratribus, in Ægyptum perductus, atque ibidem sublimatus est. Joseph unus ex duodecim filiis Jacob, quem pater præ cæteris filiis dilexit, Christum Dominum figuravit: guem Deus Pater secundum carnem natum, cæteris fratribus ex Abraham stirpe progenitis, prætulit. Unde et ibi dicitur: Amabat eum Jacob quod in senectute genuisset eum. Senescente enim mundo, illucescens Dei Filius per Mariæ virginis partum serus advenit, tanquam filius senectutis secundum sacra-mentum suscepti corporis, qui erat ante, sicut nunc semper apud Patrem. Tunica autem polymira, quam fecit el pater, varietatem populorum ex omnibus gentibus in corpore Christi congregatam significavit. Somnium vero illud, per quod fratrum manipuli illlus manipulum adoraverunt, illud est quod in Christo completum est. Adoraverunt eum omnes reges terræ, omnes gentes servient ei, scilicet per fideni fructum bonorum operum offerentes. Ipse est quem sol et luna et stella adorant. De quo sole dictum est: Laudate eum sol, et luna, et stellæ omnes. Ipsum enim excellentia sanctorum in solis nomine, Ecnomen primogeniti Manasse, quia dixit, Oblivisci me D clesiæ claritas sub imagine lunæ et omnium populorum : numerositas in ligura stellarum adorat. Unde piter suus increpavit eum dicens : Nunquid ego, et mater tua, et fratres tui, adorabimus te? Objurgatio ists Patris duritiam populi Israel significat, pro eo quod ex se natum Christum esse cognoscunt, et adorare contemnunt. Jacob mittit Joseph illium suum, ut de fratribus sollicitudinem gereret; Deus Pater misit Filium suum unigenitum, ut genus humanum peccatis languidum visitaret. Mittitur ala illo utique l'atre, de quo scriptum est : Misit Deux Filium suum in similitudinem carnis peccati, ut videret si recte esset erga oves ; et Christus in Evangelio, Non veni nisi ad oves perditas domus Israel Invenit ergo Joseph fraires suos in Dothaim, quod interpretatur delectio: vere in grandi defectione erant qui de parricido cogitabant. Cumque vidissent Joseph fratres sui procut, occidere eum cogitabant; et Judæi videntes verum Joseph, Dominum Jesum Christum,

nt eum crucisigerent, une omnes consilio statuerunt A præconavit ante eum, et constituit illum Pharao super dicentes : Crucifige eum (Joan. xix, 6). Fera pessima devoravit eum, id est, Judas atque Judaica hestia interfecit eum. De qua Dominus in Evangelio dicit : Ecce mitto vos in medio luporum. Nudaverunt Joseph fratres sui tunica polymita et talari, et Judæi Christum per mortem crucis exspoliaverunt tunicam corporalem. Polymitam autem, id est, decoratam omnium virtu-tum diversitate. Resparserunt autem tunicam hædi sanguine, quia falsis eum testimoniis accusantes, in invidiam deduxere percati omnium peccata dimittentem. Mittitur dehine in eisternam, id est in lacum; et Christus exspoliatus carne humana, descendit in infernum. De cisterna quoque levatus ille Ismaelitis, id est gentibus, venditur : et Christus posteaquam de inferno egreditur, ab omnibus gentibus fidei commercio comparatur. Ille per Juda consilium triginta argenteis distrabitur, et hic Christus per consilium Indie Scarioth eodem numero venundatur. Dehinc Jacob posteritatis suæ deplorans dispendia, B quasi pater filium lugebat amissum, quasi propheta Nebat intentum Judæorum. Denique scidit vestimentum suum, quod in passione Domini legimus factum a principe sace dotum. Sed et velum templi scissum est, ut prophe:aret nudatum suum populum, et divisum ostenderet regnum. Igitur Joseph descendit in Ægyptum, et Christus in mundum. Emitque enm eunuchus, id est, castus in disciplinis evangelicis populus. Erat autem Joseph pulchra facie: ita et de Christo David ait, Speciosus forma præ filis hominum: diffusa est gratia in labiis luis. Sed mulier, inquit, in eum oculos injecit, ut adulterium cum illa perpetraret. Ista mulier figura erat Synagogæ, quæ sæpe, sicut scriptum est, mæchata est post deos alienos. Similiter voluit et Christum in adulterii sui scelere tenere, ut negaret se esse Deum, et Pharisæorum magis et Scribarum quam Legis præcepta servaret, quæ illi velut maritus erat. Christus autem non acquiescens illicitæ doctrinæ, ab adulterinæ Synagogæ manu veste corporis apprehensus, carne C se exuit mortali, et liber mortis in cœlum ascendit. Calumniata est meretrix, ubi eum tenere non potuit, dicens, eo quod templum Domini blasphemaret, et Legis diceretur esse transgressor. Et illum non carcer terruit, non inferna tenuerunt, cum etiam ubi velut puniendus descenderat, inde alios liberavit. Denique invenit Joseph duos eunuchos, de domo regis in carcere vinctos, duorum populorum credentium vel incredulorum figuram significantes, qui conclusi sub peccato Adæ transgressione obnoxii tenebantur : qui ideo eunuchi dicuntur, quia castam acceperant regulam disciplinæ. Eloquia, inquit, Domini casta. Denique post trinam lucem Domino ab inferis resurgente, et legis obscura, ut Joseph somnia revelante, solutus est à peccatis credentium populus, et inferni carcere liberatus. Redditur in ministerio divinæ legis, incredulus autem et impius populus Judæorum, quia in conversionis ligno non credidit, transgres-sionis ligno suspenditur, ut illi alteri contigit eunu-cho qui lulmonim institum intianti Destace. Destace Destac cho, qui Judæorum imaginem indicavit. Præterea narrat Pharao, somnium interpretatur Joseph. Sed quid significant septem anni, qui in septem spicis plenis, seu qui in septem vaccis pinguibus ostendebantur, nisi septem charismatum spiritalium dona, quibus ubertas fidei larga pietate redundat. At contra septem steriles et jejunii, fame veritatis et justitiæ novissimis temporibus significabant. Congregavit autem Joseph per septem annos omnem abundantiam frugum, id est, frumenta fidei sanctorum horreis condens, per illa scilicet charismata septem quasi per septem annos; ut cum septem anni inopiæ cœperint, id est, cum imqui as occurrent septem capitalium criminum sub Antichristo, quando famis fidei fuerit et salutis , tunc sancti pariter ac fideles habeant copiosam justitiæ frugem, ne fides eorum inopiæ sermonis tenuitate deficiat. Inde Joseph qui typum inducrat Christi, currum merum, et præco

universam terram Ægypti; et Dominus noster postquam est distractus a Juda, ut Joseph a fratribus. et de inserorum carcere surrexit, ascendit currum regni collestis, de quo dictum est : Currus Dei decem millium, et accepit potestatem a Patre prædicandi et judicandi, sicut Paulus apostolus ait: Et dedit ei nomen, quod est super omne nomen, ut in nomine Jesu omne grausectatur, cælestium, terrestrium et inserno-rum (Philip. n. 10). Accepit quoque et annulum, pontisicatum scilicet sidei, quo credentium animæ salutis signo signantur, frontibusque et cordibus nostris per signum crucis sigura æterni regis exprimitur. Induiturque stola byssina, id est, carnem sanctam bysso splendidiorem, et stolam immortalitatis. Accepit quoque torquem auream, id est intellectum bonum. Præco ante eum præcedit, id est, Joannes Baptista, qui iter ejus præcedens præconavit dicens: Parate viam Domino (Luc. 111, 4). Habebit et alium præconem, tubam angeli, quia ipse dixit: Veniet in tuba angeli. Vocatur quippe Joseph lingua Ægyptiaca Salvator mundi. Quid manifestius de Christo. Quando sub figura Joseph Salvator ostenditur, non tantum unius terræ Ægypti, sed etiam to-tius mundi. Triginta annorum Joseph, quando in conspectu regis Pharaonis stetit : tolidemque annis fuisse legitur Christus, quando sub typo Pharaonis in conspectu regis apparuit revelatus. Accepit ergo ex gentibus uxorem, id est, Ecclesiam, ex qua genuit duos filios, id est duos populos, ex Judæis et genti-bus congregatos. Igitur post ubertatis annos in universo orbi fames prævaluit merito, quia non erat qui salvat Ægyptum: et Christus same Dei verbi liberat mundum. Aperuit enim horrea sua Christus in omni orbe terrarum, et erogatione frumenti sui omnia subjugavit. Nisi enim Joseph fratres vendidissent, desecerat Ægyptus; nisi Christum Judæi crucifixissent, perierat mundus. Joseph interpretatur augmentatio, sive ampliatio. Sed in illo Joseph ampliationem non habuit, nisi sola Ægyptus : in nostro vero Joseph augmentum habere meruit universus mundus. Ille erogavit triticum, noster erogavit Dei verbum. In omnem enim terram exivit sonus eorum (Rom. x, 18). Dicit Jacob filiis suis, Est frucius in Egypto? Dicit et Deus Pater : Ex Egypto vocavi Filium meum, Descendunt igitur decem perfectiores, id est Judzi, quasi Decalogi legis in numero constituti, quos ipse cognoscens, non est agnitus ab eis: cognoscuutur et Hebræi a Christo, ipsi autem non agnoscunt eum. Dederunt quidem illi pecuniam, sed Joseph, id est Christus, triticum dedit, et argentum reddldit : quia non pecunia emitur Christus, sed gratia. Vidit Joseph Benjamin parvulum fratrem suum : mystice quoque vidit Jesus Paulum, quando lux circumfulsit eum. Parvulus dicitur, quia nondum in carne maturam fidei ætatem gerebat. Unde cœcitatem Pauli flet Christus. Lavat iterum faciem suam, ut lumen ei amissum restituat : lavat faciem suam Christus, ubi baptizatus est Paulus, per quem Dominus Jesus a plurimis videretur. Dehinc scyphus argenteus solo sacculo junioris inseritur. Sed quid vult sibi quod inventus est in sacca Benjamin scyphus Joseph, nisi quia in corpore Pauli jam doctrinæ cœlestis præfulgebat eloquium, dum esset eruditus in Lege, sed quia subjectus non erat. Infra saccum erat scyphus doctrinæ intra Legem, Incerna inter modium. Hissus tamen Ananias manum posuit, marsupium solvit : marsupio soluto argentum resplenduit, et decidentibus squamis velut quibusdam saccingulis : soluto sacco, id est, deposito Legis velamine, adeptus est gratiam libertatis, et revelata facie, sermonem Evangelii prædicat. Dati sunt ei triginta argentei, cum quinque stolis optimis: triginta argenteos a Christo accipit quicunque prædicat Tri-

nitatem, sive Christi crucem. Ideoque Paulus ait: A Nou enim debuit sanctus Lucas, qui ipsius scriptor Neque enim judicavi scire me aliquid inter vos, nisi Jesum Christum, et hunc crucifixum (1 Cor. 11, 2). Quinque enim stolas accepit, id est, sapientire, omniumque sensuum multiplices disciplinas. Præcellit igitur Paulus, ejus exuberat portio meritorum; sed tamen habent et fratres, id est alii prædicatores, gratiam suam, binas stolas, id est, ut confitenutur Christum et Deum esse honinem, juxta quod in Proverbiis legitur : Omnes domestici ejus vestiti duplicibus, id est, mystica, vel morali intelligentia. Mittuntur et patri munera, filius honorat patrem: Christus populum suum promissis invitat muneribus. Portant hæc munera asini, illi gentiles inutiles ac laboriosi, nunc autem utiles portant in typo Christi munera. Portant in Evangelio munerum largitorem. Dimisit Joseph fratres suos, qui nuntiaverunt patri di-centes: Joseph vivit, et ipse dominus est in omni terra Egypti. Expavit autem Jacob, id est, plebs incredula, sed postquam gesta Christi agnoscit, reviviscit B spiritus ejus; et qui mortuus videbatur tide, resurrectionis Christi vivisicatur. Vocatur ergo a filiis suis, id est a Petro, Paulo et Joanne : populus Judæorum invitatur ad gratiam. Occurrit illis Judas, quod interpretatum est confessio : quia jam præcedit confessio, quos ante perfidia possidebat, et sic Joseph verus Christus occurrit. Quis enim ætate jam suscipiat ultimis temporibus populum Judæorum? Non secundum illius merita, sed secundum electionem suæ gratiæ, et imponit manum super oculos ejus, et cæcitatem aufert : cujus distulit cæcitatem, ut postremus crederet, qui ante non putavit esse credendus. Unde et Apostolus ait : Quia cæcitas ex parte in Israel facta est, donec plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel salvus fieret (Rom. x1, 25).

Hieronymus. — Omnes ergo anima, que ingressa sunt cum Jacob in Egyptum, et quæ exierunt de fe-moribus ejus absque mulieribus filiorum Jacob, omnes animæ sexaginta sex. Filii autem Joseph, qui nati sunt ei in Egypto, anima novem. Omnes enim anima qua C ingressæ sunt cum Jacob in Ægyptum, septuaginta quinque. Quod excepto Joseph et filiis ejus sexaginta sex animæ, quæ egressæ sunt de semoribus Jacob, introjerunt in Ægyptum, nulla dubitatio est. Ita enim et paulatim per singulos supputatus numerus approbat, et in Hebrais voluminibus invenitur. Hoc autem quod in Septuaginta legimus: Filii autem Joseph qui nati sunt ei in Agypto, animæ novem, sciamus in Hebiæo pro novem esse duas. Ephraim quippe et Manasse antequam Jacob intraret in Ægyptum, et famis tempus ingrueret, nati sunt de Aseneth filia Putipharis in Ægypto. Sed et illud quod supra legimus: Facti sunt autem filii Manasse, quos genuit ei concubina Syra Machir; et Machir genuit Galaad. Filis autem Ephraim fratris Manasse Suthalaam, et Thaam. Filis vero Suthalaam, Edem, additum est: si quidem id quod postea legimus, quasi per anticipationem factum esse describitur. Neque cuim illo tempore quo ingressus est Jacob in Ægyptum, ejus æta- D tis erant Ephraim et Manasse, ut filios generare potuerint. Ex quo manifestum est omnes animas que ingressa sunt Ægyptum, de femoribus Jacob fuisse Lxx, dum Lxvi postea sint ingressæ, et pepererunt in Ægypto animas tres, Joseph videlicet cum filiis suis, septuagesimus autem ipse fuerit Jacob. Hanc rem ne videamur adversus Scripturæ auctoritatem loqui, etiam LXX Interpretes in Deuteronomio transtulerunt, quod in LXX animabus ingressus est Ægyptum. Si quis igitur nostræ sententiæ suffragatur, Scripturam intra se contrariam faciet. Ipsi enim LXX Interpretes, quia hic LXXV animas, per πρόληψιν, cum Joseph et posteris ejus Ægyptum ingressas esse dixerunt: in Deuteronomio LXX tantum introisse memorantur. Quod si e contra illud nobis opponitur, quomodo in Actis apostolorum in contentione Stephani dicatur ad populum septuaginta quinque animas ingressas esse Ægyptum, facilis excusatio est.

historiæ, in gentes Actuum apostolorum volumen em ttens, contrarium aliquid scribere adversum eam Scripturam quæ jam suerat gentibus divulgata, et utique majoris opinionis illo dunta xat tempore Septuaginta interpretum habebatur auctoritas, quam Lucas, qui ignotus et vilis et non magnæ fidei in nationibus ducebatur. Hoc autem generaliter observandum quod ubicunque sancti apostoli aut apostolici viri loquuntur ad populos, his plerumque testimoniis abutuntur, quæ jam fuerant gentibus divulgata, licet plerique tradant Lucam evangelistam ut proselytum Hebræas litteras ignorasse. Sequitur :

Judam vero misit ante se ad Joseph, in terram Ramosse. In Hebraro nec urbem habet heroum, nec terram Ramesse, sed tantummodo Gosen. Nonnulli Judworum asserunt Gosen nunc Thebaidam vocari, et id quod postea sequitur: Dedit cis ut possiderent terram Ægypti, Ramesse, pagum. Arsenotien sic olim autumant vocatum. Sequitur : Et dixit ei, Jura mihi, et juravit ei, et adoravit contra summitatem virgæ ejus. Et in hoc loco quidam frustra simulant adorasse Jacob summitatem sceptri Joseph, quod videlicet honorans filium potestatem ejus\_adoraverit, cum in Hebræo multo aliter legatur. Et adoravit, inquit, Israel ad caput lectuli: quod scilicet postquam juraverit, et filius securus de petitione quam rogaverat adorare Deum contra caput lectuli sui. Sanctus quippe et Deo deditus vir, oppressus senectute, sic habebat lectulum positum, at ipse jacentis habitus absque difficultate ulla adorationem esset paratus. Et nuntiatum est Joseph, Ecce pater tuus ægrotat; et tulit duos filius suos secum, Manasse et Ephraim. Ex hoc illud quod supradictum est demonstratur quia Joseph ad id locorum duos tantum filios habuerit, Ephraim et Manassen. Si enim post multos annos moriente Jacob patre suo, duos tantum filios ducit ad benedictionem. utique ullo tempore cum filii ejus generare ne-quiverant, parvuli atque lactantes in ingressu patris et fratium, nepotes ex eis habere non po-

Et confortatus Israel, sedit super lectum suum. Causam cur Septuaginta Interpretes idem verbum aliter atque aliter ediderunt nescio. Hoc unum audacter dico quod ipsum verbum Mitta, quod hic in lectulum transtulerunt, supra ubi diximus adorasse Jacob virgam potius quam lectulum, nominarunt. Sequitur: Et nunc esse duo filii, qui nati sunt tibi in terra Ægypti, antequam venirem ad te in Ægyptum, mei sunt, Ephraim et Manasse, quasi Ruben et Simeon erunt mihi. Quos autem genueris post hæc, tui erunt: in nomina fratrum suorum vocabuntur. Si quis ambigebat quod septuaginta animæ introissent Ægyptum filiorum Israel, et quod Joseph eo tempore quo ingressus est Jacob, non novem, sed duos lantum filios habuerit, præsenti capitulo confirmatur. Si quidem ipse Jacob loquitur, duos cum filios habuisse, non novem. Quod autem dicit Ephraim et Manasse, sicut Simeon et Ruben erunt mihi, illud significat: Sicut Ruben et Simeon duze tribus erunt, et suis vocabulis appellabuntur, sic Ephraim et Manasse dum tribus erunt, duosque populos procreabunt, et sic hæreditabunt repromissionis terram, sicut et filii mei. Reliquos autem, ait, filios, quos post mortem meam genueris, ostendens necdum illo tempore procreatos, tui erunt. In nomine fratrum suorum vocabuntur in hæreditatem suam. Non, juquit, accipient separating terram, nec funiculos babebunt proprios, ut reliqui tribus, sed in tribubus Ephraim et Manasse quasi appendices populi commiscebuntur. Sequitur: Dixitque Jacob ad Joseph: Ego dedi tibi Sichimam præcipuam, super fratres luos, plus quam fratribus tuis: quam ac-cepi de manibus Amorrhæorum in gladio meo et sagitta. Sichimam, juxta Græcam et Latinam consuetudinem declinata est, alioquin Hebraice Sichem dicitur, ut Joannes Evangelista testatur. Licet vitiose ut Sichar legatur, error inolevit, et est nunc Neapolis,

Hebræa transfer:ur in humerum, pulchre allusit ad nomen, dicens : Et ego dabo tibi humerum unum ; pro præcipuo enim, id est, izaipser, unum scribitur in Hebræo. Quod autem dicit, se eam in arcu et in gladio possedisse, arcum hic et gladium justitiam vocat, per quam meruit peregrinus et advena interfecto Sichem et Emor de periculo liberari. Timuit enim, ut supra legimus, ne vicina oppida atque castella ob eversionem fæderatæ urbis adversum me consurgerent. Et Dominus non dedit eis ut nocerent eis; vel certe sie intelligendum, Dabo tibi Sichimam, quam enim in fortitudine mea, hoc est, in pecunia, quam multo labore et sudore quæsivi. Quod autem ait, Super fraires suos, ostendit absque morte dedisse se eam tribui Joseph, et mausoleum ibi usque hodie

Recavitulatio. - Tradidit ergo Joseph patri et fratribus suis optimam terram Gosen, præbens eis cibaria, quia sames oppresserat terram: sic et Dominus eligens optimam terram parentibus, id est patriarchis et proplictis, ex quibus Christus secundum carnem, sive omnibus sanctis, de quibus in Evangelio dicit: Hi sunt fratres mei, qui faciunt voluntatem Patris mei (Hatth. vii, 21). His igitur dat terram, scilicet repromissionis regni Dei, de qua dicit Propheta: Credo videre bona Domini in terra viventium (Psalm.

xxvi, 13).

Iterum recapitulatio. - De hinc Joseph festinans accipere benedictionem patris, duos filios suos obtulit, Manassen et Ephraim; in quibus sicut factum est in Esau et Jacob, dicente Domino, Major serviet minori, ita et in istis duobus ficiis Joseph. Nam major Maqui interpretatur oblivio, typum gessit ponasses puli Judworum, qui oblitus est Dominum suum qui fecit eum. Minor autem Christianorum qui fecunditatem sonat: quod est proprium populi junioris, qui corpus est Christi, qui l'econdatus est in latitudi em mundi: hos quidem cum benedicere ve let Jacob, posuit Jacob Ephraim ad sinistram, Manassen autem ad dexteram illius constituit; at ille cancellatis manibus, crucis neysterium præligurans, tran lata in minore dextram, majori sinistram, liguraliter superposuit: sicque crucis similicado super capita corum denotata Juda is scandalum, Christianis futuram gloriam præsignavit, senioremque per crucis mysterium, sinistrum factum de dextro, et juniorem dextrum de sinistro, quia Judæis in nostra deserta labentibus nos illorum gleriam adepti sumus. Talique sacramento majori populo Judzorum pra positus est minor populus gentium. Unde et idem patriarcha ait, Hic quidem erit in populum, sed fruter ejus minor major illo erit.

#### De Benedictionibus Jacob super filios.

Heronymus. - Vocavit itaque Jacob duodecim filios auos, el benedicens illis, ail : liuben primogenitus meus, su forti udo mea, et principium filiorum meorum, durus ad f rendum, et durus procacitate et injur a, sicut aqua D Paralip menon manifestius scribitur quod cum mulnon ebullius. Ascendisti enim super lectum patris tui, sunc violasti stratum cum ascendisti. In Hobræo ita scriptum est: Ruben primogenitus meus, fortitudo mea, et apitulum in tiberis meis, major ad portandum voborem: esfusus es quasi aqua, ne adjicias. Ascendisti enim cubile patris iui, et contaminasti stratum in ascensu. Lat autem sensus hic: Tu es primogenitus meus, major in liberis, et sedebas juxta ordinem nativitatis tuæ; et bæreditatem, quæ primogenitis jure debebatur, sacerdotium accipere et regnum. Hoc quippe in portando onere, et prævatido robore demonstratur; verum quia percasti, et quasi aqua quæ vasculo non tenetur, voluptatis effusus es impetu, ideires præcipis tibi ut ultra non pecces, sisque in fratrum numero pœnas peccati lugens, quod primogeniti ordinem perdidisti.

Item Repetitio. -- Vocuvit Jacob filios suos ut benediceret eos. Mystico ordine loqueus, vere tanquam

urbs Samaritanorum. Quia igitur Sichem lingua A futurorum præscius. Dixitque eis que novissimis temporibus futura erant, incipiens ita: Ruben primogenitus meus. Secundum mysticam intelligentiam, Ruben prioris populi videtur ostendisse personam. Cui etiam Dominus per prophetam dicit: Israel primogenitus meus. Etenim juxta quod primogenitis debehatur, ipsius erat accipere sacerdotium atque regnum, additur: Tu virtus mea, utique quia ex ipso populo fundamentum fidei; ex ipso virtus, quæ est Christus, advenit. Quomodo autem ipse est princi-pium dolorum, nisi dum Patri Deo semper irrogaret injuriam, dum convertit ad eum dorsum, et non faciem. Iste prior in donis, quia primis ipsis data sunt eloquia Dei. Primis ipsis legislato et testamentum sive promissio. Iste major in imperio, utique pro magnitudine virium, quia copiosius ceteris in hec seculo populus idem regnavit. Effusus est autem sicut aqua peccando in Christo, quasi aqua quæ va-sculo non tenetur, voluptatis effusus est impetu. Et R ideirco addidit. Ultra non crescas, quia populus ipse postquam in universo orbe dispersus est, valde immunitus atque abbreviatus est. Sed quare talia meruit, ita subjecit: Quia ascendisti cubile patris tui, non sicut Judzi intelligunt boc, proinde dictum esse, eo quod cum Balac concubina patris sui concubuerat. Prophetia enim futura prænuntiabat, non quæ fuerant gesta ipso patriarcha dicente: Annuntiem vobis 🚓 🗷 ventura sunt novissimis diebus: et ideo in præterito non est referendum, quod ille futurum prædixit. Prædicabat enim Domini passionem, et primogenitæ plebis audaciam. Qui ascendit cubile Dei Patris sui, et maculavit stratum ejus, quando corpus Domi-nicum, in quo plenitudo divinitatis requiescebat, raptum in cruce suspendit, et ferro commaculavit.

Item Hieronymus. - Simeon et Levi fratres consummaverunt iniquitatem adinventionis suce, in consilium corum non venial anima mea, et in congregatione eorum ne æmuletur cor meum; quia in furore suo interfecerunt homines, et in desiderio suo subnervaverunt taurum. Necessitate compellimur juxta propositum operis longius ea repetere quæ ab Hebræa veritate discordant. Legitur enim ibi : Simeon et Levi fratres, vasa iniquitatis Amorrhæorum, in arcanum eorum non intret anima mea, et in conventu ipsorum non desoletur gloria mea, quia in furore suo interfecerunt virum, et in libidine sua suffoderunt murum. Significat autem non sui fuisse consilii quod Sichem et Emor fæderatos viros interfecerunt, contraque ejus pacis et amicitiarum sanguinem fuderunt innocentem, et quasi quodam furore sic crudelitate raptati muros hospite urbis everterent. Unde sequitur, et dicit: Maledicius furor corum, quia procux; et ira corum, quia dura; dividam cos in Jacob, et dispergam cos in Israel. Levi enim hæreditatem propriam non accepit, sed in omnibus sceptris paucas urbes ad inhabitandum habuit. De Simeon vero in libro Jesu scriptum est quod et ipse proprium funiculum non fuerat conseculus, sed de tribu Juda quiddam acceperit. In tiplicatus suisset, et non habet possessionis locum, exiret in desertum. Quidam prophetice interfectos bomines apostolos, et subnervatum taurum a Pharisæis Christum interpretantur.

Recapitulatio. — Conversusque Jacob ad Simonem et Levi dixit: Simeon et Levi fratres, vasa iniquitatis bellantia. Per Simeonem et Levi, scribæ et sacerdo-tes Judaici populi intelliguntur. De Simeone enim scribæ erant Judæorum, de tribu vero Levi principes sacerdotum: de quibus scriptum est, Quia consilium fecerunt, at Jesum morti traderent (Matth. xxvi, 4). De quo consilio iste patriarcha, qui jam mente Deum videbat, dicit: In consilio corum non ven.at unima mea, et reliqua (Gen. xxxxix). Horrehat namque jam illo tempore sancius ista patriarcha videre tantorum sce erum, quæ in novissimis temporibus facturi erant Jud.ci. Sequitur: Quia in furore suo occiderum virum (Ibid.), id est, Christum, juxta quod scriptum est:

Væ animæ ipsorum, quia cogitatio ipsorum constlium A cubuit quando, inclinato capite, tradidit spiritum malum adversus se dicentes: Alligemus justum, quia inutilis est nobis (Sap. 11). Et in dolore suo suffoderunt murum (Gen. xxxxxx), quando lancea confoderunt illum spiritalem et fortissimum propugnaculum, quod custodit Israel. Maledictus furor corum, quia pertinax utique ad tantum scelus perpetrandum, quando, furore accensi et ira, obtulerunt Christum Pontio Pilato præsidi dicentes: Crucifige, Crucifige (Marc. 11), et : Si hunc dimittis, non es amicus Cæsaris (Joan. x1x). Et indignatio corum quia dura, dum Barrabani latronem peterent, et principem vitæ crucifigendum postularent. Dividam eos in Jacob, et dispergam eos in Israel (Gen. xxxxxx). Hic duo nominantur, divisio et dispersio. Ideirco, quia nonnulli ex ipsis Deo crediderunt, quidam in infidelitate permanserunt. Divisi enim dicuntur hi qui ab eis separantur. et veniunt ad Adem. Dispersi autem hi quorum patria temploque subverso, per orbem terræ incredulum

**genus** spargitu**r.** Hieronymus. - Juda, te laudant fratres tui (Ibid.). Quia Juda confessio, sive lans interpretatur, consequenter scribitur: Juda, tibi confitebuntur fratres tui, vel te laudabunt fratres tui. Adorabunt te filii patris tui. Catulus leonis Juda, ex germine, fili mi, ascendisti; procumbens ut leo, et quasi catulus leonis, quis suscitavit eum? (Ibid.) Licet de Christis grande mysterium sit, tamen juxta litteram per David stirpem generentur, et quod adorent eum omnes tribus. Non enim ait : Filii matris tuæ, sed filii patris tui. Et quod sequitur: Ex germine, fili mi, in flebræo habet: De captivitate, fili mi, ascendisti, ut ostenderet eum captivos populos esse ducturum. Et juxta intelligentiam sacratiorem, ascendisse in altum, captivitatem duxisse captivam (Ephes. 1v), sive, quod melius puto, captivitas passionem, ascensus resurrectionem significat. Alligans ad vitem pullum suum, et suniculum pullo asinæ, in Hebraro ita habet: Aliigans ad vitem pullum suum, et in Sorek, fili mi, asi nam suam (Gen. xLix); quod videlicet pullum usinæ, C eui sopersedit Jesus, boc est, gentilium populum, vineæ apostolorum, quia ex Judæis sunt, copulave-rit, et ad Sorek, id est, el ctam vitem alligaverit asinam, cui supersedit Ecclesia ex nationibus congregata. Quod autem dicit: Fili mi, apostrophen ad ipsum Juda facit, quod Christus hæc sit universa facturus. Sed et hoc sciendum, quod ubi nos legimus: Alligans ad vitem pullum suum, pro pullo in Hebræo possit legi, urbem tuam, juxta eumdem sensum aliis verbis Ecclesia demonstrata. De qua alibi scriptum: Non potest civitas abscondi supra montem vosita (Matth. v), et fluminis impetus lætificat civitatem Dei (Psal. 111).

– Juda, te laudabunt fratres tui Recapitulatio. -(Gen. xLix). Per hunc enim Judam verus confessor exprimitur Christus, qui ex ejus tribu secundum carnem est genitus. Ipsum laudant fratres sui, apostoli, scilicet, et omnes cohæredes ejus, qui per fratres per gratiam, quorum ipse est Dominus per nsturam. Manus tue in cerricibus inimicorum tuorum (Ibid.). lisdem enim manibus atque eodem crucis tropæo et suos texit, et inimicos et adversarias potestutes curavit. Juxta quod et Pater promittit ei diceus: Sede ad dezierum meam, donec ponam inimicos tues scubellum pedum tuorum (Psal. CIX). Adorabunt te filii patris tui (Gen. xLIX), quonium multi filii Jacob adorant eum et per electionem gratiæ salvi facti sunt. Catulus leonis Juda (Ibid.), quoniam nascendo parvulus factusest, sicut scriptum est: Parvulus natus est nobis (Isai. 1x). Ad prædam, fili mi, ascendisti (Gen. XLIX), id est, ascendens in crucem captivos populos redemisti. Et quos ille contrarius leo invaserat, tu moriens eripuisti. Denique rediens ab inseris ascendisti in altum, captivum duxisti captivitatem (Ephes. 14), requiescens accubuisti ut leo (Cen. XLIX). Manifestissime in passione Christus re-

(Jean. xix), sive quando in sepulcro securus velut quodam corporis somno quievit. Sed quare ut lea, et velut catulus leonis? In somno enim suo leo fuit. quia non necessitate, sed potestate hoc ipsum implevit, juxta quod et ipse dixerat : Potestatem habeo ponendi animam meam, et nemo eam tollit a me, sed ego cam pono (Joan. x). Quod vero addidit, Et ut catulus leonis (Gen. xLIX), inde enim mortuus, unde et natus. Physici autem de catulo leonis scribunt, quod cum natus fuerit, tribus diebus et nocillus dormit. Tunc deinde patris fremitu vel rugitu veluti tremefactus cubilis loco suscitare dicitur catulum dor-mientem. Quod valde convenienter de passionis morte aptatur in Christo, qui tribus diebus et tribus noctibus in cubili sepulcri jacens, somnum mortis implevit. Bene ergo Christus ut leo requievit, qui non solum mortis acerbitatem, sed etiam ipsum mortis imperium vicit. Bene idem iterum et catulus leonis, quia die tertia resurrexit : unde et sic adjungitur de resurrectione ejus : Quis suscitabit eum? (Ibid.) Hoc est, quia nullus hominum, nisi ipse, juxta quod idem de corpore suo dixit : Solvite temp'um hoc, et in triduo suscitabo illud (Joan. 11). Sequitur :

Non deficiet princeps de Juda, nec dux de semore ejus, donec veniat qui mittendus est, et ipse erit exspe-

clatio gentium (Gen. xLIX).

Hie locus manifestissime ad Judam refertur. Tandiu enim fuit ex semine ejus apud Judæos intemerata successio regni, donec Christus ad redemptio. nem mundi ex Virgine nasceretur. Probant hoc historiæ Judæorum, quibus ostenditur primum alieu genam regem in gente Judæorum fuisse Herodem. quo tempore Christas natus est. Quod si putant Judæi non venisse Christum, ergo de tribu Juda non usque hode Judæorum permanet regnum. Itaque non defuit rex de populo Juda, donec veniret cui repositum est. Sed quia non solum Judæis profuit, qui mittendus erat, ideo sequitur: Et ipse erit exspeciatio gentium. Alligans ad vineam pullum suum (Ibid.). Pullos suos ex gentibus populus, cui adhuc nunquam fuerat legis onus impositum. Hunc copulavit ad vineam apostolorum, quia ex Judæis sunt. Nam vinea Domini Sabaoth domus Israel est (Isai. VI), et ad vitem, o fili mi, alligat asinam suam (Gen. xxix). lpse dixit: Ego sum sitis vera (Joan. xv). Ad hanc ergo vitem alligat asinam suam, cui supersedet Ecclesia, ex nationibus congregata. Hanc itaque ad vitem corporis sui alligavit vinculo charitatis, et disciplinæ evangelicæ astringit nexibus, ut de imitatione illius vivens efficiatur hæres Dei, et cohæres Christi (Rom. viii). Aiii namque Synagogam hanc asinam intelligi volunt, tardigradam scilicet et gravi pondere Legie oppressam. Lavabit in vino stolam suam (Gen. XLIX), sive carnem suam in sanguine passionis, sive sanctam Ecclesiam in Illo vino qui pro multis effundetur in remissionem peccatorum (Matth. xxvi), et in sanadoptionem filii Dei patris effecti sunt, et Christi D guine uva pallium suum (Gen. xLIX). Pallium gentes sunt, quas corpori suo conjunzit, sicut scriptum est: Vivo ego dizit Dominus, nisi hos omnes induam sicut vestimentum (Isai. xLIX). Nos quippe Christus in sanguine uvæ mundavit, quando sicut botrus in ligno crucis pependit. Tunc enim ex latere ejus sanguis et aqua profluit (Joan. xix); sed aqua nos abluit, sanguis redemit. Pulchriores oculi ejus vine (Gen. xLIX). Oculi Christi apostoli sunt, et evangelistæ, qui lumen scientiæ universo corpori Ecclesue præstant. Hi pulchriores vino probantur, quia corum doctrina austeritatem vini veteris exsuperat, id est, priscæ legis traditionem evangelica præcepta longe clariora sunt, quam veteris testamenti mandata. Es dentes lacte candidiores (Ibid.). Dentes prædicatores sunt sancii, qui præcidunt ab erroribus homines, et eos quasi comedendo in Christi corpore transferunt. Nomine autem lactis doctrina Legis significatur, quæ carnelem populum tanguam parvulos poculo lactis res Ecclesiæ, qui sortem et validum verbi cibum mandunt atque distribuunt. De quibus dicit Apostolus in Epistola ad Hebræos : Perfectorum est autem solidus cibus (Hebr. v). Et bene candidiores lacte dentes ejus dicit. Omnes enim qui perfecti sunt, et qui Scripturarum cibos explanantes subtilem et minutum intellectum qui spiritalis dicitur, Ecclesiæ corpori subministrant, candidi debent esse et puri, atque ab omni macula liberi.

Hieronymus. — Issachar bonum desideravit, requiescens inter medios cleros et videns requiem, quia bona est; et terram, quia pinguis. Supposuit humerum suum ad laborandum, et fuctus est vir agricola (Gen. XLIX). In Hebræo ita scriptum est : Issachar asinus osseus recumbens inter terminos, et videns requiem, quia bona est; et terram, quia pulchra. Inclinavit humerum suum ad portandum, et factus est in tributum serviens. Quia supra Zabulon dixerat, quod maris magni littora esset possessurus, Sidonem quoque et reliquas Phœnicis urbes contingeret, nunc ad mediterraneam provinciam redit, et Issachar, qui juxta Nephthalim pulcherrimam in Galilæa regione possessurus est, benedictione sua habitatorem facit. Asinum autem osseum vocat, et humerum ad portandum, quia in labore terræ, et vehendis ad mare, quæ in suis finibus nascebantur, plurimum laboret, regibus quoque tributa comportans. Aiunt Hebræi per metaphoram significari quod, Scripturas sanctas die ac nocte meditans, studium suum dederit ad laborandum, et ideireo ei omues tribus serviant, quasi magistro dona

Recapitulatio. — Issachar asinus fortis (Ibid.). Issachar, quod interpretatur merces, refertur ad populum gentium, quem Dominus sanguinis sui pretio est mercatus. Hic Issachar asinus fortis scribitur, quia prius gentilis populus quasi brutum animal et luxuriosum erat, nullaque ratione subsistens; nunc vero jugum disciplinæ Dominicæ et evangelicæ præferens. Hic accubans inter terminos vidit requiem, quod esset bona; et terram, quod optima. Inter terminos namque accubare, est præstolato mundi fine requiescere, nibilque de his qua nunc versantur in medio quærere, sed ultima desiderare. Et fortis asinus requiem vidit, et terram optimam, cum simplex gentilitas, ideirco se ad robur boni operis erigit, quia ad a ternæ vitæ patriam tendit. Unde etiam ponit humerum suum ad portandum, quia dum ad promissam requiem perventre desiderat, cuncta mandatorum onera libenter portat. Unde et factus est tributi serviens, hoc est, Regi et Christo suo fidei dona operumque bonorum munera offerens.

Hieronymus. — Dan judicabit populum suum quasi unum ex sceptris Israel. Fiat Dan coluber in via, regulus in semita, mordens ungulas equi, et cadat accensor ejus retrorsum. Sulutare tuum exspectabo, Domine (Ibid.).

Sainson judex Israel de tribu Dan suit. Hoc ergo dicit, nunc videns in spiritu comam nutrire Samsonem Nazareum, tum, cæsis hostibus triumphare, quod, in similitudinem colubri regulique obsidentis vias, nullum per terram Israel transire permittat. Sed etiam si quis temerarius, virtute sua quasi equi velocitale confisus, eam voluerit prædonis more populari, effugere non valebit. Totum autem per metaphoram serpentis et equitis loquitur. Videns ergo cam fortem Nazareum tuum, quod ipse propter meretricem mortuus est, et moriens nostros occidit inimicos, putavi, o Deus, ipsum esse Christum Filium tuum verum, quia mortuus est, et non resurrexit, et rursum captus ductus est Israel. Alius mibi Salvator mundi et mei generis præstolandus est, ut veniat cui repositum est, et ipse erit exspectatio gentium Ilbid.

Recapitulatio. - Dan judicabit populum suum sicut

alebat. Cujus quidem conditores effecti sunt docto. A alia tribus Israel. Fiat coluber Dan in via, cerastes in semita, etc. (Ibid.).

Alii dicunt Antichristum per hæc verba prædici, et de ista tribu futurum; alii de Juda, a quo traditus est Christus. Hæc scripta pronuntiant et equitem, atque dominum cum carne suscepta designare volunt. Retrorsum autem cadere, ut in terram reverteretur, de qua sumptus est; sed quia die tertia resurrexit, ideo ait : Salutare tuum exspectabo, Domine (Ibid.). Sicut et per David dicit: Non derelinques animam meam in inserno (Psal. xv). Hee quidem ita exponent. Alii autem hanc prophetiam ad Antichristum transferunt, pro en quod in hoc loco Dan et coluber asseritur, et mordens. Unde et non immerito, dum Israeliticus populus terras in castrorum partitione susceperat, primus Dan ad Aquilonem castra metatus est, illum scilicet significans qui in corde suo dixerat: Sedebo in monte testamenti in lateribus Aquilonis: ascendam altitudinem nubium, si-B milis ero Altissimo (Isai. xIV). De quo per prophetam dicitur: A Dan auditus est fremitus equorum ejus (Jerem. viii), qui non solum coluber, sed etiam cerastes vocatur. Cerasta enim Græce cornua dicuntur, serpensque hic cornutus esse perhibetur, per quem recte adventus Antichristi asseritur, q ia contra viam fidelium morsu postiferæ prædicationis armabitur, etiam cornibus potestatis. Quis autem nescial semilain angustiorem esse quam viam? Fit ergo coluber in via (Gen. XLIX), quia in præsentis vitæ latitudinem eos ambulare provocat, quibus quasi parcendo blanditur; sed in via mordet, quia eos quibus libertatem tribuit, erroris sui veneno consumit. Fit iterum cerastes in semita (Ibid.), quia quos fideles reperit, et sese ad præcepti cœlestis angusta itinera constringentes, non solum nequitia callida persuasionis impetit, sed etiam terrore potestatis premit, et in persecutionis augore post beneficia tictæ dulcedinis exercet cornua potestatis. Quo in loco fortis est, Redemporis dominio colla subjiciens et C equus hunc mundum insinuat, qui per elationem suam in cursu labentium temporum spumat, et quia Antichristus extrema mundi apprehendere nititur. Cerastes iste equi ungulas mordere perhibetur, ungulam quippe equi mordere, est extrema sæculi feriendo contingere, ut cadat ascensor ejus retro. Ascensor equi est, quisquis extollitur indignationis mundi. Qui retro cadere dicitur, et non in faciem sient Saulus cedidisse dicitur. In facie enim cadere, est in hac vita suas unumquemque culpas agnoscere, easque pomitendo deflere. Retro vero, quod non videtur, cadere, est ex hae vita repente decidere, et ad quæ supplicia ducatur ignorare. Et quia Judæa erroris sui laqueis capta pro Christo Antichristum exspectat. Bene autem Jacob codem loco in electorum vocem conversus est dicens : Salutare tuum exspectabo, Domine (Ibid.), id est, non sicut infideles Antichristum, sed eum qui in redemptionem nostram venturus est, verum credo tideliter Christum. Se-

> Zabulon in littore maris habitabit, et in statione navium (Ibid.). Zabulon interpretatur habitaculum fortitudinis, Ecclesiam significat fortissimam ad oannem tolerantiam passionis. Hæc in littore maris, et in statione navium, ut credentibus sit refugium, et periclitantibus demonstret fidei portum. Hæc contra omnes turbines sæculi immobili et inconcussa tirmitate solidata exspectat naufragium Judæorum et hæreticorum procellas, quæ circumferuntur omni vento doctrina (Ephes. 17), quorum etsi tunditur fluctibus, tamen ipsa fluctibus non frangitur, nec ullis hæresum tempestatibus cedit, nec ullo vento schismatum commota succumbit. Pertendit autem usque ad Sidonem, hoc est, usque ad gentes pervenit. Legitur etiam in Evangelio, inde assumptos esse aliquos apostolorum, et in ipsis locis Dominum sæpe docuisse, sicut scriptum est: Terra Zabulon et terra Nophthalim via maris trans Jordane:n Galilæe gen

tium populus, qui sedebat in tenebris vidit lucem ma- A

gnam (l'sai. 1x).

Bieronymus. — Gad latrunculus latrocinabitur, et ipse latrocinabitur plantam (Gen. xlix). Juxta Hebræorum interpretati sunus. Sed uhi nos latrunculum pusuimus, ibi scriptum est Gedud, ut ad Gad nomea aluderet, qui significantius εύζωνος, id est, accincus, sive expeditus exprimi potest. Totum autem illud est, quod autem Ruben, et dimidia tribu Manasse ad filios, quos trans Jordanem ia possessionem dimiserat, post tredecim annos revertens prælium adversum eos gentium vicinarum grande repererit, et, victis hostibus, fortiter dimicaret. Lege librum Jesu Nave et Paralipomenon. Non ignoro plura in benedictionibus patriarcharum esse mysteria, sed ad præseus opusculum non pertinent.

Recupitulatio. — Gad accinctus probliabitur ante ipsum (Gen. xLix). Iste Gad accinctus personam Domini indicat, qui in primo adventu humilitatis suæ ante adventum Antichristi præliandus occurrit, accinctus gladio verbi sui circa femur potentissime (Psal. xLtv), quo inimicos divisit, id est, filium a patre, illiam a matre, nurum a socru. Juxta quod legitur in Evangelio: Non veni mittere pacem, sed gladium (Matth. x); quod autem ail : Ipse accingetur retrorsum (Gen. xuix), claritas Domini nostri in secundo adventu ejus ostenditur, quia cum venerit Antichristus, ita occurret retrorsum, id est, post ejus vestigia Christus celeri adventu progrediens, ut interficial eum gladio oris sui. Unde et bene idem Gad latrunculus interpretatur, eo quod posterior, id est, secus pedes, quasi latrunculus, rapido atque improviso adventu exsiliat contra aptam Antichristi eppugnationem. Hinc est quod evangelista proclamat dicens : Quia dies Domini, sicut fur, ita in nocte veniet (I Thess. v). Christus ergo et ante et retro præliari contra Antichristum scribitur. Ame eum, namque in occulto humilitatis demonstrat aperte et Moyses prophetiam patriarchæ hujus specialiter pertinere ad Christum; sic enim: Bene- C dictus, inquit, in latitudine Gad, quasi leo requievit, cepuque brachium et verlicem, et vidit principalum suam (Deul. XXXIII). Agnoscant itaque quis requieverit sicut leo, nisi Christus in sepulcro suo; quis confregerit verticem of brachia potentium, nisi Redemptor noster, qui humiliavit virtutem et superbiam excelsorum; quis vidit principatum suum, nisi ille cui datus est principatus honorque et regnum. Sequitur:

Aser pinguis panis est, præbebit delicias regibus (Gen. xlix). Aser, cujus nomen significat delicias, idem Christus est, cujus altitudo divitiarum sapientuse et scientiæ (Rom. xi), qui propter nos factus est pauper, cum esset dives (II Cor. vm); cujus panis pauguis factus est, caro scilicet ejus, quæ est sancta sanctorum, quam si quis manducaverit, non moriestur in æternum (Joan. vi). Iste etiam præbet delicias sapientiæ regibus, id est, qui sensus proprios bene regunt, qui domini sunt vitiorum suorum, qui castiquant corpora sua, et in servitutem subjiciunt (I Cor. ix).

Hieronymus. — Nephthalim virgultum resolutum dans in generatione pulchritudinem (Gen. xLix). In liebræo ita scriptum est : Nephthali ager irriguus, dans eloquia pulchritudinis, significans quod aquæ calidæ in ipsa nascantur tribu, sive quod super lacini Genesareth et fluento Jordanis irrigua sit. Hebræi autem volunt propter Tiberiadem, quæ legis videbatur habere notitiam, agrum irriguum, et eloquia pulchritudinis prophetari. Porro ubi nos agrum irriguum, et LXX στέλεχος ανειμένον, id est, virgultum resolutum posuerunt, in Hebraeo legitur Aiala seluka, quod potest et cervus transferri emissus, propter temporaneas fruges, velocitatem terræ uberioris ostenuens. Sed melius si ad doctrinam Salvatoris cuncta referamus, quod ubi vel maxime docuerit, ut in Evangelio quoque scriptum est.

Recapitulatio. - Nephthalim quod interpretatur dilatatio, apostolos et prædicatores sanctos significat, quorum doctrina in latitudinem totius mundi diffusa est. Ex hac enim tribu fuerunt apostoli, qui sunt principes Ecclesiarum; et duces et principes Zabuion, et principes Nephthalim, qui sine dubio ad personam referentur apostolorum, ipsi sunt illil excussorum (Psal. cxxvi), id est, prophetarum, qui in manus potentis Dei positi, et tanquam sagittæ excussic pervenerunt usque ad lines terræ (Psal. xvIII). Unde et bene hic Nephthalim cervus emissus scribitur, quia nimirum apostoli, sive prædicatores veloci salta exsilientes, in morem cervorum transcendant, implicamenta, scilicet, mundi hujus, sicque excelsa ac sublimia meditantes, dant eloquia pulchritudinis, id est, prædicant cunctis gentibus doctrinam Domini Salvatoris.

Hieronymus.—Filius auclus Joseph, filius auclus, super soutem filiæ, gradu composito incedentes super murum. Et exacerbaverunt eum, et contenderunt, et irascebantur, adversum eum habentes sagittas. Sedit in sorti arcus ejus, et disrupta sunt brachia manunu ejus a manibus sortis Jacob; inde pascetur lapis Israel

a Deo patris tui, et reliqua (Gen. xLIX).

Quia Septuaginta interpretes in plerisque dissentiunt, pro interpretatione reliquorum, ut in Hebræo habetur expressimus. Et est sensus capituli : O Joseph, qui ideo sic vocaris, quia auxit te mihi Dominus, sive quia inter fratres tuos major futurus es: fortissima siquidem tribus Ephraim, ut in Regnorom et in Paralipomenon libris legimus : (Oh! inquam, fili Joseph, qui tam pulcher es, ut te tota de muris et turribus ac fenestris puellarum Ægypti turba prospectet. Inviderunt enim tibi, et te ad iracundiam provocaverunt fratres tui, habentes livoris sagittas, et zeli jaculis vulnerati. Verum tu arcum tuum et arma pognandi posuisti in Deo, qui fortis est propugnator; et vincula tua quibus te fratres ligaverant, ab ipso soluta sunt et disrupta, ut ex rue semine tribus nasceretur Ephraim, fortis et stabilis, et instar lapidis durioris invicta imperans quoque duodecim tribubus Isra**e**l. 🔾

Recapitulatio. - Filius accrescens Joseph (Ibid.). Hec prophetia post passionem Domini paternæ vocis imaginem tenuit, quo redeunti in cœlum post victoriam Pater alloquitur dicens : Filius accrescens Joseph; filius accrescens utique in gentibus, quia cum ob incredulitatem Synagoga populum religais-set, innumeram sibi plebem Ecclesiæ ex omnibus gentibus ampliavit, quod et David cecinit, dicens: Reminiscentur et convertentur ad Dominum universi fines terræ, et reliqua (Psal. xx1). Filius acciescens et decorus, aspectu enim omnes superat illius pulchritudo, juxta quod et de illo in Psalmis canitur : Speciosus forma præ filiis hominum (Psal. xLiv). Filiæ discurrerunt super murum (Gen. XLIX), id est, gentes, vel Ecclesiæ, quod crediderant in Christum; hæc sic per soliditatem tidei quasi super murum amore sponsum per contemplationem aspiciant, et osculo charitatis illi copulentur, atque adhæreant. Sed objurgati sunt eum, quando falsis testimoniis calumniantes saoctum Domini opprimere Synagogæ populi tentaverunt, inviderunt illi habentes jacuia. Negne enim quisquam in Joseph conjecit sagittas, vel aliquod vulneris telum, sed hoc specialiter venit in Christum. Sedit in forti arcus ejus (Ibid.); Caristus com arcum suum et arma pugnandi posuit in Deo, qui fortis est propuguator, cojus virtute conciditur omnis nequitia perfidorum, et dissoluta sunt vincula brachiorum cjus, quibus fratres cum vinctum ad Palatum duxerunt, vel quibus cum suspensum ligno crucifixerunt. Rescissa sunt enim per manum Dei omnipotentis. Jacob ex cujus ore ipse Dominus bonus pastor egressus est, lapis et firmitas credentium in

Deus patris tui erit adjutor tuus (Ibid.). Quis adju-

vet Filium nisi Pater Deus solus, qui dixit : Jacob A runt : Altare in quo immolabantur hostis, et victipuer meus, suscipict eum anima mea. marum sanguis ad basem illius fundebatar, in parte

Et omnipotens benedicet tibi benedictionibus cæli desuper, benedictionibus abyssi jacentis deorsum (lbid).

Universa enim subject ei cœlestia per benedict onem cœli, et terrena per benedictionem abyssi jacentis deorsum, ut in omnibus angelis et hominibus dominaretur.

Benedictionibus uberum. Id est, sive duorum Testamentorum, querum alteri nuntiatum est, alteri demonstratum, sive benedictionibus uberum Mariæ, quæ vere benedicta erant, quia iisdem sancta virgo Domino potum lactis immulsit. Unde et illa mulier in Evangelio ait: Beatus venter qui te portavit, et ubera quæ suxisti (Luc. x1).

Benedictionibus uberum et vulvæ (Gen. XLIX). Etiam hic benedictiur vulva ejusdem matris, utique illa virginalis, quæ nobis Christum Dominum edidit. De quam plenitudo gentium introisset (Rom. XI). Dicitur qua per Icremiam dicit: Priusquam te formarem in Benjamin lupus rapax. Lupus scilicet, quia ipse utero, novi te; et antequam exires de vulva, sanctificavi

te (Jerem. 1).

Benedictiones patris tui confortatæ sunt benedictio-

nibus patrum tuorum (Gen. xLIX).

Benedictiones patris tui, inquit coelestis, que date sunt tibi a summo celi, et abyssi confortati sunt, id est, prævaluerunt benedictionibus patrum tuorum. Ultra onne enim sanctorum meritum, patriarcharum sive prophetarum, convaluit benedictio Patris in filio, ita ut ei nullus sanctorum æquetur, donec veniret.

Desiderium collium æternorum (Ibid.). Colles isti saucti sunt, qui, Christi adventum prophetantes, magno cum desiderio Incarnationem ejus exspectaverunt. De quibus Dominus dicit: Quia multi justi el prophetæ cupierunt videre quæ videtis et reliqua (Matth. xm). Hi ergo sancti dicti sunt colles, propter excellentiam sanctitatis; qui etiam æterni vocantur, quia vitam consequentur æternam, nec intereunt cum mundo, sed esse creduntur æterni.

Fiant in capite Joseph omnes scilicet benedictiones (Gen. xLix). Islæ super caput Christi ponuntur, quas

incarnatus accepit.

Et super verticem Nazareth. De quo scriptum est: Quonium Nazareus vocabitur (Matth. 11), id est, sanctus Dei inter fratres suos, quia ipse est caput omnium eminens universorum sanctorum, quos etiam in Psalmis fratres vocat dicens: Narrabo nomen tuum fratribus meis, etc.

Hieronymus.—Benjamin lupus rapaz, mane comedit spolia, ad vesperam dabit escam (Gen. XLIX).

Mæc quia de Paulo apostolo manifestissima prophetia sit, omnibus patet quod in adolescentia sua persecutus Ecclesiam, in senectute prædicator Evangehii fuerit; tamen in Hebræo sic legitur: Benjamin tupus rapax sire capiens, in matutino comedit prædam, et ad resperam dividit spolia, quod ita Hebræi edisserunt: Altare in quo immolabantur hostie, et victimarum sanguis ad basem illius fundebatur, in parte tribus Benjamin fuit. Iloc, inquiunt, ergo significat quod sacerdotes mane immolent hostias, et ad vesperam dividant ea quæ sibi a populo ex lege collata sunt: lupum sanguinarium, lupum voracem super altaris interpretationem ponentes, et spoliorum divisionem super sacerdotibus, qui serviunt altari, vivant de altari.

Isidorus. — Legimus quemdam ex doctoribus ad urbem Jerusalem, ea quæ de Benjamin scripta sunt referentem. Benjamin, inquit, filius doloris interpretatur. Hic sorte hæreditatis eum locum accepit, in quo terrena est Jerusalem, quæ nunc propter incredulitatem abjecta est atque repulsa; hæc enim iu filiis suis sub persona Benjamin designatur. Nam sicut Benjamin ultimam consequitur benedictionem, ita et idem populus ultimus est salvandus, posteaquam plenitudo gentium introisset (Rom. x1). Dicitur populus effudit sanguinem prophetarum atque justorum; rapax autem, propter aviditatem dicitur. Ex multa enim same verbi Dei, et inedia venit rapax. quia et ipsi violenter diripiunt regnum Dei : Hic autem mane comedit prædam; mane illud tempus creditur, quo Legem accepit. Tunc enim mundo prima quidem illuminatio scientiæ data est; comedit autem mane quia Legem, quam mane accepit, edit, adhuc meditatur, licet sequens legem justitiæ in legem fidei nom pervenerit; ad vesperam autem divides spolia (Gen. xLIX). Vespera est illud tempus movissimum quo convertetur. Tunc ergo dividet escam; tunc intelliget dividendam esse litteram a spiritu, et tune cognoscet quia littera occidit, spiritus autem vivificat (11 Cor. 111). Quia ergo jam per gratiam Domini illuminatus incipit in Lege spiritalia corporalibus dividere et separare, ideo dicitur ad vesperam dividere escam, quod tota die in Lege meditans ante non fecir. Quæritur autem de Jacob cur omnes quos de liberis et de ancillis genuit æquales honore filios et harredes constituerit, nisi ut ostenderet quod Christus Dominus omnibus gentibus, qui per fidem corpori ejus conciliantur, cunctis pari honore et gloria habitis occlestia præmia largiatur. Nec est discretio, Judæus an Græcus, Barbarus an Scytha, servus an liber sit, quia per omnia et in omnibus Christus est. Propterea enim figuram servi Salvator noster et Dominus induit, et pro libero et pro servo servivit, ut in omnibus in se credentibus in se æquale donum bonorum cœlestium largiatur. Nec præfertur apud illum, qui secundum carnem nobilior sit. Quicunque enim lidem Domiai promeretur, nullis maculis carnalis nativitatis offuscatur. Nam hoc ita futurum etiam per Prophetam significatur, dicente Domino : Erit in novissimis diebus, effundam de spiritu mee super omnem carnem (Act. 11).

# QUÆSTIONUM SUPER EXODUM,

EX DICTIS PATRUM,

### DIALOGUS.

# PROLOGUS.

Quædam mysteria ex libro Geneseos, et obscuriora rerum gestarum, quæ allegoricis sunt obtecta figuris, ex libris majorum breviter excerpta perstrinximus; monnulla vero sequentis legis typica et figurata mysteria singillatim ex litteris sanctorum virorum sublata

D subjungimus, pauca scilicet ex eorum stylo promentes. Nam omnia Legis quis poterit indagare, quæ tam immensa sunt, ut nec juxta historiæ textum explicari facile possint. Proinde tamen secuti sumus quantum contiguo operi sufliciendum putavimus, ut nec libelius excedat modum, nec lector incurrat fastidium.

CAPUT PRIMUM.
Exodus quæ in se contineat.

#### DISCIPULUS.

Exodus, juxta sidem historiæ, quæ describit?

MAGISTER.

Exodus continet Hebræorum 'servitutem ac necem, plagas Ægypti, egressum populi, et nubem protegentem. Transitum etiam Rubri maris, mersumque cum curribus Pharaonem, et gloriæ decantationem; congressum quoque eremi, cibum mannæ, et fluenta in dulcedinem versa; puguam Amalech, mandata etiam Becalogi, et arcam testamenti; dedicationem quoque tabernaculi, et oblationum.

# CAPUT 11. De septuaginta animabus.

Primo omnium Lxx animæ cum Jacob introierunt in Ægyptum, Lxx discipuli ad prædicandum verbum Dei toto mittuntur mundo. Aliter hæ Lxx animæ quæ in Ægypto ingressæ sunt mystice in numero remissionis accipiuntur. Scilicet, ut huic sæculo, qui per Ægyptum figurabatur, post tanta peccata et sacrilegia donaretur remissio peccatorum. Ægyptus enim hic mundus esse figuraliter multis prophetarum vecibus approbatur.

# CAPUT III. De morte Joseph.

Mortuo Joseph et fratribus ejus creverunt filii Israel, et invaluerunt nimis. Sic et noster verus Joseph postquam pro omnibus gustavit mortem, per quam destruxit diabolum, qui habebat mortis imperium, multiplicatus est fidelium populus. Nisi enim, et mortuem fuisset granum frumenti in terram, et mortuem fuisset, non utique fructum nunc plorimum orbis terræ Ecclesia sustulisset (Joan. x11).

# CAPUT IV. De affictione populi.

Affligit Pharao filios Israel luto et latere. Israel C similitudo est populi nostri, Pharao autem diaboli, qui imposuit jugum gravissimum servitutis luto et latere operari, id est, lutulentis et terrenis operibus incubari, admistis enam paleis, hoc est, levibus et irrationabilibus factis, ut his vitiorum actibus populum Dei comprimeret, ac peccatorum omnium muro incredulitatis posset obcludi, ut nemo esset qui regnum ejus aut disperderet aut vinceret.

# CAPUT V. De masculorum nece.

Jubet quoque masculos Pharao occidi, et feminas vivere; sie postea ne robur lidei prævaleret, conabatur ut interfectis virtutibus vitia remanerent; fortissimosque et viriles animi sensus, unde cœlestia sapimus, et divina id est, rationem, prudentiam, constantiam, innocentiam et fidem, in homine occidere, et illud in eo vivere, quod femineum, quod indecillum et fragile et pronum ad vitia cernitur, id est, ambitionem, vinolentiam, libidinem, iracundiam, credulitatem, lurorem, et cætera his similia quæ in feminarum figura sunt.

# CAPUT VI. De inventione Moysi.

Deinde Moyses ad ripam fluminis expositus reperitor, et Dominus, cujus Moyses typum induerat, ad flumen lavacri, et ad aquam baptismatis a credentibus invenitur. Plorabat infans, quia Christus veteris hominis, quem induerat, peccata deflebat. Unde ad resuscitandum Lazarum flevit, Judæorum deplorans perfidiam. Filia Pharaonis descendens ad lavacrum fluminis, collegit intantem: Ecclesia est gentibus lavacri salutaris sanctificationem desiderans; Christum excepit a Synagoga matre carnali expulsum, quasi infantem, quia tunc parvulus videbatur, cum in bomine cerneretur. Invenit illa Mosen inclusum in vasculo tibin, quod ex multis agrestibus virgul-

A tis fit; invenit Christum Ecclesia reconditum in cordibus sanctorum, qui in unitatem sui contexti ex multorum fratrum membris omnes unum in Christo corpus effecti sunt, et eum religiosa observationo suscipientes tuentur.

## CAPUT VII.

# De occiso Ægyptio.

interea Moyses peregrinum fratrem ab Ægyptio liberavit, ab Ægyptio injuriam patientem, inultum esse non ferens, fratrem defendit, et cumdem Ægyptium occidit, cujus figura facillime occurrit, injuriose nobis in hac peregrinatione diabolum a Domino Christo nobis defensis occidi. Quod vero in sabulo arenæ obruit interemptum, manifestum est ejus jam morticinam præsentiam in eis latere, qui non habent stabile fundamentum. Unde et Ecclesiam Dominus ædificat in petra, et eos qui audium verbum ejus, et faciunt, comparat prudenti viro, qui ædificat domum suam super petram, et ne tentationibus cedat et corruat. Illos autem qui audium, et non faciunt, comparat stulto ædificanti super aremm, cujus tentata domus ruinam efficit magnam (Luc. vi).

#### CAPUT VIH.

# De manisestatione Domini in rubo.

Deinde dum pasceret oves Meyses Jethro soceri sui, vidit ardere rubum, et non comburi. Apparuit in rubo Dominus Moysi, mittens ad gentem, quam præsciebat iniquam futuram. Et erat flamma in rubo, id est, in spinis, et rubus non cremabatur. Rubus, spinæ peccatorum Judaicorum; flamma in rubo, verbum Dei; quod ergo illis lex lata est, famma erat in rubo, quod lege data non sunt consumpta peccata, nec rubus sub igne cremabatur. Alii in rubo flammante, et non urente Ecclesiam intelligunt inflammari persecutionibus, et eam lu-quente in illa Domino non perire. Quod vero Dominus Moysi in eodem rubo apparuisse legitur, ostendit non alibi quam in Ecclesia com credentibus apparere, quia nullus digne consistere, vel Deum videre potest, misi qui cuncia terrena et mortalia deposuerit vitia. Quid significabant illa Moysi calceamenta depositi, habet quippe et aliam figuram, id quod Moyses excalceari jubetur. Veterum namque consuetudo erat, ut si sponsa sponsum repudiare vellet, discalcearetur ille, et hoc esse signum repudit. Proinde Moyses excalceari jubetur, ne ad Ecclesiam, quæ in rubo significabatur, quasi sponsus calceatus accederet. Hoc enim Christo servabatur, qui verus sponsus erat; de quo dicit Joannes : Cujus non sum dignus solvere corrigiam calceamenti (Marc. 1). Utique sicut dictum est Josue et Moysi. Hebræi autem dicunt propterea in rubo apparuisse Deum Moysi, et non in alio ligno, ne forte et sculperent in eodem Judæi idolum, semper enim abstulit occasionem idololatriæ.

# CAPUT IX.

#### De virga in serpentem conversa.

Mittitur dehine Moyses ad liberandum populum Israel, qui dicit Domino: « Quod signum habebo, ut credant mihi, quia te me misisti? Et Dominus ad illum: Projice, inquit, virgam, quam in manu gestas in terram, et projecit, et factus est serpens: expavit Moyses, et fugit, et ait illi Dominus: Apprehende caudam ejus, et apprehendit, et facta est iterum virga (Exod. III, IV). » Quid enum hoc significat, serpens enum persuasit mortem homini; ergo mors a serpente; virga itaque in serpente, Christus in morte, et tamen expavit et fugit Moyses: quid est ab illo serpente fugisse Moysen, nisi quod legitur in Evangelio factum: Mortuus est Christus, et expaverunt discipuli, et ab illa spe in qua fuerum recesserumt. Sed quod dictum est: Apprehende caudam ejus, quid est cauda, nisi posteriora ejus? Hoc significavit Posteriora mea videbis. Primo enim factus est

serpens, sed canda apprehensa, facta est virga ; quia A et serpens factus devoravit serpentem Ægyptiorum, primo occisus est, postea, peractis omnibus ad id quod fuerat resurgendo reversus est, ubi per vitæ reparationem morte consumpta, nibil in eo serpentis apparuit. Est etiam in cauda serpentis sæculi finis, quia sic mortalitas Ecclesiæ per lubrica temporum volvitur : alii eunt, alii veniunt per mortem, tanquam per serpentem mors seminata est; sed fine novissimo velut cauda sæculi redimus ad manum Dei, atque apprehensi reparabimur, et novissima inimica morte destructa resurgentes in dextera Dei virga erimus (1 Cor. xv).

#### CAPUT X.

#### De manu Moysi in sinum missa.

Item datur aliud signum Moysi : « Mitte, inquit, manum in sinu tuo, et misit. Produc, inquit, eam, et produxit, et inventa est alba (Exod. 1v), > id est, immunda. Albor enim in cute lepra est, non candor. lpsa enim hæreditas Dei, id est, populus ejus, foras B ab eo missus immundus factus est, sicut scriptum est de ea: Ut quid avertis faciem tuam, et dexteram tuam de medio sinu tuo (Psal. LXXIII)? Sed quod illi ait: Revoca eam in sinum tuum (Exod. 1v). Revocavit, et reversa est ad colorem suum. Sic et plehs Judæa, nunc aliena est a sinu Dei, et foris immunda remansit. Sed revocat eam, et redit ad pristinum colorem, dum agnoverit Dominum Salvatorem; nunc enim cæcitas ex parte contigit in Israel donec plenitudo gentium intraverit, et sic omnis Israel salvus flat (Rom. xi).

### CAPUT XI.

### De aquis conversis in sanguinem.

Deinde aquæ missæ in terram a Moyse vertuntur in sanguinem, id est, populi in sanguinis Christi tide: Aquas enim, ait Apocalypsis, quas vidisti, populi sunt, et gentes (Apoc. XVII).

# CAPUT XII.

#### De ingressu Mousi ad Pharaonem.

Post hæc intrant ad Pharaonem Moyses et Aaron, petentes trium dierum viam proficisci in deserto populum Israel, et ibi sacrificare Domino Deo. Quæ est via trium dierum, quæ nobis incedenda est, ut executes de Ægypto pervenire possimus ad locum in quo immolare debeamus? Via ista Christus est, qui dixit : Ego sum via, vitas, et vita (Joan. XIV); quie via triduo nobis incedenda est. Qui enim confessus fuerit in ore suo Dominum Jesum, et crediderit in corde suo quod Deus illum suscitavit a mortois tertia die, salvus erit (Rom. x). flæc est ergo tridoi via, per quam pervenitur in locum in quo Domino immoleiur et reddatur sacrificium laudis. Abominationes, inquiunt, Egyptiorum immolabimus Domino Deo nostro (Exod. viii); oves quippe Ægyptii edere dedignantur. Sed quod abominantur Ægyptii, hoc Israelite Deo offerunt, quia simplicitatem conscientiæ, quam sapientes hujus sæculi, hoc est, cives Ægypti, quasi fatuitatem deputant : hanc justi Deo in sacrificium immolant, et per id Deo placere procurant, quod saculo et mundo abjectum et contemptibile esse considerant, secundum Apostolum qui ait : Nam quæ stulta sunt mundi, elegit Deus, ut confundat sapientes (I Cor. 1). Ex quo autem loqui copit Moyses ad Pharaonem, affligitur populus Dei, id est, ex quo in animam hominis sermo Dei perlatus fuerit, acrius callidus hostis consurgit, et ma-Jora vitia quibus vincatur immittit. Prius vero quam veniret sermo qui argueret vitia, in pace durabant; sed ubi sermo Dei facere ceperit umuscujusque discrimen, tunc conturbatio magna consurgit.

#### CAPUT XIII.

# De virga in draconem conversa.

Projecti deinde Moyses virgam coram Pharaone,

significans quod Verbum caro fieret, qui serpentis diri venena evacuaret, per remissionem et indulgentiam peccatorum. Virga est enim verbum directum, regale, plenum potestatis, quod est insigne imperii. Virga serpens facta est, quoniam qui erat Filius Dei, ex Deo Patre natus, Filius hominis factus est, natus ex Virgine, qui quasi serpens exaltatus in cruce medicinam vulneribus infudit humanis. Unde et ipse Dominus ait : Sicut Moyses exaltavit serpentem in deserto, ita exalturi oportet Filium hominis (Joan. 111). Virga enim Moysi in draconem conversa, magorum absorbuit virgas; et Christus post gloriæ sure dignitatem factus est obediens usque ad mortene (Philipp. 11), et per ipsam mortem carnis consumpsit aculeum mortis, attestante propheta: Ero mors lua, o mors, ero morsus tuus, inferne (Ose. XIII).

# CAPUT XIV.

# De obduratione Pharaonis.

Induravit Dominus cor Pharaonis, scilicet quia diabolum ita sic induravit post peccatum, ut poznitentiæ compunctione nunquam emolliatur sicut in Job de eo scriptum est : Indurabitur quasi lapis (Job XLI).

#### CAPUT XV.

### De decem plagis.

Dehine inferuntur plage in Ægyptum, licet illa in Ægyptum corporaliter gesta sint, spiritaliter temen nunc geruntur in nobis. Ægyptus namque sæculi forma est. Prima plaga, in qua primo aque vertuntur in sanguinem. Aquæ Ægyptiæ erratica et lubrica philosophorum sunt dogmata, quæ merito in sanguinem vertuntur, quia in rerum causis carnaliter sentiant, sed ubi crux Christi mundo huic lumen veritatis ostendit, hujusmodi eum correptionibus arguet, ut ex qualitate pœnarum proprios agnoscat errores. In secunda vero plaga ranze producuntur, quibus C indicari figuraliter arbitrantur carmina poetarum, qui inani quadam et inflata modulatione velut ranarum sonitus et cantibus mundo huic deceptionis fabulas intulerunt. Rana est enim loquacissima vanitas : nihil enim aliud animal ipsum utile est, nisi quod sonum vocis improbis et importunis clamoribus reddit. Post hæc ciniphes producuntur : hoc animal pennis quidem suspenditur per aera volitans, sed ita subtile est et minutum, ut oculi visum nisi acute cernentis effugiat; corpus autem cum insederit, acerbissimo terebrat stimulo, ita ut quem volantem videre quis non valeat, sentiat statun avolantem. Hoc ergo animalis genus subtilitati hæreticæ comparatur, quæ subtilibus verborum stimulis animas terebrat, tantaque caltiditate circumvenit, ut deceptus quisque nec videat nec intelligat unde decipiatur. Quod vero in tertio signo magi cessarunt dicentes : Hic digitus Dei est (Exod. viii), magi illi typum bæreticorum, atque animositatem babuerunt. D Declarat hoc Apostolus dicens : Sicut Jamnes et Mambres restiterunt Moysi, sic et hi resist**unt** veritati, homines mente corrupti, et reprobi circa fidem, sed ultra non proficient, dementia corum manifesta erit omnibus, sicut et iliorum fuit (II Iim. 111). Hi autem qui per ipsam corruptionem mentis inquietissimi fuerunt, in signo tertio defecerunt, facientes sibi adversum esse Spiritum sanctum, qui erat in Moysen. Tertio enim ponitur Spiritus sanctus, qui est digitus Dei. Unde et illi delicientes in teruo signo, dixerunt : Digitus Dei hic est (Exod. vin). Sicut autem conciliatus et placatus Spiritus sanctus requiem præstat mitibus et humilibus corde, ita contrario adversus immites ac superbos inquietudinem exagitat : quam inquietudinem muscæ illæ brevissimæ signilicaverunt, quibus magi Pharaonis defecerunt, dicentes : Digitus Dei est hic. Quarto loco Agyptus muscis percutitur; musca emm nimis insoleus et inquietum animal est, in qua quid aliud quam insoÆgyptus vero muscis percutitur, quis eorum corda, qui hoc saculum d'ligunt, desideriorum suorum inquietudinibus feruntur. Porro Septuaginta interpretes cynomyiam, id est, caninam muscam posuerunt. Per quam canini mores significantur, in quibus humanæ mentes, voluntas et libido carnis arguitur. Potest quidem hic iocus significare etiam per muscam caninam forensem hominum eloquentiam, qua velut canes alterutrum se lacerant. Jam vero quinto in loco animalium nece, vel pecudum Ægyptus verberatur. Vecordia in hoc arguitur, stultitiaque mortalium, que tanquam irrationabilia pecora cultum et vocabulum Dei imposuerunt figuris, non solum hominum, sed et pecudom ligno et lapidibus impressis, Ammonem Jovem in ariete venerantur, et Anubim in cone. Apim quoque colentes in tauro, et cætera quoque quæ Ægyptus Deum suum portenta miratur, et in quibus cultum credebant inesse divi- Ægyptiis sibi commoda pete ent, quæ auferrent; num, in his viderunt miseranda supplicia. Ulcera B sicque Moyses et populus proficiscens auro et argenpost hæc et vesicæ turgentes sexto in verbere producuntur. In ulceribus arguitur dolosa hujus sæculi, et purulenta malitia; in vesicis, tumens et inflata superbia. In fervore iræ ac furoris insauia. Hucusque enim talia per errorum suorum figuras mundo supplicia temperantur. Post hæe vero verbera ven unt de supernis voces, scilicet tonitrua et grando, et ignis discurrens. In tonitruis enim increpationes ac divinæ correptiones intelliguntur, quia non cum silentio verberat, sed dat voces, sed et doctrinam cœlitus mittit, per quam potest culpam suam castigatus agnoscere mundus. Dat et grandinem, per quam tenera adhuc vastentur nascentia vitiorum. Dat et ignem, sciens esse spinas et tribulos, quos debeat ignis ille depasci. De quo dicit Dominus: Ignem veni mittere in terram (Luc. x11). Per hunc enim incentiva voluptatis et libidinis consumuntur. Quod autem locustarum octavo in loco fit mentio, putatur a quibusdam per hoc genus plagæ dissiden- C tes a se et discordantes humani generis inconstantia confutari. Alio quoque sensu locustas pro mobilitate levitatis accipiendæ sunt, tanquam vagæ et salientis animæ in sæculi voluptates. Nona plaga tenebræ factæ sunt, sive ut mentis eorum cæcitas arguatur, sive ut intelligant divinæ dispensationis et providentiæ obscurissimas esse rationes. Posuit enim Deus tenebras latibulum suum (Pral. xvn), quas illi audacter et temere pervertere cupientes, et alia ex aliis asserentes in crassas et palpabiles ignorantiæ tene-bras devoluti sunt. Ad ultimum delentur primogemita Ægyptiorum, sive principatus, et potestates, et mundi rectores harum tenebrarum, sive auctores et inventores falsarum quæ in hoc mundo fuerunt religionum, quam Christi veritas cum suis exstinxit et delevit auctoribus. Porro quod sequitur: In diis eorum fecit judicium (Exod. xII), illud flebræi autu-mant, quod nocte qua egressus est populus, omnia in Ægypto templa destructa sunt, sive motu terræ, psive tæctu fulminum. Spiritaliter autem dicimus quod egredientibus nobis ex Ægypto, errorum idola corruant, et omnis perversorum dogmatum cultura qualiatur.

### CAPUT XVI.

#### De Pascha.

Interea fit Pascha in occisione agni; occiditur Christus, de quo in Evangelio dicitur : Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi (Joan. 11). Vespere immolatur agnus; in vespere mundi passus est Dominus; prohibentur qui Pascha faciunt ossa frangere; non frauguntur in cruce ossa Domini, attestante evangelista qui dicit : Os ejus non comminuetis (Joan. xix). Sanguine agni illimintur Israelitarum postes, ne vastator Angelus audeat inferre perniciem : signantur signo passionis Dominicie in frontibus fideles populi, ad tutelam salutis, ut hi soil ab interitu liberentur, qui cruore Dominicae passionis corde et

lentes cur desideriorum earnalium designantur. A fronte signatl sunt , qui etiam opere lo junutur : Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine (Psal. iv). Unde et appellatur ipsa solemnitas Paschæ, quod nos transitum possumus vocare, eo quod, de pejoribus ad meliora pergentes, tenebrosam Ægyptum derelinquimus. Quod autem ait : De agui illius esu omnis alienigena non comedit ex co, et in una domo comedatur, nec efferetis de carnibus ejus soras; hoc de Christi corporis sacramento, cujus agnus ille figu-ram obtinuit, proprie tenetur scriptum : cujus corpus et sanguis in una domo, id est, in una Ecclesia vesci præcipitur; nec efferri foris, in plebibus scilicet hæreticorum, quæ ab eadem Ecclesiæ unitate foris vagantur.

# CAPUT XVII.

#### De argento et auro Ægyptiorum sublato.

Præcepit dehinc populo Deus per Moysen ut ab Ægyptiis sibi commoda pete ent, quæ auferrent; to spoliavit Ægyptios, jussu Domini Dei, nihil injuste jubentis. Quid vero hæc præliguraverint, nisi quod in auro et argento ac veste Ægypt orum significatas sint quædam doctrinæ, quæ ex ipsa consuetudine gentium non inutili studio discuntur. Sed sive hoe significer, sive illud quod ex ipsis gentilibus animie pretiosæ tanquam vasa aurea et argentea cum suis utique corporibus, quod vestes significant, adjunguntur populo Dei, ut simul de hoc sæculo nequam liberentur.

#### CAPUT XVIII.

#### De Azymo.

Quod ergo ait fermento sublato sic profectos esse filios Israel de Ægypto, hoc et a nobis modis omnibus, si fieri potest, elaborandum est, ut cuntes a sæculi hujus illecebris, non ambulemus in fermento veteris malitice ac nequitice, sed in azymis sinceritatis et veritatis. Quod est in novi hominis conversatione relicto pristino homine cum vitiis suis; et illi quidem septem diebus azyma comedebant, nos vero simpliciter et pure versemur in his septem diebus, quibus mundus iste peragitur, qui semper in suo ordine revolvantur, et quotidie nobis agnus occiditur, et Pascha quotidie celebratur, si fermentum malitie et nequitize non habeamus, si innovati nili l ex veteris corruptionis malitia delectemur (I Cor. v). Nam quid est aliud fermentum, nisi corruptio naturæ, quod ipsum prius a naturali dulcedine recedens angore corruptum est. In hac nobis præcipitur mansione, ut semper egressionis ex Ægypto memores simus. ut celebremus Pascha, id est, transitum nostrum de pejoribus ad meliora, et primogenita nostri uteri, id est, nostrorum operum cunctarumque virtutum principium Domino consecremus.

# CAPUT XIX.

# De columna ignis et nubis.

Jam tune videtur Dominus nocte in columna iguis, et per diem in columna nubis præcedens populum, et dux factus itineris. Nubes ista præcedens Christus est; idem etiam columna, quia rectus et firmus et fulciens infirmitatem nostram; per noctem lucens, ut qui non vident videant, et qui vident cæci flant (Joan. 1x). Potest et sic non incongrue accipi, quod Christi sacramentum tanquam in die manifestum est in carne, velut in nube; în judicio vero tanquam in terrore nocturno, quia tunc erit magna tribulatio sæculi tanquam ignis, et lucebit justis, et ardebit injustis.

#### CAPUT XX.

# De divisione maris.

Sequentibus inde Ægyptiis, percutit virga Moyses aquas, et transierunt filii Israel per medium mare Rubrum. Quid mare Rubrum, nisi baptismus est, Christi sanguine consecratus? hostes sequentes cum quæ delentur; et diabolus qui in spiritali baptismo suffocatur. Premunt quidem Ægyptii; urgent et instant peccata, sed usque ad aquain.

#### CAPUT XXI.

# De cantico glorificationis.

Post transitum maris Rubri canit canticum populus Deo, Ægyptiis et Pharaone submerso: non aliter et fideles postquam de lavacro descendant, exstinctis peccatis, hymnum in voce gratulationis emittunt, dicentes : Cantemus Domino, gloriose enim honorificatus est, equum et ascensorem projecit in mare (Exod. xxv), quod tamen melius et dignius ille dicit, qui habuerit tympanum in manu sua sicut Maria, id est, carnem suam crucifixerit cum vitiis et concupiscentiis (Galat. v), et mortificaverit membra sua, quie sunt super terram (Coloss. 111). Jam dehinc ducitur post maris transitum populus per desertum: tes promissa patria, sed quod non vident sperando et per patientiam exspectando (Rom. viii), tanquam in deserto sunt, et illic laboriose et periculose tentati, non revertantur corde in Ægyptum, nec ibi landem Christus deserit, nam et illa columna non recedit.

#### CAPUT XXII.

# De aquis maris.

Egressus populus de mari Rubro occurrit eremus, in qua tribus diebus ingredientes non habnerant aquam; et pervenerunt ad fontem amarum, qui ex amaritudine nomen accepit. Murmurat populus videns aquas, et potare non sustinens, mittit lignum Moyses in aquis, et factæ sunt dulces. Intellige amaras aquas occidentis litter:e et Legis habere figuram, unibus si immittatur consessio erucis et passionis Dominicæ sacramentum tingatur, tunc efficitur aqua amara suavis, et amaritudo litteræ vertitur in dulcedinem Intelligentiæ spiritalis. Unde et scriptum est : Constituit Dominus populo suo legem et judicia, et tentavit eum (Exod. xv). Alio quoque sensu, quod aquæ umaræ ligno in se suscepto dulcescuut, indicio erat amaritudinem gentium per lignum crucis Christi in usus duicedinis quandoque esse vertendum. Sciendum vero juxta superiorem sensum, quod primum ductus est Israel ad aquas falsas atque amaras, et ligno monstrato a Domino dulcibus effectis, postea venitur ad fontes. Primo enim ducitur populus ad litteram legis, in qua donec permanet, de amaritudine recedere non potest.

#### CAPUT XXIII.

#### De duodecim fontibus, et septuaginta palmis.

Cum ergo per lignum vitæ dulcis fuerit effecta, et intelligi lex spiritualiter cœperit, tunc de Veteri Testamento transitur ad Novum, et venitur ad duodecim apostolicos fontes, ibi enim arbores reperiuntur stoli fidem Christi prædicaverunt, sed et alii septuaginta missi ad prædicandum verbum Dei referuntur, per quos pahnas victoria: Christi mundus agnosceret: siquidem et isti duodecim fontes, septuaginia palmirum arbores irrigantes, apostolicam gratiam præligurant, populos in septenario numero decuplato rigantem, ut per septiformem spiritus donum legis Decalogus impleatur. Murmurat interea populus in deserto propter famem; et conversus respexit procul in nube gloriam Dei, aspexitque vespere coturnicem, et mane aiterius diei manna. Quid enim per volucres et escas, msi prædicationes divinitus missæ intelliguntur, quæ transcurrunt per verba sonantia quasi per aerem volatilia pennata, quibus per fidem pascantur hi qui ad pairiam regni coelestis pervenire contendunt. Potest quidem et volucrum esca veteris significare legis eloquia, qua plebem carnatem tanquam carne alebat, per verba divinitus missa, quasi per volatilia.

rege, qui a tergo moriuntur, peccata sunt præterita. A Unde et vespere dantar, quia cuncta que carnaliter illis concessa sunt finem habitura crant; manifestate autem lumine fidei, datur manna populo, Manna utique, quod est Christus, qui tanquam panis vivus de cœlo descendit (Joan. vi), qui per nubes evangelicas universo orbi pluitur, non jam murmuranti et teatanti Synagogæ, sed credenti, et in illo spem ponenti Ecclesia: hac est autem manna indeliciens. hic est panis verus et co-lestis cibus angelorum, quod Dei verbum corruptibiles incorruptibiliter pascit; quod ut manducaret homo, caro factum est Verbum, et habitavit in nobis (Joan. 1); quo etiam qui vescuntur, spiritaliter vivunt. Nam illi veterem figuram carnaliter accipientes mortui sunt, non incongrue et per manna etiam cœlestia significantur eloquia; unde et interpretatio nominis sic sonat, Manna enim interpretatur, quid est hoc? Cum enim audimus legem Dei recitari in Ecclesia, interrogamus doctores dicentes: Quid est hoc? floc autem manna minutum baptizati scificet omnes per mundum, non perfruenminutius quidve subtilius, sut quid dulcius et suavius eloquiis Dei quæ sunt super mel et favum.

#### CAPUT XXIV.

#### De carnibus alitum et manna.

Sed quid est quod sexta die duplum colligi jubetur, quod etiam sufficiat in Sabhato? Sexta dies ista est sexta ætas mundi, in qua nunc sumus. In hac ergo duplum colligit, qui propter spem vitæ æternæ verbum Dei et audit et facit. In hac duplum recondit, qui et bene vivit, et aliis misericordiam præbet : quod et reponebatur pro Sabbato, et non corrum-pebatur. Bona enim opera facta propter futuram requiem, in futuro sæculo permanent ; qui vero infldeles erant, et præter causas Sabbati servabant de manna, ebulliebant ex ra vermes, et computre-cebant; et qui propter præsentem vitam et amorem sæculi thesaurizant, illis vermes ebulliunt, qui nou morientur. Isti sunt vermes, quos generant avaritia, et divitiarum cæca cupiditas; hi sunt qui habent pecunias, et videntes in necessitate fratres suos, claudunt viscera sua ab eis; sed et is qui post susceptum verbum Dei peccat, efficitur ei ipsum verbum Dei vermis, qui ejus semper conscientiam fodiat, et arcana pectoris rodat, sicut vermis lignum, quod est crux Christi, quanquam et vermis sit Christus ipso loquente: Ego autem sum vermis, et non homo (Psal. xxi). Sicut enim ipse e-t aliis in ruinam, aliis in resurrectionem; ita et ipse in manna tidetibus quidem dulcedo mellis, infidelibus vermis eftieitur.

#### CAPUT XXV.

#### De petra virga percussa.

Post manna quæritur liberari populus ab ardore sitis, et sons de perra erupit. Petra autem quie percussa aquam evomuit Christi figuram passionis habutt, qua aperta cuncta fluxerunt : ad quem velut virga septuaginta palmarum. Non enim duodecim soli apo- D lignum passionis accessit, ut emanaret credentibus gratia. Percus-a enim petra, fons manavit; percussus in cruce Christus, sitientibus lavacri gratiam et donum sancti Spiritus effudit. Petram enim istam liguram Christi habuisse probat Apostolus, cum dicit : Bibebant, inquit, de spiritali consequenti eos petra, petra autem erat Christus (I Cor. x). Quod autem sitiens populus propter aquam murmurat adversus Moysen, et propterea jubet Deus ut ostendat eis petram de qua bibant, quid hoc significat? nisi quia si quis est qui adversatur legi Moysi, et qui murmurat adversus cum, et displicet et lex que secundum litteram est scripta : ostendit ei Moyses perram, qui est Christus, et adducit eum ad ipsam, ut inde bihat et reliciat sitim suam.

# CAPUT XXVI.

# De pugna contra Amalech.

Post hac Moyses ascendit in montem, et Josus

chiaque sua in modum crucis extendit; sicque hostis, id est diabolus, viam cœlestis patriæ intercludere demoliens, signo crucis Dominicæ superatur. Dum levaret manus suas Moyees, vincehat Israel; pursum si inclinasset, superabat Amalech. Elevantibus enim nobis actus nostros ad cœlum, rectores tenebrarum subjiciuntur; at courra, remissis orantes manibus, hoc est, conversationem terrenam sectantes, hostis victor insequitur. Sedit Moyses super lapidem, qui in Zacharia septem habebat oculos, et in Samuelis volumine appellatur lapis adjutorii, et ntramque manum ejus Aaron et Hur, quasi populi, aut duo testamenta, sustentant.

### CAPUT XXVII.

# De cognato Moysi.

Devicto autem Amalech venit Jethro socer Moysi, adducit Sephoram, id est Ecclesiam, et utrumque anus est (Deut. vi); utique at hæc audiens unum filium ex utroque populo procreatum, dat Moysi con-B Deum patrem colas, et in multos fictos deos fornicasilium sentuaginta seniorum. Audit eum Moyses, et facit quæcunque dixit, ubi magnæ admirationis est, ut Moyses propheta Deo plenus, qui cum Domino fa-cie ad faciem loquebatur, ab homine gentili consilium acceperit, et saceret omnia quæcunque diceret illi, nisi ut formam humilitatis populorum principibus daret, et luturi sacramenti designaret imaginem. Sciebat enim futurum quandoque quod per populum ex gentibus congregatum ea quæ in lege decrant eo suggerente compterentur, bonumque et spiritalem iniellectum afferret ad legem Dei; et sciebat quia audiret eumdem populum lex, et faceret omnia quacunque diceret, legisque diminutio suggerente Evangelio compleretur.

#### CAPUT XXVIII.

#### De ascensione Moysi in montem.

Successit itaque post hæc populus quadragesima septima die egressionis ex Ægypto ad montem Sina, ibique Moyses ascendit ad Dominum, et Dominus ad eum descendit. Sed quid est moraliter quod Moyses in montem ascendit, et Dominus in monte descendit? Mons quippe altitudo contemplationis mostræ est, in qua ascendimus ut ea quæ ultra infirmitatem nostram sunt intuenda sublevemur. Sed in hunc Dominus descendit, quia sanctis multum proficientibus, parum de se aliquid corum sensibus peruit

#### CAPUT XXIX.

#### De monte Sina, et tonitruis.

Jam deinde quinquagesima die post actum pascha data est lex Moysi, ita quinquagesima die post passionem Domini, quam Pascha illud præssgurabat, datus est Spiritus sanctus, promissus Paracletus, descendens super apostolos, et qui cum eis erant in centum viginti Mossicæ ætatis numero conlica prædicatione mundus impletus est. Dicitur illic scripta lex digito Dei, et Dominus dicit de Spiritu encto: In digito Dei ejicio dæmonia (Luc. x1). Aspicit illic cunctus populus voces et lainpades, montemque fumantem tonitrua et fulgura, clangoremque buccinæ perstregentem. In vocibus namque et tonitruis, clamor prædicantium intelligitur, in lampadibus claritas miraculorum, in sonitu buccinæ fortis prædicatio sanctorum ; quæ omnia in adventu Christi et sancti Spiritus complete sunt, quando omnes discipuli Christi in varietate linguarum præceptis et signis intonuerunt. Interpretatur autem Sinai rubus quod significat Ecclesiam, in qua et Dominus Moysi loquitur. Quod autem legem daturus Dominus in igne sumoque descendit, hoc significat quia et fideles claritatis suæ ostensione illuminat, et intidelium oculos per fumum erroris obscurat. Quod vero videtur in caligine, hoc significat quia impiis

contra Amalech militat. Tenet virgam Moyses, bra- A qui terrena sapiunt, caligine malitiæ eum descendentem, id est, in humilitate nuscentem, non agnove-runt : aliis in caligine visus legem dedit, quia veritatem suæ legis non secuturis infidelibus quasi percaliginem dixit: Ut videntes non videant, et audientes non audiant (Luc. viii).

#### CAPUT XXX.

#### De decem verbis.

Dat igitur inde Dominus Moysi legem innocentiæ nostræ, et cognitionis suæ, eamdemque in decem verba constituit, et saxeis tabulis digito suo scripsit; et hæc quidem præcepta ita sunt distributa, ut tria pertineant ad dilectionem Trinitatis divinæ, septem vero ad amorem fraternitatis, quihus societas humana non læditur.

Primum Decalogi mandatum ad Deum patrem pertinet, dum dicit : Dominus Deus tuus, Deus unus, unus est (Deut. vi); utique ut hæc audiens unum tionem tuam non effundas.

Secundum præceptum ad Filium pertinet, dum dicit: Non assumes nomen Domini Dei tui in vanum (Exod. xx). Id est, ne æstimes creaturam e-se Fi-lium Dei, quia omnis creatura vanitati subjecta est; sed credas eum æqualem esse Patri, Denm deorum, verbum apud Deum, per quem omnia facta sunt. (Joan. 1).

Tertium mandatum de Sabbato ad Spiritum pertinet sanctum, cujus dono requies nobis sempiterna promittitur. Nam quia Spiritus sanctus dicitur, propterea et septimum diem sanctificavit. In aliis enim diebus operum non est nominata sanctificatio, nist in Sabbato, uhi dicitur Requievit Deus (Gen. 11). Proinde igitur troc mandatum pertinet ad Spiritum sanctum, tam propter nomen sanctificationis, quam etiam propter æternam requiem, ad donum S. iritus sancti pertinentem. Dicitur enim ibi: Memento ut diem Sabbati sanctifices. Sex dies operaberis et facies omnia opera tua; septimus autem dies Sabbatum est Domini Dei tui. Non facies in eo omne opus (Exod. xx). In sex dierum opere sex millium annorum operatio continetur; in septimo vero requies beati illius temporis regni ostenditur, quod carnaliter Judici celebrantes peccant; et hoc non nos ad fidem mendacii fallentis aptamus. Clamat per propheram Deus: Neomenia et Sabbata vestra odivit anima mea (Isai. 1). Quomodo ergo sanctificata sunt Sabbata illa qua: odivit Dominus? Illud ergo Sabbatum est sanctificatum, ubi post bona vitæ hujus opera requies nobis a terna promittitur; ideoque quidquid agimus, si propter futuri sæculi requiem faciamus, veraciter Sabbatum observamus.

Post hec tria præcepta septenarius succedit numerus mandatorum, ad dilectionem proximi pertinens, et incipit ab honore parentum, quod tamen in ordine quartum est: llonora patrem tuum, et matrem erant in centum viginti Mosaicæ ætatis numero con-stitutis, et divisis linguis credentium totus evange-Daperit oculos, et hæc vita ab eorum dilectione sumit exordium; inde hoc mandatum primum est in septem, sicut et Dominus in Evangelio ait: Honora patrem tuum, et matrem tuam (Matih. xv)., quod est mandatum primum. Sed quomodo primum, quia quartum, nisi quia prædictum est in septenario numero, quia pertinet ad dilectionem proximi, primus est in altera tabula. Nam ideo duze tabulæ legis datæ sunt. Jubetur ergo in hoo præcepto filiis honorare parentes, neque contumeliosos illis existere, sed officio pietatis debitam reverentiam præstare. Nam qui parentibus honorem deferre non novit, quibus parcere poterit, qui suos odit?

Quintum: Non machaberis (Exod. xx), id est, ne quisquam præter matrimonii fædera aliis feminis misceatur ad explendam libidinem. Nam specialiter adulterium facit, qui præter suam ad alteram ac-

Sextum: Non occides (Ibid.); etenini non solum

incurrit in eam esurientem vel nudam, qui mori possit nisi indumentum cibumque porrigendo subveniat, et idem homicida tenebitur.

Septimum: Non furtum facies (lbid.), quod est

vitium rapacitatis.

Octavum: Non falsum testimonium dices (Ibid.),

quod est crimen mendacii et falsitatis.

Nonum: Non consupisces uxorem preximi tui (Ibid.). In hoc præcepto vetat intentionem adulte-Finæ cogitationis. Nam aliud est facere aliquid tale præter uxorem, aliud non appetere alienam uxorem. Ideo duo præcepta sunt: Non mæchaberis. Et: Non concupisces uxorem proximi lui.

Decimum: Non concupisces rem proximi sui (Ibid.). In hoc pra cepto damuat ambitionem sæculi, et réfrenat concupiscentiam rerum. Itaque borum primuni prohibet subreptionem, secundum errorem. tertium interficit sæculi amorem, quartum impietatem, quintum allidit fornicationem, sextum crudelitatem, septimum rapacitatem, octavum perimit falsitatem, nonum adulterii cogitationem, decimum mundi cupiditatem. Et notandum quia de decem plagis peremiuntur Ægyptii, sic decem præceptis conseribuntur tabulæ, quibus regantur populi Dei, ut dæmones oscidantur.

#### CAPUT XXXI.

#### De duabus tobulis.

Cur autem in duabus tabulis scripta est lex, nisi ant propier duo testamenta significanda, aut propier duo illa præcepta dilectionis proximi, in quibus tota tex pendet et prophetæ (Matth. xxII). Hirc enim in singulis tabulis explicatà sunt. In una enim tria præcepta ad Dei pertinentia charitatem, in alia veroseptem portinentia ad proximi societatem. Sed cur lapideze ezedem tabulze fuerint, nisi ad significan-dum cor Judzorum lapideum. Per lapides enim insensibilitatem demonstravit, per duritiam corum mentis stoliditatem. De qua pronheta dicit: Aufe- C rans ab eis cor lapideum, et dabo eis sor carneum (Ezech. x1). Unde et Apostolus : Non in tabulis kapideis, sed in tabulis cordis carnalibus (II Cor. 111). Neque enim hoc tabulæ carnales volunt, ut carnaliter sapiemus, sed quia in comparatione lapidis, qui sine sensu est, caro sentit, idcirco per lapidis duritiam significatum est cor non intelligens, et per carnalem sensibilitatem significatum est cor intelligens.

### CAPUT XXXIL

De eo quod jussum est: Altare de terra facietis (Exod. xx).

Quod autem additur ibi a Domino: Non facietis vobis deos aureos et argenteos, altare de terra facietis mihi (Ibid.). Altare enim de terra facere, est lucarnationem Mediatoris sperare. Tunc quippe a Deo nostro munus accipitur, quando in hoc altare humilitas, id est, super Dominica: Incarnationis fidem posuerit, quidquid bene operatur. In altare ergo de D per quæ signacula ostenditur, ut iste percussor, omterra oblationum munus offerimus, si actus nostros Dominicæ Incarnationis fide solidamus.

### CAPUT XXXIII.

De eo quod ait : Non mdificabitis illud de sectis lapidibus (Ibid.).

Deinde adjecit: Quod si altare lapideum feceris mihi, non ædificabis illud de sectis lapidibus. Si enim levaveris super id cultrum, polluctur (Ibid.). Secti lapides hi sunt, qui unitatem scindunt ac dividunt semetipsos a societate fraterna per odium, vel schis-mata. Tales in corpore suo non recipit Christus, cujus corporis tiguram altaris illius constructio obunibrat. Isti vero non secti lapides, ex quibus altare construi jubetur, hi sunt qui fide morumque unitate solidantur. De qualibus dicit Apostolus: Vos estis lupides vivi, coædificati domui spiritali (I Petr. 11). Mis non est injectum ferrum, quia incorrupti sunt,

opere perpetrans homicidium facit, sed etiam et qui A et jacula ignita maligni non receperunt, quia unum altare faciunt, unitate sidei vel concordiæ chari-

### CAPUT XXXIV.

De eo quod ait: Non accedetis ad eum per gradus (Exod. xx).

Non accedes per gradus ad altare meum, id est, non gradatim unum alio præferens ad me pervenies, neque priorem atque posteriorem tempore discernes, quia divisum et sequestratum unitatis Dominum propitium non habebis. Noe enim Ariani faciunt, qui inseparabilem Patris, et Filii, et Spiritus saucti sub-tantiam dividunt. Jam deinde quam plura legis præcepta dantur, quibus omissis, quæ oportuniora sunt dicenda sunt.

#### CAPUT XXXV.

#### De Hebræo sex annis serviente.

Precipitur enim post hæc in lege ut lehrmus puer, si forte in servitutem devenerit, sex annis serviat, septimo vero liber dimittatur. Quod si egredi a servitute nolucrit propter uxorem et filios, perforabitur auricula ejus, et erit servus in sæculum. Hoc de præsenti non dicitur sæculo, sed de futuro. quia in sex ætatibus bujus sæculi servientes, septimo die, id est, æterno Sabbato liberabimur, si tamen voluerimus esse liberi, dum adhuc in sacolo servimus peccato. Si antem nobierimus, perforabitur nobis auricula in testimonium inobedientiæ, et cum uxore et siliis nostris, quos prætulmus libertati, id est, carne et operibus jugiter peccati servi erimus in æternum.

### CAPUT XXXVI.

#### De talione.

Illud vero quid significat, quod in hac lege ocu-lum pro oculo dare jubetur. Oculus est enim quisque doctor tanquam vitæ demonstrans iter. Iste autem si intentionem auditoris per aliquam perniciosam doctrinam conetur exstinguere, si oculum lædat animæ, et intellectum ejus turbet, auferatur necesse est ab Ecclesiæ præsulatu, et intellectus ejus turbulentus ac ferox, qui seandalum fidei generat, projiciatur. Sed et si quis dentem læsit auditoris, per quem Scripturarum cibum comminuebat, et dividens spiritaliter distinguebat, ut subtilem ex his ad interiora animæ transmitteret sensum. Quisquis ergo hujusmodi evelleus dentem conatura corpore Christi præcidere, auferatur dens ille. De talibus enim dicitur: Dentes peccatorum contrivisti (Psal. m). Siquidem et manus pro manu, et pes pro pede deposcitur. Manus est actio operantis, per quem inceditur ad bo a, vel mala. Præcidatur ergo ille qui scandalum facit, non solum fide, sed etiam in actibus, qui per manum significantur; aut offendiculum præbent, quo pedes intelliguatur. Recipiat etiam combustionem, quia combussit, et gehennæ fraternam tradidit animam, nibus detruncatis membris, a corpore excidatur Ecclesiæ, ut cæteri videntes, timorem habeant, et non faciant similaer.

#### CAPUT XXXVII.

#### De decimis et primitiis offerendis.

Jubetur gnoque inter hæc Israeliticus populus decimas frugum cunctarumque primitias rerum offerro Deo. Spiritaliter quippe primitiæ frugum vel primogenitorum principia operum bonorum ostendunt, vel ipsam bonam voluntatem, qua prior est opere, quan Pelagiani sibi tribuendo offendunt; Deus antem dum illa sibi a nobis jubet offerre, indicat ad ipsius gratiam pertinere. In decimis itaque Domino offerendis denarius numerus perfectionem significat, quia usque ad ipsum numerus crescit; ideoque sicut ia primitiis principia voluntatum, ita decimis consummationem nostrorum operum ad Deum referre

przecipitur, a quo et boni operis initium, et perfe- A tiam, luxuriam, concupiscentiam malam, et avaritiam, ctionis designatur effectus. Verum quod dixit : Primogenita asini mutabis ove (Exod. xiii). Per asinum quippe hoc loco immunditia; per ovem vero inno-centia designatur. Asini ergo primogenita ove nutare, est immund:e vitæ primordia ad innocentiæ simplicitatem convertere, ut postquam il'a peccator egit, quæ ut immunda Dominus respuit, ea jam agendo proferat, quæ Dei sacrificio nt munda imponat. Quod vero sequitur : Si non redimes, occidetur, quia nimirum mens immunda, et delictis obnoxia, si non fuerit in melius commutata, necabitur morte perpetua.

#### CAPUT XXXVIII.

# De vitulo combusto igni.

Descendens itaque Moyses de monte cum tabulis, dum audisset populum quod fuerat in idolo consecratus, indignos eos judicans accipere legem, proje-eit de manibus suis tabulas, quibus confractis, incen-dit vitulum, quem psalmaverant. Sed quid sibi velit iste vitulus, quem fecerunt filii Israel in solitudine: vel quid significet quod Moyses ipsum vitulum igne combussit, minutatimque concidit, et in aquam aspergens potum populo dedit? Si enim tabulas, quas digito Dei, hoc est operatione Spiritus sancti, seriplas acceperat, ideo fregit, quia indignos eos quibus cas legeret judicavit, si denique ut ab eis ille vitulus penitus aboleretur, incendit eum, et contrivit, et in aquam sparsit atque submersit. Ut quid potum hoc populo dedit, quem non excitet factum hoc ad quærendam et ad intelligendam propheticam significationem. Occurrat ergo jam intentis mentibus, quia diaboli corpus significaverit in vitulo, id est, homines in omnibus gentibus, quibus ad hæc sacrilegia caput, hoc est , auctor est diabolus. Aureum propteres, quia videntur idololatriæ ritus velut a sapientibus instituti. De quibus dicit Apostolus: Quoniam cognoscentes Deum, non sicut Deum glorificaverunt, aut gratias egerunt; sed eranuerunt in cogitationibus suis, et C cbscuratum est insipiens cor corum, dicentes enim se esse sapientes, stulii facti sunt. Et immutaverunt gloriam incorruptibilis Dei, in similitudinem imaginis corrupubilis hominis, et in volucrum, et quadrupedum, et serpentium (Rom. 1); ex hac quasi sapientia iste vitulus aureus, qualia solebant Ægyptiorum etiam ipsi primates, et tanquam docti homines adorare figmenta. Hoc ergo vitulo significatum est omne corpus, id est, omnis societas gentil um idololatriæ deditorum. Hane sacrilegam societatem Dominus Jesus illo igne comburet, de quo in Evangelio dicit : Ignem veni mittere in terram (Luc. x11). Ut quoniam non est qui se abscondat a calore ejus, dum in eum credunt gentes, igne virtutis ejus diabolica in eis forma solvatur. Totum deinde corpus illud comminuitur, id est ab illa male conspirationis conflatione discissum, verbo veritatis humiliatur, et comminutum in aquam mittitur, ut eos Israelitæ, id est, evangelii prædicatores ex baptismo in sua membra, id D inspirationem Dominus nominatur. est, in dominicum corpus, transferant. Quorum uni Israelitarum, id est, Petro de ipsis gentibus dictum est sic : Macia et manduca (Act. xt). Quare etiam non: Concide et bibe? Ita ille vitulus per ignem zeli, et aciem verbi et aquam baptismi, ab eis potius quos absorbere conabatur, absorptus est.

# CAPUT XXXIX.

### De intersectis tribus millibus hominum.

Nunc autem quid etiam propheticæ significationis habuerit, requirendum est, quod ex his multos qui sibi absente ipso idolum fabricaverunt, sine ulla cujusque necessitudinis distentione jussit interimi. Facile est ut intelligatur hominum illorum intentione significari vitiorum talium necem, qualibus ad camdem idololatriam defluxerunt. In talia quippe vitia sevire jubet nos Apostolus, cum dicit : Mortificate membra vestra super terram, fornicationem, immundiquæ est idolorum servitus (Coloss. 111). De porta vero usque ad portam ire, est a vitio usque ad vitium per quod ad mentem mors ingreditur cum gladio increpationis discurrere. Sed et ipse numerus viginti trium millium interfectorum triplicem formam indicat peccatorum. Omne enim peccatum aut facto, aut verbo, aut cogitatione committitur.

#### CAPUT XL.

#### De confractione tabularum.

Ascendit itaque Moyses denuo in montem, iterumque dat ei Deus legem in aliis tabulis ad instar prinrum pracisis. Sed quid significaverunt eædem tabulæ, quas primo Moyses a Domino accepit, et sine mora confregit. Tabulæ imaginem demonstrabant priscæ legis, non post longo intervallo pro populi peccato cessantis, alia: vero ad insiar priorum iteratim incisæ Novi Testamenti habuere liguram. Istæ non franguntur, ut ostenderetur Novi Testamenti eloquia permansura. Unde et merito decem verbis legenda signantur, ut per eumdem numerum figura crucis exprimeretur. Hujus enim forma in x littera est. Nam recto uno apice a summo in imum dicitur : rursus alio non dispari per tranversa brachiorum componitur. Unde et ipse ait : Non veni legem solvere, sed implere ( Luc. x11 ). Utique per passionem crucis, cujus imago fuit in tabulis.

#### CAPUT XLI.

# De quadraginta diebus, quos jejunavit Moyses.

Quid autem sibi velit quod Moyses quadraginta die. bus jejunaverit, cujus actionis quædam figura est in hujus numeri consideratione. Quadragenario enim numero et Moyses, et Elias, et ipse Dominus jejunaverunt. Præcipitur enim nobis ex lege, et ex prophetis, et ipso Evangelio, quod testimonium habet ex lege et prophetis. Unde etiam in monte inter utramque personam medius Salvator effulsit, ut ab omnibus mundi illecebris aviditatem nostram tanquam jejunio temperantiæ refrenemus, quandiu perfectio decalogi legis per quatuor ejusdem mundi partes, id est, toto orbe, prædicatur, ut decem quater ducta quadragenarium numerum signant.

# CAPUT XLII.

De eo quod dicit Dominus ad Moysen : Posteriors mea videbis (Exod. xxxIII).

#### DISCIPULUS.

Quid est visio, quæ Moysi in eremo apparuisse describitur, modo angelus, modo Dominus nominatur?

#### MAGISTER.

Angelus namque propter quod exterius loquendo serviebat; Dominus autem, quia interius præsidens loquendi efficaciam ministrabat. Cum ergo loquens ab interiore regitur, et per obsequium angelus, et per

Quomodo sibi convenit intelligi dixisse Dominum ad Moysen: Dimitte me ut irascalur furor meus contra eos, faciamque te in gentem magnam (Exod. xxxII). Quomodo servus quivit dimittere Dominum omnipotentem facere quæ vellet ?

### MAGISTER.

Intelligi potest in eo sensu deprecandi ausum prabere servo, ac si aperte diceretur : l'ensa quanti apud me valeas, et cognosce, quia obtinere poteris quidquid pro populo exoras. Omnes saucti namque cum iræ Dei obviant, ab ipso accipiunt ut contra impetum percussionis apponantur, atque, ut ita dixerim, cum ipso se erigunt contra ipsum, cosque vis divina sibi opponit secum, quia in eo quod adversum savientes se iram fortasse opponent, intus eos gratia irascentis fovet, et famulantes interius leergo contradictionem deprecantium, quam aspirat, et velut volenti imponitur, quod ab ipso ut fiat impe-

#### DISCIPULUS.

Dum Testamenti Veteris Patres intueor, multos horum, teste sacræ lectionis historia, Deum vidisse cognosco. Vidit quippe Jacob Deum, qui dixit: Vidi Dominum facie ad faciem, et salva facta est anima mea (Gen. xxxII). Vidit Moyses Deum, de quo scriptum est : Loquebatur autem Dominus ad Moysen facie ad fuciem, sicul loqui solet homo ad amicum suum (Exod. xxxiii). Vidit Job Deum, qui ait : Auditu auris audivi te, nunc oculus meus videt te (Job. xLII ). Vidit Isaias Deum, qui ait : In anno quo mortuus est rex Uzias, vidi Dominum sedentem super solium excelsum, et elevatum (Isai. vi), et cætera usque ad id quod ait : Regem exercituum vidi oculis meis. Vidit Micheas Deum qui dicit : Vidi Dominum sedentem super solium suum, et omnem exercitum cæli assistentem ei a dextris et a sinistris (II Paral, xvIII). Quid est ergo quot tot Testamenti Veteris Patres Deum se vidisse testati sunt, et tamen ipse dicit : Non enim widebit me homo, et vivet (Exod. xxxIII), et Joannes ait: Deum nemo vidit unquam (Joan. 1)?

Hoc patenter datur intelligi, quia quandin mortaliter vivitur, videri per quasdani imagines Deus potest, sed ipsam naturæ suæ speciem non potest, ut anima gratia Spiritus afflata per figuras quasdam Denm videat, sed ad ipsam vim ejus essentiæ non pertingat. Hinc est enim quod Jacob, qui Deum se vidisse testatur, hunc non nisi in angelo vidit. Hinc est quod Moyses, qui cum Deo facie ad faciem loquebatur, sicut loqui solet homo ad amicum suum, et in ipsa verba suæ locutionis dicit : Si inveni gratiam in conspectu tuo, ostende mihi temetipsum manifeste, ut rideam te (Exod. xxxiii). Certe enim si Deus non erat, C cum quo loquebatur : Ostende mihi Deum diceret, et non: Ostende temetipsum. Si autem Deus erat, cum quo facie ad faciem loquebatur, cur se petebat videre quem videbat? Sed hac ejus petitione colligitur, quia eum sitiebat per incircumscriptæ naturæ snæ claritatem cernere, quem jam cœperat per quasdam imagines videre, ut sic superna scientia mentis ejus ocu-lis adesset, quatenus eis ad æternitatis visionem nulla imago creata temporaliter interesset. Et viderunt ergo Patres Testamenti Veteris Deum, et tamen juxta Joannis vocem : Deum nemo vidit unquam (Joan. 1). Et juxta ejusdem Domini vocem : Non enim videbit me homo, et vivet (Exod. xxxIII), quia in hac mortali carne consistentibus et videri potest per incircum-scriptum lumen æternitatis. Sin vero a quibusdam potest in hac adhuc corruptibili carne viventibus, sed tamen inæstimabili virtute crescentibus quodam contemplationis acumine æterna Dei claritas videri. lloc quoque ab ejusdem veritatis sententia non ab- D borret, qua dicitur : Non enim videbit me homo, et vivet (Ibid.), quia quisquis sapientiam, quæ Deus est videt, buic vitæ funditus moritur ne jam ejus amore teneatur. Nullus quippe eum vidit, qui adhuc carnaliter vivit, quia nemo potest amplecti Deum simul et sæculum. Qui enim Deum vidit, eo ipsi moritur, qui vel intentione cordis vel effectu operis ab hujus delectationibus tota mente separatur. Nemo ergo Deum vidit et vixit, ac si aperte diceretur : Nullus unquam Deum spiritaliter vidit, et mundo carnaliter vixit.

#### DISCIPULUS.

Ouid sibi vult quod Moyses ait ad Deum : Qui reddis iniquitatem patrum in filios ac nepotes, in tertiam et quartam generationem (Exod. xx), cum scriptum sit: Quid est quod inter vos vertitur parabola in proverbium istud in terra Israel? Patres comederunt uvam acerbam, et dentes filiorum obstupescunt. Vivo ego dicit Dominus, si erit vobis ultra proverbium hoc; nonne

val, quos quasi adversantes interius tolerat. Portat A sicut anima patris, ita et anima filii mea est. Anima que peccaverit, ipea morietur. Pater non portabit iniquitatem filii, neque filius portabit iniquitatem patris. Justitia justi super eum erit, et impietas impii erit super eum, et reliqua (Jerem. xxx1). Quod non æqualiter ac concorditer sonare videtur, quod queso soivere stude.

#### MAGISTER.

In utraque etenim sententia dum dissimilis sensus invenitur auctoris, animus ut discretionis viam sub-tiliter requirat instruitur. Peccatum quippe originale a parentibus trahimus, et nisi per gratiam baptismatis salvamur, etiam parentum peccata porta-mus, quia unum videlicet cum illis sumus. Reddit ergo iniquitatem patrum in filios, dum pro culpa parentis ex originali peccato anima polluitur profis. Et rursum, non reddit iniquitatem parentum in filiis, quia cum ab originali culpa per baptismum liberamur, non parentum culpas, sed quas ipsi committimus, habemus. Quod tamen intelligi aliter potest, quia quisquis pravi parentis iniquitatem imitatur. etiam ex ejus delicto constringitur. Quisquis autem parentis iniquitatem non imitatur, nequaquim delicto illius gravatur; unde fit ut iniquus tilius, iniqui patris non solum sua quie addidit, sed etiam patris peccata persolvat, cum viis patris, quibus iratum Dominum non ignorat, etiam adhuc suam malitiam adjungere non formidat; et justum est ut qui sub districto judice vias parentis iniqui non timet imitari, c gatur in vita præsenti etiam culpas parentis iniqui persolvere. Unde et illic dictum est : Anima patris mea est, anima filii mea est. Anima que peccaverit, ipsa morietur (Ibid.), quin in carne nonnunquam filii etiam ex patris peccato perimuntur. Dejecto autemoriginali peccato ex parentum nequitia, in anima. non tenentur.

#### Miscipulus.

Quid est enim quod parvuli filii p!erumque a dæmonibus arripiuntur?

#### MAGISTER.

lloc datur sentiri, quod caro filii ex patris pæna. multatur. In semetipso enim percutitur pater iniquus, et percussionis vim sentire contennit plerumque in filius, ut acrius uratur dolor carnis patris, et per filiorum pœnas mens patris iniqua puniatur. Cum vero non parvuli , sed etiam perfectiores filii ex parentum culpa feriuntur, quid aliud aperte datur intelligi, nisi quod illorum etiam pænas luunt, quorumfacta secuti sunt. Unde et recte dicitur : Usque ad tertiam et quartam generationem (Exod. xx), esin quam imitantur filii parentum vitam possunt videre, usque ad eos ultio extenditur, qui viderunt quod male sequerentur.

Recapitulatio. - Quid vero petivit Moyses, ut claritatem Domini videret, dicens : Si inveni gratiam apud te, ostende mihi temetipsum maniseste (Exod. xxxm). Accepit enim in prasenti congruum responsum, quod faciem Domini videre non possit, quam nemo hominum videret et viveret. Quid est ergo. faciem meam videre non poteris, nisi quia quamvis ad parilitatem augelicam humana etiam post resurrectionem natura proficiat, ut ad contemplandum Deum indefessa consurgat? Videre tamen ejus essentiam plene non pravalet, quam ne ipsa perfectio angelica in toto vel integre attingit scire, secundum Apostolum, qui ait : Pax Dei, quæ exsuperat omnem sensum (Philipp. IV), ut subaudias angelorum. Sola enem s hi mtegre nota est Trinitas, et humanitati suscepta, que tertia est in Trinitate persona. Jam deinde scquentibus verbis Dei futurie Christi Ecclesia, que mysterium figuratum est. Gestavit quippe Moyscs typum populi Judæorum, in Christum posten credituri, ideo illi dictum est : Cum transiero, posteriora mea videbis ( Ex.d. Lv ). Quidam hung sensum in Evangelio dicunt fuisse completum, cum ascendisset

Jesus in montem, quando apparuit Moyses, collo- A primit, immortalis memoriæ semper viriditate frouquens cum Jesu, et ideo ibi completam aiunt istam promissionem, quam accepit in monte Sina, cum dictum est: Posteriora mea videbis. Vidit ergo posteriora ejus, id est, vidit quæ in posterioribus et novissimis facta sunt. Quod autem ait Dominus ad Moysen : Est locus apud me , stabis super petram (Ibid.), et paulo post : Tollam manum meam, et vi-Lebis posteriora mea (Ibid.), quia enim ex sola Ecclesia catholica Christus conspicitur, apud se esse locum Dominus perhibet de quo videatur. In petram Moyses ponitur, ut Dei speciem contempletur quia nisi quis fidei soliditatem tenuerit, divinam prosentiam non agnoscit, de qua soliditate Dominus : Super hane petram wedificabo Ecclesiam meam (Matth. xv1).

#### - CAPUT XLIII.

#### De glorificatione Mousi.

Quod vero, descendente denuo Moyse, cum tabulis facies ejus glorificata videtur, sed tamen velamine B tegitur, hoc significabat ut ostenderet eam legem mystico esse velamine opertam teciamque infidelibus et occultam. Sermo quippe legis habet scientiæ gloriam, sed secretam; habet et cornua duorum testamentorum, quibus contra dogmata falsitatis incedit armata. Cum enim Moyses legitur, velamen est positum super cor eorum ; et manifeste dum legis et prophetarum Scripturas per nimiam soliditatem cordis carnaliter accipiunt infideles. Tota facies Moysi quodam velamine tegitur, ita ut non possint loquentes legis gloriam sustinere; sed si conversi fuerint ad Deum, aufertur velamen; occidens littera morietur, vivificans spiritus vivificabitur (II Cor. 111). Revela oculos meos, et considerabo mirabilia de lege tua (Psal.

## CAPUT XLIV.

#### De ædificatione arcæ.

in qua erant repositæ tabulæ legis. Per hanc itaque arcam, quam de lignis imputribilibus Moyses fabricavit, Ecclesia Christi significatur, ædificata ex omnibus sanctis, mente et corpore incorruptis, habentibus etiam interius duas tabulas testamenti, id est observantiam legis et Evangelii, intus autem ac foris inaurator arca; sic et Ecclesia quasi aurom radiare debet, tam interius vitæ splendore, quam exterius doctrinæ et sapientiæ claritate. Corone autem aureze per circuitum, et per quatuor angulos circa surei qui per quatuor angulos jubentur adjungi hoc significant, quia in eo quod Ecclesia per quatuor mundi partes dilatata tenditur, procul dubio quatuor sancti Evangelii libris accincta prædicatur, quæ tamen intra unius coronæ ambitum, id est, intra ejusdem fidei unitatem concluditur; et vectes quoque de lignis Sethim flunt, qui iisdem ad portandum circulis inseruntur, quia fortes perseverantes que præcipitur, quia sine ullo Veteris Testamenti veladoctores velut imputribilia ligna quærendi sunt inD mine sancti Spiritus jam veritas fulget. Oieum vero, structione sacrorum voluminum, semper inhærentes sauctæ Ecclesiæ unitatem denuntient, et quasi intromissis circulis arcam portent; qui auro quoque jubentur operiri, ut cum sermone aliis insonant, ipsi etiam vitæ splendore fulgescant.

#### CAPUT XLV.

# De urna aurea, tabulis et virga.

In hac testamenti arca fuit urna aurea, tahulæ quoque et virga Aaron. Arca harc, ut prædictum est, Reclesia est, habens duas tabulas lapideas, id est, duplicis testamenti perpetuam firmitatem : urnam quoque auream, carnem inteiligimus Curisti puram atque sinceram, quæ reconditum se manna perpetuze divinitatis conservat, et angelici illius panis perennem et cœlestem gerit dulcedinem. Necnon etiam virga Aaron, id est, ejusdem summi verique pontificis nostri Jesu Christi salutare vexillum exdentem.

#### CAPUT XLVI.

#### De propiliatorio el cherubin.

Jam porro propitiatorium super arcam testamenti positum, idem ipse Christus insinuatur, qui inter Deum et hominem medius propitiator intervenit. De quo dicit Apostolus: Quem proposuit Deus propitiationem per fidem in sanguine ipsius (Rom. 111). Noc propitiatorium arcæ superponitur, sicut et Christus caput est Eccle-i e : cujus a dextris et sinistris duo cherubin consistant, quod est plenitudo scientiæ, id est, dilectio Dei et proximi, per quod Dominus ostenditur; nemo enim potest pervenire ad Deum, nisi per charitatem. Plenitudo enim legis dilectio (Rom. xm). Alii cadem duo cherubin, duo intelligunt testamenta, qui propiliatorium Dei, id est, Christi sacramenta obumbrant, testante propheta: In medio duorum animalium cognosceris. Hi versis voltibus se respicium, dum in spiritali sensu vertuntur. Tunc enim alter alterum in melius sibi concordant, et in omnibus rectius consonant. Signidem ex utroque latere oraculum vel propitiatorium tegunt, quia Vetus et Novum Testamentum tanquam Christus sacramenta Ecclesiæ sub ænigmatum figuris operiunt.

#### CAPUT XLVII.

#### De altare.

Altare autem illud corpus Christi significabat, sive omnes sanctos, in quibus semper ardet divinitus ignis, et semper consumitur caro.

#### CAPUT XLVIII.

#### De mensa.

Posita vero mensa pacis et fidei. Ecclesiæ gestabat typum, in qua pascimur alimentis Scripturarum: ad cujus unitatem ex toto orbe vocibus apostolicis Jam nunc arcam testamenti Domini inspiciamus, C Dei populus congregatur, Salomone dicente : Sapientia ædificavit sibi domum, paravit suam mensam, miscuit vinum in cratere, et reliqua (Proverb. Ix), dicens : Venite et edite de meis panibus (Ibid.).

#### CAPUT XLIX.

# De candelabro et oleo.

Candelabrum illud septem calamorum Spiritus sancti gestabat imaginem, qui septiformi gratia illustrat Ecclesiam omnem, in unitate fidei consistentem. Alii idem candelabrum Christum intelligunt, gestantem septem Ecclesias, in quibus septiformis Spiritus sancti splendore micat. Il iic candelabro flunt emunctoria, quæ in Isaia forcipes nuncu<sub>r</sub>antur. Et hæc quidam duo testamenta interpretati sunt, quibus peccata purgantur, quæque inter se sancti Spiritus unione sociantur. Extra velum autem testimonii, quod oppansum est, candelabrum ardere quod de arboribus olivarum sumendum Deus præcepit, eamdem gratiam Spiritus sancti ostendit, habentem in se pacem et misericordiam per Salvatoris adventum, unde in cordibus nostris lumen veritatis accenditur.

#### CAPUT L.

#### De tabernaculo.

Sequitor nunc figura tabernaculi, quod jubente Domino Moyses fabricare jubetur. Tabernaculum hoc per allegoriam Ecclesia est, in hujus vitae eremo constituta. De quo l'salmista ait : Quoniam abscondit me in tabernaculo suo in dis malorum (Psal. XXVI). Variis igitur speciebus instruitur tabernaculum, partim pretiosis, partim vilioribus. Per quod moustratur alios sancios, alios esse peccateres in Ecclesia. Fideles autem omnes, et intra corpus Ecclesiæ constitutos; infideles vero extra sinum collocafieret, columnas ejus quatuor fundari argenteas Dominus juhet. Columnæ istæ quatuor evangelistæ sunt, sanctæ firmitate údei solidati. Argenteæ autem dicuntur propter divini eloquii claritatem. Harum columnarum bases prophetæ sunt, qui suo gestamine structuram portant Ecclesiæ. Supra sirmamentum enim prophetarum evangelistæ collocant Ecclesiam, eorumque auctoritate evangelicam fidem confirmant. Caput autem columnarum aureum, ille est, de quo dicit Apostolus : Quia caput viri Christus est (1 Cor. x1).

#### CAPUT LI.

#### De columnis et basibus, et capitula.

Interim et tabulas deauratas erigi præcipit, et effundi earum bases argenteas jubet. Quid enim per tabulas, nisi doctores et apostoli extensa in mundum prædicatione dilatati? Quid per bases argenteas, quia apostolorum et doctorum vita, dum eorum prædicatione instruitur, eorum auctoritate solidatur. Unde et conjunctæ binæ bases singulis tabulis supponuntur, quia dum prophetæ sancti in verbis suis de Mediatoris Incarnatione concordant, sub-equentes prædicatores Ecclesiæ indubitanter ædificant; et cum in semetipsis non discrepant, illos in se robustius figunt. Unde et bene pelles arietum subjecit, ut per arietes duces præpositosque Eccles'arum ostenderet; qui quia deservire curis temporalibus non timent, oportet ut tentationum ven-tos et pluvias de hujus mundi contrarietatibus portent, ut hi qui intra Ecclesiam spiritaliter quasi hyssus et hyacinthus et purpura fulgent, securi interius resplendeant, dum præpositi et rectores eorum contra procellas et turbines sæculi foris laborant.

#### CAPUT LII.

#### De oppanso velo in medio tabernaculi.

Ouod vero in medio tahernaculi velum extenditur, et exteriorum pars ab interiore separatur, illud significat, quod nunc populus Ecclesiæ ea quæ promissa sunt, vel oppansa, quousque adveniant, videre non liceat. Sic enim et Apostolus ait : Nunc videmus per speculum et in anigmate, tunc autem facie ad faciem (1 Cor. x111). Quandin igitur in hoc mundo sumus, tanquam per speculum veritatem videmus, positi quasi in sancta, nondum pervenientes ad sancta sanctorum. Sancta enim esse possunt ea quæ in præsenti sæculo habere sanctam conversationem possunt; sancta vero sanctorum, in qua semel tantummodo intratur, ad cœlum quippe est transeundum, ubi est propitiatorium et cherubin, ubi et mundis corde apparere poterit Deus. In qua tamen conversatione constituti, non sine adjutorio Spiritus saucti consistimus. Ilabemus enim ex uno Spiritus sam in universo orbe terrarum, quæ populos Ecclesie fulgore sancti Spiritus diversa charismatum claritate illustrat. Potest quidem hoc oppansum velum. quod partem tabernaculi interioris occultabat, ne prospicerentur illuc reposita, tempus illud significari quod fuit sub lege, quia quæ lex et prophetæ cecinerunt occulta erant; et interjecto velamine, videri non poterant, sed posteaquam Christus adveniens, tempore passionis, velum illud a summo usque deorsum disrupit, omnia illa quæ antea erant occulta per Domini passionem ad nostram fidem sunt revelata, dicente Apostolo: Nobis autem revelavit Deus per spiritum suum, quia spiritus omnia scrutatur, et ea quæ sunt alta Dei (I Cor. 11).

### CAPUT LIII.

De diversis donariis ad constructionem tabernaculi. Offeruntur autem uno studio, et tamen diversa

tos. Ipsum antem tabernaculum cum in typo Ecclesiæ A donaria ad constructionem tabernaculi, juxta quod scriptum est: Aurum et argentum, æs, lapides pre-tiosi (Exod. xxv). Tunc præteren byssum. coccum, hyacinthum, et purpuram; pelles etiam arietum rubricatas, et pelles hyacinthinas; sed et liqua imputribilia, pilos quoque caprarum ad constructionem tabernaculi (Ibid.), sed et quidquid in cultum et ad vestes sanctas necessarium erat, viri cum mulieribus præbuerunt : Armillas et inaures, et annulos, et dexteralia, omne vas aureum in donaria Domini separatum, Si quis habuit hyacinthum, purpuram, coccum bis tinclum, byssum, et pilos caprarum (Exod. xxxv). Figura itaque prioris tabernaculi Ecclesiæ typus est. Per hæc itaque munera significantur meritorum dona, quibus ornatur Ecclesia. Fides eius auro comparatur, sermo prædicationis argento. Quod vero in ornamento, sive tabernaculo necessaria sunt. viri cum mulieribus præbent, hoc significat, quia intra Ecclesiam virtutes fortium, quæ per viros nisi, ut prædictum est, prophetæ signantur, qui B exprimuntur, exigua opera infirmorum, quæ per super impositas labulas firmi ac fusiles sustinentur, mulieres intimantur, omnia bocum inveniunt, qua mulieres intimantur, omnia locum inveniunt, qu'a ad usus sanctæ ædificationis accipiuntur. Collatio vero ipsa non fit necessitate, sed sponte, quia fides spontanea est. Nam per armillas, quæ lacertos astringunt, præpositorum valde laborantium opera demonstrantur. Per inaures subditorum obed entia exprimitur. Per annulos signaculum secretorum ostenditur. Unde et quædam minus intelligentium occultantes quasi sub signaculo recondunt doctores, ne indignis quibusque Dei sacramenta credantur. Unde et justus lætatur, et dicit : In corde meo abscondi eloquia tua, ut non peccem tibi (Psal. CXVIII). Porro per dextralia opera bona et dextera commemorantur. Per vas aureum, in donaria Domini separatum, divinitatis intelligentia accipitur. Que tanto ab infirmorum amore disjungitur, quanto ad ea sola quæ terrena sunt a mandato sublevatur. Porro per hyacinthum spes coelestium præmiorum ostenditur; C per purpuram cruor ac tolerantia passionum, amore regni perpetui exhibita declaratur. Per bis tinctum coccum charitas demonstratur, quæ perfectione sul bis tingitur, qui a Dei et proximi dilectione decoratur. Per byssum immaculata carnis incorruptio et splendidissimus sanctimoniæ candor ostenditur. Byssus enim linum est candidum. Per pilos autem caprarum, ex quibus ciliciorum asperitas texitur, dura pœnitentiæ afflictio designatur. Dum igitur alii per armillas et annulos forti magisterio exercentur, alii per inaures et dextralia devotam audiendi obedientiam, rectamque operationem exhibent, alii per vas aureum præclaram subtilioremque Dei intelligentiam tenent, alii per hyacinthum, purpuram et coccum, audita coelestia sperare, credere, amare non desimunt, etiam quæ adbuc subtiliore intellectu minime cognoscunt. Alii per byssum incorruptionem carnis offerunt. Alii per caprarum pilos deplorant aspere, quod libenter admiserunt. Ecce sancti fonte septem lucernas, quæ illuminent popu-lum Dei, id est, septemplicem Domini gratiam misex tanta diversitate operum unum conficitur taberterræglobus infusione sancti Spiritus irrigatus. Jam porro ligna Sethim imputribilia omnes sancti intelligantur, mente et corpore incorrupti; neque enim sæculo pereuntes, sed permanentes æterni. Lapides quoque pretiosi, confessores, apostoli, sacerdotes, omnesque justi, quos etiam lapides vivos beatus Petrus Apostolus dicit: Ut sitis, inquit, lapides vivi, coædificati in templo Dei (Petr. 11). Hæc igitur omnia efferuntur in tabernaculo Dei, ut nullus desperet salutem, offert et alius aurum, sensum; alius argentum, eloquium; alius vocem aris, sirque fiunt multa in tabernaculo. Mensa scilicet et candelabrum. altare, columnie, bases, tabulæ, crateres, scyphi, thuribula, phialæ, mortariola, et emunctoria, paxilli, tentoria, quibus diversitatibus tota illa tabernaculi, id est, Ecclesiæ pulchritudo distinguitur. Nam tabernaculum Ecclesia est, in qua est mensa, id est, unitas fidei; vel certe Scriptura sacra, qua universi

fideles spiritali cilio pascuntur. Candelabrum quoque A id est sacerdotalem lineam, Incarnationem Christi com septem lucernis Christus est cum septem Ecclesiis. Emunctoria quoque ejus, hoc est, geminum testamentum; et columnæ, doctores sancti, firmitate fidei solidati; nec non et bases, id est, prophetæ suo fundamine structuram gestantes Ecclesiæ. Ibi etiam et tabulæ, apostoli, prædicationis fidei dilatati. Tentoria, præpositi videlicet et prædicatores, qui strictius laborant contra hujus sæculi turbines. Sunt ibi et crateres, id est, distributiones hominum. Sunt et paxilli, hoc est, principes Ecclesiæ, in quibus pendent omnia genera populorum quasi vasorum. Scyphi quoque, doctrinæ eloquia, sive sensus; nec non et thuribula, virtutes scilicet operum, vel orationes sanctorum, quibus odor suavitatis ascendit ad Dominum. Phialæ quoque, apostoli et doctores, pleni vitalibus aquis. Ibi lilia, virginitatis candor, sive mortariola, laborum passionumque telerantiæ, quibus mortificantur membra poenitentium. Et hæ visæ per Spiritum sanctum fidelibus, ut in singulis distributionibus perfection Christi tabernaculum constructur, in quibus habitat Deus in medio sanctorum.

#### CAPUT LIV.

# De unguento quo perungitur tabernaculum.

Porro unquentum quo perungitur tabernaculum chrisma est, quo ungitur populus fidelis in Ecclesia, in quibus divinitas tanquam in tabernaculo habitat. Potest quidem unguentum hoc intelligi etiam virtutes sanctorum, sive odor justitiæ longe lateque diffusus. De quo dicit Apostolus: Deo autem gratias, qui triumphal nos in Christo Jesu, et odorem justitiæ suæ manifessas per nos (11 Cor. 11).

#### CAPUT LV.

# De incenso composito.

Incensum antem quod ex quatuor odoratissimis generibus in maximam subtilitatem comminutis, id C est, stacie, onyche, galbano et thure componitur. llæc in forma orationum fidelium constituta beati Joannis Apocalypsis ostendit: Et illi quidem viginti quatuor seniores prociderunt ante agnum, habentes unusquisque citharas et phialas aureas, plenas incenso, quæ sunt orationes sanctorum (Apoc. v). Quanquam et speciem quatuor elementorum horum quatuor odorum naturæ significare videantur, ut thus, quod perlucidum est, seri comparetur; stacten vero aquis; galbanus et onyx terræ atque igni; ut per hæc omnium quæ in cœlo et infra cælum, et in terra et in aquis sunt, placitum Deo incensum sit, bic creaturz laudis oratio. Sanguis autem ille, quo Moyses populum aspergit ac purificat, et tabernaculum testamenti, omniaque que in eo erant, dicens : Sanguis hic sanguis testamenti (Exod. xxiv), mirifice Domini Jesu sanguinem prædicare monstratur, quo ominium credentium corda purgantur, quo fides Ecclesiæ signatur, quo omnis populus, id est, Christi D corpus omnis tabernaculi sanctificatur, dicente Domino discipulis: Hic est sanguis meus novi testamenti, qui pro multis effundetur (Marc. xiv), ad implendum in veritate id quod per Moysen fuerat ostensum in imagine.

#### CAPUT LVI.

#### De veste pontificis.

Jam nunc indumenta pontificis quæ sint, quæque potius significent, demonstrandum est. Sacerdotem autem Aaron illum significari, ad quem dicitur : Tu es sacerdos in ælernum secundum ordinem Melchisedech (Psal. CIX). Vestis ejusdem sacerdotis Ecclesia est, de qua dicit Apostolus: Ut exhiberet sibi gloriosam Ecclesiam, non habentem maculam aut rayam (Ephes. v). Quatuor colores, ex quibus vestis ejus contexitur, meritorum est diversitas, quæ intra sanciam Ecclesizm in Christi corpore rutilat. Poderem autem illam,

accipimus, quæ de terra est, et significatur in pedibus. Linum enim de terra oritur, cidarim super caput ejns, et auream laminam, splendorem divinitatis intelligimus, ut nos quidem secundum hominem podere . secundum Deum cidari ornati esse videamur. Feminalia vero illa quæ induit, castitatem corporis Christi et integritatem ostendit. Cingulum vero illud, quo sacerdotale pectus astringitur, chorus sanctorum vel concordia figuratur, qui in unitate fidei Christum amplectuntur; tunica autem illa talaris, a capite usque ad plantas dimissa, eadem Ecclesia Christi usque ad finem temporum permansura. Hæc vestis tota sit hyacinthina. Ilyacinthus enim aerio colore resplendet, scilicet, ut omnis Ecclesia, quæ sursum sunt, sapiat, et tota ad amorem cœlestium surgat. Mala autem punica in inferioribus posita ejusdem Ecclesize unitatem declarant. Nam sicut in malo punico uno exterius cortice multa interius grana muquidem species dispensationesque donorum sunt di- B niuntur, sic in numero sanctæ Ecclesiæ populos unitas fidei contegit, quos intus diversitas meritorum tegit. Tintinnabula vero inter mala granata testimonia consonantia, prophetiæ intelliguntur, et doctores sancti in medio Ecclesiæ collocati, quorum lingua doctrinæ scientia resonat. Tangit utrasque acies tintinnabuli, id est, partes Legis et Evangelii. flæc autem tintinnabula in extremo vestimento sunt posita, idcirco et de fine mundi, et de vita futura disputantes, nunquam sileant. Superhumerale autem, pallium Salvatoris insimuat potestatem et regnum, sicut scriplum est : Principalus ejus super humeros ejus (Isai. ix). Duos autem lapides smaragdini insuper humerati a dextera et læva positi, duo sunt populi, gentilis dexter et Judæus, qui fuit aliquando dexter, sinister est. llabentes in se sculpta nomina duodecim patriarcharum, id est, ad imitandum vitæ exempla sanctorum Apostolorum. Alii eosdem lapides duos duo testamenta dixerunt, sive litteram et spiritum, in quibus tenentur legis universa mysteria. In dextera spiritus, in læva littera. Rationale vero pectori superpositum, quaterno lapidum ordine distinctum, sermonem ligurat evangelicum, qui quadruplicato ordine veritatem sidei nobis et doctrinam Trinitatis exponit, cui convenit in gemmis apostolicus sermo tam virtute, quam numero. Hoc antem rationale duplex est, quia evangelicæ doctrinæ scientiæ doctrina scientia operta est et abscondita, simplex et mystica. Item idem sacerdos Christus, non incongrue interpretatur in membris suis, et maxime in pontifice, qui moratur in sanctis, et offert victimam pro populo carnis immaculati agni, sacro ordine conficiens. Primo enim quod in Aaron pectore rationale judicii vittis ligantibus imprimitur , signilicat ut sacerdotale cor nequaquam cogitationes fluxæ possideant, sed ratio sola constringat, quod etiam rationali vigilanter adjungtur, ut duodecim patriarcharum nomina describantur. Scriptos etenim sanctos Patres semper in pectore ferre debent, quorum exempla imitari non cesset; et quod in utroque humero sacerdos velamine superhumeralis astringitur, ut contra adversa ac prospera virtutuin semper ornamento muniatur. Et quod superhumerale ex auro et hyacintho et purpura bis ilincto cocco et torta fieri bysso p: accipitur , quantum sacerdos clarescere virtutum diversitate debeat demonstratur. In sacerdolis quippe habitu aurum fulget, dum intellectu sapientiæ emicat, cui hyacinthus, qui aerio colore resplendet, adjungitur, scilicet, ut omne quodquod traciat, ad amorem coelestium surgat. Huic admiscetur regalis purpura, ut suggestiones vitiorum veluti ex potestate regia comprimat. Coccus quoque bis tinctus ipsius superhumerali adjungitur, ut ante interni judicis oculos ominum virtutum bona ex charitate decorentur, quia charitas, qua in dilectione Dei et proximi pendet, quast ex duplici finctura refulget, cui bis tincto cocco torta byssus adjungitur. De terra enim byssus nitente specie oritur, per quod caudens

videlicet torta pulchritudine superhumerali innectitur, quia tunc castimonia ad perfectum munditiæ candorem ducitur, cum per abstinentiam caro affligitur. Siquidem et balteo præcingitur, per quod rerom incentiva et luxuria libidinum restringantur. Tabernaculum antem sacerdos ingrediens, in tunica tintinnabulis ambitur, ut videlicet voces prædicationis habeat, ne superni inspectoris judicium ex silentio offendat. Mala quoque punica tintinnabulis conjunguntur, ut per ejus doctrinam fidei unitas designetur. Quod autem in prima parte tabernaculi quotidie sacerdos ad immolandas hostias introibat, instantia nobis quotidiana præcipitur, ut ab hoc loco ubi populus Dei cœlestibus vocibus eruditur, nunquam abscedamus, sed quotidie confessionis et laudis

decor munditiæ corporalis castitas designatur: quæ A spiritale sacrificium offeramus, id est, humilitatem animarum nostrarum, quæ sunt veræ hostiæ, sicut scriptum est : Sacrificium Deo spiritus contribulatus (Psal. L). Illud autem quod semel in anno pontifex, relicto populo, ingrediebatur in sancta sanctorum, ubi erat propitiatorium, significat pontificem nostrum Dominum Jesum Christum, qui in carne positus per totum annum erat cum populo annum illum, de quo ipse dicit : Evangelizare pauperibus misit me, et vocare annum Domini acceptum, et diem propitiationis (Luc. v). Iste ergo semel in anno in die propitiationis intrat in sancta sanctorum, id est, completa dispensatione penetravit cœlos, intrans ad Patrem, ut eum propitium humano generi faciat, et exoret pro omnibus in se credentibus.

# QUÆSTIONES SUPER LEVITICUM.

### CAPUT PRIMUM.

De quatuor generibus principalium oblationum.

In exordio Levitici quatuor genera principalium oblationum describuntur, que in odorem suavitatis Domino offerri jubentur, id est, primum, vitulus de armentis sine macula; secundum, agnus de ovibus; tertium, turtur et columba; quartum, similago conspersa azyma, oleo uncta, et clibano cocta. Reliqua autem sacrificia pro qualitatum causarum persona populi offerebantur. Primum itaque sacrificium vitulum ex armentis Christum demonstrat, ex patriarcharum progenie descendentem; hic aratro crucis suæ terram carnis nostræ edomuit, atque Spiritus sancti semen virtutum fruge ditavit. Iste vitulus sine macula est, quia sine peccato ad passionem ducitur. Offertur autem non in tabernaculo, sed ad ostium ejus, quia extra castra passus est Christus. Per filios autem Aaron sacerdotis offertur sanguis ejus, quod de Anna et Caipha intelligitur, quia consilium facientes effuderunt sanguinem Christi. Secunda hostia de ovibus, agnus oblatus idem Christus propter innocentiam figuratur. Hic est agnus qui apud Isaiam in sacrificium adducitur, et a Joanne omnibus demonstratur: Ecce Agnus Dei, ecce qui tollit peccatum mundi (Joan. 1). Bene ergo in sacrificio agnus offertur, ut innocentiæ et passionis Christi figura demonstraretur. Bene et hædus quia per ejus mortem auctor peccati diabolus agnoscitur jugulatus. Tertium sacrificium dicitor turtur et columba; turturem carnem Christi manifestum est esse, Salomone dicente: Speciore genæ tuæ sicut turtur (Cant. 1). Columba Spiritus sancti figuram habere Joannes Baptista declarat, dicens: Super quem videris Spiritum sanctum descendentem sicut columbant, hic est Filius meus ( Matth. m ), ac per hoc turturem et columbam, id est, carnem Christi Spiritu sancto sociatum per mysterium passionis, sacrificium Deo in odorem suavitatis. Ista tria sacrificia offert homo, id est, Christus D Jesus. Quartum autem anima offert, id est, Ecclesia offert sacrificium de simila, Ecclesiæ catholicæ figuram pronuntians, que ex convenientibus membris quasi simila ex multis credentium granis collecia est, et legis et Evangeliorum mola inter litteram et Spiritum separat, per aquam baptismatis adunatam, chi ismatis oleo perunciam, sancti Spiritus igne solidatam, per Irumilitatem Spiritus Deo placens effecta. Hæ sunt quatuor oblationes, quadriformem Christi et Ecclesiæ habitum demonstrantes.

#### CAPUT II.

De figuris hostiarum.

Hostiarum diversitates exsequitur, quarum typus

B imaginem passionis Christi præferehat. Nam postquam ipse oblatus est, omnes hostiæ cessaverunt, quæ in typo vel umbra ejusdem præcesserant, figurantes illud sacrificium, quod unus et verus Sacerdos obtulit Mediator Dei et hominum, cui sacrificii promissas figuras in victimis animalium celebrare ante oportebat, propier mundationem futuram carnis et sanguinis, per quam unam victimam fieret remissio peccatorum, de carne et sanguine contractorum, qua regnum Dei non possederunt (I Cor. xv), quia eadem substantia corporalis in coelestem commutabitur qualitatem. Ipse enim in vitulo propter virtutem crucis offerebatur; ipse in agno, propter innocentiam; in ariete propter principatum; in hirco, propter similitudinem carnis peccati, ut de peccato damnaret peccatum (Rom. viii); in turture, et columba, propter Deum hominem, quia Mediator Dei et hominis in duarum substantiarum conjunctione ostendebatur. Porro in similaginis conspersione credentium, per aquam baptismatis collectam Ecclesiam, quæ corpus est Christi, perspicue demonstrabat. Nos autem moraliter munus Deo vitulum offerimus, cum carnis superbiam vincimus; agnum, cum irrationabiles motus et insipientes corrigimus; et hædum, dum lasciviam superamus; columbam, dum simpli-citatem mentis ostendimus; terturem, dum carnis servamus castitatem; panes azymos, dum non in fermento malitia, sed in azymis siuceritatis et veritatis ambulamus (I Cor. v).

# CAPUT III.

#### De igne sacrificii.

Ignis in sacrificio id significabat, velut absorbens mortem victoria (I Cor. xv). In eo autem populo hæc rite celebrata sunt, cujus regnum et sacerdotium prophetia erat venturi regis et sacerdotis, ad regendos et congregandos fideles in omnibus gentibus, et introducendos in regnum coelorum, ad sacrarium angelorum, et ad vitam æternam. Ilujus itaque veri sacrificii sicut religiosa sacramenta Hebrari celebraverunt, ita sacrilega imitamenta pagani, quæ immolant gentes, ut ait Apostolus : Dæmonibus immolant, et non Deo. Antiqua enim res est, et prænuntiativa immolatio sauguinis, futuram passionem Mediatoris ab initio generis humani testificans. Ilanc enim primus Abel obtulisse, in sacris litteris invenitur.

#### Quod mel in Dei sacrificio non offeratur.

Quod mel in Dei sacrificium non offertur, indicat apud Deum nihil voluptuosum, nihil suave hujus mundi placere, nihil quod non habeat mordacitatis aliquid veritati fore acceptum. Unde et Pascha cum amaritudinibus manducatur.

#### CAPUT V.

Quod sal in omnibus sacrificiis admisceatur.

E contrario admisceri in omnibus sacrificiis sal jubetur, scilicet ut omnia quæ ad Christi honorem offerimus sal rationis ac discretionis semper ac-

#### CAPUT VI.

# Quod in sacrificiis eleum offeratur.

Quod vero in sacrificio oleum offerebatur, signi-Acat, ut quidquid ad cultum Christi, et devotionem sanctorum impendimus, totum cum hilaritate faciamus: Nihil, ut ait Apostolus, ex tristitia aut necessitate, hilarem enim datorem diligit Deus (II Cor. 1x). theum vero hilaritatem significat, sicut scriptum est : Us exhilaret faciem ejus in oleo (Psal. GIII).

#### De sacrificio rius qui sacramentum protulit, et ablutionem.

De eo autem qui juramentum obtulit, ut vel male vel bene quid faceret, atque hoc ipsum oblivione transcendit, dicitur : Offerat agnum de gregibus, sive capram, orabitque pro eo sacerdos, el pro peccalo ejus. Sin autem non poterit offerre pecus, offerat duos turtures, vel duos pullos columbarum: unum pro peccato, et alterum in holocausto (Levit. v). Inramentum namque proferre, est voto nos divinæ servitutis alligare; et cum bona opera promittimus, bene nos facere spondemus. Cum vero abstinentiam cruciatumque carnis nostræ vovemus, male ad præsens nobis facere juramus. Sed quia nullus in hac vita perfectus est, quamlibet Deo devotus sit, qui inter ipsa quantulumcunque pia vota pro percato aguns offerri de gregibus sive capra pracipitur. Quid enim per agnum, nisi activa vitie innocentiam. Quid per capram, qua in summis sæpe extremisque pendens rupibus, pascitur, nisi contemplativa vita signatur. Qui ergo se ronspicit promissa haic et proposita non implesse, C in sacrificium Bei se studiosius debet, vel innocentia boni operis vel in sublimi pastu contemplationis accingere. Et bene agna de gregibus, capra vero offerri de gregibus non jubetur, quia activa vita multorum est, contemplativa paucorum. Et cum hæc agimus, quæ multos agere et egisse conspicionus, quasi agnum de gregibus damus; sed cum offerentis virtus ad agnam capramque non sufficit in remedio pœnitentis, adjungitur ut duo columbarum pulli vel turtures offerantur. Scimus quia columbarum pulli vel turtures pro cantu gemitus habent. Quid ergo per duos columbarum pullos, vel turtures duos, nisi duplex pœnitentiæ nostræ gemitus designatur, ut cum ad offerenda bona opera non assurgimus, nosmetipsos dupliciter defleanus, quia et recta non fecimus, et prava operati sumus. Unde et unus turtur pro peccato, alter vero offerri in holocausium jubetur. Holocaustum namque totum incensum dicitur. Unum ergo turturem pro peccato offerimus, cum pro culpa D exsecratur, quæ in illis quidem non sunt criminosa, gemitum damus; de altero vero holocaustum facimus, cum pro eo quod bona negleximus, nosmetipsos funditus succendentes igne doloris ardemus.

#### CAPUT VIII.

#### De filiis Aaron exstinctis.

Filii autem Aaron, qui, imponentes altari ignem Alienum, igne divino exusti sunt, illos significaverunt, qui, Dei traditione contempta, alienas doctrinas appetunt, et magisteria humanæ actionis inducunt. cjuos increpat Dominus et objurgat in Evangelio, dicens: Rejicitis mandatum Dei, ut traditionem ve-stram statuatis (Matth. xv). Videtur et ignem alienum incendere, quisquis, corporeæ vel sæcularis alicujus cupiditatis ignem in sacrario suo cordis accendens, audet altaris Domini appropinquare, quæ non acci-pi unt, nisi il ius ignis accensionem. De quo ait Dominus : Ignem veni mittere in terram (Lvc. 111). Hoc

A igne nos Dominus Jesus semper incendet, ut illuminemur in sensibus, ne flagremur in vitiis.

#### CAPUT IX.

#### De discretione ciborum.

Nunc autem de discretione ciborum, ubi lex de mundis et immundis quædam animalia ad esum quasi munda concessit, quadam vero interdixit quasi non munda. Primum enim sciendum est quidquid a Deo institutum est mundum esse, et in ipsa institurtionis auctoritate purgatum. Quid ergo est in animalibus? Igitur mores pingantur humani, et actus et vo'untates, ex quibus ip-i flunt mundi et immundi. Hæc itaque munda esse dicit : Omne, inquit, quod habet divisam ungulam, et ruminat in pecoribus, comedetis (Levit, x1). Quod cum diceret, non pecora, sed mores hominum discernebat. Denique hi homines mundi sont, qui ruminant, qui in ore semper portant quasi cibum divina præcepta. Hi et ungulam findunt, quia duo testamenta Legis et Evangeliorum credentes, se firmo passu innocentiæ justitiæque vitam conficient. Item Judæi ruminant quidem verba Legis, sed ungulam non findunt, hoc est, quod nec duo testamenta recipiunt, nec in Patrem et Filium fidei suze gressus statuunt, propterea immundi habentur. Hæretici quoque licet ungulam findunt, in Patrem et Filium credentes, et duo testamenta recipientes, sed quia doctrinam veritatis in ore non ruminant, nihilominus et ipsi immundi sunt. Nam quod adjecit Scriptura, dicens: Ex omnibus quæ gignuntur in aquis, et habent pinnulas et squamas, hæc comedetis; quidquid autem pinnulas et squamas non habet, abominabile vobis erit (Ibid.). Quod ergo in piscibus squamosa et aspera prò mundis habentur, hispidi et hirsuti, et firmi ac graves mores hominum approbantur; quæ autem sine his sunt, immunda dicuntur, quibus leves et lubrici et infidi, et esseminati mores dicuntur. Quid antem sibi vult quod lex dicit : Camelum non manducabis, nist quod de exemplo animalis vitam damnat informem et criminibus tortuosam. Cum autem in cibum suem prohibet, reprehendit utique cœnosam, et luteam, et gaudentem vitiorum sordi-bus, vitam; et cum leporem accusat, reformatos utique in feminis viros damnat. Quis autem mustelæ corpus cibum faciat, sed furtum reprehendit. Quis lacertam, sed odit vitæ incertam varietatem. Quis postremo stellione vesci possit, ut hæc lex magnopere prohiberet, sed maculas mentium exsecratur. Quis accipitrem, aut milvum, aut aquilam, sed odit raptores violento scelere viventes. Quis vulturem, sed exsecratur prædam de aliena morte quærentes, sic et cum corvum probibet, voluntates nigras. Passerem quoque dum interdicit, intemperantiam coarguit quando noctuam, odit lucifugas vanitates; quando caradrium, nimiæ linguæ intemperantiam. Quando cignum prohibet, cervicis alta: superbiam denotat; quando vespertilionem, quærentes tenebras noctis similes errores. Hac ergo paria et lex in animalibus quia in hoc nata sunt, sed quia contra naturana non ex institutione, sed ex errore quæsita sunt. Sed luit tempus aliquando antiquum, quo istæ umbræ vel figuræ exercendæ erant a populo vel gerendæ. ut abstinendum esset a cibis quos institutio quidem commendaverat, sed lex interdixerat. Verum jam finis legis Christus advenit (Rom. x), aperiens cuncta legis, et obscura reserans, aque omnia sacramenta, quie nobis antiquitas texerat, magister insignis et doctor coelestis et institutor reserata veritate patefecit, sub quo dicitur: Jam omnia munda mundis, inquinatis autem et infidelibus nihil mundum, sed polluiæ sunt eorum mens et conscientia (Til. 1).

#### CAPUT X.

#### De immunditia parientium.

Sequitur quæstio de immund.tia partus et contagione lepræ. Ait enim Mulierem quæ concepit semen. et peperit masculunt, septem diebus esse immundam, A tium mendacium, et cauteriatam habentium suam conoctavo purificari. Que autem feminam peperit, bis septem diebus in immunditia scribitur permanere (Levit. x11). In tabulis ergo quadam mysteria latentis arcani non est dubium continere. Septimana enim hujus præsentis vitæ tempus videri potest, quia in septimana dierum consummatus est mundus; in quo donec sumus in carne positi, ad liquidum puri esse non possumus, nisi octava venerit dies, quod est futuri saculi tempus, in quo tamen die purgandus ille est qui viriliter egit. Statim enim munda efficitur mater ejus quæ genuit eum. Purgatam namque vitiis carnem ex resurrectione suscipiet, qui vero nibil in se habuit virile adversus peccatum, sed remissus atque effeminatus permanserit in actibus suis, iste neque in præsentis sæculi heb• domada, neque in futura purgabitur ab immunditia

# CAPUT XI.

#### De lepris.

Locutus est Dominus ad Moysen et Aaron, dicens: Homo in cujus carne et cute ortus fuerit diversus color, sive pastula, aut quasi lucens quidpiam, id est, plaga lepræ, adduoeiur ad Aaron sacerdotem, vel ad unum quemlibet filiorum ejus. Qui cum viderit lepram in cute, et pilos in album colorem mutatos, plaga lepræ est, et arbitrio ejus separabitur (Levit. x111). Lepra doctrina est filsa, proinde leprosi non absurde in-telligantur hæretici, qui, unitatem veræ fidei non habentes, varias doctrinas profitentur erroris, veraque falsis admiscent, sicut et lepra veris falsisque locis humana corpora variando commaculat. Hujus se licet lepræ invenimus legislatorem sex species in hominem posuisse : prima capitis et barbæ; secunda, calvitii et recalvationis; tertia, carnis et cutis; quarta, cutis corporis et cicatrices albæ cum rubore quinta, ulceris et cicatricis; sexta ustionis. In capite Valentiniani, Marcionitæ, Photiniani, Manichæi, Ariani, Sabelliani, Macedoniani, Anthropomorphitæ, Priscilliani, Donatistæ, Nestoriani, Eutychiani, quique omnes in calvaria lepram gerunt, quia erroris sui perfidiam aperta pravitate defendunt. In barba lepram gerunt, qui de apostolis et sanctis Christi perverse aliquid sentiunt, aque eos falsum quod-libet prædicasse confingunt. Sicut enim barba ornamentum est viri, ita sancii apostoli et doctores ornamenta sunt corporis Christi. In corpore lepram habent, qui Ecclesiæ detrahunt, sicut Carpocratiani, qui negant carnis resurrectionem: sicut Novatiani, qui nupties damnant, et peccantibus pænitentiam negant; sicut licraclitæ, qui inter alios errores re-gnum cœlorum parvulos habere non credunt; sicut Ariani, qui vetant pro desunctis offerri sacrificium. In carne et cute lepram gerunt, qui carnalia vel surrectionem futuram in carnis voluntate existimant; vel sicut Ariam, qui dicunt in fide manenti-hus quamvis carnaliter vivant, non posse computari peccata. In cicatrice sanati ulceris lepram portant, qui post cognitionem et medicinam Dei, et manifestationem fidei, quam a Christo suscepit. Rursum in ipsa cicatrice ascendit aliquot indicium erroris, aut perfidia dogmatis veteris. In carne viva lepram gestat, qui de anima, quæ vita est carnis, aliquid talsum existimat, sicut Luciferiani, qui dicunt animam de carnis substantia propagatam; sicut Arabici, qui animam simul cum corpore mori putant. In cicatrice unctionis lepram habent Manichæi, qui inaui abstinentiæ cruciatu corpora sua exurunt, et per infidelicatem non munditiam inde, sed lepram gignunt. De talibus enim prædicabat Apostolus : Discedunt, inquit, quidam a fide attendentes variis spiritibus erroris, et doctrinis dæmoniorum, in hypocrisi loquen-

scientiam, prohibentium nubere, abstinere a cibis, quos Deus creavit ad percipiendum cum gratianum actione fidelibus (I Tim. 1v). Sed adhuc adjecit colores leprarum, id est, pallidam, rubentem, albam. lividam, nigram, florescentem. Itaque dum pallidam lepram dicit, imbecillem et fragilem lidem anima denotat, quæ, perdito colore integræ sanitatis, erruris infirmitate languescit. Cum autem rubicundam lepram ostendit, homicidii cruore mentem infectam denotat, et injurii ; cum vero albam, illos hæreticos qui se mondos appellant, sive reliquos, qui de falso merito gloriantur, sicut Pelag us et Novatus. Cum autem nigram vel lividam lepram commemorat, invidiæ et livoris notas exsecratur; cum vero nigram insinuat, sacrificiorum fumo et busto idololatriæ denigratam conscientiam detestatur. Cu « autem forescentem toto corpore, et cooperientem omnem pelliculam corporis a capite usque ad pedes dicit, B avaritiæ crimen ostendit, quia nunc floridum et jucundum putatur hominem felicem esse in hoc mundo, et divitem videri in sæculo. Hæc enim pestis avaritize omne genus hominum quasi totum corpus crebro erroris istius contagione commaculat. Cum autem lepram, quæ habet ruborem, cum pallore permistum, eum hominem denotat, qui, cum sit im-becillis animo et mendax, facile in surorem prorumpit, et levitate morum cito perjorat. Pallor enim mentientem linguam significat, robor iracundiam manifestat. Est itaque lepra peccati, quæ sacrificiorom ob'ationibus emundatur, id est, corde contrito et humiliato. Sacrificium enim Deo spiritus contribulatus est (Psal. L). Aqua qua lepra diluitur baptismus est, quæ etiam septem dierum purgatione extra castra habetur, id est, per septiformis Spiritus agnitionem purificetur. Est quæ jussu sacerdotis aufertur, scilicet per doctrinam. Genus autem lepræ quod mundari omnino non potest corum est qui in Spiritu lepram portat, qui in divinitate Patris vel in ipso capite, quod Christus est, peccat. Capit enim viri Christus est (I Cor. x1). Hanc lepram labent Judæi, Spiritu sancto, non remittelur ei neque in hoc sæculo, neque in futuro (Matth. xii). Quod vero jubetur leprosis ut exeant de castris, et sedeant foris donce mundetur lepra corum, intelligitur fizereticos projeci debere ab Ecclesia, donec proprio errore purgentur, et sic revertantur ad Dominum. Ejusmodi vero, dissutis tunicis, capite deoperio et ore obvoluto, sordere jubetur, lepræ emundationem exspecians. Tak modo debet sordere impænitentia, dissutis tunicis, id est, omnibus secretis manifestatis; capite deoperto, ut a cunciis ejus denuntiatio videatur; ore clauso, ne ulterius impia doceat vel loquatur. Sed adhuc adjecit Scriptura, lepram esse in vasis, in parietibus domus, in vestimento, in trama, in stamine. Lepra in parietibus domus hæreticorum congregatio denotatur, que per sacerdotem purgari debet; lepra in vasculis, unicuique homini proprii corporis delicta; lepra in stamine, vel in vestimenexteriora suadere conantur, ut Corinthiani, qui re- D to, peccata que extra corpus committuntur, vel que in ipso corpore perpetrantur. Stamen enim annua hominis intelligitur, et trama mollissimi corporis sensus.

# CAPUT XII.

# De sacerdote magno, et cultu ejus.

Dixit Dominus ad Moysen: Pon!ifex, id est, sacerdos maximus inter fratres suos, super caput fusum est unctionis oleum, et cujus manus in sacerdoito consecratæ sunt, vestitusque est sanctis vestibus, caput suum discooperiel, vestimentum non scindet, et ad omnem mortuum non ingredietur omnino. Super patre quoque suo et matre non contaminabitur, nec egredietur de sanctis, ne polluut sanctuarium Dei, quia vieum sanctæ unctionis Dei sui super eum est. Equ Dominus, Virginem ducat uxorem, viduam et repudiatam et sordidam alque meretricem non accipiat, sed puellam de populo suo, ne contaminet semen suum (Levit. xxi). Sacer-

plum est : Vade ad fratres meos et dic eis : Ascendo ad Patrem meum, et ad Patrem vestrum, ad Deum meum, et ad Deum vestrum (Jean. xx). Super cujus caput fusum est unctionis oleum, juxta quod propheta David dicit : Dilexisti justitiam, et odisti iniquitatem, propterea unxit te Deus Deus tuus oleo lætitiæ præ participibus tuis (Psul. XLIV). Cujus consecratie sunt manus : iste consecratas habet manus, dum eas in passione extendit pro expiatione totius sæculi. estimentum ejus non scinditur, id est, non patitur dividi in hareses et schismata Ecclesiam suam, quæ itti inherendo vestis est propria, cujus indumenti tigura fuit tunica illa Jesu inconsutilis, sed per totum textilis quæ in passione ejus non scinditur, sed individua a possidente servatur. Ad mortem non accedat, quia peccatum non secit (I Petr. 11). Per peccatum enim mors intelligitur, sicut scriptum est : Anima qua peccaverit, ipsa morietur. In patre et matre non contaminabitur; in matre quidem Christus non R est pollutus, cum ante sæcula nasceretur de Patre; similiter in patre non est commaculatus, cum in sæculo nasceretur ex matre. Solus enim ipse in sæculo mundus ingressus est, procedens ex utero virginali sine contagione virili. Nam omnes nos dum peccamus, contaminamur in patre, de quo creati sumus, si in hæresim devolvamur. Item in matre contaminamur, si credentes Deo, Ecclesiam in aliquid lædimus, vel libertatem matris cœlestis indigna peccati servitute sædamus. De sanctis non discedat, quia Christus per susceptionem carnis sic descendit in mundum, ut nunquam desereret cœlum. Et viduam repudiatam ac meretricem non ducat uzorem, sed virginem. Vidua et repudiata est Synagoga, de qua Dominus loquitur per Isaiam, dicens : Quis est liber repudii matris vestræ, quo ego dimisi cam (Isai. L). Merctrix autem bæresis est, quæ multorum errore vel libidini patet. Tales non copulantur Christo, nisi sola Ecclesia virgo, quæ non habet maculam aut rugam : de qua Apostolus : Despondi vos uni viro vir- C mæ vitium. Mores enim animæ, non natura damginem castam exhibere Christo (11 Cor. x1, 2). Dicitur quidem et anima sponsa esse, sed illa que tidei simplicitate et actuum puritate incorrupta probatur. Et virgo est et vidua anima quæ discedens a jugo Legis, Evangelii præcepta non servat. Est et repudiata, quia peccando a Christi corpore separatur, etiamsi non projiciatur ab episcopo. Est et meretrix, quæ ad se recipit amatores, id est, contrarias potestates et dæmones, qui desiderium capiunt pulchritudinis. Pulchra namque a Deo creata est anim :, et satis decora, quæ imaginem et similitudmem Dei habet. Sequitur dehinc : De genere suo ducet uxorem, animam scilicer, quæ ei fide conjungitur; nec contaminabit semen suum, id est, verbum Dei, quod in Ecclesia prædicatur. Sicut in Evangelio scriptum est : Ne dederitis sanctum canibus, neque mittatis margaritas vesiras ante porcos, ne conculcent eas pedibus suis (Mauh. vn, 6). Hucusque quæ de summo saccretote prædicata sunt, mystice ad Christum per- D dominatur. Impetiginem quoque habet in corpore, tinuerunt. Dehinc ea ipsa sic interpretantur in membris suis, et maxime in sacerdotibus ad quos pertinent spiritalia sacramenta, qui etiam quantis polleant privilegiis, breviter percuriendum est. Dicit enim de eo : Capul, inquit, suum non discooperiat, id est, ut sacramenta Christi, qui caput est, velamento mysteriorum honoret; et vestimenta sua non scindet, ne in hæresim et schismata transeat. Super omnem animam quæ mortua est, non ingredietur; id est ad omne peccatum, quod ad moriem pertinet, sion accedet. Super patre suo et matre non inquinabitur : scilicet ne tanta indulgeat pietate parentum amorem, ut Dominum suum offendat et creatorem; neque ita suiscreatur propinquis, ut erga Deum videatur culpabilis. Quanti enim episcopi, quanti monachi, dum curam gerunt parentum, suas animas perdicerunt. De sanctis non egredietur, ut semper in opere et cogitatione sancia moretur. Qui enim loquitur, quod

dos magnus inter fratres suos, hic est de quo seri. A otiosum et reprehensione dignum est, de sanctis egreditur, et polluit sanctificationem Dei : quia non incedit ut servus Christi. Viduam et repudiatam et meretricem non ducat uxorem, sed virginem, id est. nihil de vetere homine, et pristina voluntate amplectatur, sed vitam omni puritate florentem possideat. De genere suo ducet uxorem : utique si vitam amplectatur sanctorum, quorum per fidem proximus est. Inter hiec præcipitur fisdem, ut ministrantes in templo vinum et siceram non bibant, ne ebrietate et crapula et curis hujus vitæ prægraventur corda eorum; nec partem habeant in terra nisi solum Deum, ne dum de terrenis cogitant, superna obliviscantur. Ab hoc quoque convivio jubentur vicinos et mer enarios separari, et servis tantum ciborum dari reliquias; et vicinus hæreticus est, qui proximum se titulo Christiani nominis asserit. Mercenarius Judæum ostendit, qui fruetum observantiæ Legis carnaliter quærit. Cum istis ergo sacerdos Dei non participat Evangelii pabulum, quod est ad refectionem animarum, sed tantummodo cum Christi servis datur, de hisque superferuntur altari, sacerdoti pectue et brachium dextrum; in pectore legis mundas cogitationes, doctrinæque notitiam; in brachio dextero opera bona ad pugnam contra diabolum, ut armata manu, quod corde conceperit, operum exemplo perficiat. Datur ei et de privato maxilla, ut eloquentiam babeat. Datur et de victimis venter, cujus indicio discat luxuriam extinguere, et contemnere gulam.

#### CAPUT XIII.

De sacerdolibus, qui non offerant sacrificium.

Inter hæc etiam jubetur ipsis sacerdotibus ut nulla debilitate insignes sint, ne cæcus, ne claudus, vel parvo aut grandi, vel torto naso, ne fracto pede aut manu, nec gibbosus, ne lippus, ne albuginem habens in oculo, ne jugem scabiem, ne impeliginem in corpore, ne ponderosus : quæ omnia referuntur ad aninatur. Nam cæcus sacerdos est, qui Scripturam scientiæ non intelligit, et quo gressum doctrinæ vel operis porrigat, per ignorantiam nescit. De talibus scriptum est: Speculatores ejus cæci onmes. Claudus est, qui quidem intelligit quod docere debet, sed tamen præcepta quæ docet, non implet. Parvo autem naso est, qui ad tenendam mensuram discretionis idoneus non est. Grandi et torto naso est. furibundus et minax, cum superbiæ arrogantia, vel immoderata discretione. Fracto autem pede vel manu est, qui viam Dei quam docet, pergere non studet. Gibbosus quoque sacerdos est, qui terrenæ cupiditatis pondus deprimit, et tardius ad superna intendit. Lippus vero est, cujus ingenium ad cognitionem veritatis emicat; sed hoc carnaliter vivendo obscurat. Albuginem quoque habet in oculo, qui arrogantia sapientiæ seu justitiæ cæcatur. Jugem vero habet scabiem, cui carnis petulantia sine cessatione qui avaritia vastatur in mente : quæ nisi in parvo compescatur, nimirum sine mensura dilatatur. Ponderosus vero est, qui si turpitudinem non exercet opere, sed ab hac cogitatione sine moderamme gravatur in mente. Talis nec sancia ingredi, nec nomen antistitis poterit possidere : quia et terrenis gravatur desideriis, et exspers est scientiæ veritatis.

# CAPUT XIV.

#### De ablutione Aaron et filiorum ejus.

Præterea quid sit illud, quod juxta præceptum Dei Moyses lavisse Aaron , et tilios ejus legitur : jam tunc purgationem mundi et rerum omnium sanctitatem baptismi sacramento significabant. Non accipiunt vestes, nisi prius lotis sordibus; nec ordinantur ad sacra, nisi in Christo novi homines renascantur. Quod autem Moyses lavat, legis indicium est præceptis enim Dei lavandi sumus, et cum parati

mus, tunc induemur veste linea, nihil in se mortis habente; sed tota candida, ut de baptismo surgentes cingamus lumbos in veritate, et tota pristinorum peccatorum turpitudo celetur. Unde et David ait : Beati, inquit, quorum remissæ sunt iniquitates, et quorum tecta sunt peccata (Psal. xxx1, 1).

# CAPUT XV.

De oblatione pro sacerdotis delicto.

Quid autem sibi velit lex imaginaria, quæ jubet vitulum pro peccato sacerdotis immolari, et san-guine ejus septies digito populum aspergi. Deinde duos hircos offerri deberi : unum in quo sors Domini venisset occidendum esse, et sanguine ejus, similiter ut de sanguine vituli digito sacerdotis popu!um aspergendum. Alterum vero, in quo omnia peccata et maledictiones totius populi imponendæ cium pandere, et tum etiam hircorum causas mysteriaque corum narrare. Vitulus itaque hic, qui pro peccato sacerdotis et totius populi emundatione occidi juhetur, figuram Domini et Salvatoris nostri in semetipso portabat, qui non solum pro peccatis sacerdotalis populi, veruni et pro omni humano genere, cunctis nationibus Deo Patre permittente est immolatus. Sicut Apostolus ait : Qui Filio auo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum (Rom. viii, 32). Merito et hoc loco de hujus vituli sanguine septies populum digito sacerdotis aspergi jubetur, ut redemptio nostra et purificatio in Christi sanguine lata per gratiam septemplicis Spiritus de-monstretur. Duo autem birci, duorum populorum figuram perspicua ratione demonstraverunt, propter originalem peccati prævaricationem, hircorum formam gerentes, quorum est similitudo in Evangelio. Hædi, id est, peccatores ad sinistram futuri, sed ex eis qui in Christo credidissent, et pœnitentiam de-lictorum suorum toto corde egissent, haptismi gratiam C consecuti. Hi in similitudinem hujus hirci, qui in sorte Domini venit, figuram accipiunt, cujus sanguis cum sanguine vituli permisceri jubetur : ut consortes passionis Christi effecti , participes gloriæ ipsius efficiantur. Sed quid est hircum in sortem Domini venire, nisi ut populus credentium, cujus ille figuram habebat, consors et cohæres Domini haberetur io regno. Sicut Apostolus ait : Hæredes quidem Dei sumus, cohæredes autem Christi (Rom. viii, 17). Alius vero hircus, qui in sortem Domini non venit, similitudinem tenet infidelium, qui nunquam in Christo credere voluerunt. Ili utique accipiunt maledictionem totius populi, et omnes iniquitates humani generis, et projiciuntur in desertum locum. Sed quid est, omnes iniquitates et maledictiones accipere, nisi quia omnia peccata quæ ab Adam usque ad Christum humanum genus admisit, illi soli sunt percepturi qui nec credere in Christo, nec expiari Christi sanguine volucrunt; et sic onusti et prægra- D vati iniquitatibus et maledictionibus totius humani generis, in desertum locum projicientur, id est, in

ad indumentum Christi tunicas pelliceas deposueri- A tenebras exteriores? ibi est fletus et stridor dentium; et in stagno ignis, quod est gehenna, ibi ignis eorum non exstinguetur, et vermis eorum non morielur.

### CAPUT XVI.

Quæ de pecoribus non offerantur in sacrifcio.

Diversitas victimarum, et quæ vel offerri debeant. vel non offerri, in hoc libro Leviticorum dinumerantur, sed per comparationem pecorum conversatio hominum demonstratur. Homo qui obtulerit victimam pacificorum Domino, vel vota solvens, vel sponte of-ferens tam de bobus quan de ovibus, immaculatum offerat : ut acceptabile sit, omnis macula non erit in eo. Si cæcum suerit, si fractum, si cicatricem habens, si papulam aut scabiem, vel impetiginem, non offeretis ea Domino; neque adolebitis ex eis super allare Domini. Bovem et ovem aure aut cauda amputatis voluntarie offerri potest : votum autem ex his fieri non essent, in locum desertum perducendum, ibique dimittendum; sed prius necesse est vituli sacrili- potest. Omne animal quod vel contritis vel tonsis vel sectis, ablatisque testiculis est, non offeretis Domino. et in terra vestra hoc omnino non facietis. De manu alienigenæ non offerelis panes Deo vestro; quidquid aliud dare voluerint, quia corrupta et maculata sunt omnia, non suscipietis ea. Primo rejicitur a sacrificio maculosum animal, vel varium, id est, in quibus est diversitas peccatorum, et nunc in libidine et cupiditate, nunc in diversis criminibus commutantur. Rejicitur quidem et cæcum animal, id est. qui nec Deum videt, nec opera ejus sacit. Fractum quoque, id est, vitiis carnalibus vexatum atque collisum. Rejicitur et cicatricem habens, qui non digna satisfactione ponitentia vulnera peccatorum deplorat ; sed adhuc veteris morbi signum per desideria voluntatis interius gestat. Reprobatur et lingua amputatum, quæ Deum non confletur, neque divinam legem meditatur. Rejicitur et papulam habens, qui pruritu libidinis et ardore concupiscentiarum exæstuat. Similiter et scabiosum, qui peccatum carnis perficit cogitatione operis. Jam vero impetiginem habens, hæreticorum figurat collectionem, quæ frequenter se in Ecclesiæ corpus immergit, et impetigo livorem facit. Porro aure amputata sunt, qui verbo Dei non obediunt, non faciendo quæ jussa sunt. Qui vero caudam habet amputatam, ille est qui bonum quod incipit, perseverantiæ fine non perficit. Porro desectum, vel testiculis amputatum, indicat eos, qui cum corpore viri sunt, turpitudinis usu effeminantur. His ergo criminibus involuti a sacrificio Domini reprobantur, nec efficiuntur con-sortes passionis Christi, nec cœlestis paricipes sanctificationis.

# CAPUT XVII.

De cæteris cæremoniis.

Sed neque panes alienigenæ offeruntur Domino, id est, superstitiosa doctrina hæreticorum, vel studia superstitiosa sæcularium litterarum, quæ extra adem sunt, et aliena putantur. Tales enim repudiantur hostize a Domino, et rejicitur hujusmodi sacrificium ab Ecclesia catholica.

# QUÆSTIONES SUPER NUMEROS.

CAPUT PRIMUM. Catalogus mansionum.

Discipulus. — Prima nobis quæstio oritur, cur hic liber Numeri nomen accepit?

Magister. — Ideo hic liber unus ex quinque lihris Moysi, Numeri appellatus est, eo quod egressæ multitudinis Israelitica ex Ægypto in codem perfecto.

rum virorum computatio et numerus teneatur insertus : in eo etiam profectiones eorum, et mansiones a finibus Ægypti usque ad locum et tempus, in quo Moyses defunctus est, numerantur. In quo dies dedicationis tabernaculi, et oblationum modus, non sine mystici numeri sacramento rationeque dinumeratus est. Catalogus autem mansionum Aliorum Israel, quæ a prima usque ad ultimam numerantur, simul quadra-

Abraham usque ad David generationes quatuorde. cim, et a transmigratione Babylonis usque ad Christum, generationes quatuordecim, id est, generationes simul quadraginta et duæ. Per has currit Hebræus, qui de terra festinat transire ad cœlum, et Ægypto sæculi derelicto terram repromissionis ingreditor. Nec mirum si illo numeri sacramento perveniamus ad regnum cœlorum, sub quo Dominus et Salvator a primo patriarcha pervenit ad Virginem, quasi ad Jordanem, quæ pleno gurgite fluens, Spiritus sancti gratia redundavit.

Prima mansio est Rameses urbs, quæ in extremis finibus Ægypti erat, in qua populus congregatus exiit in deserto altera die post Pascha in conspectu Ægyptiorum. Rameses interpretari quidam commotionem, vel tonitruum putaverunt, utique quia cum commoti fuerimus ad Evangelicam tubam, excitati tonitro com gaudio eximus in mense primo, quando hyems præteriit, quando verni exordium est, quan- B rum pauem manducare. do cuncta renovantur: eximus quinta decima die mensis primi, in crastinum paschæ pleno mensis lumine post esum agni immaculati; et calceatos pedes habentes de Apostolo, et accinctos lumbos de pudicitia, et baculos in manibus præparatos.

#### CAPUT II. Pascha secundi mensis.

Secunda mansio est in Socoth: in qua coguent panes azymos, et primum tendunt tabernacula. Unde et locus nomen accepit. Socoth quippe interpretatur tabernacula seu tentoria. Cum ergo exierimus ex Ægypto, id est, a sæculo, primum tabernacula figimus, scientes nobis ad interiora pergendum, et ad sanctam terram cœleste iter accelerandum.

Tertia mansio est Ethan, quæ est in extremo solitudinis, in qua primum videtur Dominus præcedens populum in columna ignis. Ethan sonat fortitudo sive professio. Præparemus ergo nobis errorum tenebras, et confusionem noctis scientiæ Christi lumen appareat. Dies quoque noster nubem habeat protegeniem, ut his ducibus ad terram sanctæ repromissionis pervenire valeamus.

Quarta mansio est Phi habiroth, quæ est contra Belsefon. Phi habiroth interpretatur os nobilium. Proinde assumpta fortitudine nobilitemur in Domino, contemnentes et Belsefon, qui interpretatur Dominus aquilonis, ejusque superbiam declinemus. Ab hac mansione profecti filii Israel transierunt per medium mare in deserto, viderunt Pharaonem cum suo exercitu pereuntem, Mariam pracinentem in tympanis.

Ouinta mansio est Marah, ad quam venerunt filii I-rael transito mare post triduum. Marah autem interpretatur amaritudo. Post prædicationem enim Evangelii, et tabernacula transmigrantium, post assumptam fortitudinem fidei, et post baptismum atque victoriam, rursus venitur ad amaritudinem, ut vo- D luptas atque luxuria vitæ amaritudine terminetur, et per crucis lignum quasi per cruciatum, iterum suavitas compensetur.

Sexta mansio est Elim, ubi erant duodecim fontes aquarum, et septuaginta palmæ: in figura duodecim apostolorum et septuaginta discipulorum secundi ordinis. De quorum fontibus doctrinæ potum haurimus, et dulces fructus victoriæ carpinus. Unde et bene Elim vertitur in arietes fortes: ipsi enim sunt robusti principes, gregis duces ovium, doctores gentium.

Septima mansio est iterum ad mare Kubrum. Quæritur hic, quomodo post transitum Rubri maris et sontes mare et Elim [F. et Marah et sontes Elim], rursus ad mare Rubrum venerint : nisi forte in itinere pergentibus sinus quidam maris occurrit, juxta quem castra metati sunt. Alind est enim transire mare, aliud in proximo figere tabernacula. Ex quibus monemur, etiam post Evangelicæ doctrinæ discipli-

ginta et duz sunt. De quibus Matthæus loquitur: Ab A nam, et cibos dulcissimos triumphorum apérire nohis interdum mare, et præterita discrimina poni ante

> Octava mansio est in solitudine Sin, qua tenditur nsque ad montem Sinai. Interpretator autem Sin rubus, vel odium : quia posteaquam venerimus in locum Ecclesiæ, de qua nobis sit Dominus locuturus. grande odium mercamur inimici,

> Nona mansio est Daphea : quæ dicitur pulsatio, juxta quod et Dominus ait : Pulsate, et aperictur vobis. Sensusque manifestus, quia postquam venerimus in locum Ecclesiæ, incipimus sacramenta pulsare.

> Decima mansio est in Alus, quod interpretatur fermentum, quod tollens mulier, commiscuit farinæ satis tribus, donec fermentaretur totum : in hac solitudine murmurat populus propter famein, accepitque vespere coturnicem, et mane alterius diel manna; et nota, quod in decima mansione manna tribuitur, id est, post Decalogi perfectionem angelo-

> Undecima mansio est in Raphidim, quæ interpretatur dissolutio fortium, vel remissio manuum. In hac sitienti populo fons de petra lloreb in similitudinem Christi aqua erupit. Ibi Jesus in typo Salvatoris contra Amalech milital, et in signo crucis dæmonum adversum nos tentamenta surgentia devincuntur. Ibi venit Jethro ad Moysen, dans consilium seniorum septuaginta, et in typum Ecclesiæ ex gentibus congregandæ legis imminutio Evangelio suggerente completur. Pulchre autem dissolutio ac sanitas fortium Raphidim dicitur, vel propter dissipatum Amalech, vel propter sanatum Israel.

Duodecima mansio est in solitudine Sinai, ubi statim veniet in mente apostolicus numerus. Sinai quippe interpretatur rubus, et sig isscatur Ecclesia in qua nobis apostoli prædicant. In hac mansione Moyses a cendit ad Dominum, ibique descendit Dominus in monte Sinai, dans legem populo suo : ibi fabricatur tabernaculum, ibi præcipitur veritas hofortitudinem, assumentes perfectum robur, ut inter c stiarum, vasorum diversitas, indumenta pontificis. sacerdotum ac Levitarum caremoniæ: ibi numerus populorum Levitarumque, et per singulas tribus populi distributio. Oblationes quoque principum in hac mansione descriptæ sunt. Duw quoque argenteæ tubæ ad promovenda castra ibidem fieri jubentur. Ibique pracipitur immundis, qui primo mense Pasche interesse non potuerunt, ut mense secundo conveniant. Sed quid sibi velit quod bi qui longius habitant, vel immundi in anima fuerant, in secundo mense Pascha jussi sunt facere. Quod nimirum in typum intelligitur populi gentium, qui cum omnibus dæmonibus fornicati, immundi videbantur in anima : salubri vero confessione mundati, ad secundam nativitatem quasi ad secundum mensem transire præcipiuntur.

# CAPUT III.

#### De Nazaræis.

Jubetur quoque in hac mansione Nazaræis, ut vinum et siceram et omne quod de uvis est, non bibant, nec comedant : nec de uva quidem passa, sed nec acetum quidem ex vino. Sed in Proverbiis præcipitur: Potentes qui iracundi sunt, vinum non bibant, ne cum biberint, obliviscantur sapientiæ. Quid ergo Nazaranorum nomine, misi abstinent um continentiumque vita signatur? Hic in vino luxuria prohibetur, in sieera omnis voluptas terrena. Sicera enim ex diverso conficitur genere, sicut voluptas ex diversa vitiorum oritur passione. Illi enim vinum non bibunt, et siceram bibunt, qui ad decipiendos homines umbras quasdam et imagines simulant habere virtutum. Uva passa illi vescuntur, qui propter bumanos oculos abstinentiæ pallore inficiuntur, ut gloriam capiant ab hominibus. Acetum autem bibunt, qui post vitæ sanctitatem in vetustatem præteritorum vitiorum labuntur, et corruptione veteris nequitiæ delectantur. Præcipit itaque Deus, ut eos qui sanctipullamque hujusmodi perturbationem appetant, qui a tanta mente revertuntur.

#### CAPUT IV

#### De leprosis, fluxis et immundis.

In hac mansione projiciuntur de castris leprosi, fluxi et immundi. Leprosi haretici, fluxi cogitatione, immundi opere, ut tanquam contacti et morbidi a castris Ecclesiæ separentur, ne contagione morum snorum vitam polluant innocentum.

#### CAPUT V.

#### Ætas bellatorum.

Ibi ab anno vicesimo annumerantur populi, qui ad prælium eliguntur. Sed cur ab anno vicesimo, nisi quia ab bac ætate contra unumquemque vitiorum bella nascuntur. Ideoque ad pugnam eliguntur, ut habeant contra libidines conflictum, ne luxuria supe-

#### CAPUT VI.

#### Levitæ et custodes vasorum.

Ibi etiam ab anno vicesimo et quinto Levitæ tabernaculo servire mandantur, et a quinquagenario custodes vasorum flunt. Quid enim per annum quintum ac vicesimum, in quo flos juventutis oboritur, nisi ipsa contra unumquemque vitiorum bella signantur. Et quid per quinquagenarium, in quo et jubilæi requiescunt in æternum, nisi interna quies, edomito bello mentis, exprimitur. Quid vero per vasa tabernaculi, nisi fidelium anima figurantur. Levitæ ergo anno vicesimo et quinto tabernaculo serviunt, et quinquagenario custodes vasorum funt : ut videlicet qui adhuc impugnantium vitiorum certamina per consensum delectationis tolerant, aliorum curam suscipere non præsumant. Cum vero tentationam bella subegerint, cum apud se jam de intima tranquillitate securi sunt, animarum custodiam sortem legi mentis meæ, et captivum me ducentem in lege peccati. Sed sliud est bella fortiter perpeti, attud bellis enerviter expugnari. In istis excitatur virtus, ne extolli debeant: in illis omnimodo exstinguitur, ne subsistant. Præcipit dehinc ibi lex levitas omnes pilos carnis radere: quia in his qui obsequiis divinis assumuntur, debent ante Dei oculos a cunctis carnis cogitationihus mundi apparere, ne illicita cogitatione mens proferat, et pulchram animæ speciem quasi pilis fructificantibus deformem reddat.

#### CAPUT VII.

# Dua tuba.

Post bæc jubentur sieri duæ tubæ, quarum clangore populi moventur ad prælium. Sic enim scriptum est de his ad Moysen : Fac tibi duas tubas argenteas ductiles. Et paulo post: Cum concisus clangor increpuerit, movebuntur castra. Per duas enim tubas exercitus ducitur, quia per duo testamenta sive D per duo præcepta charitatis ad procinctum fidei populus evocatur. Quæ idcirco argenteæ fieri præcipiuntur, ut prædicatorum verba eloquii nitore refulgeant, et auditorum mentem nulla sui obscuritate confundant. Ideirco autem ductiles, quia necesse est ut hi qui vitam venturam prædicant, per tribulationum præsentium tonsiones crescant. Bene autem dicitur, Cum concisus clangor increpuerit, movebuntur castra: quia nimirum cum subtitior ac minutior prædicationis sermo tractatur, auditorum mentes contra tentationum certamina ardentius excitantur. Jam ab hinc promovent filii Israel de monte Sina, et transeunt in sepulcris concupiscentiæ.

#### CAPUT VIII.

#### Sepulcra concupiscentiæ.

Tertia decima mansio est in sepulcris concupiscentiæ, ubi populus fastidiens cælestem panem, carnes

tatis inducrunt titulum, cunctis his careant vitiis; A Ægyptias desideravit, multosque subitum voravit incendium, ex quibus edocemur, ut qui conversationem relinquimus sæculi et Ægyptias ol'as, id est. carnalium desideriorum fervores contempsimus, non debere murmurare contra cœlestem panem, nec virulentias Ægyptiorum desiderare, quæ sunt magnarum carnium, sed simplicem manna cibum, id est, puram cœlestemque vitam ferre : alioquin si post percepta angelica manna, quæ est cœlestis vita, sive doctrina, rursus carnes Ægyptias, quæ sunt carnales hujus sæculi voluptates, et concupiscentias pristinorum morum voluerinuus appetere, vorabimur nausea, et statim Domini igne torquebimur, desideriumque nostrum vertetur in tumulos, ut simus sepulcra dealbata, quæ foris parent hominibus speciosa, intus autem plena sunt ossibus mortuorum, et omni spurcitia.

#### CAPUT IX.

# Septuaginta viri electi.

In hac mansione descendit Spiritus super septuaginta viros electos, et tunc Dominus descendit in nube, el retraxit de spiritu, qui erat super Moysen, et imposuit super septuaginta viros. Descendente enim in nube carnis Christo, diffusa est per fidem Spiritus sancti gratia super populos, et septuaginta gentium linguis electos, venitque super omnes donum illud virtutis cœlestis, quod quondam fuerat in Moyse et prophetis.

#### CAPUT X.

#### Mariæ obtrectatio.

Quarta decima mansio est in solitudine Haseroth: in hac Aaron sacerdos locum incidens offensionis, cum sorore sua Maria, fratri uterque obtrectant, quod alienigenam accepisset uxorem : unde illico Maria contagio lepræ effloruit, quo loco evidens fuit figura mysterii, quod sacerdotalis illa plebs patrum Christo Salvatori adversus Ecclesiam congregatam tiantur. Sed quis hæc prælia perfecte subigat, cum C ditur, nec redit ad Dei tabernaculum, donec statum plenitudinis gentium tempus adimpletur. Tunc enim eadem plebs pristinam poterit recipere sanitatem. dum eis septiformis spiritalis agnitio ad veniam luerit suffragata.

Quinta decima mansio est in Rithma, quæ transfertur sonitus, sive juniperus. Ferunt autem lignum hoc ignem multo tempore conservare, ita ut si prunæ ejus cinere fuerint adopertæ, usque ad annum perveniant. Ex quibus discimus post sepulcra concupiscentiæ, sive antra transire, nos ad lignum tempore multo calens, ut simus ferventes spiritu, et claro sonitu, atque in altum exaltata voce Evangelium Domini prædicemus. Ab hac mansione usque ad tricesimam secundam hæ continentur historiæ, quæ quia non sunt per mansiones singulas distributa,

#### a nobis quoque in commune dicentur.

# CAPUT XI. De duodecim exploratoribus.

Duodecim exploratores mittuntur ad terram sanctam : botrus refertur in ligno, et Christi breviter passio demonstratur. Murmurat populus Judzorum, gigantum impetum reformidans pugnat contra Ama-lech et Chananæum nolente Deo, et victus intelligit quae debeat in terra sancta exercere sacrificia. Dathan et Abiron filii Chore consurgunt contra Moysen et Auron, et terræ voragine glutiuntur. Inter mortuos et viventes pontifex medius thuribulo armatus ingreditur, et currens ira Dei sacerdotis voce prohibetur. Virga Aaron florem profess et folium, et in æternam memoriam virens siccitas consecratur. Vitula rufa concrematur inholocausto, et cineris ejus peculiaris aspersio est, quorum quidem figuras breviter adnotantes, ex duodecim exploratoribus incipiemus. Exploratores missi ad explorandam terram uberem, qui terruerunt populum ne crederent posse accipere terram a Domino repromissam, Scribarum

et Pharisxorum prætulerunt indicinm. Sicut enim A illi per Moysen missi sunt, ut soli fecunditatem sollicita consideratione tractarent : ita et isti per Legem et Prophetas jussi sunt, ut Scripturarum pervestigatione Dominicum specularentur adventum. In Dei et ubertatem fructuum spiritalium, et vitam mternam consequi possent. Sed sicut illi desperatione terruerunt populum, ne de Dei promissione confiderent : ita et isti Scribæ et Pharisæi suaserunt populo Judæorum, ne crederent Christum, ad Ægyptum sæculi hujus redire cupientes. Repudiantes manna fidei, quærentes ollas percatorum nigras, et cepas putidas blasphemorum, et pepones vitiorum ac libidinum corruptione marcentes. Ille autem botrus uvæ, quem in ligno de terra repromissionis duo advexere vectores : l'otrus pendens e ligno, utique Christus, ex ligno crucis promissus gentibus, de terra genitricis Mariæ secundum carnem terrenæ stirpis, visceribus effusus. Duo bajuli qui sub onere R botri illius incedebant, populus est uterque, cujus prior est Judaicus cæcus et aversus, ignarus pendentis gratiæ, et pressus onere suspensi, cui subjicietur judicanti. De quibus dicitur : Obscurentur oculi eorum, ne videant; et dorsum corum semper incurva. Qui vero posterior veniebat, populi gentium gerebat figuram, qui credens et Christum ante oculos habens. semper enni portans videt, et quasi servus dominum et discipulus magistrum sequitur, sicut ipse Dominus in Evangelio ait : Si quis vult post me venire, tollat crucem suam, et sequatur me (Luc. 1x, 25). Hic est botrus, qui effusus est in salutem nostram, et vinum sanguinis sui, crucis contritione perfudit, atque expressum passionis sum calicem Ecclesiae propinavit. Hic est botrus, quem malo granato socia muneris gratia secuta est, nostra scilicet Ecclesia mater, habens intra se per granorum numerum multitudinem populorum, per ruborem sanguinis Christi signaculo coruscantem : habentem etiam intus distinctam gratiam sicut Apostolus ait : Dicisa chari-C smata et dona Spiritus sancti grutia distributa, quibus omnibus indignos se increduli judicantes, terram carnis Christi Auentem lac et mel accipere non merverunt, quam per fidem servi ejus, id est, Christiani populi consecuti sunt; de cujus doctrina quotidie dicit Ecclesia : Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, super mel et favum ori meo (Psal. CXVIII). Ficum autem, quem cum botro de terra repromissionis attulerunt imaginem legis attulisse evangelicis edocemur exemplis. Sicut et botrum constat figuram Salvatoris ostendere, quemadmodum in Canticis canticorum Ecclesia de Christo dicit: Frater meus ut botrus Cypri (Cant. 1), quia nec Christus sine lege, nec lex sine Christo esse poterit.

#### CAPUT XII.

#### De homine ligna colligente.

Post bæc quidam homo die Sabbato ligna colligens, necatur a populo. Quid autem insinuat, quod tam atrociter jussu Bei fuerit idem ab omni trucidatus populo? Quod facile ab infidelibus proponitur. Intelligant ergo quia bæc omnia in typo acciderunt illis. Scripta sunt autem ad correptionem nostram. Ille autem pristinus carnalisque homo, qui diem Sabbatum violare ausus est dum ligna colligeret, propter quod et punitus, formam significabat ejus qui hodie in Christo signatus invenitur agere carnale opus, id est, contrabere ligna, fenum, atipulam, ad escam ignis æterni convenientem (I Cor. III), quæ dum colligit in suam perviciem, si fuerit deprehensus, pellitur ab omnibus, et statim occiditur, dum judicatur a spiritalibus. Sic ergo omnia quæcunque illis Judæis per legem acciderunt, formaliter intelligenda sunt.

### CAPUT XIII.

# De Core, Dathan et Abiron.

Sequitur jam excilium Core, Dathan et Abiron, qui sibi, contra Moysen et Aaron sacerdotem, sacrificandi licentiam judicantes, pœnas pro suis conatibus expenderunt. Per quos itaque significantur hi, qui bæreses et schismata facere conantur, et multos secum trahendo decipiunt, contemnentes sacerdotes Christi, et se a clero ejus plebis societate segregantes, constituere audent Ecclesias, et aliud altare, precemque alteram illicitis vocibus faciunt, dominicæ hostiæ veritatem per falsa sacrificia profanantes, hi qui contra Dei ordinationem nituntur, ob temeritatis andaciam, terræ compaginibus ruptis, viventes profando hiatu merguntur. Nec tantum hi qui ducus errorum sunt, sed et illi qui consentiendo participes eorumdem effecti sunt, in ignem\_æterni judicii præparata ultione peribunt.

#### CAPUT XIV.

#### Aaron cum thuribulo.

Deinde Aaron sanctus a ruina mortis populum trahere cæpit, thuribulum accipiens cucurrit obviam quassationi, stansque in medio superstitum ac peremptorum lethalem plagam objecto sui quasi quidam murus exclusit. Iste sacerdos Dominus Jesus Christus est, principium. Sacerdos iste, ruinam mortis in mundo conspiciens, occurrit a summo cælo, venitque obviam quasi gigas ad currendam viam (Psal. xviii); stetitque inter vivos et mortuos, quia natus est et mortuus. Sicque thuribulum passionis suæ accipiens, et in odorem suavitatis prætendens, suspendit iguis æterni perniciem, et inimicam pertulit mortem.

# CAPUT XV.

# Virga florens.

Virga autem Aaron, quæ post siccitatem flornit, caro insinuatur Christi, quæ postquam de railice Jesse succisa est, vivacius mortificata reviviscit. Itaque virga post ariditatem virescens, Christus est, post mortem resurgens. Ipsam enim virgam, ipsum florem intelligimus, ut in virga regnantis potentia, et in flore ejus pulchritudo monstretur. Unde et lu Capticis canticorum idem dicit: Ego sum flos campi, et lilium convallium. Alii virgam hanc, quæ sine humore florem protulit, Mariam virginem putant, quæ sine coltu edidit Verbum Dei. De qua scriptum est: Exiet virga de radice Jesse, et flos de radice ejus ascendet, scilicet Christus, qui, fluturæ typum præferens passionis, candido fidei lumine et passionis sanguine purpura, flos virginum, corona martyrum, gratia continentium est.

#### CAPUI XVI.

#### Vitula rufa.

Restat interea vitula rufa, in holocansto concre-D mata, cujus cinis expiatio populi erat. Sic enim di-citur de illa ad Moysen et Aaron: Præcipe filiis Israel ut adducant ad te vaccam rusam ætatis integræ, in qua nulla sit macula, nec portaverit jugum, tradetisque eum Eleazaro sacerdoti; quæ educta extra castra immolabitur in conspectu omnium, et intinget digitum Eleazar in sanguine ejus, et asperget contra fores ta. bernuculi septies; comburelque eam cunctis videntibus; tam pellem et carnes ejus quam sanguinem et fimum fammæ tradetis. Lignum quoque cedrinum et hyssopum coccumque bis linctum sacerdos mittil in flam. mam, quæ vaccam vorat; et tunc demum lotis vestibus et corpore ingredie ur in castra, commaculatusque erit usque ad vesperam. Sed et ille qui combusserit, lavabit vestimenta sua, et corpus, et immundus erit usque ad vesperum, colliget autem vir mundus cineres vaecæ, et effundet eos extra castra in loco purissimo, ut sint multitudini filiorum Israel in custodiam, et in aquam aspersionis, quia pro peccato vacca combusta est. Ha-bebunt hoc filii Israel, et advenæ sanctum jure per-

diebus suerit im nundus. Aspergetur ex hac aqua die tertio et die septimo mundabitur. Si die tertio a persus non jucrit, vel septimo, non poterit emunduri. Vitula rufa caro est Salvatoris, roven sanguine passionis, ætatis integræ, quia perfecta ætate passionem suscepit. Quod autem non est impositum super illam jugum, hoc ostendit quod caro Christi non est sublugata delicto, neque victa ab ullo peccato. Quod autem apprehensam ejecerunt filii Israel extra castra, astante Eleazaro sacerdote, populum Judæorum significat, et consensum sacerdotem in necem Domini quem ejectum extra Jerusalem crucifixerunt. Sicut ergo qui offerunt vitulam immundi sunt, sic et qui apprehenderunt Dominum peccatores haben'ur, et sicut is qui colligit cinerem aspersionis, mundus est, sic et omnes mundi sunt, qui passionem Christi prædicaverunt gentibus et in toto orbe t rrarum doctrinam ejus asperserunt, populosque Domino collegerunt. Liguum autem et hyssopum crucem putamus, et baptismum. Per hyssopi enim B f seiculum aspergebantur agni sanguine, qui mun-dari solebant, typice figurantes lavacrum baptismatis et allutionem æterni fontis. Per coccum autem bis tinctum figu: am sacri sanguinis significari, quo peccatores abluuntur; bis tinctum autem, quia per eum et corpore et corde mundamur. Ilæc enim tria ad purgationem peccatorum sunt tradita: primo per cedrum, fides liqui crucis; secundo, per hyssopum, martyrium; tertio, per coccum sanguinis dominici sacramentum. Sicut autem illuc die tertia purgari jubentur, ita et omnis anima purgatur ab omnibus delictorum sordibus, quaccunque credit Christum Dominum die tertia a mortuis resuscitatum. Hujusmodi etiam homo mundus erit in die septima, id est, in regno sanctorum adveniente Domino, et beatus ac lanus partem coelestis illius regni potietur. Qui autem non fuerit aspersus, id est, hujus gratiæ fide munitus, peribit anima illa de regno sancti sanctorum, et de populo sidelium. Ex sanguine autem C hujus vitulæ ideo septies tabernaculum jubet aspergi, quia septem sunt Spiritus sancti charismata, quæ per Christi sanguinem super Ecclesiæ populos distribuuntur, per quam ab omni delicto purgantur, sicut Apostolus ait : Jam abluti estis in sanguine Chrisi, et passione ejus. Quod vero vitula cum pelle et ossibus suis comburitur, et aguus ille paschalis pari modo concrematur, ne ossa ejus contringantur, hoc ostendit quod Domini Jesu Christi corporis in passione non essent confringenda crura, sient evangelista testatur. Moraliter autem vacca rufa, cujus cipis expiatio populi est, non aliter immolari et offerri ad altare Domini poterit, nisi qui terrena opera non fecerit jugumque delicti non traxerit, nec vinculis peccatorum fuerit alligatus. Jam dehine post exploratores et botrum, post excidium superborum et sacerdotale thuribulum, postque virgam florentem et vitulæ combustæ aspersionem, revertamur ad mansiones.

Sexia decima mansio in Ramoth quod Latine dicitur muli Punici divisio, quæ significat Ecclesiam, quasi multa grana uno cortice contegit, dum omnem turbam credentium in fidei unitate concludio.

Decima septima mansio in Lebna, quæ Latine transfertur in laterem: legimus quod Ægyptius populus lateres faciens ingemuit. Ex quibus discimus in itinere istius vitæ de alio in alium transitum nunc nos crescere, nunc decrescere, et post ordinem ecclesiasticum sæpe ad laterem, id est, carnalia opera, transmigrare.

Decima octava est in Ressa, quæ in frenos vertitur. Si enim post profectum rursum ad lutulenta opera stescendimus, infrenandi sumus, et cursu vagi atque præcipites Scripturarum retinaculis dirigendi.

Decima nona mansio est in Ceelatha, quæ interpretatur Ecclesia, schicer, ut vagi currentum gressus

petno, et qui tetigerit mortuum, et propter hoc septem A frenis ad Ecclesiam retrahantur, et ad fores quas diebus fuerit im nundus, Aspergetur ex hac aqua die ante reliquerant rursus festinent intrare.

Vicesima mansio est in monte Sepher, qui interpretatur pulchritudo, id est, Christus; et vide quid prosint frena: a vitiis nos retrahunt, introducunt ad virtutum choros, et in Christo monte pulcherrimo habitare faciunt. De quo scriptum est: Venite ascendamus ad montem Domini (Isai. 11).

Vicesima prima mansio est in Arada, quæ vertitur in miraculum; et vide quam pulchre est ordo virtutum; post frenos in Ecclesia intromittuntur. Post habitationem ad Christi montem ascendimus, in quo positi miramur in eo quod nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit (I Cor. 11).

Vigesima secunda mansio est in Maceloth, quæ in cætu vertitur, id est, Ecclesia; in hac enim consistit multitudo credentium, juxta quod scriptum est: Ecce quam bonum, et quam jucundum habitare fratres in unum (Psal. CxxxII).

Vigesima tertia mansio est in Thabath, quæ interpretatur pavor, quia dum quisque venit ad Ecclesiam, atque ascendit in montem pulcherrimum Christum, et stupore et miraculo Christi magnitudinem confitetur, adjungat deinde timorem, qui custos est beatitudinis, ut altum non sapiat, quia Deus superbis resistit, humilibus autem dat gratiam (Jac. 1v).

Vigesima quarta mansio est in Thare, quam nonnulli vertunt in maluiam, sive pasturam. Quod bene ad præpositos Ecclesiarum, vel ad custodiam animæ refertur, ut sollicitus sit quisque qui habet pavorem, ne eo diabolus in caulas ovium, id est, in Ecclesiis per diversa vitiorum foramina introire nitatur.

Vigesima quinta mansio est in Methea, quæ vertitur in dulcedinem. Ascendisti in excelsum Patris, admiratus es virtutum choros, timuisti ruinam, abjecisti insidiatores. Dulcis te protinus fructus laboris insequitur, ut merito dicas: Quam dulcia faucibus meis eloquia lua super mel et favum ori meo (Psal. exviii).

Vigesima sexta mansio est in Hesmona, quæ Latine festinationem sonat, scilicet, ut postquam dulces fructus laboris sumpserimus, nisi simus quiete contenti et otio, sed rursum ad altiora properantes, obliviscamur præteritorum, et in futura nos extendamus (Philipp. 111).

Vigesima septima mansio est in Moseroth, quod interpretatur vincula, sive, disciplina, scilicet ut festino gradu pergamus ad magistros, eorumque teramus limina et pracepta, virtutem ac mysteria Seripturarum vincula putemus esse æteroa. Hæc sunt Christi vincula, de quibus in Ecclesia seu in Isaia legitur: Viri sublimes ad te transibunt, et tui erum servi; post te ambulabunt colligati vinculis. (Isai. xLv). Et alia diaboli vincula, quibus raptis, vicit hostes Samson. De qualibus Propheta dicit: Dirupisti vincula mea, tibi sacrificabo hostiam laudis D (Paal. cxv).

V gesima octava mansio est in Benejaacan, quaper interpretationem transfertur in filios necessitatis. seu stridoris. Qui sunt isti filii necessitatis? Ipse psalmus nos docet : Afferte Domino, filii Dei, afferte Domino filies arietum" (Psal. xxvIII); quæ est tanta necessitas, quæ nolentibus imponatur. Cum divinis Scripturis fueris eruditus, et leges carom ac testimonia, quæ vincula veritaris sunt, scieris, contendes cum adversariis, ligabis eos, et vinctos duces in captivitatem, et de hostibus quondam atque captivis I beros Dei esticies, ut repente dicas cum Sion: Ego sterilis, et non pariens, transmigrata et captivala, et istos quis enutrivit? Ego destituta, et sola. Et isti ubi crant (Isai. xLix)? Porro quod interpretatum est filius stridoris, ad illum sensum refert, quod, timore supplicii et ejus loci, ubi est fletus, et stridor dentium (Matth. xiii), deserentes diaboli vincuia, Christo Domino credentium turbæ colla submittant.

Gadgad interpretatur nuntius, sive accinctio, certe concisio. Non enim aliter possumus magistri discipulorum atque credentium eos facere filios necessitatis, nisi præceptores eorum interfecerimus crudelissimos; in occisione eorum non parcat manus nostra, armum aut extremum auriculæ de ore leonis extrahere a viro. De nuntio et accinctione breviter hæc dici potest, quod filii necessitatis grandes ad virtutis stimulos suggeramus, cum eis nuntiaverimus præmia futurorum, et accinctos in rebellando docuerimus; horum trium quidquid magister secerit, in monte consistit.

Trigesima mansio in Jetebatha, quod interpretatur

bonitas, quæ est Christus.

Trigesima prima mansio in Hebrona, quæ interpretatur transitus, id est, mundus, de quo Apostolus ait: Præterit figura hujus mundi (I Cor. vn). Huc venientes sancti Dei cupiont ad meliora transire.

transmigratio. Audit quoque Chananæus, quod vepe quibus Psalmista canit: Et non dixerunt qui B nisset Israel, et in locum exploratorum, ubi quonpræteribant : Benedictio Domini super vos (Psal. CXXVIII).

Trigésima secunda mansio est in Asiongaber, quæ transfertur in ligno viri. Possunt hac ligna viri saltuum et omnium arborum genera multitudinem gentium figurare. Hucusque solitudo Pharan, decem ét octo continet mansiones, quæ scriptæ in catalogo in

superiori itinere componuntur.

Trigesima tertia mansio est in deserto Sin. Hæc est Cades (Num. xxxIII). Sin autem sancta interpretatur per antiphrasim, sicut lucus cum minime luceat, vel bellum, quod tamen sit hor-

### CAPUT XVII.

#### Mariæ mors.

In hac mansione moritur Maria, et sepelitur. Videtur in Maria prophetia mortua, in Moysen et Aaron legis et sacerdotii Judæorum finis impositus, quod nec ipsi ad terram repromissionis transcendere C valeant, nec credentem populum de solitudine hujus mundi educere, nisi solus Jesus Deus, id est, Salvator verus Filius Dei.

### CAPUT XVIII.

#### Moysi titubatio ad petram.

In hac propter aquas contradictionis Moyses offendit Dominum, et prohibetur transire Jordanem; turbatus enim murmure populi, dubitanter petram virga percussit, quasi illud non possit Deus facere, ut aqua de petra proflueret, quod ante jam fecerat. Quid ergo hic fides Moysi insinuat, quod aquam de petra ejiciendam titubaverit? Ilanc prophetiam fuisse de Christo recte intelligious. Dum enim Moyses in Scripturis sanctis aliam atque aliam pro re aliqua significanda personam gerat, nunc tamen populi Judæorum sub lege positi personam gerebat, euinque sicut Moyses, petram virga percutiens, de Dei virbute dubitavit; ita ille populus qui sub lege per Moysen data tenebatur. Christum ligno crucis affigens, eum virtutem Dei esse non cradidit cod siculation de la conde credimus, ore pronuntiamus. gens, eum virtutem Dei esse non credidit; sed sicut percussa petra manavit aquam sitientibus, sic plaga dominicæ passionis effecta est vita credentibus. Ha**bemus eni**m de hac re præclarissimam et fidelissimam vocem apostolicam, cum inde loqueretur dicens: Petra autem erat Christus (I Cor. x). Hanc ergo carnalem de Christi divinitate Dei venerationem in ipsius Christi altitudine, Deus mori jubet, cum mortem carnis Moysi morte imperat fieri. Sicut enim petra Christus, ita et mons Christus. Petra humilis fortitudo, mons eminens magnitudo, quia sicut Apostolus ait: Petra erat Christus, ita ipse Dens: Non potest civitas abscondi super montem constituta (Matth. v), se scilicet montem, fideles autem suos in sui nominis gloria fundatos asserens civitatem. l'rudentia enim carnis vivit, cum tanquam petra

Vigesima nona mansio est in monte Gadgad; A percussa Christi bumilitas in oruce contemuitur. Christus enim crucifixus Judæis scandalum, gentibus autem stultitia est. Et prudentia carnis moritur, cum tanquam montis eminentia Christus excelsus agnoscitur. Ipsis enim vocatis Judæis et Græcis Christus Dei virtus, et Dei sapient a est (I Cor. 1),

Trigesima quarta mansio est in monte flor. In extremis finibus Edom in quo ascendit Aaron juxta præceptum Domini, et mortuus est anno quadragesimo egressionis ex Ægypto, eo scilicet anno quo novus populus repromissionis terram intraturus crat; et quanquam in monte sacerdotium Eleazaro filio dereliquerit, lexque eos qui eam impleverint perducat ad summum, tamen ipsa sublimitas non est trans fluenta Jordanis, sed in extremis terrenorum operum finibus. Et plangit eum populus triginta diebus. Aaron plangitur, Jesus non plangitur. In lege descensus ad inferos, in Evangelio ad paradisum dam offendisse populum noverant, incunt prælium, et captivum ducunt Israel. Rursumque in eodem loco pugnatur, ex voto victor vincitur, victi superant; per quod intelligamus ut cum nos Dei auxilio destitutos, hostes invaserint, duxerintque captivo., non desperemus salutem, sed iterum armemur ad prælium. Potest sleri ut vincamus, ubi victi sumus, et in codem loco trium, hemus in quo fuimus ante captivi.

### CAPUT XIX.

#### De morte Aaronis et serpentum vulneratione.

Trigesima quinta mansio est in Salmona. Trigesima sexta mansio est in Phunon. He duæ mansiones in ordine historiæ non inveniuntur. In his mortuo Aaron murmurant Israelitici populi contra Deum et Moysen, manna fastidiunt, a serpentihus vulnerantur. Sed quid illud significat quod morsus mortiferi serpen'ium, exaltato et respecto ameo serpente. sanabantur, nisi quod nunc in typo Salvatoris, qui ferreum antiquumque serpentem in patibulo triumphavit, diaboli venena superantur, ita ut qui vere expresseque imaginem Filii Dei passionemque ejus conspexerit, conservetur. Hoc enim significant et verba ipsius Domini dicentis: Sicut exaltavit Moyses serpentem in eremo, sic oportet exaltari Filium hominis, ut omnis qui credit in ipsum, non pereat, sed habeat vitam æternam (Joan. III). Quod vero æneus est serpens ipse, qui ligno suspensus est, æs quippe metallis cæteris durabilius esse solet; et apte æneus serpens ligno suspensus est, ut Dominus et in serpente mortalis, et in ære significaretur æternus, ut videlicet et indicaretur mortuus per humanitatem, et tamen esset quasi æneus per divinitatem. Pulchre autem prima mansio Salmona interpretatur imaguncula, quia nimirum ibi imago expressa est Salvatoris fit ad salutem.

Trigesima septima mansio est in Oboth, quæ vertitur in magos, sive pythones. Unde monstratur quia post imaginem Dei, quæ in cord:s ratione monstratur, et confessionem sidei, quæ ore profertur, consurgunt serpentes, et artes maleficæ ad bella nos provocant. Sed nos custodia circumdantes cor nostrum, obduramus aures nostras, ne audiamus voces incantantium, et Syrenarum carmina negligamus (Psal. LvII).

Trigesima octava mansio est in Jieabarim, in finibus Moab, que significat acervos lapidum transeuntium, id est, sanctos per istud sæculum ad alias mansiones transire festinantes.

#### CAPUT XX.

De Seon rege Amorrhæorum, et Ug rege Basan.

Trigesima nona mansio est in Dibongad. In hac geritur bellum contra Seon regem Amorrhæorum, et Og regem Basan. In his regibus licet res gesta cognoscatur, tamen per conditiones virtutesque nominum spiritalis significatio est subjecta. Seon namque interpretatur tentatio oculorum, per quam figuratur diabolus, qui se transfigurat velut angelum lucis (II Cor. xi), et per hæresim et schismata verisimilia mentitur, ut fallat incautos : hunc Amorrhæi, id est, amaricantes, habent regem. Nisi enim quædam simulatio veritatis præcedat, non sunt hæreses amaricantes, non schismata exacerbantes in Ecclesia. Iste ergo rex occiditur in unoquoque homine, quando quisque damnat simulationem, et diligit veritatem. Og vero rex interpretatur conclusio, Basan autem confusio. Id enim agit diabolus semper. ut concludat vianı ad Dominum, opponendo idola sua, ne credatur in Christum. Conclusio præcedit ut rex B sequatur, confusio tanquam plebs, quia quos modo concludit, ne credant in Christum, quando apparue-rit Christus, omnes confundentur. Mansio autem ista Dibongad, interpretatur fortiter intellecta tentatio, quia nimirum si superetur simulatio, quæ per schisma vel hæresim exacerbat Ecclesiam, et conclusio quæ per sacrilegium claudit fidel viam, nihilominus tentatio intelligitur, ac deinde intellecta fortiter superatur.

Quadragesima mansio de Dibon in Gad, in Helmondeblatbaim, quæ vertitur in contemptu palatharum, sive opprobriorum; et per hoc discimus, omnia dulcia ac illecebras voluptatum prætereuntium in sæculo contemnendas et opprobria diligenda: quæ si falso objiciantur, beatitudinem pariunt, Salvatore plenissime perdocente, qui ait: Cum exprobraverint vos homines, beati eritis (Luc. v1).

#### CAPUT XX.

#### Moysis mors.

Quadragesima prima mansio in monte Abarim contra faciem montis Nabo, ubi moritur et sepelitur Moyses, terra repromissionis ante conspecta. Nabo interpretatur conclusio, in qua finitur lex, et non invenitur ejus memoria; porro gratia Evangelii absque ullo fine tenditur : In omnem enim terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terræ verba illius (Psal. xviii). Simulque considerandum quod habitatio transcuntium in montibus sita sit, et adhuc profectu indigeat. Post montes enim plurimos ad campestria Moab et Jordanis fluenta descendimus, quie interpretatur descensio. Nihil enim tam periculosum est quam gloria cupiditatis, et jactantia, et animus conscientia virtutum tumescens.

## CAPUT XXII. De Balaam et Balaac.

bus Moab super Jordanem, juxta Jericho, ubi fiverunt tentoria a domo solitudinis usque ad Belsacham in planitie Moab. In quadragesima secunda, quæ extrema mansio est, quædam qualiter sint gesta narremus. Sedens in ea populus a divino Balaam, quem mercede conduxerat Balaac, Dei jussu bene-dicitur, et malediciio mu atur in laudes. Sed quid est quod iste Balaam, dum pervenire ad propositum tenderet, asina cui præsidebat, dum vidisset angelum, loquitur. Quæ est enim hæc asina, nisi bruta gentilitas, quam quondam Balaam, id est, seductor idololatriæ, quasi brutum animal et nulla ratione renitens pænitentiæ, quo voluit errore substravit. Sed ista angelum Dei vidit quem homo videre non potuit. Et vidit et detulit, et locuta est, ut agnosce. remus posterioribus temporibus sub adventu magni angeli bei gentilem illam plebem, mutata duritia stoliditatis, solutis Deo linguis locuturam, ita ut qua

A erat subjecta persidiæ, in vocem sidei et consessionis erumperet. Licet et caro nostra per hoc possit intelligi. Plerumque enim caro per molestias tacta dagello suæ menti Deum indicat, quem nens ipsa carni præsidens non videbat, ita ut anxietate spiritus proficere in hoc mundo cupientis, velut iter tendentis impediat, donec ei invisibilem, qui sibi obviat innotescat. Unde et bene per Petrum dicitur: Corruptionem habuit suæ vesaniæ subjugale mutum II Petr. 11), quod in hominis voce loquens prohibuit Prophetæ insipientiam. Insanus quippe homo a subjugali muto corripitur, quando elata mens humilitatis bonum, quod tenere debeat, ab afflicta carne memoratur. Sed hujus correptionis donum ideirco Balaam non obtinuit, quia, ad maledicendum pergens, vocem, non mentem mutavit; consilium quippe dedit regi Balaac, ut mulieres in meritorio poneret, et ante januas earum aras, ut venientes filii Isracl prius sacrificarent idolis, et sic ingrederentur ad mulieres. Unde et fornicatur Israel cum filiabus Madiau. Sed quid est quod iste Balaam populum Dei posse decipi certa ratione colligit, dans consilium ut ex illa parte qua infirmari noverat filios Israel, perniciosi eis laquei tenderentur, non dubitans eos oblata copia feminarum fornicationis ruina protinus lapsuros, quia concupiscibiles animos enrum præsciebat esse corruptos. Ita ergo unumquemque nostrum nequitiæ spiritalis versuta malignitate in figura Balaam pertentant, illis præcipue affectibus animæ insidiosis laqueo prætendentes quibus nos senserint ægrotare, ut, verbi gratia, cum viderint rationabiles animæ nostræ partes esse vitiatas, illo nos ordine decipere moliantur.

#### CAPUT XXIII.

#### Phinees saccrdos.

Sed Phinees sacerdos zelatus, ut Domini furorem placaret, Zambrem qui ad scortum ingressus est, arripiens pugionem, utrosque transfigit, significan-C per crucem Christi, non solum idololatriam, sed etiam omnens carnis affectum vel concupiscentiam primi sæculi, et tunc placari Deum, dum carnis exstinguitur desiderium. Post hæc rursum populus numeratur, et Levitle, ut, interfectis primis carnalibus, novus Dei populus censeatur, qui per Jordanis baptismum transeat, et cœlestis hæreditatis repromissionem percipiat.

#### CAPUT XXIV.

#### Numerus populi.

Porro quod sexcenta millia armatorum de Ægypto numerantur egressa, et ex ipsis non sunt amplius, quam duo tantum terram repromissionis ingressi, hæc figura demonstrat multos per baptismum ad lidem transire, sed ad patriam coelestem valde paucissimos pervenire. Secundum illam figuram in Evangelio, in qua multi vocati, pauci autem inveniuntur clecti (Matth. xx). Quod vero duo tantum ingrediun-Quadragesima secunda mansio est in campestri. D tur, aut propter eos qui ex utroque populo regni (œlestis promissiones adipiscuntur; aut propter illos, qui per duas vias actionis et contemplationis ad a ternam beatitudinem prædestinantur.

# CAPUT XXV.

# Quinque filii Salphad.

Interpellant dehine quinque filiæ Salphad, et judicio Dei harreditatem accipiunt inter tratres suos, nec legis plebs ab Evangelii possessione excluditur. Deinde Jesus Moysi in monte succedit, et discit que spirituliter debeat offerri in Ecclesia; legi enim succedit Evangelium, ibique lex facienda præcepta admonet et grafia complet.

# CAPUT XXVI.

### Genera oblationum,

Primum quidem quid offerri debeat per singulos d.e.: dehine quid in Sabbato propter spem quictis

æternæ, quid in kalendis pro innovatione vitæ, quid A in Pascha, quando consepelimur com Christo per baptismum quasi a mortuis transeuntes ad vitae novitatem, et quid in l'entecosten propter gratiam Spiritus sancti, et indulgentiam remissionis peccatorum; quid in neomenia mensis septimi, quid in jejunio ejusdem mensis decimi diei. Quid in scenopœia, quando figuntur tabernacula, quinto decimo die supradicti mensis.

### CAPUT XXVII.

#### De morte Balaam,

Dehinc texitur bellum contra Madianitas, et mors divini Balaam, in cujus nece error perfidiæ ligno crucis interficitur; sitque deinde de Amalec præda divisio, et oblatio ex ca animarum in tabernaculo

#### CAPUT XXVIII.

#### Filii Ruben et Gad.

Post hæc filii Ruben et Gad et dimidia tribus Manasse circa Jordanem possessionem accipiunt, et in repromissionis terram, hæreditatem habere notunt, figurantes quia quos multa mundi implicamenta occupant, habitationem cœlestis patriæ nequaquam desiderant.

#### CAPUT XXIX.

#### Idoli destructio.

Dehinc præcipitur ut populus in terra sancta idøla destruat, et nullus de prioribus habitatoribus reservetur, ad significandum ut dem in terram sanctam repromissionis per fidem ingredimur, simul cum idulolatria omnia etiam vitia exstinguamus.

# OUÆSTIONES SUPER DEUTERONOMIUM.

DISCIPULUS.

riæ, quæ scribit?

MAGISTER. - In Deuteronomio namque quæ est secunda lex, narrantur ea quæ in Pharan, et Obet, Laban, et Ascroth usque Cadesbarne fuerunt populo dicta a Moyse, mandata videlicet atque promissa, inaledictiones peccatorum, et promissiones beatitudinis. Ibi canit canticum Moyses, ibi dat benedictionem filiis Israel; ibique, terra repromissionis conspecta, moritur atque sepelitur. Nonnulli autem Hebræorum quatuor tantum libros computant, id est, Genesim, Exodum, Leviticum, sive Numerorum : Deuteronomium autem repetitionem eorumdem librorum, et quasi quoddam legis meditatorium dicunt : ea duntaxat ratione, pro eo quod illa quatuor proprias rerum gestarum confinet causas, iste vero

#### CAPUT PRIMUM.

# Quid significet quod undecim diebus Deuteronomium C manu scribitur.

Liber Deuteronomii repetitio est præcedentium quatuor librorum legis. Nam dum illi in se proprias contineant causas, iste tamen replicat omnium: habet autem et ipse proprie innumera sacramenta, ex quibus parva pro exercitio lectoris studio memoranda innexui. Deuteronomium autem secunda legislatio dicitur, quod significat Evangelium, in cujus principio notandum est quid indicet quod undecim diebos Deuteronomium a Moysi scribitur, nisi ad significandum Judaicæ plebis lapsum in Evangelio per transgressionem Decalogi mandatorum.

#### CAPUT II.

#### De quadraginta annis laboriose peractis a filiis Israel.

Quid autem significaverint xL anni, quibus lahoriose peractis filii Israel ad repromissionis terram tum sæculi tempus significatur, in quo vivit Ecclesia D De non arando in primogenito boris; et non tondenda 1ransierunt. Per hos quippe quadraginta annos tosub laboribus et periculosis tentationibus, sperando quæ non videt per patientiam, quousque ad promis-sam æternæ felicitatis perveniat patriam. Ideo et Dominus quadraginta diebus jejunavit, et quadraginta noctibus tentatus est in eremo : corpus enim cjus, quod est Ecclesia, necesse est tentationes laboresque patiatur in hoc sæculo, quoadusque veniat illud tempus ubi post tentationes suscipiat consolationes. Porro quod vestis Israel per tot annos in eremo nulla vetustate corrupta est, et morticina pellis calceamentorum tandiu sine labe duravit, potest figurare figuram incorruptibilitatis corporum,

- Denteronomium, juxta fidem histo- B nhi ea quæ corruptibilia sunt sinc corruptione permanebunt.

#### CAPUT III.

## De non plantando ligno juxta altare Dei.

Non plantabis omne lignum juxta altare Dei, ne plantes nemus in terra: dicitur quippe no nemus plantetur in templo. Nemus frondentes arbores et infructuosæ sunt, solummodo ad delectationem visus plantatæ. Tales sunt et gentiles, qui rationem suam verborum decore component, et non convertunt se à vitiis, sed delectant atque istiusmodi seductione persuadent. Nos autem secundum præceptum Dei. juxta altare Dei nemus-non plantamus, si eirca dominicam fidem nibil in verb:s infructuosum, nibil andientiæ sæcularis illecebrosum componimus, sed sola puritate veritatis scientiam prædicationis tenemus. Hoc nemus in prædicatione sapientie plantare vitabat Apostolus cum dicebat : Loquimur non in doctis humanæ sapientiæ verbis, sed in doctrina spiriritus et virtutis (1 Cor. 11, 13).

#### CAPUT IV.

### De auferendo præputia ligni pomiferi.

Quando ingressi fuerilis in terram, et plantaveritis in ea ligna pomisera, auserelis præpulia eorum: pomorumque germina immunda erunt vobis, nec edetis ex eis. Ligna quippe pomisera sunt opera virtutibus fecunda : præputia it que lignorum auferimus, cum de ipsa inchoationis infirmitate suspecti, primordia operum nostrorum non approbamus. Poma autem quæ germinant immunda existimamus, nostrisque cibis non aptamus, quia cum primordia boni laudantur operis, dignum est ut hoc animum non pascat operantis, ne dum accepta laus sua-viter carpitur, fructus boni operis intempestive comedatur.

#### CAPUT V.

# primogenita ovium.

Non operaberis in primogenito bovis, et non tonde bis primogenita evium. In prim genito quippe bovis operari, est bonæ couversations primordia in exer-citio publicæ actionis ostendere. Ovium quoque primogenita tondere, est ab occultationis suæ leginine humanis oculis inchoantia bona nostra denudare. In primogenito ergo bovis operari prohibemur, atque a primogenitis ovium detondendis compescimur: quia et si quid robustum incipimus exercere, hoc in aperto citius non debemus ostendere; sed cum vita nestra simplex, quidquid innocuum inchoat, ut

nec hoc humanis oculis quasi subducto vellere ostendat. Ad sola ergo divina sacrificia boum primogenita ovium proficiant, ut si quid forte innocuum incipimus, hoc ad honorem intimi judicis in ara cordis immolemus. Quod ab illo procul dubio tanto libentius accipitur, quanto et ab hominibus occultatum, nullo laudis appetitu maculatur. Sæpe autem conversationis primordia adduc carnali sunt vitæ commixta: et ideirco iunotescere citius non debent, ne cum laudantur bona quæ placent, deceptus laude sua animus deprehendere in eis nequeat mila quæ

#### CAPUT VI.

De non arendo in bove simul et asino.

Non arabis in bove simul et asino. In bovis nomine populus ex circumcisione positus sub jugo superstitionum, quæ in umbra et imagine præcesserunt, cæremonias non relinquat. Item nonnunquam in bove bene operantium vita, in asino stultorum vecordia designatur. Quid est ergo, Non arabis in hove simul et asino? ac si diceret : Fatuum sapienti in prædicatione non socies, ne per eum qui rem implere non valet, et illi qui prævalet obsistas. Bovem quippe et asinum, si necesse sit, unusquisque sine detrimento operis jungit : sapientem vero et stultum, non ut unus præcipiat, et alter obtemperet, sed ut pariter æquali potestate annuntient verbum Dei, non sine scandalo quique comites flant.

#### CAPUT VII.

De non alligando os bovis triturantis.

Non alligabis os l'ovi trituranti. Dictum est quod in bovis nomine vita uniuscujusque operantis exprimitur. Dicit quodam in loco apostolus Paulus, repre- C bendens et dolens quod nemo illi communicaverit in ratione dati et accepti, nisi quod aliud in loco quodam aperte exposuit dicens: Si nos vobis spiritalia seminavimus, magnum est ut carnalia vestra metamus (I Cor. 1x, 11)? Hoe significat non alligabis os bovi trituranti. Unde et idem Apostolus alio leco dicit: Dignus operarius est mercede sua (1 Tim. v. 18). Vult ergo Scriptura doctoribus præstare carnalia, a quibus spiritalia consequuntur, quia qui prædicatores occupavit doctrina necessaria sibi providere non posse.

### CAPUT VIII.

De non coquendo hædum in lacte matris suæ.

Non coques hædum in lacte matris suæ. Ilædus bic sub peccatoris figura introducitur. Proinde peccans non est coquendus in lacte matris, id est, non est purgandus mediocribus tenerr.misque Ecclesiæ disciplinis : sed austerioribus præceptis ejus sunt excoper lasciviæ blandimenta se perdidit, fortiori di ciplina se redimat.

# CAPUT IX.

De non induenda veste ex lana et lino contexta.

Non indues vestem ex lana linoque contextam. Per lanam quippe simplicitas, per linum vero subtilitas designatur. Et nimirum vestis quæ ex lino lanaque conficitur, linum interius celat, in superficie lanam demonstrat. Vestem ergo ex lana linoque contextam induit, et qui sub locutione innocentiæ, intus subtilitatem celat malitiæ. Hoc secundum moralem sensum; cæterum juxta altam allegoriam lineis vestibus miscere lanam vel purpuram prohibemur, id est, inordinate vivere; et diversis generibus professionis velle misceri, ut vel sanctimonialis habeat ornamentum nuptiarum, aut ea quæ se non continens nupsit speciem virginitatis gerat: omnimodo hoc peccatum

dignum est in secreti sui velamina non derelinquat, A est. Et si quid inconvenienter ex diverso genero vel religione in vita cujusque contexitur. Verum illud tunc figurabatur in vestibus, quod nunc declaratur in moribus.

#### CAPUT X.

De non accipiendo loco pignoris superiorem et inferiorein molum.

Non accipias loco pignoris superiorem aut inferiorem molam. Accipere aliquando dicimus auferre. Unde et aves illæ quæ rapiendi sunt avidæ, accipitres vocantur. Unde et Paulus apostolus dicit : Sustinetis enim si quis devorat, si quis accipit (11 Cor. x1, 20); ac si diceret : Si quis rapit. Pignus vero debitoris est confessio peccatoris, a debitore enim pignus accipitur, cum a peccatore jam confessio peccati tenetur. Superior autem et inferior mola est spes et timor. Spes quippe ad alta subvehit, timor mine populus ex circumcisione possus substitutione populus gentium, legis accipitur; in asino autem populus gentium, pertinens ad Evangelium. In bove quippe simul et B inferior ita sibi necessario junguntur, ut una sine altera inutiliter habeatur: in peccatoris itaque mente altera inutiliter habeatur: in peccatoris itaque mente incessanter debet spes et formido conjungi, quia pœnitentia incassum misericordiam sperat, si non etiam justitiam pertimescat : incassum justitiam metuit, si non etiam in misericordiam confidit. Loco igitur pignoris mola superior tolli prohibetur, quia qui pr.edicat peccatori tanta dispensatione componere prædicationem debet, ut nec derelicta spe timorem subtraliat, nec subtracta spe in solo eum timore derelinquat. Tollit enim superiorem molam, si senti peccatori dicat. Non habebis veniam de commissis; tollit inferiorem. si peccantem deceptione palpet, ac dicat : Age mala in quantum vis absque metu, nam Deus piu- est, et ad indulgentiam paratus : sed utiliter tonc mola utraque liabetur, si et spes sit commodata formidine. et formido fuerit cum spe.

# CAPUT XI.

De non abominando Ægyptium.

Non abominaberis Ægyptium, quia suisti incola in terra ejus. Quamvis enim mundo renuntiantes Ægyptiam terram, id est, pristinam sæculi conversationem vel concupiscentiam declinemus, tamen dum præsentis sæculi necessitatibus subdimur, quasi Ægyptiam nationem nequaquam exstinguimus: et licet ab ipsa discretione separemur, non de super-Auis cogitantes, sed simus secundum Apostolum victu quotidiano indumentoque contenti. Hoc enim figuraliter mandabatur in lege, Non abominaberis Ægyptium.

# CAPUT XII.

De non habendo in sacculo diversa pondera.

Non habebis in sacculo diversa pondera, majus et minus: non erit in domo tua modius major et minor. Pondus habebis justum et verum; et modius æqualis et verus erit tili, ut multo vivas tempore super terram. Hoc et idem legislator etiam in Levitico interdicit, quenda peccata, cujus magna sunt crimina, ut qui D Salomone quoque parem super hoc sententiam numero proferente: Pondus magnum et pusillum, et mensuræ duplices, immunda sunt utraque ante Deum: et qui facil ea, adinventionibus suis compedietur (Prov. xx, 10). Proinde non solum illo corporati, sed etiam spiritali modo studendum est nobis ut nec diversa pondera in cord.bus nostris, nec in domo conscientiæ nostræ mensuras duplices habeamus, id est, ne i, si ea quæ districtiori regula moliuntur, remissiore indulgentia præsumentes eos, quibns verbum Domini prædicamus, districtioribus præ-ceptis et gravioribus, quam ipsi perferre possumus, ponderibus obruamus. Quod cum facimus, quasi diverso pondere atque mensura præceptorum Do-mini mercedem frugemque vel appendimus vel metimur. Si enim aliter ca nobis, aliter nostris fratribus dispensemus, recte increpamur a Domino, co quod stateras diversas aut mensuras duplices habeamus secundum illam sententiam Salomonis,

qua dicitur : Abominatio est Domino pondus duplex A servus uxoris. Sicut illud apostolicum : Qui cu n et statera dolosa, non est bonum in conspectu ejus

#### CAPUT XIII.

# De trium testimonio valituro.

Non stabit adversus alterum unus testis, sed in ore duorum aut trium testium stabit omne verbum. Licet historialiter hæc sit divina servanda sententia, tamen et cum contra quoslibet impios vel hæreticos ag mus, necesse nobis est Scripturas sanctas in testimonium vocare. Sensus quippe nostri et attestatio sine his testibus non habent fidem. Unde magis convenit ad probationem, et ad firmum verbum intellectus mei adhibeo duos testes, Novum et Vetus Testamentum: adhibeo etiam et tres, Evangelium, Prophetam, Apostolum, sieque stabit omne verbum.

#### CAPUT XIV.

#### De uxore fratris accipienda.

Illud vero quod uxorem fratris ad hoc frater jussus est ad lucere ut non sibi, sed illi sobo'em suscitaret. ejusque vocaret nomine quod inde eidem nasceretur : quid aliud in figura præmonstrat, nisi quia unusquisque Evangelii prædicator ita debet in Ecclesia laborare, ut defuncto fratri, hoc est Christo, su-citet semen, quia pro nobis mortuus est, et quod suscitatum fuerit ejus nomen accipiat. Denique hoc implens Apostolus non carnaliter in præmissa significatione, sed spiritaliter in completa veritate, quos in Christo Jesu per Evangelium se commemorat gennisse suscitans cos, et increpans corrigit, volentes esse l'auli. Nunquid Paulus, inquit, pro vobis crucifixus est, aut in nomine Pauli baptizati estis (1 Cor. 1, 13)? tanquam diceret : Defuncto fratri vos genui, Christiani vocamini, non Pauliani : at vero qui electus ab Ecclesia ministerium evangelizandi renuerit, ab ipsa Ecclesia merito digneque contemnitur : hoc est enim quod in ejus faciem jubetur exspuere, non sane signo hujus opprobrii, ut calceamento pedis unius exuatur, ne sit in corum sorte quibus ipse Apistolus ait : Et calceati pedes in præparatione Evangelii pacis (Ephes. vi, 18). Et de quibus commemorat per Prophetam : Quam speciosi pedes eorum qui annuntiant pacem, qui annun-tiant bona (Isa. L11, 7)! Qui enim sic Evangelicam sidem tenet, ut et sibi possit et Ecclesiæ prodesse, et renuit, bene intelligitur utroque pede discalceatus. Qui autem sibi putat ideo quia credit satis esse consultum, curam vero lucrandorum aliorum refugit, quasi unius pedis calceamentum cum dedecore amillit.

#### CAPUT XV.

#### De sormidoloso et pavido ut non ingrediatur ad bellum.

Bomo formidolosus et corde pavido non egredietur ad bellum. Vadat et revertatur in domum suam, ne more perterritus est. Quibus verbis edocet non posse quemquam professionem contemplationis vel spiritualis militiæ arripere exercitium, qui adhuc nudari terrenis operibus pertimescunt, ne rursus ad infirmisatem mentis revertantur, suoque exemplo alios ab evangelica perfectione revocent, et infideliter in errore firment. Jubentur itaque tales ut discedentes a pugna, revertamor in domom suam, quia non potest duplici corde bella Domini præliari. Vir enim duplex animo, inconstans est in omnibus viis suis. Tales quippe oportet ut ne initium quidem renuntiationis arripiant, quibus melius est ut in activa vita consistant, quam trepide contemplationem sequentes, majori discrimine semetipsos involvant. Mehus est enim non vovere quam vovere et non reddere. Similiter et ille a talı malitia prohibetur qui uxorem duxerit, qui plantaverit vincam, velut propagines filiorum. Non enim potest servire divinæ imilitiæ

uxore est, sollicitus est quomodo placeat uxori, et divisus est (I Cor. vii., 33): nec potest esse quis in studio contemplationis, qui adhuc in delectatione defigitur carnis. Nemo, inquit Apostolus, militans Deo, implicat se negotiis sæcularibus, ut ei placeat cui se probavit (11 Tim. 11, 4).

### CAPUT XVI.

# De interemptione septem gentium, quas Dominus tradidit Israeli.

Cum introduxerit te Dominus Deus tuus in terram quam possessurus ingredieris, et delere it gentes multas corum te, Etheum, Gergeszum, et Amorrhæum, et Chananæum et Pherezeum, et Eveum, et Jebuseum : septem gentes multo majores numero quam tu es, et robustiores, tradideritque eos tibi Dominus, percuties eos usque ad internecionem. Septem istæ gentes septem sunt principalia vitia, quæ per gratiam Dei B unusquisque spiritalis miles exsuperans exterminare penitus admonetur. Quod vero majoris numeri dicuntur esse, hæc ratio est, quia plura sunt vitia quam virtutes. Sed ideo in catologo quidem dinumerantur septem nationes: in expugnatione vero earum sine numeri ascriptione ponuntur. Ita enim dicitur: Et deleveris gentes multas coram te. Numerosior est enim quam Israel carnalium passionum populus, qui de hoc septenario fomite vitiorum ac radice procedit. De gastrimargia namque nascuntur comessationes, ebrietates; de fornicatione, turpiloquia, scurrilitas, ludibria atque stultiloquia; de philargyria, mendacium, fraudolatio, furia, perjuria, turpis lucri appetitus, falsa testimonia, violentia, inhumanitas ac rapacitas: de ira, h micidia, clamor, et indignatio; de tristitia, rancor, pusillanimitas. amaritudo, desperatio; de acedia, otiositas, somnolentia, importunitas, inquietudo, pervagatio, instibilitas mentis et corporis, verbositas et curiositas; de cenodoxia, contentiones, harreses, jactantia ac præsumptio novitatum; de superbia, contemptus, invidia, inobedientia, blasphemia, murmuratio, detractio, aliaque quam plura similia : quæ com sint multo majoris numeri quam virtutes, devictis tamen illis septem principalibus vitiis, ex quorum natura ista procedunt, omnes protinus conquiescunt, ac perpetua pariter cum his internecione delentur. Quod autem hæ pestes etiam robustiores sunt, manifeste naturæ ipsius impugnatione sentimus, fortius enim militat in membris nostris oblectatio carnalium passionum quam studia virtutum, quæ non nisi summa contritione cordis et corporis acquiruntur. Quod vero istarum perniciosarum gentium regiones salu-briter possidere præcipimur, ita intell gitur. Habet enim unumquodque vitium in corde nostro propriam stationem: sed si cum spiritalibus populis, id est virtutibus contra se dimicantibus, fuerint vitia superata, locum quem sibi in corde nostro concupiscentiæ vel fornicationis spiritus retinebat, deinceps casiitas parere facial corda fratrum suorum, sicul et ipse li- D obtinebit : quem furor ceperat, patientia vindicabit; quem tristitia morte operante occupaverat, incipiet excludere [F. excolere] fortitudo salutaris, et plena gaudii lætitia possidebit; quem acedia vastabat, incipit excolere fortitudo ; quem superbia conculcabat, incipit excolere humilitas! Et ita singulis vi iis expulsis, corum loca, id est effectus contrarios, possidebunt fil.i Israel, id est animæ videntes Deum.

#### CAPUT XVII.

Quod cum Abraham de futuris Dominus loqueretur, non septem sed decem legitur gentes dinumerasse.

Illud vero quod cum Abraham de futuris Dominus loqueretur, non septem gentes legitur dinumerasse, sed decem, quarum terra semini ejus danda promittitur, qui numerus adjecta idololatria gentium, blas phemia Judworum, errore hæreticorum evidentissime adimpletur. Quibus ante notitiam Dei et gratiam ba, tismi vel impia gentuun, vel blasphema Judirorum multitudo subjecta est, donec intellectuali A derata increpatio plus quam debuit addicit. Sed is Ægypto commoratur. Si autem abrenuntians quis egressus exinde per Dei gratiam ad eremum pervenerit spiritalem, de impugnatione trium gentium liberatus, contra septem tantum, quæ per Moysen dinumerantur, bella suscipiat.

#### CAPUT XVIII.

# De muliere capta in bello.

Si, inquit, exieris ad bellum contra inimicos tuos, et videris mulierem decoram specie, et concupieris eam. rade omnes pilos capitis ejus, et ungulas ejus et indues eam lugubribus indumentis : et sedebit in domo lugens patrem suum et matrem suam et domum paternam suam, et post triginta dies erit tibi uxer. Dicant Judmi quomodo apud eos ista serventur. Quid causæ, quid rationis est, decalvare mulierem, et ungulas ejus abscindi. Verbi causa ponamus quod si ita invenerit eam is qui dicitur invenisse, ut neque capillos neque B ungulas habeat, quid habuit quod secundum legem demere videretur? Nobis vero quibus militia spiritalis est, et arma non carnalia, sed potenti a Deo, si decoram mulierem, id est animam, quæ a Deo pulchra est creata, in gentili conversatione invenerimus et sociari voluerimus eam corpori Christi, depos to idololatriæ cultu, induitur lugahribus pænitentiæ indumentis, deploratque patrem et matrem, hoc est, omnem memoriam mundi ejusque carnales illecebras. Deinde verbi Dei novacula et doctrina omne peccatum infidelitatis ejus, quod mortuum et inane est, abradatur. Hoc enim sunt capilli capitis et ungulæ mulieris : atque ita demum salutaris lavacri unda purificata jungitur sauctis Dei, scilicet cum jam nihil in capile mortuum, nihil in manibus ex illis quæ per intidelitatem mortiva ducuntur, habuerit, ut neque sensibus vel actibus immundum aliquid aut mortuum gerat. Quod vero post triginta dies jubet eam duci in uxorem, ternario namque ac denario numero tides opusque significatur. Per fidem ergo Trinitatis atque opus legis recte sociatur. Quæcunque vero anima Israelitæ, corpori scilicet Christi adhærens, illi sine macula, sinceritate fidei, et actuum puritate. Alii putaverunt hanc mulierem decora specie rationabilem aliquam disciplinam significare, quæ sapienter dicta invenitur apud gentiles. Hanc igitur a nobis repertam oportet primum de ea auferre et resecare omnem superstitionis ejus immunditiam, et sic cam in studio veritatis assumere. Nihil enim mundum habent disciplinæ gentilium, quia nulla apud infideles sapientia est cui immunditia aliqua vel superstitio non sit admixta.

#### CAPUT XIX.

#### De eo quid significet securis e manubrio lapso.

Illud autem quid significat quod Dominus per Moysen pracepit dicens: Si quis abierit cum amico suo simpliciter in silvam ad ligna cædenda, et lignum se- D De quadraginta flagellis delinquentibus aahrbendis. curis sugerit manum, ferrumque lapsum de manubrio amicum ejus percusserit et occiderit, hic ad unam supra dictarum urbium fugiet et vivet, ne forte proximus ejus cujus effusus est sanguis, doloris stimulo versequatur, et apprehendat eum, et percutiat animam ejus. Ad silvam quippe cum amico imus, quoties ad intuenda subditorum delicta convertimur : et simpliciter ligna succidimus, cum delinquentium vitia pia intentione resecamus. Sed securis manum fugit, cum sese increpatio plus quam necesse est in asperitatem protrabit : ferrumque de manubrio prosilit, cum de correptione sermo durior excedit : et amicum percutit et occidit, qui auditorem suum prolata contumelia spiritu dilectionis interficit; correpti namque mens repente ad odlum proruit, si hanc immo-

qui incante ligna percutit, et proximum exstinguit, ad tres necesse est urbes fugiat, ut in una earum defensus vivat : qui si ad pœnitentiæ lamenta conversus in unitate sacramenti sub spe, side et charitate, absconditur, reus perpetrati homicidii non tenetur. Quem exstincti proximus cum invenerit, non occidit : quia cum districtus judex venerit qui se nobis per naturæ consortium junxit, ab eo procul dubio culpæ reatum non expetit, quem sub ejus venia spes, fides et charitas abscondit.

#### CAPUT XX.

# De pollutione somnii nocturni.

Si fuerit inter vos homo qui nocturno pollutus somnio sit, egredietur exira custra, et non revertetur, priusquam ad vesperam lavetur aqua, et post solis occasum regredietur in castra. Nocumnum quippe est somnium tentatio occulta, per quam tenebrosa cogitatione turpe aliquid corde concipitur, quod tamen corporis opere non expletur. Sed somnio nocturno pollutus extra castra præcipitur egredi, quia videlicet dignum est ut qui immunda cogitatione polluitur, indignum se cunctorum sidelium societatibus arbitretur : culpæ suæ meritum ante oculos ponat, et ex bonorum se existimatione despiciat. Pollutum ergo extra castra exire est turpi impugnatione laboranti sese ex continentium comparatione despi ere. Qui ad vesperum aqua lavatur, cum defectum snum conspiciens ad poenitentiæ lamenta convertitur, ut fletibus diluat omne quod amicum occulta inquinatio accusat : sed post solis occasum ad castra redeat, qui deservescente tentationis ardore, necesse est ut iterum fiduciam erga societatis bonum sumat. Post aquam quippe occumbente sole ad castra revertitur, quia post lamenta pœnitentiæ frigescente flamma, cogitationis illicitæ ad fidelium merita præsumenda reparatur, ut jam se a cæteris longe esse non æstimet quia mundum se per affectum intimi ardoris gaudet.

# CAPUT XXI.

### De paxillo serendo.

Jubetur præterea Israelitico populo per Moysen, ut cum egreditur ad requisita naturæ, mittat paxillum in balteo, et effossa humo abscondat quæ gesta fuerint. Naturæ enim corruptibilis pondere gravato, ab utero mentis nostræ quædam cogitationum superflua quasi ventris gravamina erumpunt. Sed portare sub balteo paxillum debemus, ut videlicet ad reprehendendos nosmetipsos semper accincti, acutum circa nos stimulum compunctionis habeamus, qui incessanter terram mentis nostræ pænitentiæ dolore consodiat, et hoc quod a nobis sætidum erumpit abscondat.

#### CAPUT XXII.

Quod autem pro mensura peccati quadraginta flagellis delinquentes argui jussit, jam prædictum e-t quod per quadragenarium numerum figura significetur hujus temporis in quo Ecclesia per quatuor mundi partes diffusa sub Decalogo legis vivit. Quadragenario numero delinquentes cædimur, cum in hoc tempore pænitentiæ verberibus flagellamur. Debet ergo quisque peccator temporalibus flagellis atteri, quatenus in judicio purgatus valeat inveniri. Beatus enim homo, qui corripitur a Damino. Nulla enim in æternum animadversio affligere poterit, ques hic poenitentiæ disciplina percu-serit. Si enim hic pro peccatis cædimur, illic sine peccato inveni-MINT.

# **OUÆSTIONES SUPER JESU NAVE LIBRUM.**

#### CAPUT PRIMUM.

# De morte Mosi et principatu Jesu Nave.

Post mortem ergo Moysi Inquitur Dominus ad Josue dicens : Moyses servus meus mortuus est, surge et transi Jordanem tu et omnis populus in terram quam ego dabo filiis Israel. Defunctus est ergo Moyses, defuncta est lex : legalia præcepta jam cessant, et ob-tinet Jesus, id est, Salvator Christus, Filius Dei, principatum, introducit populum in terram, de qua dicit Dominus : Beati mites, quoniam ipsi possidebunt terram (Matth. v, 5).

#### CAPUT II.

## De duobus exploratoribus et meretrice Rahab.

Iste Jesus, filius Nun, mittit duos exploratores ad Jericho urbem, qui suscipiuntur a meretrice Rahab. Jesus iste dux populi in semetipso Dominum Christum et vocabulo ostendit et facto. Jericho antem civitas mundus est, ad quem Dominus Chri-tus ad perscrutandos mores hominum duo testamenta direxit. Nam in eo ut credentium fidem, aut rebellium pervicaciam plenius comprobaret ante adventum judicii sui, quasi exploratores duos legem et Evangelium destinavit. Rahab vero typum tenet Ecclesiæ, quæ de extraneis atque alienis gentibus congregata est, quæ antea in desideriis carnis fornicabatur in idolis. De talibus ait Dominus: Quod præcedunt vos in regno calorum (Matth. xx1). Hæc igitur testamenta Domini sola suscipit, et eadem fideliter conservat. Amicos omnino non tradit, ipsa potius periclitari optans, dummodo illæsa ac salva servaret. Hæc casurum mundum sicut illa civitatem firmiter credit, fiæc pro se suorumque omnium salute pactum cum testamentis Domini fecit; hac in domo sua coccom, id est, s gnum sanguinis, posuit. Extra hanc si quis inventus fuerit, ruinam sæculi atque incendium mondi nulla ratione vitabit.

#### CAPUT III.

# De transitu arcæ et divisione Jordanis.

Populus cum arca testamenti Jordanem transcunt. Sed quid sibi velit, quod Jordane eadem arca testamenti transcunte per sucerdotes et Levitas deducitur turba; sicque stante aqua fluminis in cumulum Dei. populus iter incedit innoxium ? Hæc omnia implentur in Ecclesiæ populis mystica operatione. Dum enim quis ad baptismi venerit fontem, et consistente sacerdotali et Levitico ordine initiatus fuerit mysticis sacramentis, tunc sacerdotum ministeriis per haptismum, quasi per Jordanis Auenta ingreditur, et terram ecclestis repromissionis adipiscitur. Quod vero pars aquarum fluminis, quæ retro resiliit, perseverat in dulcedinem, pars vero in amarum confluxit gur-gitem maris, bæc figura baptizatorum varietatem designat, quia ex omnibus qui baptizantur pars quædam acceptam gratiæ cœlestis dulcedinem custodiunt, pars vero in peccatorum amaritudine convertuntur. dit populo Dei, magisterium sacerdotale monstratur. losi enim et docent populum exire de Ægypto, id est, de erroribus mundi, et transire per eremum vastam, id est, per sæculi tentationes. Quod vero sacerdotalis et Leviticus ordo assistit arcæ testamenti, in qua lex portatur, sine dubio, ut ipsi illuminent populum.

# CAPUT IV.

# De duabus semitribus armatis præcedentibus Israel. Duæ semitribus, quæ trans Jordanem a Moyse acceperunt terram, relictis mulieribus et infantibus,

A cum fratribus transcuntes, præbebant illis pugnandi auxilium, usquequo et ipsi consequerentur hæreditatem. Isti quippe qui per Moysen accipiunt hæreditatem trans Jordanem, et cum fratribus suis armati et præcincti incedant, illi hoc loco intelliguntur, qui primum per Moysen hæreditatem legis potiti sunt, unde et primogenitos esse omnes. Ruben quippe primogenitus est Jacob, ex Lia. Gad primogenius ejusdem ex Zelpha. Manasses primogenitus est Joseph , de Ægyptia filia sacerdotis Putipharis. In his ergo primogenitis figuraliter illi ex priori populo designantur, qui per legem placuerunt Deo, quique non requiescunt, sed expediti ad auxilium fratrum suorum consurgunt. Laborantibus enim nobis in egone vita hujus, atque habentibus certamen adversus contrarias potestates, veniunt in auxilium nobis illi qui ante adventum Christi per legem justificati sunt. Vidimus enim Isaiam, Jeremiam accinctos expeditosque ad auxilium nostrum de voluminum B suorum jaculis cordis nostri hostes acerrimos vulnerantes. Accingitur et Daniel ad auxilium nostrum, cum nos de Christi regno et Antichristi futura fraude instruit atque præmonet. Adest et Ezechiel, sacramenta nobis cœlestia in quadriformibus rotarum circulis signans. Docet et Osee bissenas agminis turmas, et præcedunt nos succinctis lumbis in veritate, quam prædicant ad auxilium nostrum. Isti ergo viri fortes pugnant nobiscum, quousque cœlestis repromissionis patriam consequamur.

#### CAPUT V.

# De duodecim lapidibus.

c Transeuntes itaque filii Israel Jordanem, sustulerunt de medio fluminis duodecim lapides, quos pro testimonio posuerunt. > Plico secundæ circumcisionis sequitur typus, ad significandum nobis, ut dum de lavacro consurgimus apostolicæ vitæ exempla firmissima nobis congestare debeamus, quarum sem-C per testimonium ad imitamenta virtutum contueamur.

### CAPUT VI.

#### De circumcisione secunda.

c Post Jordanis autem transitum venit Jesus in Galgala, ibique jubetur lacere sibi cultros lapideos, et circumcidere secundo filios Israel. Percontentur inde Judzi quomodo potest quis secundo circumcidi circumcisione carnali? Semel enim circumcisus ultra non habet quod secundo possit auferri; a nobis autem, quibus lex spiritalis est, convenienter ista solvuntur. Dicimus enim, circumcisionem primam luisse per legem in Ægypto; sed si a lege transcat quis per baptisma Jordanis ad Evangelium, tunc accipit secuudam circumcisionem spiritalem, per petram, qui est Christus. Sicque tali circumcisione purgatus, caret Ægypti opprobriis, id est, illecebris corporalium vitiorum. Nomen autem loci Galgala, quod interpre-Quod vero sacerdotalis ordo et Leviticus iter osten- D litatis ambulaverit quisque per hujus vitæ desertum, oculos ei esse cæcatos. Videamus et consequentia. Post Evangelii enim circumcisionem statim in loco revelationis pascha celebratur, immolaturque agnus ille pro mundi salute occisus. Ac, deficiente manna typicæ legis, primum comedit populus panem corporis Christi, quem incorrupta repromissionis terra, id est, mater Domiui virgo Maria protulit, cujus granum in terram cadens fructum plurimum attulit. Et vide ordinem. Postquam enim sub Jesu Nave, id est, sub Jesu Christo duce positi per lavacri fluenta transimus, ac per fidem spiritali circumcisione signamur; tunc

his gradibus advenientes, celebramus pascha, id est, immolatum Christum pro mundi salute credentes, statim pane illo dominici corporis pascimur. Occurrit deinde nobis princeps militiæ virtutum cœlestimum Christos, tenens gladium Evangelii, ad resecandam carnis nostræ pollutionem. Percunctatio antem Josue dicentis ad angelum: Noster es an adversariorum (Josue v)? discretionem suorum insinuat, qui inter honum et malum per discretionem dijudicat, ne eos adversarius per speciem boni fallat. Unde et Jeremiæ dicitur: Si separaveris pretiosum a vili, quasi os meum eris circundatus (Jerem. xv).

#### CAPUT VII.

#### De excidio Jericho, et salvatione Rahab.

c Circumdatur post hæc Jericho, expugnaturque, adversus quam gladius non educitur, aries non dirigitur, nec tela vibrantur; tubæ solummodo sacerdotales septem diebus continuis adhibentur, sicque circumacia arca muri Jericho subruuntur. > Jericho autem per interpretationem luna dicitur. Luna vero mundi hujus speciem tenet, quia sicut luna menstruis completionibus deficit, ita hic mundus ad completionem temporum currens, quotidianis defectibus cadit. In arca vero Ecclesia figuratur, in tubis autem æreis prædicatores fortes accipiuntur. Hanc ergo urbem Jericho diebus septem ferentes arcam Israelitæ, æneis tubis clangentibus circumeunt, et muri ejus per arcæ præsentiam atque ærearum tubarum sonitum cadunt, quia in hoc tempore, quod septem dierum vicissitudine volvitur, dum fertur arca, id est, dum orbem terrarum circumeunt, movetur Ecclesia, ad prædicantium voces, quasi ad tubarum souitum muri Jericho, id est, clati mundi, ac superbia infidelitatis obstacula corruunt, donec in fine temporum mors novissima inimica destruatur (1 Cor. xv), et impiorum perditione unica domus Rahab, tanquam unica Ecclesia liberetur a turpitudine mundi fornicationis, per fenestram confessionis in sanguine remissionis. Ista enim meretrix in Jericho tanquam in C hoc mortali sæculo moratur, quæ ut salvari possit, per fenestram domus suæ, tanquam per os corporis sui coccum mit it, quod est sanguinis Christi signum pro remissione peccatorum confiteri ad salutem. Qui inventi sunt in domo illius, salvati sunt ab interitu urbis; et quicunque intra Ecclesiam re-periuntur, ipsi tamen salvantur. Extra hanc autem domum, id est, extra Ecclesiam nemo salvalur.

# CAPUT VIII.

# De surto Achan.

 Furatur interea de anathemate urbis Jericho Achan pallium et regulam auream; pro quo irascente Deo perierunt quidam manu hostili ex populo. > Jericho itaque, ut dictum est, mundi gerit figuram. De anathemate autem ejus fraudans in tabernaculo suo abscondit, qui sæculares mores in Ecclesiæ secretis inserit, qui sub cultu Dei manens solemnitates sæ- D culi vel spectacula diligit, qui sortilegos, aruspices et augures inquirit, vel qui cæteros ritus persuadet, qui prius in Jericho, id est, in hoc sæculo, habebantur. Iste ergo, quia post fidei indumentum conversationes sæculares occulte inducit, quasi pallium de anathemate tollit : sed et ille de anathemate Jericho traudat, qui in Ecclesia hæreticorum infert dogma vel superstitiosa sæcularium litterarum studia. Hanc enim regulam auream luculento sermone aptatam fraudati sunt Arius, Marcion et Basilides; fraudati sunt enun isti regulas aureas de Jericho, et philosophorum sectam non rectam in Ecclesium conati sunt introducere, et maculare omnem Ecclesiam Domini, ita ut alii multi perderentur per eos; ideoque abjecti pro anathemate, quasi acervo lapidum, ita multitu-dine peccatorum suorum oppressi atque exstincti sunt, quorum auctor ac peremptor ex aliis, hoc est, diabolus qui per illorum impietatem fidelium quos-

his gradibus advenientes, celebramus pascha, id est, A dam evicerat. Rursum superatus evincitur, atque immolatum Christum pro mundi salute credentes, a populo Dei suspensus ligni crucis virtute nestatim pane illo dominici corporis pascimur. Occur-

#### CAPUT IX.

#### De constructione altaris.

e Superatis igitur hostibus, ædificavit Jesus altare Deo excelso ex lapidabus integris, in quibus non erat injectum ferrum, sicut præceperat Moyses; et immolavit sacrificium, et scripsit in lapidibus Deuteronomium legis Moysi. > Videamus itaque qui sint isti lapides, ex quibus ædificabatur altare. Omnes igitur qui in Christum Jesum credunt, lapides vivi dicuntur. De quibus Apostolus dicit: Vos estis lap'des vivi, ædificati domus spiritalis (I Petr. 11). His non injectum ferrum, quia incorrupti et immaculati carne et spiritu sunt, et jacula maligni ignita non receperunt, hi unum altare faciunt unitate fidei vel concordia charitatis. In his quoque Deuteronomium, id est, secundum Evangelii legem, Jesus Dominus noster scripsit. Audianus itaque eum dicentem: Dictum est antiquis: Non mæchaberis; ego autem dico vobis: Si quis viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchalus est eam in corde suo (Matth. v). Hanc igitur legem Jesus novam in cordibus credentium scripsit in corum mentibus, qui altaris constructione digni sunt.

#### CAPUT X.

#### De maledictionibus et benedictionibus.

e Post hæc omnis populus et majores natu, ducesque ac judices præcedebant hinc et inde arcam, steteruntque sicut præceperat Moyses in Deuteronomio sex tribus in monte Garizim, ut benediceret populum, et ipsæ tribus quæ nobiliores sunt, id est, Simeon, Levi, Juda, Issachar, Joseph et Benjamin. Alii vero sex ignobiliores steterunt e regione in monte Hebal, ut maledicerent, inter quos et Ruben, qui maculaverat torum parentis, et Zabulon ultimus Lize silius, et ancillarum silii. > Et hæc quidem veteres historiæ referunt gesta; sed inspiciendum est quid in narrationem mysticæ intelligentiæ referatur. Qui sunt ergo isti qui incedunt juxta montem Garizim, et qui sunt qui incedunt juxta montem flebal? Illi itaque qui hoc in luco juxta montem Garizim incedunt electi ad benedictionem, cos figuraliter indicant qui non metu pœnæ, sed cœlestis promissionis amore succensi veniunt ad salutem. Illi vero dimidii, qui juxta montem Hebal incedunt, in quo maledictiones prolatæ sunt, illos indicant qui non amore benedictionum vel promissionum, sed futurorum suppliciorum timore, complent quæ in lege scripta sunt, ut perveniant ad salutem. Umnes autem circa arcam incedunt, qui ab Ecclesiæ sinu non discedunt; sed nobiliores illos esse dicimus, qui boui ipsius desiderio, æternæ benedictionis amore quod bonum est agunt, quam illos qui pro mali metu bonum sectantur. Solus ergo Jesus potest ex omnibus populis hujusmodi mentes animosque concidere, et alios quidem statuere in monte Garizim ad benedicendum, alios vero statuere in monte Hebal, ad maledictionem; non ut maledictiones accipiant, sed ut intuentes præscriptas maledictiones, et pænas peccatoribus constitutas incurrere caveant, ac semetipsos timoris supplicio corrigant.

# CAPUT XI. De Gabaonitis.

c Interea Gabaonitæ, perditionis meta perterriti, cum fraude et calliditate venerunt ad Jesum, pannis calceamentisque veteribus induti, deprecantes ut salvarentur, statimque a Jesu salutem suscipiunt; quorum tamen dolum ut agnovit, ligni cæsores vel aquæ gestatores eos constituit. In quorum tigura illi ostenduntur, qui de mundo ad Ecclesiam venentes, habent fidem in Deo, et inclinant caput suum sacerdotibus, sanctis quoque ministrant et ser-

viunt, ut aliquid utilitatis impendant ; ad ornatum A secte annuntiata sunt. Unde et ipse dicit discipulis : oliam Ecclesiæ vel ministerium prompti sunt; in moribus vero suis et conversatione pristina detinentur, induentes veterem hominem cum actibus sui-, et involuti vetustis vitiis, sicut et isti pannis et calceamentis veteribus obtecti; et præter hoc quo Deum credunt, et erga servos Dei vet Ecclesiæ cultus videntur esse devoti, nihil habent emendationis vel innovationis in moribus. Tales igitur tantummodo quasi quoddam salutis signum intra Ecclesiam temporaliter præferunt, inter spiritales autem, id est, inter sanctos Dei, regnum æternum vel libertatem minime consequentur.

#### CAPUT XII.

# De prælio in Gabaon.

Quod autem in Gabaon, pugnante Jesu Nave stetisse perhibetur sol et luna, donec Israel inimici delerentur, dicente Scriptura : Stetit, inquit, sol super Gabaon, et luna super vallem Elom (Josue x); et adjicit Scriptura et dicit: Quia nunquam sic audivit Deus hominem (Ibid.). Jesus ergo noster solem stare fecit non tune solum, sed multo magis modo in adventu suo, dum nos bellum gerimus adversus vitiorum gentes, et colluctamur adversus principes et potestates, et rectores harum tenebrarum, adversus spiritales nequitias in coelestibus (Ephes. v1). Sol nobis justitiæ indesinenter assistit, nec deserit nos unquam, nec festinat occumbere, quia ipse dixit: Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi (Matth. xxviii). Quinque autem reges quinque sensus corporeos indicant, qui Gabaonitas, id est, carnales homines expugnant. Ili ad speluncam confugiunt, cum se terrenis actibus in corpore positi mergunt. Qui tamen pugnante Jesu, id est. prædicatione evangelica superantur, atque ingrediente Verbo Dei in nobis, id est, intra speluncam corpor s nostri, omnes pariter interficiuntur.

#### CAPUT XIII.

# De exstinctis gentibus, et terræ divisione.

Exstinctis deinde vel deletis gentibus, Josue sorte dividit populis terram repromissionis. Ejecit ergo et Christus a facie fidelium suorum quodammodo gentes, gentilium errorum malignos spiritus, et sorte dividit terram, in nobis omnia operans unus atque idem spiritus, ac dividens dona propria unicuique prout vuit.

#### CAPUT XIV.

# De divisione terræ in duabus et novem semitribubus.

Refertur autem in his divinis eloquiis prima et secunda hæreditatis facta divisio. Prima quidem per Moysen, secunda vero, quæ fortior est, per Jesum. Sed Moyses trans Jordanem duabus tantum semis tribubus, Ruben scilicet, Gad, et dimidiæ tribui Manasse possessionem dare decrevit; cæteræ vero omnes per Jesum suscipiunt. Per quod indicatur, quod plures per fidem Jesu Christi promissa cœlestia D essent percepturi, quam qui per legem adepti sunt. Nam duæ illæ semis tribus procul dubio priorem populum adumbrabant; sed ideo duæ semis dicuntur, quia bi qui in lege agebant contigerunt cognitionem Trinitatis, sed perfectam ejus scientiam non habue-runt. Sicut et Ecclesiasticus liber loquitur dicens: Qui non perfecit primo scire sapientiam, et infirmior non investigavit illam (Eccii. xxiv). Hinc autem novem semis tribus, quæ per Jesum repromissionem terræ sanctæ suscipiunt, ut prædictum est, figuram novi populi tenuerunt, qui a Jesu Domino nostro per lidem et gratiam æternæ repromissionis hæreditatem post lavacrum, quasi per Jordanis transi-tum susceperunt. Sed proinde et ipsæ novem semis tribus dicuntur, quæ sub Jesu hæreditate potiuntur, et non integre decimus numerus consummatus dicitur et perlectus, quia nec in ipso adventu Domini vel incarnatione ejus cuncta nebis per semetipsum per-

Multa adhuc habeo quæ vobis loquar, sed non potestis illa modo audire; veniet autem Spiritus veritatis, qui a Patre procedit; ille de meo accipiet, et annuntiabit vobis omnia (Joan. xvi). Perfectio itaque ad summan cunctorum bonorum in Spiritu sancto consistit, alioquin nihil in eo persectum putabitur, cui Spiritus sanctus deest.

#### CAPUT XV.

Quod Levitæ non acceperunt hæreditatem terræ.

Quod vero Levitæ non acceperunt hæreditatem terræ, utique quia Jesus Dominus noster ipse est hæreditas eurum. Sicut scriptum est: Ego hæreditas corum et possessio non dabitur eis in Israel. Ego enim sum possessio eorum (Ezech. XLIV). Clericorum enim possessionem ob hoc se dici voluit Deus, quia ministri altaris ipsius effecti sunt, et sors. Propter quod et cleros sors interpretatur. Ergo Deum bæreditatem merito possidet, qui ut absque ullo impedimento deservire Deo valeat, pauper spiritu esse contendit, ut congrue illud Psalmistæ dicere possit: Dominus pars hæreditalis meæ el calicis mei (Psal. 12).

# CAPUT XVI.

#### Ouod habitacula Levitarum per omnes tribus discernuntur.

Quod vero habi:acula Levitis a Jesu per omnes tribus decernuntur, significat ut hi qui in Ecclesia Dei, scientiæ operam dantes, doctrinæ gratiam administrant, rursus ab omnibus quibus dispensant divina, terrena subsidia, quæ non habent, recipiant, ut impleatur illud quod Apostolus præcipit dicens : Si nos vobis spiritalia seminavimus, magnum est ut carnalia vestra metamus (I Cor. 1x)? Et merito isti in cunctis tribubus divisi dicuntur, quia dispensatione cunctorum vivunt.

### CAPUT XVII.

# C Quod quadraginta duas urbes Levitæ in possessionem accipiunt.

Quod autem et quadraginta duas urbes accipiunt. indubitanter ipsa prædicatio sanctorum signatur. lpsi enim possident doctrinam, quæ constat legis decalogo, et quadrifido Evangelii numero quasi quaternas urbes habentes, quibus etiam duz adjiciuntur, quia nimirum cuncta que prædicant morali ac mystico sensu annuntiant.

## CAPUT XVIII.

#### De Chanance o populo exstincto.

Illud autem quod Israelitico populo percepta repromissionis terra partiretur, Ephraim tamen tribui Chananæus omnis, id est, gentilis populus non occi-sus, sed factus tributarius dicitur, sicut scriptum est in Judicum libro: Habitavit Chananaus in medio Ephraim tributarius (Judic. 1v); quid enim tributa-rius, quid Chananæus, gentilis videlicet populus, nisi vitium signat? Sæpe enim in magnis virtutibus terram repromissionis ingredimur, quia spe intima de æternitate roboramur. Sed dum interemptis sublimibus vitiis quædam tamen parva retinemus, quasi Chananæum in terra nostra vivere concedimus; qui tamen tributarius efficitur, quia hoc ipsum vitium quod subjugare non possumus, ad usum nostræ utilitatis humiliter retorquemus, ut eodem se mens, et in suis vilia sentiat, quod suis viribus etiam parva quæ appetit, non expugnat. Unde bene rursum scriptum est : Hæ sunt gentes quas Dominus dereliquit, ut erudiret in eis Israelem (Judic. 111). Adhuc namque quædam minima vitia nostra retinentur, ut sensum intentio sollicitum in certamine semper exerceat, et ideo de victoria non superbiat, quo vivere in se hostes conspicit, a quibus adhuc vinci formidat. Israel ergo, reservatis gentibus cruditur, quando in quibasdam minimis vitiis elatio virtutis nostræ comprimitur, et in parvis sibi resistentibis discit quod ex se majora non subjiciat.

# QUÆSTIONES SUPER LIBRUM JUDICUM.

#### CAPUT PRIMUM.

De servitute populi, et liberatione.

Historia Judicum non parva mysteriorum indicat sacramenta. Primum quod post Josue succedunt Judices sicut et post Christum successerunt Apostoli, et Ecclesiarum rectores, ad gubernandos et regendos fideles, quos ipse ad spem æternæ repromissionis perdueit. Per omnia autem in hoc volumine delicta Judaici populi, et servitutis, clamor quoque corum et miserationes Dei scribuntur. Nam multis annis pro suis offensis multorum regum servi erant, et iterum conversi liberati sunt. Sed quid est quod sæpe peccantes in manu hostili traduntur, nisi quod nostra peccata, quando delinquimus, vires hostibus præbent? et quando nos facimus malum in conspectu Domini. tune confortantur adversarii nostri, id est, dæmones spiritualium nequitiarum virtutes; sed iterum, quando convertimur, suscitat Dominus salvatores et judices, hoc est, principes et doctores, quos ad subsidium Deus mittit eorum, qui ad se toto corde clama- B verint, sicut misit Othoniel, qui expugnavit Chusan Rasathaim regem Mesopotamiæ, sicut misit Aod, qui occidit Eglon regem Moab, sicut misit Jahel et Debboram, quæ interfecerunt Sisaram. Quarum historia pro suis mysteriis breviter memoranda est.

#### CAPUT II.

#### De Debbora et Jakel.

Debbora prophetes, uxor Lapidoth judicabat populum in illo tempore, et sedebat sub palma inter Rama et Bethel in monte Ephraim, ascendebantque ad eam filii Israel in omne judicium (Judic. 17). Debbora quæ interpretatur apis, sine loquela, in prophetiæ forma accipienda est, de qua dicitur: Quam dulcia faucibus meis eloquia tua (Psal. cxvIII). Consideremus ubi locus prophetiæ describitur. Sub palma, inquit. Sub palma sedem habet prophetia, quia quos suis institutionibus erudit, ad palmam supernæ vocationisadducit. luter med.um autem Roma et inter medium C Bethel sedere dicitur prophetia. Rama interpretatur excelsum, Bethel domus Dei, utique quia nos intra domum Dei positos, non quæ in terra sunt quærere docet, sed quæ in cœlis sunt(Coloss. m). Hæc misit et vocavit ad se Barac (Judic. 14). Barac interpretatur coruscatio. Coruscatio est, quæ habet quidem lucem, sed non permanentem. Ad modicum enim temporis resplendet, et desinit. Hic ergo Barac formam gerit prioris populi, qui prinio omnium per prophetiam vocatus et invitatus ad audienda eloquia Dei, refulsit quidem in legis splendore et brevi tempore coruscavit, sed non diu permansit. Cum ergo dixisset Debbora ad Barac, id est, prophetia ad priorem populum : Tibi præcepit Dominus Deus Israel, et tu ascende montem Thabor, et accipe decem millia virorum (I bid.); respondit Barac ex persona prioris populi ad prophetiam: Non ascendam, nisi et su uscenderis mecum. Dixit ad eum Debbora: Ibo tecum, sed non erit p imatus tuus in via qua incedis, sed in manu mulieris tradetur Sisara (Ibid.). Et videtur ostendere quia non est apud illum populum primatus, nec permanet apud Eum victoriæ palma, sed apud Jahel mulierem, id est, Ecclesiam. Nam Jabel ista alienigena, in cujus manu victoria est facta, figuram tenet Ecclesiæ ex gentibus congregatæ. Jahel enim interpretatur ascensio, quia per Ecclesiam ascenditur ad cœluin. elsta palo Sisaram hostem interfecit, id est, ligni crucis acumine et virtute diabolum interemit; quod Barach, id est, prior populus per legis præcepta facere non potuit. Sola enim isia per lignum in quo spiritualibus sacramentis credentium salus et fidei hostem affligit; quem deinde mortuum pellibus obtegit, id est,

A inclusum in carnalium cord.bus derelinquit. Non enim latent mortifera ipsius nisi in corruptib.litate vitae viventibus, et peccata mortalia perpetrantibus; qui dum prave viventes segregantur a corpore Christi, efficiuntur membra diaboli.

#### CAPUT III.

De oraculo angeli ad Gedeon.

Traditur deinde populus Israel in manu Madian , pro cujus liberatione loquitur angelus Domini ad Gedeon. Cujus gesta quid significent mystice, demonstrandum est. « Gedeon namque cum sub arbore quercu tritici messem virga cæderet et a paleis frumenta excuteret, angelum vidit, et accepit abeo oraculum, ut a potestate hostium populum Domini in paupertatem reduceret. Iste Gedeon nimirum liguram præstabet Christi, qui, sub umbra sacræ crucis, prædestinato Incarnationis futuræ mysterio constitutus, rectitudine judicii quasi per virgam electionem sanctorum a vitiorum paleis sequestrabat. ellic ergo Gedeon cum audisset ab angelo quod deficientibus populorum millibus, in uno viro Dominus plebem suam ab hostibus liberaret, protinus bædum coxit, cojus carnes secundum præceptum angeli simul cum azyma supra petram posnit, et jus carnium desuper effudit. Que dum angelus virgæ cacumine contigit, statim de petra ignis erupit, atque ita sacrificium Deo quod offerebatur absumptum est. > Quo indicio declaratum videtur quod petra illa typum habuerit corporis Christi, Paulo attestante: Petra autem erat Christus (I Cor. x). Jam tunc igitur in ministerio declaratum est quia Dominus Jesus in carne sua totius mundi peccata crucifixus aboleret. Nec solum delicta factorum, sed etiam cupiditates purgaret animorum. Caro autem hædi ad culpam facti refertur, jus ad illecebras cupiditatum, sicut scriptum est : Quia concapivit populus cupiditatem pessimam, et dizerunt : Quis nos cibabit carne (Num. x1)? Quod igitur extendit angelus virgam, et tetigit petram, de qua ignis exivit : ostendit, quod caro Domini spiritu repleta divino, peccata omnia humanæ conditionis exurit. Unde et Dominus ait: Ignem veni mittere in terram (Luc. xII). Advertit igitur vir doctus et præsagus futurorum superna mysteria, et ideo secundum oracula occidit vitulum, a patre suo idolis deputatum, et ipse septennem alium vitulum immolavit Deo. Quod factum manifestissime revelavit, post adventum Domini omnia gentilitatis abolenda sacrificia, solumque sacrificium Deo dominicæ passionis pro redemptione nostra, religiose a populis deferendum. Etenim vitulus ille erat in typo Christi, in quo septiformis spiritualium plemiudo virtutum, sicut dixit Isaias, inhabitabat (Isai. x1).

### CAPUT IV.

#### De mysterio velleris et avcæ.

a Prævidit ergo mysterium victoriæ Gedeon; et tamen licet fortis et fidus, plemora adhuc de Domino futuræ victoriæ documenta quærebat, ut una nocte lanæ vellus in area poneret, et esset super illud tantunmodo ros, et siccitas super omnem terram; et rusus similiter poneret vellus, et super totam terram ros plueret, et siccitas esset in vellere. • Quærit fortasse aliquis, utrumque quasi incredulus esse videatur, qui frequentibus jam fuerat indiciis informatus. Absit. Non enim ille ambiguus erat; sed nimirum futura mysteria prævidehat: quæ etiam providus diligentissme explorabat, ut amplius crederet mysterium, dum intellexisset oraculum. Quid ergo vellus complutum, et area sicca, et po-tea compluta area sicco vellere, nisi quod primo una

gens Hebraorum, habens gratice mysterium, totus A iste trecentorum numerus in tau littera continetur, quæ orbis hoc habet, illa vacua est? Area enimilla totum orbem terrarum significabat. Denique quando totus orbis infructuoso cultu gentilis superstitionis arebat, tunc erat ros ille coelestis visitationis in vellere; postea vero quoniam oves quæ perierant domus I-rael, quæ sub figura velleris demonstrabantur, fontem aquæ vivæ negaverunt, ros fidei exaruit in pectoribus Judzeorum; gratiamque suam imber ille divinus in corda gentium derivavit. Inde est quod nunc fidei rore totus orbis humescit, Judæi vero prophetiis et omuibus charismatibus carent. Nec mirum si perfidite subeunt siccitatem, quos Dominus prophetici imbris ubertate privavit dicens : Mandabo nubibus meis, ne pluant super cam imbrem (Isai. v). Idcirco autem illam gentem velleris nomine significavit, vel quia in obauditu eamdem pluviam detinehat, quam volebat sibi proposito prædicari, id est, incircumcisis gentibus revelari.

# CAPUT V. De prælio cum trecentis.

Post hanc diligentissimam mysterii explanationem, cum cjam contra Madianitas Gedeon dimicare contenderet, et exercitus multitudinem ad bella produceret, divina illi admonitione præceptum est, ut ad fluvium veniens, omnes quos flexis genibus aquas haurire conspiceret, a bellorum conflictu removeret; actumque est ut trecenti viri tantummodo qui stantes manibus aquas hauserunt, remanerent. Cum his Gedeon ad practium pergit, cosque non armis, sed tubis, lampadibus, et lagenis armavit. » Nam, sicut illic scriptum est, « accensas lampades miserunt inter lagunculas, et tubas in dextera, lagenas autem in sinistra tenuerunt, et ad hostes suos cominus venientes, cecinerunt tubis, confregerunt lagunculas, lampades apparuerunt; et hinc tubarum sonitu, illinc lampadum coruscatione territi hostes in fugam conversi sunt. > Quid hoc est quod tale bellum per prophetam ad medium deducitur? An indicare nobis C propheta studuit, quod adventum Redemptoris nostri contra diabolum, illa sub Gedeon duce pugnæ victoria designavit? Talia enim nimirum acta sunt, quæ, quanto magis usum pugnandi transeunt, tanto amplius a prophetandi mysterio non recedunt. Quis enim unquam cum lagenis et lampadibus ad prælium venit? Quis contra arma veniens, arma deseruit? Ridicula nobis hee profecto fuerant si terribilia hostibus non fuissent. Sed victoria ista attestante didicimus, ne parva bæc quæ acta sunt perpendamus. Gedeon itaque ad practium veniens Redemptoris nostri signat adventum, de quo scriptum est: Tollite portas, principes, vestras, et elevamini portæ æternales, et introibit Rex yloriæ. Quis est iste rex gloriæ? Dom:nus fortis et potens, Dominus potens in prælio (Psal. xxiii). Hunc Redemptorem nostrum non solum opere, sed etiam nomine prophetavit. Gedeon namque interpretatur circumiens in utero. Dominus enim noster per majestatis potentiam omnia I circumplectitur, et tamen per dispensationis gratiam inter uterum Virginis venit. Quid est ergo circumiens in stere, nisi quia omnipotens Deus Christus inter uterum vivit per infirmitatis substintiam, et extra mundum per majestatis potentiam? Madian vero interpretatur de judicio Non de vitio repellentis, sed de judicio juste judicantis fuit; et ideireo de judicio vo-cantur, quia alieni a gratia. Ut enim hostes ejus re-pellendi essent destruendique, Redempioris justæ damnationis meritum etiam in vocabulo nominis trahunt; contra hos Gedeon cum trecentis pergit ad prælium. Solet in tricenario numero plenitudo perfeccionis intelligi. Quod ergo per interdictum tricenarium numerum designatur, nisi persecta cognitio Trinitatis? Cum his quippe Dominus noster adversarios fidei destruit, cum his ad prædicationis bellum descendit, qui possunt divina cognoscere, qui sciunt de Trinitate, quæ Deus est, persecte sentire. Notandum vero est, quia

crucis speciem tenet. Cui si super transversam lineam, id quod in cruce eminet, adderetur, non jam crucis species, sed ipsa crux esset. Quia ergo iste trecentorum numerus in tau littera continetur, et per tau litteram, sicut diximus, species crucis ostenditur, non immerito in his trecentis Gedeonem sequentibus illi designati sunt quibus dictum est : Si quis vult post me venire, abneget semetipsum, et tollat crucem suam, et sequatur me (Matth. xvi). Qui sequentes Dominum tanto verius crucem tollunt, quanto acrius sese edomant, et erga proximos suos charitatis compassione cruciantur. Unde per Ezechielem proplictam dicitur : Signa tan super fronte virorum gementium et dolentium (Ezech. 11). Vel certe in his trecentis, qui in tau littera continentur, hoc exprimitur, quod ferrum hostium crucis ligno superetur. Ducti itaque sunt ad fluvium, ut aquas biberent : quique flexis genibus hauserunt, a bellica interdi-B ctione remoti sunt. . Aqu's namque doctrina sapientiæ designatur. Stantis autem genu, recta operatio designatur. Qui ergo dum aquas bibunt, genu flexisse perhibentur, et a bellorum certamine prohibiti recesserunt, hi sunt qui doctrinam cum rectis operibus non hauriunt. Qui vero doctrinæ fluenta ita hauriunt, ut nequaquam in pravis operibus carnaliter inflectantur, hi Christo duce contra fidei [hostes] ad prælium pergunt. « Vadunt ergo cum tubis, cum fampadibus, cum lagenis; » atque iste, ut diximus, fuit ordo præliandi : « Cecinerunt tubis, intra lagenas autem sunt missæ lampades; confractis vero lagenis, lampades ostensæ sunt, quarum cornscante luce, hostes territi in fugam vertuntur. Designatur itaque in tubis clamor prædicantium, in lampadibus clari-tas miraculorum, in lagenis fragilitas corporum. Tales quippe secum dux ad prædicationis prælium duxit, qui, despecta salute corporum, hostes suos moriendo prosternerent, corumque gladios non armis. sed patientia superarent. Armati enim venerunt sub duce suo ad prælium martyres nostri, sed tubis, sed lagenis, sed lampadibus. Qui sonuerunt tubis, dum prædicant; confregerunt lagenas, dum solvenda in passione sua corpora hostilibus gladiis opponunt : resplenduerunt lampadibus, dum post solutionem corporis miraculis coruscaverunt. Moxque hostes in fugam versi sunt, quia dum martyrum corpora miraculis coruscare conspiciunt, luce veritatis fracti. quod impugnaverunt crediderunt. Cocinerunt ergo tubis, ut lagenæ frangerentur. Lagenæ fractæ sunt, ut lampades apparerent; apparuerunt lampades, ut hostes in fugam verterentur, id est, prædicaverunt martyres, donec corum corpora in morte solverentur. Corpora eorum in morte soluta sunt, ut miraculis coruscarent; coruscaverunt miraculis, ut hostes suos ex divina luce prosternerent. Et notandum quod steterunt hostes ante lagenas, fugerunt ante lampades, quia nimirum persecutores sanctæ fidei prædicatoribus adhuc in corpore positis restiterunt. Post solutionem vero corporum, apparentibus miraculis, in fugani versi sunt, quia, pavore conterriti, a persecutione fidelium cessaverunt. Intuendum est etiam id quod illic scriptum est, quia in dextera tubas, lagenas autem in sinistra tenuerunt. Pro dextera enim habere dicimus quidquid pro magno pensamus, pro sinistra vero quidquid pro mbilo ducimus. Bene ergo illic scriptum est quod in dextera tubas et in sinistra lagenas tenuerunt, quia Christi martyres pro magno habent prædicationis gratiam. corporum vero utilitatem pro minimo. Quisquis enim corporis utilitatem plus facit quam gratiam prædicationis, in sinistram tubam atque in dextera lagenam tenet. Si enim priori loco gratia praedicationis accenditur, et posteriori utilitas corporis, certum est quia dextris tubæ, et sinistris lagenæ tenen-

### CAPUT VI. De Abimelech.

Moritur Gedeon et relinquit septuaginta filios; et unum nomine Abimelech, natum ex concubina, qui condexit sibi viros vagos, et abierunt post illum, et intravit in domum patris sui, et occidit fratres suos septuaginta viros, super lapidem unum, et remansit Jonatham junior, quoniam absconsus erat. retc. lloc factum si nihil propheticum indicaret, quid opus erat ut magnopere scriberetur utrum Gedeon septuaginta filios et multas uxores habuisset, sed et concubinam, de qua unum et malum filium suscepisset? Et quod cum turpe factum sit, tunc etiam turpius esset, si hæc posteris ad exemplum in divinis scripta viderentur, nisi magnæ alicujus rei imaginem earum rerum gesta per typos et figuras ostenderent. Gedeon igitur, ut superius dictum est, typum Domini pratendebat. Plurimæ uxores ejus multæ sunt nationes, quæ per lidem Christo adhæserunt. Septuaginta filii ejus septuaginta linguæ sunt in hoc anundo diffusæ, in quibus per lidem tilios sibi generaturus erat. Concubinam in hoc loco Synagogam vocat, quæ in novissimis temporibus Antichristo creditura est, de qua Joannes in Apocalypsi ait: Qui dicunt se Indæos esse et non sunt, sed sunt Synagoga Satanæ (Apoc. u). De qua ultimis temporibus nequissimus filius, id est, Antichristus est generandus. Eritque filius ancillæ, id est. Synagogæillius peccatricis, quia qui peccatum, inquit, facit, servus est peccati (Joan. vii). Ilic, inquam, congregatis sibi impiis, sicut Abimelech fecit, regnum improbe usurpabit. Interfectisque nobilibus illis, id est, his qui, ex diversis nationibus et linguis in Christum credentes, a Deo sunt generati, inducturus est persecutionem, ut pene omnes sanctos interficiat. « Sed super septuaginta, inquit, fuit junior filius, ex nobili matrimonio, qui se absconderat; hic : scendit in verticem montis Gariz m, et exclamavit voce magna ad populum Sichimorum, componeus eis parabolam. Hic ergo junior filius, qui fu- C gitat ut gladium inimici evaderet, figura est residui populi Israel, prædicante Elia extremis temporibus credituri, et Antichristi gladium evasuri. c Ascendit, inquit, iste in verticem montis Garizim. > Sed cur montem ascendit? Quia nec prophetare, nec persecutionem Antichristi quisquam evadere potest, nisi prius in montem benedictionis, id est, in sublimitatem fidei ac virtutum ascenderit. Hic est enim mons Garizini, qui a Moyse in benedictione deputatur. e Itaque cum ascendisset, elevata voce clamavit el dixit : Audite me, viri Sichem. Ierunt ligna, ut ungerent super se regem, dixeruntque olivæ : Impera nobis. Quæ respondit : Nunquid possum amittere pinguezinem meam, qua dii utuntur et homines, et venire nt inter ligna promovear? Dixeruntque ligna ad ar-borem ficum: Veni, et super nos accipe regnum. Quæ respondit eis: Nunquid possum deserere dutcedinem meam, fructusque suavissimos, et ire ut inter cætera Veni et impera nobis. Quæ respondit : Numquid possum deserere vinum meum, quod lætificat Deum et homines, et inter cætera ligna commoveri (Judic. 1x)? Cum ergo repudiata fuissent ligna silvæ ab oliva, et ficu et vite, venerunt ad rhamnum, ut eum sibi facerent regem. ) Sed prius videamus cur oliva, ficus et vi-tis, super ligna regnare noluerunt. Ligna quippe silvæ homines esse vanos et vagos æterno incendio præparatos. His ergo merito noluit nec oliva nec ticus regnare, nec vitis, quia minime merebantur. Oliva enim gratiam Spiritus sancti, et unctionem pacis significat; licus autem sacræ legis imaginem habet, sicut in Evangelio scriptum est : Quidam paterfamilias in vinca sua plantavit ficum (Luc. x111). Quis paterfamilias nisi Deus, qui familia suæ, id est, omnium credentium pater est? Plantavit ergo vineam, id est populum, quia vineam ex Ægypto transtulisti (Psat. LXXIX). In hac vinea plantavit

A ficum, hoc est in populo suo posuit legem. Quæ lex primitivum populum, sicut ficus grossos aridas et inniles dejecit in terram, et postea alios fructus generavit, id est, populum Christianorum, quem ad debitam evangelicæ disciplinæ maturitatem et suavissimam pinguedinem Christi, cum gloria et honore perduxit. Sed vitis, inquit, noluit regnare in eis. > Vitem autem Salvatoris nostri typum habere manifestum est, sicut in Evangelio ait : Eyo sum vitis vera (Joan. xv). lgitur quia jam in reprobuin sensum, sicut Apostolus dixit (Rom. 1), futurus est populus ille, qui Antichristo est serviturus, quem ligna silvæ appellat, et necesse est ut credat mendacio, id est Antichristo, quia veritati Christo noluit credere; ideo et a regno vitis, id est, Christi, et ab oliva, id est Spiritus sancti gratia, et ficu, id est, divinæ legis dulcedine, reprobatus venit ad rhamnum. Rhamnus enim genus rubi est, quam vulgo senticem ursinam appellant, asperum nimis et spinosum, per quod merito typus Antichristi significatur, qui omni asperitate et efferitate humanum genus est vastaturus. « Sed exiet, inquit, ignis de rhamno, id est, iniquitas de Autichri-to, et omnes qui in eo confidunt cum ipso pariter devorabit. >

#### CAPUT VII. De Jephte et filia ejus.

Adjecerunt deinde filii Israel deservire Baalim, et diis alienis, tradunturque in manus filiorum Animon : tunc Jephte Galaadites, fugiens a facie fratrum suorum, constituit in principem ob pugnam filiorum Ammon; qui rediens post triumphum immolavit filiam, quæ sibi post victoriam prima occurrebat. Sic enim votum spoponderat, ut quidquid sibi revertenti occurreret, Domino immolaret. > Quis ergo in Jephte prænuntiabatur nisi Dominus Jesus Christus Salvator noster? Qui faciem fratrum suorum, id est, Judworum fugiens, in gentibus principatum accepit, quia omnia humanæ salutis sacramenta quæ juravit explevit; et quasi filiam, ita carnem propriam pro salute Israelis Domino obtulit. Jurasse enim Patrem, ac vovisse Unigenitum legimus, Psalmista dicente : Sicut juravit Domino, votum vovit Deo Jacob (Psal. cxxxı), scilicet ut juramentum religionis in carnis suæ passione pro salute generis humani expleret. Hæe secundum Testamentorum historiam, ita per Christum acta videtur pro religione, quam juraverst esse complendam. Post mortem Jephte traditur in manus allophylorum , nasciturque Samson, qui liberet Israel.

#### CAPUT VIII.

#### De Samson et actibus ejus.

Samson autem quondam Domini Nazaræus, babet quidem typum Christi: primum quod ab angelo nativi as ejus annuntiatur, deinceps quoniam Nazaræus dicitur, et ipse liberavit Israel de hostibus. Postremo quod templum illorum subvertit, et perierunt multa millia hominum, qui illum illuserant. Naligna commovear? Locuta sunt quoque ligna ad vitem : D tivitas istius Samsou, quæ per angelum nuntiatur, similitudinem habet primum prophetarum, qui nativitatem Domini secundum carnem annuntiaverunt; deinceps enam angeli, qui ad Mariam loquitur, dicens : Maria, invenisti gratiam ante conspectum Domini, et accepisti in utero, et paries filium, et vocabitur nomen ejus Emmanuel. Hic enim salvum faciet populum suum a peccatis eorum (Luc. 1). Samson autem interpretatur sol. Sed quia et Redemptor noster sol appellatur, audi ipsum Dominum Jesum per prophetam eo nomine vocitari: Orietur vobis sol justitiæ, et sanitas in pennis ejus (Maluch. 1v). Vere enim bic sol justitize est qui omnium credentium mentes coelesti munimine clarificat: hic vere Nazaræus est, et sanctus Dei, cujus in similitudinem ille Nazaræus est nuncupatus. Iste ergo, cum tenderet ad mysterium nuptiarum, leo rugiens occurrit ei. Sed quis primum erat in Samson obvium leonem necaus, cum petendæ uxoris causa ad alienigenas tenderet, nisi Chri-

diaholum, dicit : Gaudete, quia ego vici mundum (Joan. xvi) ? Quid sibi vult ex ore cjusdem leonis occisi favus mellis extractus, nisi quia ut conspicimus leges ipsas terreni regni, que adversus Christum fremuerunt, nunc jam, perempta feritate, dulcedini evangelicæ prædicandæ etiam munimina præhent? Item quid in semetipso expressit quod pancos quidem dum viveret interemit, destructo autem templo, hostes multos cum moreretur occidit? Quia nimirum Dominus ab elatione infidelitatis paucos cum viveret, plures vero cum templum sui corporis solveretur, extinxit, atque elatos ex gentibus, quos vivendo sustinuit, aimul omnes moriendo prostravit. Jam reliqua ejus quod ei mulier subdola caput raserit, et allophylis illudendum tradiderit, quod captivatus, quod ca-catus, quod ad molam deputatus est, in his non Christus, sed illi figurantur qui solo tantummodo in Ecclesia Christi nomine gloriantur, et malis acti-

stus, qui, Ecclesiam vocaturus ex gentibus, vincens A bus jugiter implicantur. Vir enim sensus rationalis intelligitur, caro autem quasi in typo mulieris accipitur. Si enim mulieri, id est, carni nostræ blandiente libidine, vel reliquis malis operibus consenserimus, gratiam spiritus, quæ Nazaræi crine significatur, nudati exspoliamur atque decipimur. Ita enim superbis et peccatoribus violata Christi gratia sicut Samson incisa coma diabolus illudit. Sed quid est quod Samson ille ab allophylis captus, postquam oculos perdidit, ad molam deputatus est ? Quia nimirum maligni spiritus, postquam tentationum stimulis intus aciem contemplationis effodinnt, foris hominem in circuitu laborum mittunt. Quod si aliquando idem homo agendo pœnitentiam redeat, illi velut coma reducitur, id est, gratia reflorescente, reparatur ad salutem. Deinde, cupiditatis ac luxuriæ subversis columnis, victores hostes dejicit, et reparato certamine in linem fortissime de dæmonibus trium-

# QUÆSTIONES SUPER LIBRUM RUTH.

Ecclesiie: primum quod alienigena est ex populo gentili; quæ, relicta patria et omnibus quæ illins erant, vadit in terram Israel: et cum prohiberet illam socrus sua pergere secum, perseverahat dicens : Quocunque perrexeris pergam. Populus tuus, populus meus : et Deus tuus, Deus meus. Quæ te morientem terra susceperit, in ea moriar. Quæ uxor sine dubio typum in illa fui-se Ecclesia manifestat. Sic enim Ecclesia ex gentibus ad Dominum convocata, relicta patria sua, quod est idololatria, et omissa universa conversatione terrena, profitetur Dominum Deum suum esse in quem sancti crediderunt, et illuc se ituram ubi caro Christi post passionem ascendit, et ob ejus nomen in hoc sæculo pati usque ad mortem, et cum sanctorum populo, patriarchis scilicet, pro-phetis, consociandam. De quorum societate quod sanctis ex stirpe Abrahæ venientibus consociaretur, Moyses in cantico ostendit dicens : Lætamini, gentes, cum plebe ejus. Id est, vos qui ex gentibus estis crexsultate. Ingressa autem Ruth cum socru sua in terram Israel, ob merita obsequiorum suorum providetur, ut homini conjungeretur ex Abrahæ stirpe venienti, et primum quidem huic quem ipsa propinquim magis esse credebat : qui negat se posse illi nubere offertur; et recedente illo per testimonium decem majorum, Booz il i conjungitur, et ab ipsis decem senioribus benedicitur, quia prior ipse ex cognatis confitetur se eidem nubere posse. Iloc loco Joannis Baptistæ figuram ostendi existimamus, quia com ipse aposto o Christus putaretur, et interrogaretur quis esset, non negavit, sed consessus est dicens, Christum se non esse (Joan. 1, 20). Et perseverantibus his qui missi erant, et inquirentibus quis esset,

Videamus nune de Ruth; habet enim ista typum B respondit: Ego sum vox clamantis in deserto (Ibid. 25). Novissime etiam confiretur de Domino ipse dicens: Qui habet sponsam, sponsus est (Joan. 111, 29). Se autem amicum sponsi manifestat, cum adjecit : Amicus autem sponsi est qui stat, et audit eum, et lætatur propter vocem sponsi (Ibid.). Hunc ergo Christum existimabant, quia Christum in die visitationis sum venisse non intelligebant. Est quippe Ecclesia sponsus, qui propheticis vocibus est ante promissus, sed sicut ille propinguns negavit, et postea Ruth jungitur Booz : ita Christus, qui vere sponsus Ecclesiæ est, quem prophetarum omnium oracula cecinerant, dignatus est Ecclesiam assumere et ex omnibus gentibus per totum orbem terrarum Deo Patri innumeros populos offerre. Quod vero exculceat se cognatus ille, veterum consuetudo erat, ut si sponsam sponsus repudiare vellet, discalcearetur ille, et hoc esset signum repudii. Proinde excalceari jubetur, ne ad Ecclesiam quasi sponsus calceatus accederet. Iloc enim Christo servabatur, qui verus spousus erat. Decem autem majedituri, cum illis qui primi electi sunt æterna lætitia C rum natu benedicito : hoc ostendit in nomine Jesu omnes esse gentes salvandas ac benedicendas. Iota enim apud Græcos decem significat. Quæ prima litte: ra nomen Domini Jesu summopere scribit. Quæ res: ut diximus, omnes gentes per ipsum salvandas ac benedicendas esse demonstrat. Nec dubitet ergo quisquam hæc ut dicta suut credere com videat universa. et ab initio figuris antecedentibus præcucurrisse, et per adventum Domini manifeste adimpleta sic esse. et quæ supersum hoc modo perficienda in veritate, consonantibus omnibus et vocibus et figuris sacrarum Scripturarum : quæ adimplevit is qui pollicitus est per Filium soum Jesum Christum Dominum, Regem et Salvatorem nostrum, cum quo est illi gloria et honor in sæcula sæculorum. Amen.

# QUÆSTIONES SUPER REGUM LIBROS.

## IN PRIMUM LIBRUM.

### CAPUT PRIMUM.

De nativitate Samuelis.

Post librum Judicum sequitur liber Regum. Et aspice tempora. Primo judicum, postea regum; sicut erit primo judicium, deinde regnum. In quibus quip-

D pe temporibus multis et variis modis sacramenta Christi et Ecclesiæ revelantur. Nam ab ipso exordio regum commutatum sacerdotium in Samuele reprobato Ileli: et commutatum regnum in David, reprobato Saule, exclamavit prænuntiari novum sacerdotium novumque regnum, reprobato veteri quod um-

hra erat futuri, in Domino Jesu Christo venturum. A David, et alii deinceps, antequam tempus veniret Nonne ipse David cum panes propositionis manduenvit, quos non licebat manducare nisi solis sacerdotibus, in una persona utrumque futurum, id est in uno Jesu Christo, regnum et sacerdotium figuravit? Itaque ipsa Samuelis sacerdotis successio, novum, ut prædictum est, et sempiternum sacerdotium præfigurahat, qui est Christus Jesus, Heli sacerdote reprobato, id est, Judaico sacerdotio abjecto. Mater quoque ipsa Samuelis, que prius fuit sterilis, et posteriori fecunditate lætata, cujus etiam nomen Anna, id est, gratia ejus, interpretatur, ipsam religionem Christianam, ipsam postremo Dei gratiam significat, qua nobis Christus oritur, ipsam quoque Eccleslam, quæ olim sterilis, nune fecunda in Dei laude lætatur. Quæ nihil aliud in cantico sno prophetare videtur, nisi mutationem Veteris Testamenti vel sacerdotti, in Novum Testamentum vel sacerdotium, qui est Christus. Nisi forte quis dicat, nihil Annam proimpetratum, exsultanti prædicatione laudasse. Quid ergo sibi vult quod ait, Arcum potentum fecit infirmum, et infirmi aecincti sunt virtute? Pleni panibus minorali sant, et esurientes transierunt terram; quia sterilis peperit septem, et setosa in filiis infirmata est? Nunquid ipsa septem peperit, quamvis sterilis fuerit? Unicum habebat, quando ista dicebat; sed nec postea septem peperit sive sex, quibus septimus esset ipse Samuel, sed tres mares et duas feminas. Deinde in illo populo, cum adhuc nemo regnaret, quid in extremo posuit: Dat virtuiem regibus nostris, et exaltabit cornu Christi sni? Unde hæe dicebat, nisi prophetabat? Dicit ergo Ecclesia Christi, civitas regis magni, Gratia plena, prole fecunda : dicit quod tanto ante de se prophetatum per hujus piæ matris affectum agnoscit. Confirmatum est cor meum in Domino, et exaltatum est cornu meum in Deo salutari meo, etc. Interea Samuel erat ministrans in templo Dei, accinclus ephod. Porto filii Ileli divina sacrificia nescientes peccabant coram Domino : et deridebant per eos multi C sacrificium Dei. Unde et Heli sacerdos pro eorum iniquitate damnatus est, quod eos peccantes minus severa animadversione plectebat miserrimos : ct quidem coercuit et corripuit, sed lenitate et mansuetudine patris, non severitate et auctoritate pontificis. Qua sententia discant sacerdotes quomodo ipsi propter peccata filiorum, id est propter scelera, puniantur. Quique etiam, quamvis sancti sint, culpa tamen subditorum eisdem, si non coerceatur, reputatur.

#### CAPUT II.

#### De propheta ad Heli destinato.

Venit autem propheta Dei quidam ad Heli sacerdotem, et dixit ei : Hæc dicit Dominus, Nunquid non aperte revelatus sum domui patris tui, cum esset in Enypto in domo Pharaonis, et elegi eum ex omnibus tribubus Israel mihi in sacerdotem, ut ascenderet ad altare meum, et adoleret mihi incensum, et portaret ephod coram me: D et dedi tibi et domui patris tui omnia de sacrificiis filiorum Israel? Quare ergo calce abjecisti victimam meam, et munera mea que præcepi ut offerrentur in templo. et magis honorasti filies tuos quam me, ul comederetis primitias omnis sacrificii Israel populi mei? Propterea hæc dicit Dominus Deus Israel: Loquens locutus sum, ut domus tua et domus patris tui ministraret in conspectu meo usque in sempiternum. Nunc autem dicit Dominus: Absit hoc a me. Sed quicunque glorificaverit me, glorificabo eum : qui autem contemnunt me. erunt ignobiles. Ecce dies veniunt, et præcidam brachium tuum, et brachium domus patris tui : ut non sit senex in domo tua, et videbis æmulum tuum in templo in universis prosperis Israel. Que prophetia de muiatione sacerdotii non est in Samuele completa, sed in Domino Jesu Christo exstitit adumbrata. Nam post Samuelem prophetam, postea sacerdotes sucrunt de genere Aaron, sicut Sadoch et Abiathar, regnante

quo ista de sacerdotio mutando per Christum effici oportebat. Nam cum diceret, Loquens locutus sum, ut domus tua, et domus patris tui ministraret in conspectu meo usque in sempiternum : nunc autem dicit Dominus, Absit hoc a me, sed quicunque glorificaverit me, glorificabo eum : qui autem contemnunt me, erunt ignobiles; ecce isti sunt dies qui prenuntiati sunt, jam enim venerunt. Nullus enim sacerdos est secundum ordinem Aaron. Nam et illud quod ibi sequitur, Suscitabo mihi sacerdotem sidelem, de Christo Jesu Novi Testamenti vero sacerdote dicitur. Quod vero adjungitur : Et erit, qui remanserit in domo tua, veniet ut oretur pro eo, non proprie dicitur de domo hujus Heli, sed illius Aaron, de quo usque ad adventum Christi homines remanserunt. De quo genere etiam huc nsque non desunt qui convertantur. De quibus alius propheta dixit : Reliquiæ salvæ fient. Unde et Apostolus: Sic ergo, inquit, et in hoc tempore reliquiæ sephetasse, sed Deum tantummodo propter filium R cundum electionem gratice salvee facter sunt (Rom. vi, 5). De talibus enim residuis bene intelligitur esse quod dictum est, Qui remanserit in domo tua, veniet ut oretur pro eo. Profecto qui credit in Christum, sicut temporibus apostolorum, ex ipsa gente primi venerunt et crediderunt. Neque nunc desunt qui, licet rarissime, tamen credant, ut impleatur in his quod hic homo Dei locutus est. Quod vero continuo seculus adjunxit, Et offert nummum argenteum, et tortam panis. Quid per nummum argenteum, nisi oris confessio designatur, quæ fit credentibus ad salutem? Argentum enim pro eloquio poni solet. Psalmista testante, ubi canitur : Eloquia Domini, eloquia casta: argentum igne examinatum, probatum terra, purgatum septuplum (Psalm. x1, 7). Ergo dieit iste qui venit, Dimitte me, obsecro, ad unam partem sacer-dotalem, ut comedam buccellam panis. Sacerdotalem partem corpus Christi, id est Ecclesiam dicit, cujus plebis ille sacerdos mediator Dei et hominum homo est, Christus Jesus. Cui plebi dicit apostolus l'etrus : Plebs sancta, regale sacerdotium (I Petr. 1, 9). In hac parte sacerdotali, postulat comedere buccellam panis. Quibus verbis ipsum sacrificium Christianorum eleganter expressum est; de quo dicit Sacerdos ipse: Punis quem ego dabo, caro mea est pro mundi vita (Joan. vi, 52). Ipsum est quippe sacrificium, non secundum ordinem Aaron, sed secundum ordinem Melchisedech.

#### CAPUT III.

#### De arcæ capitritute.

Igitur posteaquam hæc in figura mutationis Veteris Testamenti a propheta illo prænunti da sunt ad Heli, offenso Domino ab Israel instruxerunt aciem Philisthæi contra eos: tollunt autem Israelitæ arcam ad stationem suam, et capta est ab hostibus arcu. Ipsi quoque non solum victi sunt, et in sugam versi, imo etiam magna strages sacta est occisorum. Nonnihil Lumen futurorum hoc significat res gesta. Prophetice enim a: ca illa ab alienigenis capta, indicabat testamentum Dei transiturum ad gentes. Quando enim nuntiatum est Heli sacerdoti captam fuisse arcam Domini, cecidit de sella, et mortuus est : transeunte arca Domini ad gentes, periit atque interit sacerdotium Judworum. Duo quoque filii Heli corruerunt, quorum unius uxor viduata, et mox in partu mortua est, propter eamdem perturbationem. Quo evidenti signo pracfiguratum est, post exstinctum sacerd tiam Indæorum, carnalem interiisse synagogam, illi carnaliter adhærentem; prostratoque Heli de sella pontificis, Judæorum sedem habere vacuam, et gloriam sacerdotii regnique exstinctam. Sed quid est quod dum posuissent Philisthiim arcam Domini in templo Dagonis dei sui, intraverunt templum, et invenerunt deum suum prostrutum atque confractum; caput quoque ejus ac duce manus ab cisæ erant? Statim enim ut Testamentum Domini pervenit in gentibus, confestim idola, quie deceptum possidebant orbem, destructa sunt, om-

nisque error simulacrorum corruit, presentiam Del A populus nequaquam ferens, regem sihi in similituferre non sustinens. Nam in manibus Dagon præcisis opus idololatriæ amputatur, et in capite ejus surerbia diaboliabscissa significabatur, a quo initium peccati furt. Quod vero in limine, ut certum scilicet præfi-nitumque suæ idololatriæ finem agnosceret. Limes enim finem itineris significat; etiam et illud ad magnam pertinet significationem, in ipsa ruina Dagon dei sui atque fractura, quod dorsum illius solum invenerunt, fractis omnibus membris. Dorsum quippe fugam significat. Quicunque enim fugiont persequentibus dorsum dant. Unde et scriptum est de hostibus, Quoniam pones eos dorsum. Ubi sunt idola? Perierunt; et si aliqua remanentia ab aliquibus absconduntur, fugerunt. Quod autem percussi sunt in posteriora hi qui arcam Dei captivaverunt, hæc pæna signum videtur, quia si qui susceperint testamentum Dei, et posteriora vitæ dilexerint, ex ipsis justissime crucial untur: quam, sicut Apostolus dicit, existimare debent sicut stercora (Philip. III, 8). Qui enim assu- B ter, regnaturo. munt testamentum divinum, ut in posteriora respicientes, veteri se vanitate non exuant, similes sunt hostibus illis qui arcam testamenti captivam juxta idola sua posuerunt : et illa quidem vetera etiam nolentibus cadunt, quia omnis caro fenum, et claritas hominis ut flos feni. Aruit fenum, flos decidit : arca outem Domini manet in æternum, secretum testamentum regni cœlorum : ubi est æternum verbum Dei (I Petr. 1, 24, 25). Vaccæ autem illæ allophylorum arcam Dei gestante, figuram sanctorum renuntiantium sæculo designaverunt, qui nullum delicti jugum traxerunt. Nam sicut illæ pignorum affectibus a recto itinere minime digressæ sunt, ita sancti mundo renuntiantes parentelæ obtentu, non debent a bono præpediri proposito: sicut et Moyses ait, Qui dicunt patri suo et matri, Nescio vos, et fratribus suis, Ignoro illos, et nescierunt filios suos : hi custodierunt testamentum Dei. et præcepta ejus servaverunt. Judicia tua, Jacob, et legem tuam, o Israel (Deut. xxxIII, 9, 10). Ille enim C scire Deum famularius appetit, qui pro aniore pietatis ejus nescire desiderat quodcunque carnaliter scivit.

#### CAPUT IV.

#### De sacrificio Samuelis, et Lapide adjutorii.

Samuel autem post mortem Heli regebat Israel. Congregato antem omni populo, exclamavit ad Dominum pro Israel, et exauditit e m; et cum offerret holocaustum, accedentibus alienigenis ad pugnam contra populum Dei, intonuit Dominus super eos, et confusi sunt, et offenderunt coram Israel, utque superaii sunt. Tunc assumpsit Samuel lapidem unum et posuit eum inter Masphat et Sicelech; et ut Interpretes LXX transtulerunt, inter Masphat novam et uerem, et vocavit nomen ejus Lapis adjutorii, et dixit: Usque huc auxiliatus est nobis Deus. Masphat interpretatur intentio. Lapis ille adjutorii majestas est Salvatoris, per quem transeundum est a Masphat vetere ad novam, id est, ab intentione quæ exspe. D ctabatur in carnali regno, quod erat beatitudo falsa carnalis, ad intentionem quæ per novum testamentum exspectabatur in regno coelorum, ubi est beatitado verissima spiritualis, vua nibil est melius. Huc usque auxiliatur Deus. Iste Samuel invocavit nomen Domini, et exaudivit eum Deus, et in tempore messis pluviam impetravit. Pluvia enim in sanctis Scripturis verba sunt Evangelii, sive legis, sicut et Moyses dicit : Exspectelur sicut pluvia eloquium meum, et descendant sicut ros verba mea (Deut. xxxii). Hanc igitur pluviam dedit mundo Christus in tempore messis, id est, quando gentes colligi oportebat: aut sicut frumentum in horreis, sic intra Eccle-size sinum congregarentur. Judicavit autem Samuel Israel omnibus diebus vitæ suæ, fueruntque usque ad eum judicos et principes super Israel. Porro filii Samuel declinaverunt post avaritiam, et accipiebant munera, et tam iniqui judices exstiterunt, ut

dinem cæterarum gentium postularet. >

#### CAPUT V. Unctio Saulis regis.

Quibus dedit Deus Saul regem, ungiturque jubente Domino prior a propheta in regnum. Qui et ipse quideni in id quod unctus est imagineni Christi portavit. Unde et beatus David et ipse christus nuncupatus, ait ad cum qui se finxerat Saul occidisse: Quomodo non timuisti injicere manum tuam in christum Domini (1 Reg. xxvi, 9)? Hinc est quod ab humero et sursum Saul supereminebat omnibus, quia caput nostrum sursum est, quod est Christus. In id autem quod reprobatus postea et rejectus est succedente in regno David, populi, ut prædictum est, Israel personam gestavit, qui populus regnum adeptum erat amissurus, Christo Domino nostro per novum testamentum non carnaliter, sed spirituali-

#### CAPUT VI.

#### De jejunio indicto a Saule.

Iste autem Saul dum pergeret dimicaturus adversus Philisthiim, indixit cuncto exercitui jejunium quousque vererteretur a prælio; sed Jonathas filius ejus, videns in superficiem agri mel, extendit summitatem virgæ et intinzit in favum mellis, et gustavit, et illuminati sunt oculi ejus. Non utique ad videndum illuminati, qui antea videbat, sed ad discernendum quia vetita tetigerat. Tunc enim casus ille, sicut et Adam secit attentum et reddidit quia confusum. Quo facto admonetur, omnes illecebras voluptatum in sæculo debere contemnere is qui Deo nititur militare. Nam non potest contra Allophylos spirituales, id est adversus principes tenebrarum harum, viribus armisque pugnare, qui adhuc hujus mundi negligit dulcedinem declinare. Mel enim distillant labia meretricis (Prov. v, 5), quod est delectatio voluptatis carnalis. De quo putatur juxta mysticos intellectus, hone gestasse Jonathan, et sorte deprehensum vix precibus populi liberatum.

#### CAPUT VII.

#### De Agag rege servato, et a Samuele interfecto.

Iniit iterum Saul prælium adversus Amalech, et intersectis cunctis hostibus pepercit Agag regi: nec voluit disperdere omnia juxta præceptum Domini, ira-sciturque ei Dominus. Veniens autem Samuel sumpsis gladium, et in frus'a concidit Agag. Quando legunt quidam in Scripturis quod sancti nulli hostium parcunt, efficientur crudeles, et bumanum sanguinem sitientes dicunt, quia et justi ita percusserunt hostes ut non relinqueretur ab his qui salvus fleret : et non intelligunt in his verbis adumbrari mysteria, et hoc magis nobis indicari ut puguantes adversus vitia, nullum penitus ex his relinquere debeamus, sed omnia interimere. Nam si pepercimus, reputari no-Lis in culpam potest, sicut reputatum est Saul, qui servaverat vivum regem Amalech. Non enim quisque justus manebit, si aliquid adhuc peccati in semetipso servaverit, sicut Saul : at vero sancti in ligura Samuelis ita sæviunt super hostes suos, id est super vitia peccatorum, ut non permittant relinqui aliquid peccatum impunitum.

#### CAPUT VIII.

#### De arreptione Saul a spiritu maligno.

Initur recedente Saul a Domino propter inobedientiam, arreptus est maligno spiritu a Domino. Irruebat enim matignus spiritus Domini in eo. Si Domini, cur malus? Si malus, cur Domini? Sed duobus verbis comprehensa est hæc sententia, et in Domino potestatem justam, et in diabolo voluntatem injustam. Nam idem spiritus mulus per nequissimam voluntatem, et idem spiritus Domini per justissimam potestatem. Inde ergo spiritus Domini appellatus est

diabolus propter mysterium, quia omnibus etiam A Quia ergo gratia fecit impleri legem, significatur spiritibus malis bene utitur Deus, vel ad damnationem querumdam, vel ad emendationem, vel ad prohationem; et quamvis malignitas a Domino non sit, potestas tamen non nisi a Deo est. Sic et alibi dictus est sopor Domini, qui occupaverat milites ejusdem Saul, cum David hastam et scyphum abstolisset a capite dormientis. Namque sopor qui tunc homines apprehenderat nutu Dei erat infusus, ne David servi ejus in loco præsentia sentiretur. Dicitur ergo spiritus Domini malus, hoc est minister Dei ad faciendum in Saul quod eum pati judex omnipotentissimus judicabat. Quoniam spiritus ille voluntate qua malus erat, non erat Dei : creatura vero qua conditus erat, et potestate, quam non sua sed Domini omnium æquitate acceperat, Domini erat.

#### CAPUT IX. Davidis unctio.

Itaque Saule propter inobedientiam reprobato, B mittit Dominus Samuel ad Isai, et sumpto cornu olei unxit in regem David. Sed videamus eumdem David quomodo Christum prophetice significaverit. David enim interpretatur manu fortis, sive desiderabilis: et quid fortius leone illo de tribu Juda, qui vicit mundum? et quid desiderabilius illo de quo dicitur, Veniet Desideratus cunctis gentibus (Agg. 11, 8)? Ungitur iste David in regnum futurum, denuntians per unctionem illam Christum, Christus enim a chrismate appellatur. David namque ab officio pastorali pecorum, ad hominum regnum trans-fertur. Dicitur autem David ipse Jesus, ab ovibus Judaicæ plebis ablatus, in regno gentium translatus est. In Judaica enim plebe non est Christus modo: ablatus est inde, nunc gentium greges pascit. Erat autem David in canticis musicis eruditus. In diversorum enim sonorum rationabiles moderatosque concentus, concordi varietate compactam ordinatamque Ecclesiæ insinuat unitatem, quæ variis modis quotidie resonat, et suavitate mystica modulatur. Iste adhuc puer in cithara suaviter imo fortiter canens, malignum spiritum, qui operabatur in Saule, compescuit; non quod citharæ illius tanta virtus erat, sed quod figura crucis Christi, quæ de ligno et extensione nervorum mystice gerebatur, ipsaque passione quæ cantabatur, jam tunc spiritus dæmonis opprimebatur. Leonem quoque et ursum David idem necavit: ursum, videl cet diabolum; leonem, Anti-christum: alterum tunc hominibus latenter insidiantem, alterum in posterum manifestissime sævientem. Iste David in prælio gigantem superavit, cum adversus populum Domini alienigenæ dimicarent. Provocavii superbia humilitatem, provocavit diabolus Christum. Accepit arma bellica sanctus David, ut adversus Goliam procederet, hæc arma per ætatem et parvam staturam corporis portare non valuit. Abjecit onerantia, accepit quinque lapides de flumine, et posuit in vase pastorali; his armatus processit, et vicit : hoc quidem ille David. Sed si D mysteria perscrutemur, in David intelligitur Christus, qui tempus revelationis novi testamenti insinuandæ, et commendandæ gratiæ prævidens, arma deposuit, quinque lapides tulit. Deposuit ergo corporalia sacramenta legis, quæ non sunt imposita gentibus. Deposuit quæ non observamus, sed tamen ad aliquam significationem præmissa et posita intelligimus. Denique hæc arma deposuit, tanquam onera sacramentorum veteris legis, et ipsam legem accepit. Quinque enim lapides quinque libros Moysi significant. Tulit ergo illos quinque de flumine, id est de sæculo. Labitur enim mortale sæculum : et præterfluit, quidquid venit in mundum. Erant enim in flumine tanquam in populo illo. Primo lapides erant illic inutiles et vacabant, nihil proderant, transibant super fluvios. Sed quid fecit David? Ut lex illa utilis esset, accepit gratiam. Lex enun sine gratia impleri non potest. l'Icnitudo enim legis charitas.

autem gratia lacte : hoc est enim in carne gratui-tum, ubi mater non quærit accipere, sed satagit dare: hoc mater gratis dat, et contristatur si desit qui accipiat. Quomodo ergo ostendit David legem sine gratia operari non posse, nisi cum illos lapides quinque, quibus significabatur lex in libris quinque, quos conjungere volens gratiæ, posuit in vase pastorali, quo lac mulgere consueverat? Ilis armatus processit adversus Goliam superbum, se jactantem, de se præsumentem. Tulit unum lapidem, et dejecit diabolum. In frontem percussit et cecidit, et eo loco corporis ubi signum Christi non habuit. Hoc quoque licet attendas. Quinque lapides posuit, unum misit. Quinque libri lecti sunt, sed unitas vicit, Plenitudo enim legis charitas, ut ait Apostolus: Sufferentes invicem in dilectione, studentes servare unitatem spiritus in vinculo pacis (Ephes. 1v, 3). Deinde illo dejecto atque percusso, gladium ejus abstulit, et inde caput illius abscidit ; et hoc facit noster David : dejicit diabotum de suis, quando credunt magis in eum, quos ille in manu habebat, et de quibus cæteras animas trucidabat. Convertunt linguas suas contra diabolum, et sic Goliæ de gladio suo caput inciditur.

#### CAPUT X

De certamine Davidis et Goliæ Philisthæi, ubi Saul Davidi pro centum præputiis Philisthinorum filiæ promittit connubium.

Interea David victoria animum Saul regis offendit, indignantis quod sibi in mille, et David in decem millibus conclamantium publicæ congratulationis ora insonarent : hinc invidia Saul, et semen odiorum adversus David. Quem dissimulator callidus, ut sine insidiis suis posset offerre discrimini, statuit eum Michol filize suze nuptiis alligari, si centum sibi Allophylorum præputia victor afferret : pro quibus centum, ducenta dedit illi; et unde creditur regio perire voto, inde auctus est gloriosiori tropæo. Ita et Judæi dum contra voluntatem Dei Christum interficere nituntur, per id salutem gentium egerunt per quod crediderunt exstinguere. Quod vero David prius alienigenarum præputia attulit, et sic denuo filiæ Saul nuptiis hæsit, significabat quod Christus non prius Synagogam connubio suo sponderet, nisi antea gloriosus in gentibus sieret. Prius enim in nationibus resecavit carnis pollutionem, et postea copulatus est Synagogæ. Postquam enim, sicut scriptum est, introierit plenitudo gentium, tunc omnis Israel salvus fiet (Rom. x1, 23, 26). Dupla autem, id est ducenta præputia attulit, sive pro Judæis et gentibus acquisitis, sive quia major est numeros acquisitionis populi gentium quam credentium Judæorum.

#### CAPUT XI.

David canens spiritum immundum a Saule repellit.

Auxit deinde odium Saul adversus David in tantum. ut rex ob medelam sui spiritus David ex more psallentem, jaculo conaretur configere. Sed quid est quod dum Saulem spiritus adversus invaderet, apprehensa David cichara ejus vesaniam mitigabat? Per Saulem itaque Judworum elatio, per David autem humilitas Christi significatur. Cum ergo Saul ab immundo spiritu arripitur, David canente, ejus vesania temperatur: quia cum sensus Judæorum per blasphemi m in furorem vertitur, dignum est ut salutem mentis corum quasi dulcedine cithara, locutionis evangelica tranquillitate revocentur.

#### CAPUT XII.

Saul mittit custodes ad domum Davidis, ut interficeretur.

Mittit Saul custodes ad domum David, ut custodirent cum, et interficeretur. Abscessit autem David nocte, et fugit, atque salvatus est. Cumque venissent

nuntii Saul, invenerunt statuam in lecto David posi- A tam, et pellem pilosam caprarum ad caput ejus. Audi mus ergo quid hoc significet quod miserit Saul ad custodiendum domum David, ut eum interficeret. Hoe non ad crucem Domini, sed tamen ad passionem ejus pertinet. Crucifixus enim Christus, et mortuus, et sepultus est. Erat ergo illa sepultura tanquam domus, ad quam custodiendam misit regoum Judzorum, quando custodes adhibiti sunt sepulcro Christi. Quomodo ergo custodita est domus, si David figurabat Christum nt Christus interficeretur, dum non in sepultura Christus, sed in cruce sit interfectus? Refertur ergo hoc ad corpus Christi, quia interlicere Christum erat tollere nomen Christi. Neque enim crederetur in Christum, si mendacium pravaleret custodum, qui corrupti sunt, ut dicerent: Quia dormientibus nobis venerunt discipuli ejus, et abstulerunt eum (Matth. xxviii, 15). loc est itaque velle Christum interficere, nomen resurrectionis ejus esstinguere, ut mendacium Evangelio præferretur. B Sed sicut illud non valuit Saul ut interficeret David, sic nec hoc potuit regnum Judæorum efficere ut memoriam Christi deleret. Isti qui de Saul virtute, id est de regno Judæorum in Christo præsumere voluerunt, offenderunt in lapidem offensionis tanquam in statuam : et bædus ejus visus erat agnus, quia iu quo peccatum non invenerunt, quasi peccatorem persecuti sunt. Igitur David regiæ manus ictum evilaus, ejusque persecutionem declinans sugit, venitque ad Samuelem, et misit Saul nuntios, qui apprehenderent David. Samuel autem erat inter prophetas et cœtum prophetarum, qui isto tempore prophetabant. Nuntii autem qui missi sunt, accep'o eode a spiritu prophetaverunt. Missisque aliis, hoc contigit et teriis mikilominus. Postea vero cum et ipse Saul venisset, sactus est super eum spiritus Dei, et ambulubat ingrediens, et prophetabat. Quæritur autem quomodo et illi cum missi essent ad tenendum hominem, et ad necem dacendum, tales spiritu effici meruerunt: et C Saul ipse qui miserat, veniens, et ipse sanguinem innocentem quærens ellundere, accipere meruit spiritum illum, et prophetare. Quantum enim ad litteram attinet, non est mirum hominem reprobum ad momentum transitorie prophetasse, dum etiam multi simile prophetiæ donum legantur habuisse: sicut Balaam ille reprobus, quem non tacet Scripiura judicio divino esse damnatum, sed tamen prophetiam habebat. Nec illa verba parum attestantur huie sententiæ, quæ in Evangelio scripta suut, multos dicturos in illa die: Domine, Domine, in nomine tuo munducavimus, et bibimus, et in nomine tuo virtules multas fecimus. Quihus dicturus est : Non novi vos : discedile a me, operarii iniquitatis (Hatth. xxv, 41). Mystice autem exemplum hujus Saul nuntiorumque ejus in hac sententia figurat nonnullos hereticos, qui aliquid boni de muneribus sancti Spiritus habent, sicut testamenta legis et Evangelii, sicut baptismi sacramentum. Qui cum ad Ecclesiam catholicam quasi non habeant tradendum : sed tamen eos non ideo debere confiteri salutem, quia non improbamus quod illos accepisse credimus. Sed oportet eos cognoscere unitatem et societatem vinculo charitatis, sine qua omnino quidquid habere poterunt, quam vis sanctum sit atque venerandum, ipsi tamen nibil sunt, tanto indigniores effecti præmio vitæ æternæ, quanto illis donis non bene usi sunt quæ in bac vita, quæ transitoria est, acceperunt. Item exemplum atque imago hujus Saul nuntiorumque ejus, in hoc loco Judæorum non incongrue gestat personam; qui dum adversari cupiunt Christo, habent in ore sacramenta legis et prophetarum : ad testimonium Christi, et cum Ecclesia quasi cum prophetis de Scripturis disputant, sicut illi cum prophetis vaticinabantur.

#### CAPUT XIII.

Ad Davidem missi, prophetare incipiunt.

Surrexit itaque David, et iterum fugit a facie Saul: venitque ad sacerdotem Abimelech, a quo et gladium Golice sustulit, et panes propositionis accepit. Quæ res et sacerdori mortem attulit, et animadversionem religiosæ intulit civitati. Hæc itaque gestorum files est. Sed quantum ad sacramentum prophetiæ pertinet, in Christo Domino nostro completum est, qui posi-tus in carne dum insectationem declinaret Judaicam, ad apostolos transiit, cum quibus et desideratum sibi cibum sumpsit : desiderio enim desideravit pascha manducare. Ex quibus Goliæ, id est arma diaboli, sustulit : fortis enim spolia ipse diripuit. His ergo a quibus receitus est Christus, tribulationes induxit diabolus, et mortem. Omnes enim, ut ait Apostolus, qui in Christo pie volunt vivere, persecutionem patiantur (II Tim. m, 12). Et Dominus ait : Si me persecuti sunt, et vos persequentur (Joan. xv, 20). In Doech autem Idumæo, Judæ proditoris persona consistit, per quem ita operatus est diabolus, ut ejus proditio est facta in Christo, postea persecutionem Ecclesia pateretur, et occiderentur quamplurimi discipult Christi et sacerdotes, et pro nomine persecutiones gravissimas perferrent.

#### CAPUT XIV.

#### David venit ad Abimelech sacerdotem.

Interea David cum sugeret Saul, latere voluit apud regem quemdam Geth nomine Achis. Sed cum gloria ei suisset sibi commemorata, ne per livorem rex idem ad quem consugerat aliquid ei mali machinareiur: finxil insaniam, et quasi furore correptus, mutavil es suum: defluebantque salivæ in barbam ejus, collabebaturque in manibus corum ; et ad ostia portæ procedebat; et dixit Achis rex : Quid mihi adduxisti istum? Nunquid deerant nobis furiosi? Et sic eum dimisit. Achis interpretatur quomodo est. Per quod significatur ignorantia ad verbum mirantis et non agnoscentis, quod in gente Judæorum impletum est, qui dum viderunt Christum non agnoverunt. Coram quibus mutavit os suum, et abiit. Erant enim ibi præcepta legis carnalia, erant et sacrificia secundum ordinem Aaron : et postea ipse de corpore et sanguine suo instituit sacrificium secundum ordinema Melchisedech. Mutavit ergo os suum sacerdotio " mutavit in præceptis : dans aliud testamentum, evacuata carnali operatione. Atque inde collapsus est in manibus corum, quando eum comprehendentes crucifixerunt. Et procedebat ad ostium portæ, frocest humiliabat se usque ad ostium fidei nostræ. Ostium emm portæ inklium est fidei. Inde incipit Ecclesia, et pervenit usque ad speciem. Ut eum credit ea que nunc videt, mereatur perfrui, cum emuvidere facie ad faciem coeperit. Quod vero in illo quasi furore salivæ decurrebant super barbam ejus. Apostolus hæc aperit dicens : Judæi signa petunt, veniunt, non est in eis ullo modo violandum, aut Det Græci sapientiam quærunt. Nos autem prædicamus Christum crucifixum, Judais quidem scandalum, gentibus autem stuttitiam. Ipsis vero vocatis Judæis et Græcis Christum Dei virtutem et Dei sapientiam : quia quod stultum est Dei sapientius est hominibus, et quod infirmum est Dei fortius est hominibus (I Cor. 1. 25-25). Salivæ enim infirmitatem significant. Sed quod stultum est Dei fortius est hominibus, non tanquam salivam attendas, sed attende quia super bar-bam decurrit. Quomodo enim in salivis infirmitas. sic in barba virtus ostenditur. Texit ergo virtutem suam corpore infirmitatis sux. Et quod forinsecus infirmabatur, tanquam in saliva apparebat. Intus autem divina virtus tanquam barba tegebatur.

### CAPUT XV.

#### David ad regem Lachis fugit.

Dehine in eremo Engaddi, cum persequendum David Saul appeteret, ingressus David in spelunca, ibi latecuo moliebatur inciderat. Scriptum est enim : Qui fodit foveam proximo suo, ipse incidet in eam (Eccli. xxv11, 20). David autem, bona pro malis retribuens, inimicum non occidit, sed pro testimonio facti orum chlamydis regiæ abstulit : cum facilius esset exceptum insidits adversarium perdere magis quam fallere. Quid ergo est quod iste fugiens a facie Saul in spelunca latuit? Quare autem latuit, nisi ut occultaretur, et non inveniretur? Quid est contegi spelunca, nisi contegi terra 7 Oni enim fugit in speluncam, terra tegitur, ne videatur. Portabat autem terram Jesus, id est carnem, quam acceperat de terra, et in ea se occultabat, ne a Judæis inveniretur. Si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent (I Cor. 11, 8). Quare ergo Dominum gloriæ non invenerunt? Quia spelunca se texerat, id est, carnis infirmitatem oculis objiciebat, et majestatem divinitatis corporis in tegmine tanquam speluncæ abdito contegebat. Illi potuit nisi in homine, quia nec tenere posset nisi eum homine. Opposuit ergo male quærentibus terram, servavit bene quærentibus vitam. Fugit ergo secundum carnem in speluncam a facie Saul, quia passus est, usque adeo se occultans Judæis, ut moreretur. Sed quare usque ad mortem voluit esse patiens, ut fugeret a facie Saul in spelunca? Etenim speluncă, inferior pars terræ potest accipi ; et certe, quod manifestum est et notum omnibus, corpus ejus in monumento positum est, quod erat excisum in petra: hoc ergo monumentum spelunca erat. Illuc fugit noster David a facie Saul. Tandiu enim persecuti sunt illum Judæi, quoadusque poneretur in spelunca. Sed quid est quod Saul persecutor ad purgandum ventrem speluncam ingreditur, nisi quod Judæi in Christum conceptam mentis malitiam quasi odorem fetidum emiserunt, et cogitata apud se noxia testate, reservare potius quam occidere maluit : ita et Christus dum esset in spelunca carnis, persecutorem populum in potestate habuit, et non occidit. Scriptum enim erat de eis per prophetam : Ne occideris eos. Tantum denique David summitatem chlamydis ejus silenter abscidit, ut ostenderet per pro-Phetiam Christum Judzos non occidisse, sed eis tantum regni gloriam abstulisse, sieque eos vacuos sede vel imperio reliquisse. Chlamydis enim abscipio, regni est amputatio : hoc etiam alio loco ideni Saul-cum per inobedientiam peccasset ostendit. Nam cum veniam precaretur regaretque Samuelem ut reverteretur cum iH- ad placandum Deum , et noluis-set , alque convertens faciem suam abiret , tenuit dividetur Israel in duos populos. Ergo Israelis personam figurate gerebat rex iste, qui populus amissurus erat regnum, dum persequitur Christum.

#### CAPUT XVI.

### David, dormiente Saule, hastam tulit.

Quod et sequenter iterum demonstratum est, quando idem David sugiens a sacie Saul ingressus est in castra regis. Cum dormientem invenisset, non persussit, non occidit : sed solam lanceam, quæ crat ad saput cjus, et lenticulam sustulit, dormientibus cunctis. Egressusque de castris transivit in cacunne montis. Quid ergo hoc est? Persequebantur namque Christum Judzi, sed persequendo dormichant, quia non vigilabant corde. Duritia enim cordis obdormitio est. Dormiunt in vitain veterem, non evigitant in novam. Venit Christus, non eos occidit, sed tulit ab e s scyphum aquæ, id est gratiam legis. Tulit regale regui, sed potestatem, quam pro magno habebant, et

bat : sed rex improvisis exceptus insidiis, quod inno- A unde se protegebant temporaliter, et quam adversus-Deum per incredulitatem gerebant. Deinde et ingressus victor David noster de castris corum, et regressus transcendit in altitudinem montis colorum.

#### CAPUT XVII. Amalecitæ a Davide superantur.

Interea sugiens David, dum pergeret cum Achis rege Philisthinorum in prælium adversus Israel, insurgentes Amalecitæ irruerunt in Sicelech, et succidentes eam, captivaverunt omnia quæ erant David et puerorum ejus. Reversus ergo David ad persequendos Amalecitas, invenit Egyptium purrum lassescentem, quem Amalecitæ ægrotum in itinere reliquerant : hunc autem inventum David cibo refecit, ducemque sui itineris fecit, sicque Amalecitas persequitur, epulantesque reperit, et funditus exstinguit. Quid est enim quod Ægyptus Amalecitæ puer in itinere lassatur, nisi quod amator præsentis sæculi peccati sui nigredine opertus, sæpe ergo non cognoscentes Deum, persecuti sunt hominate participation de la composicio de la composicio de la composicio de la composicio de la composició de la co adversitate torpescat? Sed hune David invenit, quia Redemptor noster veraciter manu fortis, nonnunquam quos despectos a mundi gloria reperit, hos in suo amore convertit. Cibo pascit, quia verbi scientia reficit. Ducem itineris eligit, quia suum etiam prædicatorem facit. Et qui Amalecitas sequi non valuit, dux David efficitur : quia is quem velut indignum mundus deseruit, non solum conversus in sua mente Deum recipit, sed prædicando hunc etiam usque ad aliena corda perducit. Quo videlicet duce, David Amalecitam convivantem invenit et exstinguit, quia ipsis Christum prædicantibus mundi lætitism destruit, quos mundos comites habere despezit.

#### CAPUT XVIII.

#### Saul Puthonissam consulit.

Post mortem autem Samuelis congregatis Philifactis deterio ibus, dum Christum perimunt osten-derunt: sed tamen David Saulem occidere noluit, et cum eum in abdito occultatus antro haberet in pocum, Quare inquietasti me ut suscitarer? Quæritur secundum historiam, utrum Pythonissa ipsum prophetam de inferno evocaverit, an aliquam imaginariam illusionem fallacia dæmonum factam. De qua quæstione beatæ memoriæ Augustinus episcopus Simpliciano, Mediolanensi episcopo, ita scripsit : « Inquiris, inquam, utrum potuerit malignus spiritus excitare animam justi, et tanquam de abditis mortuorum receptaculis evocare, ut videretur et loqueretur cum Saul. Nonne magis mirandum sit quod Satanas ipsum Dominum assumpsit, et constituit supra pinnam templi? Quolibet enim modo secerit. factum est : ita ut et Samuel suscitaretor, similiter latet. Nisi forte quis dixerit, faciliorem diaboli fuisse Saul pinnulam vestimenti ejus, et dirupit eam, et dixit ad eum Samuel: Dirupit Dominus regnum 1srael de manu tua hodie, et dabit illud proximo tuo, et defuncti spir tum e suis sedibus excitandum. Quod ai illud in Evangelio nos ideo non conturbat, qua si illud in Evangelio nos ideo non conturbat, quia Dominus voluit atque permisit, nulla diminutione sua potestatis et divinitatis id fleri, sicut ab ipsis Judæis quanquam perversis atque immundis, et facta diaboli facientibus, et teneri se, et vinciri, et illudi, et crucifigi atque interfici passus est, non est absurdum credere ex aliqua dispensatione divinæ voluntatis permissum fuisse ut non invitus nec dominante magica potentia, sed volens atque obtemperans occultie dispensationi Dei, quæ Pythonissam illam et Saulem latebat, spiritus prophetæ sancti se ostenderet aspectibus regis, divina eum sententia percussurus. Quanquam in hoc facto potest esse alius facilior intellectus, ut non vere spiritum Samuelis excitatum a requie sua credamus, sed aliquod phantasma, et imaginariam iliusionem diaboli machinationibus factam. Quam propterea Scriptura nomine Samuelis appellat, quia solent imagines carum rerum nominibus appellari quarum imagines sunt. Sic et omnia

quæ pinguntur atque finguntur, earum rerum qua- A lis in Evangelio legimus, cum inter superbum illum rum imagines sunt, nominibus appellantur. Sic hominis rictura cum fingitur, proprium quodque nomen incunctanter adhibetur, et dicitur : Ille Cicero est, ille Sallustius, ille Achilles, ille Hector: hoc Aumen Simois, illa Roma, cum aliud nihil sint quam pictæ imagines. Unde et Cherubin cum sint cœlestes virtutes, ficti tamen ex metallo, quo imperavit Deus super arcam testamenti , magnæ rei et significandæ gratia : non aliud quam Cherubin , illa quoque figmenta voc bantur. Item dum quisque videt som-nium, non dicit, Vidi imaginem Augustini : sed vidi Angustinum : cum eo tempore quo aliquid tale aliquis vidit, ignoraret hoc Augustinus. Usque adeo manifestum est, non ipsos homines, sed eorum imagines videre. Et Pharao spicas se dixit in somnis vidisse, et boves, non spicarum aut boum imagines. Si igitur constat liquido, nominibus earum rerum quarum imagines sunt, appellari, non mirum est quod Scriptura dicit, Samuelem visum, etiamsi forte B imago Samuelis apparuit ficta machinamento ejus, qui transligurat se velut angelum lucis, et ministros suos subornat, velut ministros justitiæ. Jam vero si illud, inquit, movet, quomodo a maligno spiritu Sauli vera prædicta sunt : potest et illud mirum videri quomodo dæmones agnoverunt Christum, quem Judai non cognoscebant. Cum enim vult Deus etiam insirmis spiritibus aliqua vera cognoscere temporalia, duntaxat ad istam mortalitatem pertinentia : fucile est et non incongruum ut omnipotens et justus ad eorum pænam, quibus ista prædicuntur, ut malum quod eis imminet, antequam veniat prænoscendo patiantur : occulto apparatu mysteriorum suorum etiam spiritibus talibus aliquid divinationis impertiat, et quod audivit ab angelis, prænuntient homi-nibus. Tantum autem audiunt, quantum omnium Dominus atque moderator, vel jubet vel sinit. Unde etiam spiritus Pythonis in Actibus apostolorum attestatur Paulo apostolo , et evangelisiam esse cona-tur. Miscent tamen isti fallacias et verum quod nosse potuerunt, non docendi magis quam decipiendi fine pronuntiant. Et forte hoc est quod cum illa imago Samuelis Saulem prædiceret moriturum , dixit etiam esse secum inturum. Quod utique falsum est. Magno quippe intervallo post mortem separari bonos a ma-

divitem, cum jam apud inferos tormenta pateretur, et illum qui ad ejus januam ulcerosus jacebat, jam in requie constitutum, magnum chaos interjectum esse testatur. Aut si propterea ci Samuel dixit. Mecum eris: ut non ad æqualitatem felicitatis, sed ad parem traditionem mortis referatur, quod uterque homo fuerit, et uterque mori potuerit, jamque mortuus mortem vivo pranuntiabat. Secundum utrumque igitur intellectum habere exitum hanc lectionem, qui non sit contra fidem, nisi forte profundiori inquisitione inveniatur ad liquidum, vel posse vel non posse animam humanam, cum ex hac vita migraverit, magicis carminibus evocari, et vivorum apparere conspectibus etiam corporis lineamenta gestantem : ut non solum videri valeat sed et agnosci. Et si potest, utrum etiam justi anima, non quidem cogatur magicis sacris, sed dignetur ostendi occultioribus mysteriis, summæ legi obtemperans : ut si fieri non po-se claruerit, ut non uterque sensus in hujus Scripturæ tractatione admittatur : sed, illo excluso, imaginaria similitudo Samuelis diabolico ritu facta intelligatur. Sed quoniam sive illud fieri possit, sive non possit, tamen fallacia Satanæ, atque imaginum simulandarum callida operatio, decipiendis sensibus humanis, multiformis invigilat pedetentim quidem, ne inquisitionibus diligentioribus præscribamus : sed potius existimemus tale aliquid lactum maligno spiritu Pythonissæ illius ministerio; quamdiu nobis aliquid amplius excogitare atque explicare non datur. » Il see sunt quæ tunc de Pythonissa et Samuele scripsit beatus Augustinus.

#### CAPUT XIX.

#### Saul et Jonathas occiduntur.

Igitur exorto prælio percusserunt Philisthæi Israel plaga magna, corruerunique in prælio Saul et Jonathas; quos denique figuraliter pius propheta deflet. Qui cum potentes essent, et semper hostibus prævalerent, sauciati ac vulnerati illico in medio prælii corruerunt. Quomodo, inquit, ecciderunt potentes in me-dio pugnæ? Hoe etiam modo pinm Christianorum genus deflet eos qui repugnantes dæmonibus labuntur in sæculo, quod est lubricum. Gelboe enim montes, interpretantur lubrici montes.

# IN LIBRUM SECUNDUM.

#### CAPUT PRIMUM.

David admonetur per prophetam ne templum construat.

Post mortem itaque Saul ungitur David, et regnat : transfertque arcam testamenti in civitatem suam. Qui cum vellet templum Dei ædificare, admonetur per prophetam a Domino ita: Non tu ædificabis mihi D templum, quia vir sanguineus es. Quid est igitur quod erga exteriora bella laboranti David interdicitur, ne domus Dei ab eo ædificaretur? Templum quippe Dei nos sumus, quia ad veram vitam in ejus habitationem construimur, Paulo attestante, qui ait: Templum enim Dei sanctum est, quod estis vos. Sed vir sanguinum templum Deo ædilicare prohibetur, quia qui adhue actis carnalibus incubat, necesse est ut instruere spiritualiter Ecclesiam non præsumat : quia nequaquam pure maculam in membro considerat oculus, quem pulvis gravat : et superjectas sordes tergere non valet manus, quæ lutum tenet.

#### CAPUT II. De peccato Davidis et Bersabeæ.

Nunc et peccatum David quid in prophetia signaverit, quanta possum brevitate perstringam. Nomina quippe ipsa interpretata satis ostendunt, quid cuiam

hoc factum præfiguraverit. David, ut diximus. interpretatur manu fortis, sive desiderabilis. Bethsabee puleus satietatis, sive puleus septimus. Quamlibet autem harum nominis ejus interpretationem in id quod dicere intendimus assumamus, satiscongruit. Nam in Camico canticorum sponsa, quæ illi Ecclesia est, vocatur puteus aquæ vivæ; et huic puteo septenarii numeri nomen in Spiritus sanctisignificatione conjungitur, propter rationem Pentecostes, quo die de cœlo missus Spiritus sanctus venit. Ad quadraginta novem autem, quod est septies septem, unum additur, quo unitas commendatur. In hac ratione vivit apostolica illa sententia: Sufferentes invicem ad dilectionem, studentes servare unitatem spiritus, in vinculo pacis. Dono itaque spirituali, hoc est septenario, facta est Ecclesia putcus sailetatis, quia sactus est in ea sons aquæ salientis in vitam ælernam : quem qui habuerit, non sitiet in æternum. Jam vero qui suerit maritus ejus, quid aliud quam diabolum nominis ejus interpretatione significatur? Hujus erant pessimo conjugio delegati, omnes quos gratia Dei liberat, ut Ecclesia sine macula et ruga, salvatori proprio completur. Urras namque interpretatur, lux inca Dei, Etheus auten Abscissus, sive quod in veritate non stetit, sed a luce

abscissus est : sive qued cadendo veris viribus perditis, transfigurat se in angelum lucis, audens dicere Deo, Lux mes Dei est. Ergo iste quidem David graviter scelerateque peccavit. Quod scelus ejus etiam per prophetam Deus arguit increpando, et ipse abluit pœnitendo. Verumtamen ille desiderabilis omnibus gentibus, quasi in solarium deambulans: quia in sole posuit tabernaculum suum, adamavit Ecclesiam super tectum se lavantem, id est, mundantem se a sordibus sæculi, et domum luteam spirituali contemplatione transcendentem aique calcantem; et inchoata cum illa primæ conventionis notitia, postea ab ea penitus separatum diabolum occidit, eamque sibi perpetuo connubio copulavit. Odiamus ergo peccatum, sed prophetiam non exstinguamus. Amemus illum David, quantum amandus est qui nos a diabolo per misericordiam liberavit. Amemus et istum David, qui tam grave in se vulnus iniquitatis, pœmtentiæ et humilitatis confessione sanavit. Sed fortasse quis dicat : Si David imaginem Christi gerebat, quomodo multas uxores et concubinas habuisse scribitur, cum has res Christus et horrescat et damnet? Hoc enim pro figura fiebat. Multæ enim uxores David multarum gentium et nationum imaginem indicabant, quæ per fidem Christi consortio jungerentur: concubinæ vero ejus significant hæreticorum ecclesias, quæ sub Christi nominis titulo manere se gloriantur : sed quia propter carnalia lucra sectantur Christum, non conjuges, sed concubinæ vocantur. Denique nunc reges si plures habe int uxores, vel concubinas, crimen est, quia jam transierunt figuræ, pro quibus uxorum vel concubinarum venia concedebatur. At nunc quia figuræ transierunt, venia nulla datur.

# CAPUT III.

# De Absalone.

Illud vero quid significat quod parricida filius Alisa on, patrem insequens, primo pater ejus decli- C nans, sugit ante saciem ejus, securus de victoria, quia sciebat impium perire? Quem etiam slevit magno luctu, et deploravit exitum parricidæ. Scribitur enim sugisse David a facie bellantis adversum se filii. Et quoniam scriptum est de populo flierusalem : Filios enutrivi, et exaltavi, ipsi autem spreverunt me : per filium ejus impium significabatur tropice idem populus Judaicus, qui eum tradidit. Absalon autem, sicut quidam interpretantur, intelligitur patris pax : quod mirum in historia videtur, quemadmodum patris pax possit intelligi, qui patrem bel o persecutus est. Sed qui diligenter allegorism intendunt, inspiciunt Absalon esse Jerusalem, quæ etiam et ipsa pax interpretatur : a cujus facie Christus fugit, quando cam patiendo deserens, in gentibus per sidem secessit. Alii Absalon Judam traditorem accipiunt, quem tanta et tam miranda patientia Christus pertulit tanquam bonum, cum ejus cogitationes non ignoraret, cum adhibuit convivio, in quo davit, et tradidit. Quod denique in ipsa traditione et osculum accepit : bene intelligitur pacem Christum exhibuisse traditori suo, quamvis ille tam sceleratæ

superna quam de Deo habebat, superbiæ merito A cogitationis interno bello vastaretur. Et ideo Absalon patris pax dicitur, quia pater habuit pacem, quam ille non habuit.

#### CAPUT IV.

De eo quod David sibi aquas de cisterna, quæ in Bethleem est, afferri jubet.

Item ipse David in prælio Philisthinorum, cum sitiens conversaretur in bello, et aquam quæreret : Quis mihi, inquit, potum dabit de lucu, qui est in Beth-leem? Et ad portas erat iter lacus, et Cavid interfusus hostibus, et media hostilium cinxerant septa castrorum. Præcesserunt tres viri multitudinem adversariorum, et hauserunt aquam de lacu qui erat in Bethleem, et obsulerunt regi bibendam. Rex autem noluit bibere, sed prosudit illam Domino, dixitque: Non contingat mihi hoc facere, ut sanguinem virorum qui abierunt, ex animis eorum bibam. Vicit ergo naturam ut sitiens non biberet, et exemplum de se præbuit, B quo omnis exercitus tolerare sitim disceret. Quod **s**i altius velis exspectare et introspicere mysterium, sciebat David non aquam quæ est in Bethleem . sed oriundum in eadem Bethleem ex virgine Christum, quem in spiritu prævidebat. Ergo volebat bibere non aquam fluminis, sed lavacrum ex latere Christi fluentem: hoc est, non aquarum siticbat elementum, sed sanguinem Christi. Unde et non bibit oblatam aquam, sed Domino fudit, significans sitire se Christi sacrificium, non naturæ fluentum, sed illud sacrificium in quo esset remissio peccatorum : illum sitire fontem æternum, non qui periculis quæreretur alienis, sed pericula aliena deleret.

#### CAPUT. V.

Psalmus decimus septimus cur solus in libris Regum reperialur.

Quæritur autem cur solus septimus decimus psalmus in libris Regum reperiatur conscriptus Nec merito Psalmus iste in Regnorum libris solus invenitur, quia regnum illud significat, ubi adversarium non habehimus. Titulus enim ejus est, in die qua eripuit eum Dominus de manu omnium inimicorum ejus, et de manu Saul. Quis enim figuratur in David, nisi ille qui venit in carne ex semine David? Qui utique in corpore suo, quod est Ecclesia, adhuc patitur inimicos. Unde et illi persecutori, quem voce mactavit, et in suum corpus trajiciens quodammodo manducavit, insonuit de cœlo : Saule, Saule, quid me persequeris? Quando autem meretur arripere hoc corpus ejus de manu omnium inimicorum ejus, nisi cum et illa novissima inimica destructur mors, ut perveniatur ad regnum bei.

#### CAPUT VI.

De catalogo fortium virorum David in typo sanctorum.

Debine texitur catalogus virorum fortium, in figura sanctorum : qui quamvis virtutum sublimitate proficiant , tamen usque ad excellentiam divina corporis et sanguinis sui figuram discipulis commen- D Trinitatis nequaquam attingunt. Inde est quod ibi scriptum est, Usque ad tres non pervenit. Quis enim æquabitur Domino, aut quis similis erit Deo inter filios Dei ?

# IN LIBRUM TERTIUM.

#### CAPUT PRIMUM.

De Salomone.

Succedit deinde Salomon, in quo quidem nonnulla imago rei futuræ facta est, in eo quod tem-plum ædificavit et pacem habuit secundum nomen suum. Salomon quippe interpretatur pacificus. Ac per hoc tale vocabulum illi verissime congruit, per quem mediatorem ex inimicis accepta remissione peccatorum, reconciliamur Deo. Etenim cum inimici essemus, reconciliati sumus Deo per mortem Filii ejus. ldem ipse est ille pacificus, qui fecit utraque unum, et medium parietem maceriæ solvens inimicitias in carne sua, legemque mandatorum decretis evacuans, ut duos conderct in se unum novum hominem, faciens pa- A cem : et veniens evangelizavit pacem his qui longe, et pacem his qui prope. Ipse in Evangelio dicit : Pacem relinquo vobis, pacem meam do vobis (Joan. xiv, 27). His et multis aliis testimoniis Dominus Christus pacificus esse monstratur.

#### CAPUT II.

### De templi ædificatione.

Nam in eo quod ædificavit templum excellentissimum Domino, et ibi Christum significat : quia ædi-ficavit domum Deo in cœlestibus, non de lignis et lapidibus, sed de hominibus sanctis, hoc est de fide-libus. Quibus dicit Apostolus: Templum enim Dei sanctum est, quod estis vos (II Cor. xvi, 16). Quod vero eadem domus lapidibus dedolatis atque perfectis ædilicata est, et malleus et securis, et omne ferramentum non sunt audita in templo Dei, cum adificaretur. Quid enim domus illa, ut prædictum est, B usque ad hyssopum disputavit : quia ab alta excelnisi sanctam Ecclesiam, quam in cœlestibus Dominus inhabitat, figurabat? Ad cujus ædificationem electorum animæ quasi quidam expoliti lapides deferuntur. Quæ com ædificatur in cœlis, nullus illic disciplina malleus resonat, quia dolati alque perfecti illuc lapides ducimur, ut locis juxta meritum congruis disponamur. Ideo enim foris tundimur, ut illuc sine reprehensione inveniamur. Multitudo [F. altitudo] autem templi bujus dominici ad tidem refertur, longitudo ad spem, latitudo ad charitatem. Ilis enim tribus virtutibus quasi lineamentis sanctæ Ecclesiæ in cœlestibus structura consurgit. Porro quod parietes templi interius ligno teguntur, hoc ob mysterium dominicæ crucis imaginatum, sub cujus tutela proteguntur omnes sancti, qui indisruptæ pacis perseverantia tanquam lapides vivi, in structura Ecclesiæ unitate fidei solidantur, et bene interius vestitur ligno templum, quia corde creditur ad justitiam. Quod vero tempore dedicat onis gloria Domini implevit domum : gloria Domini intelligitur Christus, cujus side rep'etus est Moyses, ut parceret populo peccatori : respondit Dominus, Propitius ero illis. Verumtamen vivo ego, et vivit nomen meum : quia implebitur gloria mea omnis terra. Et septuagesimus primus psalmus canit : Implebitur gloria mea omnis terra. Unde et angeli clamabant pastoribus : Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus bonæ voluntatis (Luc. 11, 14). Quod autem nebula implevit do-mum Dei, et non poterant sacerdotes ministrare propter nebulam : liæc sententia superbos Judworum pontifices ac doctores insinuat, qui dum nativitatis Christi sacramenta investigare despiciunt, debitum tidei suæ ministerium per erroris nebulam perdiderunt. Ita enim corum mentes intidelitatis caligo replevit, ut exigentibus propriis meritis, non sgnoscant cultum credulnatis. Quod vero idem Salomon in codem templo duodecim boves æreos fecit, riora colliguniur. Quid enim aliud in duodecim bobus, quam duodecim apostolos ciedimus designari? Qui facie quidem per diversa respiciunt, sed ita in labro sunt positi, ut ex posterioribus adunentur. Quia in hac præsenti vita ad prædicationis officium in diversis mundi partibus sunt divisi : in illa vero vita quæ huic vitæ posterior est, quæ post hanc videter æternæ gloriæ unitate conveniunt. Per diversum igitur mundum prædicando respiciunt, sed in unum conveniendo consistant. Ideo autem ærei, quia clamor prædicationis corum in toto mundo insonuit : sicut scriptum est, In omnem terram exivit sonus corum (Psal. xviii, 5). Labrum autem orbem terræ intelligimus, cujus ambitum lustraverum apostoli docemes gentes, ut baptizarentur in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti.

#### CAPUT III.

#### De sapientia Salomonis.

Locutus est autem Salomon tria millia parabolas : et suerunt carmina ejus quinque millia. Quid enim per tria millia parabolas, nisi plenitudo fidei in lege et in Evangeliis, a Christo tradita designatur? Quae dum tota multipliciter per allegoriam sensus sub mysterio Trinitatis describitur, quasi tria millia pa-rabolæ nuncupantur. Carmina autem ejus quinque millia pro quinque sensibus corporis intelliguntur: quod qui in diversis virtutibus bene regit, beatus est, et per eos quasi quinque millia carmina Domino canit. Disputavit autem a cedro Salomon usque ad hyssopum. Cedri nomine celsitudo glori: cœlestis a cipitur, sicut et Propheta testatur, dicens : Justus ut palma florebit, et sicut cedrus quæ in Libano est multiplicatitur (Psalm. xc1, 13). Hyssopus autem herba est humi is saxo hærens, qua signatur humilentia cœlestis gloriæ, usque ad carnis humilitatem descendendo pervenit. Siguidem et cedri nomine pravorum superbu elatio designatur, sicut per David dicitur: Vox Domini confringentis cedros (Psal. xxvIII). A cedro itaque Christus usque ad hyssopum disputat; quia pravorum corda et humilium judicat (Eccl. III). Super ligna autem disputavit, dum in cruce pependit. Tunc enim in cedro sæculi arrogantiam inclinavit, quonium etiam usque ad hyssopi humilitatem, id est, ad crucis stultitiam ac contemptibilem fidem deduxit.

#### CAPUT IV. De judicio Salomonis.

Legitur quoque idem sapientissimus primum habuisse judicium inter duns mulieres de pietate certantes. Quarum in una dilectio ardebat, in altera simulatio surripiebat. In illo ergo judicio Salomonis Christi figura fuit, ubi mulier illa improba plebs, scilicet synagogæ vel hæreticorum veræ matris, hoc est, Ecclesiæ filium appetebat, quem non ut reservaret, sed revera ut interimeret, cupiebat. Sed sicut gladio Salomonis dirimente propriæ matris gemitus, iste verus repertus est partus, ita et Spiritu Jesu Christi docente, plerumque qui a matre seducti sunt, et capti errore hæreticorum, nonnunquam merentur pro semetipsis gementem recognoscere Ecclesiam matrem. Unde satis convenienterque apparet hanc mulierem hæreticorum vel Synagogæ figurasse impietatem, quæ et suos nequiter nutriendo iutermunt, et alienos quousque perdant illiciendo pervadunt.

#### CAPUT V.

#### De regina Austri.

Regina autem Austri, quæ, ab intervallis ultimis excitata veniens, Salomonis audire sapientiam conquos in æreo labro constituit, qui facie quidem per diversas partes intendent, sed in uno loco per poste- D cupivit, jam tunc per illam ventura de gentibus regina desiderans Christum figurabatur. Quie, juxta propheticum os, circumamicia varietate, in vestitu deaurato (Psal. xLvi), et populi sui et paternæ domus ob'ita, currebat barbara gente, non animo; quæ in aperto peregrina, sed in occulto sanctorum fieri civis optabat. Unde non solum cœlesti præmio resurrec:ionis beata, sed etiam potestate apostolica de Judæis adulteris judicandis, in ipsius ore judicis digna censetur, quia Christum in Salomone mirata, verum reginæ cœlestis affectum in imagine mystica Ecclesiæ providentis impleverat.

# CAPUT VI.

## De cæteris operibus Salomonis.

Jam porro de cæteris operibus Silonionis quid dicam, quem vehementer arguit sancta Scriptura, atque condemnat? Nihilque de pœnitentivejus, vel in eum indulgentia Dei commemorat. Nec prorsus ejus slenda submersio, nisi forte quis dicat mulieres alienigenas, quarum amore exarserat, significare Ecclesias electas de gentibus. Posset hoc fortasse non absurde intelligi, si illæ propter Salomonem desererent deus suos, et colerent Deum ejus ; cum vero inse propter illas offenderit Deum suum, et coluit deos earum, non est quid inde boni conjectari possit. Nec tamen nihil arbitror significare, sed malum, sicut de uxore filiabusque Lot diximus. Apparet enim in persona hujus Salomonis mira excellen ia, et mira subversio. Quod igitur in illo diversis temporibus exstitit prius bonum, et posterius malum, hoc in Ecclesia in isto adhuc sæculo, simul et uno tem-pore ostenditur. Nam bono illius bonos Ecclesiæ, malo autem illius malos Ecclesiæ significatos puto, tanquam in unitate illius areæ, sicut in illo uno homine bonos in granis, malos in paleis, aut in unitate unius segetis, bonos in tritico, malos in zizaniis.

#### CAPUT VII.

#### De divisione decem tribuum.

Illud vero quod post mortem Salomonis decem tribus a templo separatæ sunt, et duæ relictæ, satis indicat quod de tota ipsa gente Apostolus ait : Reliquiæ per elationem gratiæ salvæ factæ sunt (Rom. 1x).

#### CAPUT VIII.

#### De Elia et Eliseo.

Quid autem significaverunt magni illi et insignes

occurrit quid saltem in allegoria boni significet hæc A prophetæ, qui etiam mirabilia multa secunt. Elias et Elisaus, discipulus ejus? Pascitur enim Elias tempore famis, corvis mane afferentibus panem, et ad vesperam carnes, ut intelligant illi Christum, cui quodammodo salutem nostram esurienti confitentur peccatores fidem, primitias Spiritus nunc habentes (Rom. viii), in fine antem velut ad vesperam sæculi, etiam carnis resurrectionem. Mittitur Elias pascendus ad alienam viduam; quæ volebat duo ligna colligere, priusquam moreretur. Non hic solo ligni noinine, sed etiam numero lignorum signum crucis exprimitur. Benedicitur farina et oleum, fructus et hilaritas charitatis, quar, cum impenditur, non defecisse dicitur. Hilarem enim datorem diligit Deus (11 Cor. 1x). Viduam ejus benedicens, opinor, Ecclesia significatur, quam Christus non frumenti, sed verbi pane pa-cebat. De qua dicitur per David : Viduam ejus benedicens benedicam (Psal. CXXXI), illam scilicet viduam, quam Apostolus ait, mortuo viro, qui-bus vellet nuptiis liberam esse (1 Cor. vii ). Quia desinente lege, cui finis est Christus (Rom. x), ad gratiæ libertatem transitum faciens Ecclesia , Christum quasi vidua legis innupsit. Ilujus nunc in vasis oleum gratiæ et benedictionis farina non deficit, in omnibus foris gentibus fame manente, quarum cibi vitæ esuriem et fidei Trinitatis inediam congrue præliguravit illa quondam triennio fames. Quod vere per Eliam in tempore siccitatis nubes illa apparuit, et postea futuræ ploviæ signum in vestigio hominis ostensum est, significabat quod, nascente Christo in vestigio hominis, ad terras imber de cœlo descenderet, qui nos a peccato mundaret.

# IN LIBRUM QUARTUM.

#### CAPUT PRIMUM.

De duobus Quinquagenariis, cum militibus suis igne combustis.

« Mittit rex impius quinquagenarios duos cum subditis sibi militibus, nt exhiberent Eliam, qui divino igne consumpti sunt; tertius autem missus Salvator. > Quinquagenarius namque numerus confessio pœnitentiæ est, quod declaratur remissio peccatorum. Judzi ergo nolentes Christum Dominum esse perfectum, nec principem pænitentiæ, dicunt ad eum: Quinquaginta annos nondum habes, et Abra-ham nosti (Joan. viii)? Hi in futurum divino incendio exstinguuntur. Tertius autem quinquagenarius, quia conversus ad fidem Trinitatis sacramenta agnovit, indulgentian meruit.

#### CAPUT II.

#### De Eliseo ubi aquas Jericho steriles et malignas sanavit.

Postulatur Eliseus a populo, ut aquas Jericho D steriles et malignas sanaret; et accepit vas rude, et jecit in eo sal, et demersit illud in flumine, et statim sanatæ sunt aquæ. > Quo facto pronuntiabat propheta quod Verbum caro sieret et habitaret in nohis (.Joan. 1). Inde in similitudinem Verbi salem, id est, sapientiam e dedit in vas ficile, in corpus, hoc humanum; et mittens in aqua, demersit. Quod quidem significabat, quia omnes populi qui sub figura aquarum in toto mundo steriles erant per Christi incarnationem fecunditatem et benedictionem accepturi essent.

#### CAPUT III.

#### De parvulis ab Eliseo maledictis, et a bestiis devoratis.

Ipse quoque Eliseus propheta figuram Christi gessit. Denique vocabulum ipsum salus Dei interpreta-

C tur. Salus autem Pei quis est alius, nisi filins ejus qui et Salvator ubique vocatur? Parvuli vero illudentes salutem Dei, id est, Eliseo, Judæorum habuere personam, qui ad crucem Domino Salvatori subsannabant. Quod dicunt: Ascende, calve, ascende, calve, quia in calvariæ loco Christus ascensurus erat in cruce. Quod vero c conversus maledixit eos Eliseus, et exierunt duo ursi de silva, et interfecerunt quadraginta duos pueros blasphemante. . , ita et Christus post passionem et resurrectionem ex mortuis, posteaquam ascendit in cœlum, sicut Eliseus ascendit Bethel, id est, in domo Dei, conversus maledixit Judæos, et quadragesimo secundo anno ascensionis suæ immisit duos ursos de silvis gentium, Vespasianum scilicet et Titum, eosque crudeli strage dejecerunt.

#### CAPUT IV.

#### De baculo per servum misso, et mortuo non ressuscitate.

Mittit Eliseus per servum baculum super mortuum, et non reviviscit; venit ipse, conjungit, et coaptat se mortuo, et reviviscit. > Misit sermo Dei legem per servum suum, nec profuit in peccatis mortuo generi humano ; venit ipse descendens de cœlorum sublimitate quasi de montis altitudine, humiliavit semetipsum (Philipp. 11), conformavit se nobis, mortuisque membris membra sua composuit, nostræque mortalitatis de suo corpore medicinam apravit. Deinde super mortuum septies oscitat, et septiformem spiritum humano generi dat , per quod vivilicatus a morte peccatorum resurgat.

De ferro et ligno exsiliente in profundum, et reverso ad lignum.

 Cum securibus ligna cæderentur, de ligno ferrum exsiliens in profundum fluminis mersum est, atque in lignum desuper ab Eliseo projectum reversum A grinantur quod in illorum pace etiam pax esset istoest. Ita cum impios Judros per corpus operata præsentia Christi, tanquam infructuosas arbores, cæderet, quia de it o Joannes dixerat: Ecce securis ad radicem arborum posita est (Matth. m), ab cis interveniente passione corpus ipsum deseruit, et inferni profunda descendit, quod in sepultura depositum, tanquam ad manubrium spiritu redeunte surrexit.

A grinantur quod in illorum pace etiam pax esset istorum, et ædificarent domos, et novellarent vineas, et plantarent hortos, quis non agnoscat quid præfiguraverit, qui attenderit viros Israelitas, in quibus dovante est, per apostolicam dispensationem cum cast, per apostolica descendit. Quod in sepultura depositum, tanquam ad manubrium spiritu redeunte surrexit.

#### CAPUT VI.

De ægritudine Ezechiæ et quindecim additis annis.

e Decumbenti in lectulo Ezechiæ, gravique ægri-tudine laboranti, ex persona Domini Isains propheta adorsus est eum, prædicens illi quod moreretur; ille autem orans Dominum in ipso præstituto termino mortis, confestim Deus vocem ejus audivit, et quiudecim annos vitæ deprecantis ostendit. > Qui numerus quindecim annorum, quid sacramenti continet in mysterio? nam, ut Apostolus ait: secundum quod quis operatus fuerit, ita et recipiet (Ephes. vi; Coloss. III). Ideoque iste rex, qui decalogum legis cum quinque libris Moysi integra conservatione compleverat, ideo quindecim annos secundum legis numerum quem custodierat ad vitam auctos accepit. Per quod figuraliter sciremus quia quicunque per numeri istius mysterium totius legis plenitudinem custodiunt, æternæ salutis præmium consequuntur, ac per legis consummationem ad vitæ æternæ plenitudinem transcunt, cujus quidem regis pro signo conferendæ salutis, decem gradus domus suæ, in quibus umbra descendere consueverat, sol retrorsum ad ortum unde ascenderat regressus scribitur : qui numerus quid mysterii habeat, videamus. Nam gradus isti temporum ordines sunt per ques umbra figurarum Christi descenderat, per quos iterum soi justitiæ Christus, post resurrectionem ascendit. P. imus itaque gradus descensionis de Dao in angelo fuit, qui magni consilii nuntius erat. Denique et Jacob sic loquitur : Et dixit, inquit, angelus Dei : Ego sum cui unxisti titulum, et voristi volum (Gen. xxx1), ut et C angelum et Deum ostenderet. Secundos gradus descensionis de angelo in patriarchis fuit, « quia in omnibus, ut ait Apostolus, ipse est operatus (1 Cor. AII). > Tertius in legis datione, « quia et in lego ipse locutus est. > Quartus gradus in Jesu Nave, « ut populum in terram repromissionis induceret. > Quintus in judicibus, e quia eumdem populum per eos ipse regebat. > Sextus in regibus Judæorum, c quia in eis ipse regnabat. > Septimus in prophetis, e quia per ros est annuntiatus. > Octavus in pontificibus, « quia ipse summus sacerdos est Patris. > Nonus in homine. Decimus in passione. Per hos enim decem gradus, quos ipse, umbram legis priscæ, Christus descendit, ac rursus post resurrectionem suam sol justitiæ Christus per cosdem gradus sursum in cœlum ascenoit, et omnem umbram illam legis veritatis radiis illustravit, obscura revelans, clausa reserans et omnia tecta denudans.

#### CAPUT VII.

# De Ezechiæ divitiis, morbo jactantiæ Chaldæis ostensis.

Quod et Ezechias rex divitias suas Chaldæis jactantiæ ostentatione perdidit, et propterea perituras per prophetan audivit, significat Dei servum, qui dum virtutes suas vanæ gloriæ perdiderit, mox eas perdere, et in dæmonum dominio thesauros bonorum operum infelici permutatione constat transire, sicut ille per ostentationis appetitum, thesauros suos sub dominio Chaldæorum effecit migrare.

### CAPUT VIII.

# De transmigratione sub rege Nabuchodonosore facta in Babyloniam.

Nam ipsa in Bahyloniam transmigratio, quo etiam spiritus Dei per Jeremiam prophetam jubet ut pergant et orent pro eis ipsis, in quorum regno pere-

rum, et ædificarent domos, et novellarent vineas, et plantarent hortos, quis non aguoscat quid priefiguraverit, qui attenderit viros Israelitas, in quibus dolus non est, per apostolicam dispensationem cum Evangelico sacramento ad regnum gentium transmigrasse? Unde nobis Apostolus tanquam replicans Jeremiam, dicit: Volo igitur primo omnium fieri deprecationes, adorationes, interpellationes, gratiarum actiones, pro omnibus kominibus, pro regibus et his qui in sublimitate sunt, ut quietam et tranquillam vitam agamus in omni pietate et charitate. Hoc enim bonum et acceptum est coram Salvatore nostro Deo, qui omnes homines vult salvos sieri, et ad agnitionem veritatis venire ( I Tim. 11 ). Ex hoc quippe etiam illis credentibus constructa sunt domicilia pacis, basilicæ Christianarum congregationum, et novellatie vineæ, populi sidelium, et plantati horti, ubi etiam inter olera omnia granum illud sinapis regnat, sub cujus B umbraculis longe lateque porrectis, etiam altipetax superbia gentium, tanquam in cœli volatilibus requiescit.

#### CAPUT IX.

De septuaginta annis captivitatis, et Jesu sacerdote.

Nam quod etiam post septuaginta annos secundum ejusdem Jeremiæ prophetiam reditur ex captivitate, et templum renovatur, quis fidelium non intelligat post evoluta tempora, quæ septenarii dierum numeri repetitione transcurrent, etiam nobis, id est, Ecclesiæ Dei, ad illam cœlestem Jerusalem ex hujus sæculi peregrinatione esse redeundum, per Jesum Christum sacerdotem magnum? Cujus gerebat figuram ille Jesus, sacerdos magnus illius temporis, a quo templum ædificatum est post captivitatem : quem propheta Zacharias vidit in sordido habitu, devictoque diabole, qui ad ejus accusationem stabat, ablata ab illo sordida veste, et dato indumento honoris gloriæ; sicut corpus Jesu Christi, quod est Ecclesia, adversario in fine temporum per judicium superato, a luctu peregrinationis in gloria sempiternæ salutis assumitur. Quod etiam in psalmo dedications domus, aperiis ime canitur: Convertisti luctum menm in gaudium mihi, concidisti saccum meum, et accinxisti me lætitia, ut cantet tibi gloria mea, et non compungar (Psal. xxix).

#### CAPUT X.

De vasis Domini in Babyloniam deportatis, et quod rex Babylonicus typum gerat diaboli.

Quod autem vasa Domini sacrificiis vel sacramentis mysticis deputata, rex quondam Babylonis de Jerusalem abstutisse, pariterque captivos abduxisse, et suis usibus deputasse, miserante autem Deo post solu am cap ivitatem vasa illa relata sunt, non conflata, et divino rursum cultui mancipata, rex Babylonius diabolus est, qui infelicem populum corporum captivitate de Jerusalem, id est, Ecclesia, in Babyloniam, id est confusionem, hæreticæ pravitatis abduxit. Sed et partem vasorum, et sacramentorum ipsa sacramenta significant, per quæ divini cultus perfectio adimpletur. Detulerunt namque ex his non-nulli secum ex nostris hæretici in primo nomen ipsum, Christiani utique dicuntur: asportaverunt legem, Evangelnum, Apostolum, Psalterium, bapusmum. Amen, alleluia.

### CAPUT XI.

#### De reditu populi in Jerusalem.

Cum autem respectu Domini ignorantiæ confessione relicta, populus ad Jerusalem, id est, visionem pacis, quæ est Ecclesia Dei vivi, duce Domino, redire festinat, hæc vasa, id est sacramenta secum deferens, non immutat, sed reportat utique integra. Nec confringit quasi in melius renovanda, sed ea templo restitutt veteri, ibique divinis accommodat usibus, ita ut ea secum non perdita, sed etiam apud impios servata fuisse, plebique restituta congaudeat. Nec delemus

et alleluia non commutamus, baptisma non iteramus.

#### CAPUT XII. De Machabais.

De Machabæis autem fratribus quid eloquar, qui sub Antiocho rege pro sacris legibus dira tor-menta perpessi sunt? Mater pia cum diversis suppliciis orgeretur, non solum non flevit, sed et gaudens hortabatur ad gloriam passionis; sic et mater Ecclesia gaudet, alque in martyrihus suis colluctatur, majoremque gloriam per martyria filiorum consequitur, dum eos septiformi spiritu superasse diabolum gratulatur. Quis poterit omnia quæ iHis veteribus legis et prophetarum libris figurate annuntiantur, quantalibet brevitate perstringere? Nisi forte quis putat ingenio fieri ut ea quæ rerum ordine per sua tempora cucurrerunt ad mysticas significationes interpretando converti : hic fort. Judæi ausi sunt dicere, sive pagani. Eis autem qui se Christianos esse volunt, premit cervicem apostolica auctoritas. Instruens enim B quosdam ait : Omnia hee in figura contingebant illis (I Cor. x); et hac omnia figura nostræ fuerunt, in quos fines sæculorum devenerunt. Suntque universa mysteriis consuminata, per Dominum nostrum Jesum Christum, cui est honor, et gloria, et regnum, et potestas, cum Patre et Spiritu sancto, in sæcula sa:culorum. Amen.

#### CAPUT XIII.

Post Simonis Machabæi discessum, quot anni usque ad Christi nativitatem computentur.

Post Simonis Machabæi discessum computantur anni usque ad nativitatem Christi cxxvIII. Siquidem filius ejus Joannes, qui alio nomine nuncupatus est flircanus, post patrem xxvII annis pontificatum tenuit. Hinc Aristobolus filius Joannis anno uno. Post quem Alexander Janetis xxvII annis rex et pontifex exstitit. Hinc uxor ejusdem Alexandri Alexandra, quæ alio nomine Salissa voca ur, regnum Judæorum annis C novem rexit. Post hanc Hircanus filius ejus, annis xxxiv. Post hunc alienigena Herode in regnum succedente, tricesimo secundo anno regni ejus Christus nascitur.

#### CAPUT XIV.

#### David leonem et ursum interficit.

Dixit David ad Saul: Pascebal servus luus gregem patris sui, et veniebat leo et ursus, tolleba:que arietem de medio gregis, et insequebar percutiebamque, erusbamque de ore eorum, et illi consurgebant adversum me; et apprehendebam mentum eorum, et suffocabam, interficiebamque eos. Nam et leonem et ursum interfeci ego servus tuus (1 Reg. xv11). David Christum signisicat. Per leonem autem et ursum, persecutores sanctæ Ecclesiæ designantur. Per leonem imperatores et cæteri principes terræ; per ursum, Judæi designati sunt, qui Ecclesiam Dei persecuti sunt; per arietem vero martyres designantur. Leo igitur et ursus venit, patque arietem de medio gregis abstulit, quia persecutores quosdam de Ecclesia fideles tulerunt, atque proximi nomine interfecerunt. Et sicut David leonem et ursum insecutus est, percussit, atque arietem de ore eorum eruit, similiter et Redemptor noster auosdam ex persecutoribus persecutus est, quando eis pænam quam merebantur in præsenti sæculo irrogavit, sicut primo Herodi, et iterum secundo et tertio, et multis aliis. Percussit quippe, quando eos æterna morte damnavit. Arie em de ore eorum eruit, quia populum fidelium ab eorum dilaceratione liberavit. Et illi iterum consurgebant adversum David, quia temporibus persecutorum cum alii punirentur, alii contra Christum insurgebant, ut ejus nomen átque culturam funditus exstinguerent. Sed David apprehendebat mentum eorum, et suffocabat interficiebatque eos. Per mentum, quod ori est propinquius, blasphemiæ Judæorum atque paganorum designantur,

Evangelium, necobilieramus Apostolum, amen quoque A Christus mentum persecutorum apprehendit, et suffor avit interfecitque eos, quando, imperatoribus in Christum credentibus, omnis cultura et error gentilium ita suffocatus est, ut nullus persecutorum auderet os ad blasphemandum Christum aperire, omnesque exstincti sunt credentibus in Christum gentibus. Idem autem David cum ad bellum contra Philisthæum iret, baculum suum tulit secum, quem semper habebat in manibus, elegitque sibi quinque limpidissimos lapides de lorrente, et misil eos in peram, quam habebat secum, et fundam manu tulit, processit contra Philis!hæum (Ibid.). Per baculum, quo homo sus-tentatur, apost-li designantur, qui Christum quasi sustinuerunt, cum opus propter quod in mundum venerat compleverunt, sicut dicht Apostolus, Dei enim sumus adjutores (I Cor. 111). Per peram autem ejus humanitas designatur; per quinque lapides quinque libri Moysi, quos in peram misit, quia scientiam quinque librorum homini quem assumpsit dedit. Per fundam autem ejus linguam accipere possumus. Processio vero David contra Philisthæum, duobus modis secundum allegoriam intelligi potest. Processit vero Salvator noster contra Philisthæum, quando ductus est in desertum a Spiritu sancto, ut tensaretur a diabolo (Matth. 1v), vinceretque diabolum. Quinque lapides David in peram misit, sed ex uno Goliam prostravit, quia Salvator noster scientiam quinque librorum æqualiter po-sedit, sed ex uno, id est. Deuteronomio, terna testimonia sumpsit, ex quibus tres tentationes diaboli devicit. Et sicut David funda lapidem jecit, et Goliam interfecit, ita et Dominus noster lingua sacræ Scripturæ testimonia protulit, et diabolum superavit. Aliter: Perrexit David ad pugnam contra Philisthæum; similiter et Christus, ut diabolum vinceret, ad passionem properavit. David lapide Golism dejecit; similiter et Christus diabolum morte sua peremit. Cumque gladium non haberet in manu David, tulit gladium Philisth.ci, et interfecit eum gladio suo, præciditque caput ejus (I Reg. xvii). Gladius diaboli, mors est. Invidia enim diaboli mors introivit in orbem terrarum (Sap. 11). Iste est gladius, de quo primum hominem deinde genus humanum, usque dum a Christo redimeretur, interfecit. Ilunc gladium incurrimus, cum peccamus. Sed hunc gladium Christus non habebat, quia peccatum non fecerat, nec inventus fuerat dolus in ore ejus (I Petr. 11). Uriginali quoque peccato obnoxius erat, non quia ex coucubitu v.ri, qui sine peccato esse non potest, ortus non fuerat. Christus itaque qui mortem ex debito non habebat, a diabolo, qui auctor ejus erat, mortem mutuavit, et per eam eumdem principem mortis interfecit. Per caput autem Philischæi genus humanum in hoc loco designatur. Præcidit David caput Philisthæi, quia Christus a corpore diaboli electorum multitudinem separavit. Detulit illud in Jerusalem (I Reg. xvn), quia multitudinem electorum in cœlesti beatitudine, quæ Jerusalem vocatur, collocavit.

#### CAPUT XV. Eliam Achab persequitur.

In Regum volumine scriptum est e quia cum coepisset Achab rex Israel Eliam persequi, præcipiente Domino, abiit in desertum, et sedit juxta torrentem Charith. Corvi quoque deserebant ei panes et carnes mane et vespere, et bibebat de torrente (III Reg. xvII). > Elias Christum figurabat; per torrentem autem Charith legem debemus intelligere. Charith interpretatur mendacium, non quod lex viendacium sit. Solent namque prudentes proponere auditoribus suis parabolas, ut apertius intelligantur ea quæ ducere volunt, et introducunt bestias et aves loquentes. Quod si sola verba parabolarum attendas, mendacium esse perspicies; si vero sensum, veritatem probabis. Similiter et quadam præcepta legalia, si litteram tantummodo attendas, inutilia tibi videbuntur; si spiritualem intelligentiam, veritus tibi magna in littera refulget. Quiedam igitur præcepta legalia Judæis

antem veritas, qui ca spiritualiter intelligere curamus. Per corvos vero sacerdotes Judæorum designantur, velamine cordium suorum tenebrosi. Per carnes, juge sacrificium, quod et mane et vespere offerebatur. Panes autem panes propositionis demonstrant, qui assidue in conspectu Dom ni ponehantur. Bibebat vero de torrente (Ibid.), quia in observationibus legalibus Christus delectabatur. Post dies autem multos siccatus est torrens (Ibid ), quia, veniente Christo in carne, et Evangelium prædicante, observatio legalis cessavit, atque ab illo tempore nihil profuit, sicut Dominus dicit : Lex et prophetæ, usque ad Joannem (Luc. xvi). Et iterum dicit ad Israel per prophetam : Ne offeratis ultra sacrificium frustra, incensum abominatio est mihi; neomenias et Sabbata vestra non feram, iniqui sunt cætus vestri (Isai. 1). Et dixit Dominus ad Eliam : Vade in Sarephtam Sidoniorum, et manebis ibi. Præcepi shiit, quia Judæos perfidos Christus derelinquens, per apostolos suos transivit ad gentes. Sarephta vero succensa interpretatur, vel angustia panis. Gentilos quippe qui crant civitas diaboli, et qui per Sarephtam designantur, igne vitiorum succensi erant. De hoc igni Scriptura dicit : Omnes vos accendentes ignem accincti flammis, ambulate in lumine ignis vestri, et in flammis quas succendistis vobis (Isai. L). Illi namque flammis accincti sunt, qui igne vitiorum undique exuruntur; qui et angustia panis vocantur, quia nullus prædicatorum unquam ad eos accesserat, qui pabulum verbi Dei eis impertiret. Cumque venisset ad portam civitatis, apparuit ei mulier vidua colligens ligna (III Reg. xvn). Eamdem significationem habet mulier quam et civitas. Significant enim Ecclesiam ex gentibus congregatam. Vidua vero erat, quia Deum un cum suum peccatis suis exigentibus perdiderat. Et vocavit eam, dixitque ei : Affer mihi paululum aquæ in rase ut bibam (Ibid.). Minora petili, ut ad majora perveniret. Possumus namque per paululum aquæ, quod animum sitientis refrigerat, voluntatem audientium intelligere, quia sicut sitientis linguam aqua refrigerat, ita et prædicatorim mentes promptus animus auditorum. Cumque illa pergeret ut afferret, clamacit post tergum ejus dicens: Affer mihi et buccel-tam panis in manu tua (Ibid.). Quasi post tergum nobis est quod ignoramus. Elias ergo post tergum mulieris clamavit, quia pra dicatores sancti gentibus, Deum quem ignorabant, prædicaverunt. Unde et per buccellam panis initia fidei possumus intelligere; et quia illi competenter ad fidem veniunt, qui student prius pecceta sua confiteri, recte subditur : Dixitque mulier: Vivit Dominus Deus tuus, quia non ha eo panem, nisi quantum potest pugillus capere farinæ in hydria, et parvulum olei in lecytho (Ibid.). Le ythus vas erat in quo oleum servabatur. Possumus vero per farinam rationem, per oleum autem opera misericordiæ intelligere. Gentilis ergo populus cognoscens se graviter errasse, confitebator uibil in se boni esse, D tatis a Nasman percepit, lepranque ejus hæreditamsi tantummodo quod parum rationis, et parum ex operibus misericordiæ vuleretur habere. Gentiles namque parum ratioms habebant, quia ex parte rationabiles erant, ex maxima autem parte irrationabiles. Unid enim irrationabilius quam dicere ligno aut lapidi: Deus meus es tu? Habebant et parum misericordiæ, quia ipsa natura sæpe eos ad hoc impellebat, ut miseris subvenirent. Per vasa vero, in quibus farina et oleum continebatur, corum corda designantur. En colligo duo ligna, ul ingrediar et saciam illud mihi el filio meo, ut comedamus et moriamur (Ibid.). Ligna quæ in civitate colliguntur nibil utilitatis habent, nisi ut igni comburantur. Per ligna igitur errores genti-Irum diabolica fraude inventi designantur. Mulier duo ligna colligebat, quia gentilis populus ex doctrina philosophorum atque poetarum diversos errores colligebat, pro quibus perpetuo incendio truderetur. Sed quid est quod dicit: Ut comedamus et moriamu.?

mendacia sunt, quia ea carnaliter intelligunt; nobis A Nos autem ideo comedimus, ut vitam in corpore ser. vemus; hæc antem ideo se dicit comedere ut moriatur, quia doctrina gentilium mortem magis in'ert quam vitam. Ad quam Elias : Vade, et fac sicut d xisti. Verumtamen milii fac ex ipsa farinulu succine. ritium panem parvulum, et affer ad me; tibi autem et filio tuo, facies postea. Per panem fides, per cinerem vero sa pe pœnitentia designatur, sicut dicit beatus Job ad Dominum : Ideirco ip-e me reprehendo, et ago pœnitentiam in favilla et cinere. Panis igi ur cinere cooperitur, cum quilibet infidelis ad fidem veniens, prius studet deslere mala quæ secit, ut convenientius ad tidem Christi percipiendam, quæ in baprismate datur accedat. Elias itaque præcepit mulieri ut ex farina panem faceret, sibique deferret, quia prædicatores sancti gentes hortabantur ut ex rationis bono quod a Deo perceperant cihum fidei Deo præpararent, sibique deferrent. Fidem namque unusenim ibi mulieri viduæ, ut pascat te. Qui consurgens quisque ad baptismum veniens prædicatori defert, abiit in Sarephtam (III Reg. xvn). Elias in Sarephtam B cum ad interrogationem sacerdotis qualiter credat confitetur. Elias pinem quem mulier fecit comedit, quia profectus filiorum merces est prædicatorum. Quapropter Elias mulieri præcepit at sibi primum, postea sibi et filio suo præparet, quia conversio peccatoris prædicatori primo imputatur; poste i vero conversus, panem sibi præparat, cum in bonis operibus semetip um exercens, ut hæres patr æ collestis fiat, obtinet. Quod autem ait Elias : Hydria farinæ non deficiet, nec lecythus minuetur, u que in diem in qua daturus est Dominus pluviam super terram, illud significat quod fides ab electorum cordibus bonaque opera non deficient, usque dom Dominus ad judicium cum omnibus sanctis suis veniat.

#### CAPUT XVI.

## Eliseus Naaman Syrum a lepra mundat.

Eliseus Christum figuravit, Naaman vero populum gentium. Multi leprosi erant in Israel, et nemo eorum mundatus est, nisi Nuaman Syrus (Luc. 1v), quia veniente Christo in carne, et Judæi et gentes lepra peccatorum suorum circumdati erant. Sed Judais in iniquitate sua permanentibus, gentes a lepra peccatorum suorum mundatie sunt : Præcepit ergo Eliseus Naaman dicens : Vade et lava te septies in Jordane, el recipiel sanitatem caro tva, el mundaberis. Et abiit et lavit, et sacta est caro ejus sicut caro pueri parvuli, et mundatus est a lepra (IV Reg. v). Aqua Jordanis baptismum figurabat, eo quod in en Christus baptizatus sit. Naaman aquis Jordanis ablutus est, et a lepra mundatus, quia populus gentium aqua sacri baptismatis a lepra peccatorum suorum est purgatus. Septena vero ejus lavatio septiformem Spiritum sanctum figuravit, per cujus operationem re-missio peccatorum in baptismo datur, quia sicut corpus visibiliter aquis baptismatis, ita anima invisibiliter per operationem Spiritus sancti a peccatis omnibus emundatur. G.ezi autem, qui pretium sanivit, eos designat qui doctrinam sum prædicationis hominibus vendunt, quos Dominus in Evangelio non pastores, sed mercenarios vocat. Eliseus igitur sanitatem contulit, et Giezi pretium accepit, quia ab eis quos divina misericordia salvat, perversi doctores pretium sanitatis exigunt; et ideo hæredes lepræ eorum efficiuntur, quia in malis quæ isti per gratiam Dei contempserunt permanentes, damnationem sibi perpetuam acquirunt. Naaman iste Syrus, qui interpretatur fidelis virtus eorum, cor populi demonstrat nationum, quondam perfidim scelerumque lepra maculosum, sed per sacramentum baptismatis ab omni mentis et corporis fœditate purgatum. Qui capiæ consilio puellæ, hoc est inspirationis supernæ gratia. quam Judwis convervare non valentibus, gentes rapuere, salutem sperare commonitus, septies lavare juhetur, quia nimirum solum baptısmi genus, quod ex Spiritu sancto regenerat, salvat. Unde

parvi apparuisse memoratur, sive quia cunctos in Christo baptizatos, in unam parit gratia mater infantiam, seu mugis i le sit intelligendus puer, de quo dictum est : Parvulus natus est nobis, filius datus est nobis (Isai. 1x), cujus corpori per baptismum tota credentium sob les adunatur, et ut cuncta hic baptismi scires sacramenta permonstrata, in quo

jure caro ejus post lavacrum velut caro pueri A abrenuntiare Satanæ fidem confiteri præcipimur, negat se Naaman ultra diis alienis litaturum, soli per omnia Domino serviturus. Patrem quoque terræ sanctæ secum tollere gaudet, quia baptizatos oportet quoque Dominici corporis participatione confirmari. Merito igitur Naaman, cujus dum aqua corpus abluitur, fide pectus imbuitur, id est populus gentium Judæis lepra contumaciæ squalentibus antefertur.

# ALIQUOT QUÆSTIONUM LIBER.

# QUÆSTIO PRIMA.

De stella et magis.

Putant quidam magos qui ad Dominum in carne B natum ab Oriente venerunt, eumque oblatis muneribus adoraverunt, nequaquam ipsos in eisdem muneribus mysteria illa nobilissima, quæ nunc sancia Ecclesia sublimiter intelligit intellexisse, videlicet, in auro regem, in thure Deum, in myrrha hominem suo tempore moriturum ac sepeliendum, sed plus in mysteriis quam in conscientiis proferentes, ea simpliciter quæ in sua patria pretiosiora nascebantur ei quem adoraturi venerant regi obtulisse pro munere. Sed si verba ipsorum diligenter pensamus, qua hæc Jerosolymam venientes dixerunt : Ubi est qui natus est Rex Judæorum? vidinius enim stellam ejus in Uriente, et renimus adorare eum (Matth. u), longe aliter suisse comperimus. Constat quippe illos hominem intellexisse eum, propter quod dicunt : Ubi est qui natus est. Constat et regem, quod et ipso verbo declarant. Constat et Deum credidisse, unde et consequenter adjungunt : El venimus adorare eum. Neque enim homines doctissimi, eum quem tantummodo hominem, regem ac non etiam Deum crederent tam longe adoraturi venirent. Qui etiam hoc nobilissime ac divinissime de eo senserunt, quod cum esset Rex Judæorum, ad salvandas etiam gentes, quæ in ipsum eredere aque ad illum venire vellent, esset idoneus, quod suo maxime adventu probaverunt, et actu. Sed et stella, quæ eis apparuit quidam minus diligenter Scripturam intuentes, eam ab Oriente usque ad viciniam Bethlehem ducem eis i ineris exstitisse dixerunt, viæque præviam. At ubi, relicta via Bethlehemitica, ad Jerosolymani iter et oculos deflexerunt, disparuisse stellam, qua eos ducebat, rursus a Jerosolymis pedem referrent ad Bethlehem. Quod nequaquam ita esse factum ipsa Evangelii veritas inquisita demonstrat, sed potius in Oriente tantum cos stellam vidisse, statimque intellexisse quia hæc ortum nati in Judæa regis signaret, de quo prædixerat Balaam : Urietur stella ex Jacob, et consurget virga de Israel, et percutiet duces Moab (Num. 24). Et ipsi enim cum essent astrologi, diligenter ea D quæ de stella sunt dicta memoriæ commendaverant. Ideoque statim ut eam viderunt, venerunt, in Judæam, in qua na:um regem noverant, et præcipue. ad regiam civitatem, ut ubi ejus nativitatem magis cognitam credebant invenirent. Cumque testimomis propheticis in Bethlehem illum natum cognovissent, mox iliuc iter agentes, stellam quam in Öriente viderant, ducem habere meruerunt. Sic enim babes in Evangelio, primo dicentibus ipsis magis : Ubi est qui natus est Rex Jud vorum? vid mus enim stellam ejus in Oriente. Neque enim dicebant, Quia ab Oriente nos usque ad ha e loca pra viando perduxit. Deinde etiam evangelista protestante de ipsis : Qui cum audissent regena abierunt, et erce stella quam viderant in Oriente antecedebat cos. Neque enim vel ipse scripsit quod alibi stellam quam in Oriente tantum vidissent, donec audito rege ad Bethlehem iter dirigerent. De

· Deest negandi particula.

qua stella notandum quia nequaquam eis Bethlehen. venientibus in summa cœli altitudine inter cæteras stellas, sed in vicinia terræ visa est. Cum enim dicat evangelista: Antecedebat eos usque dum veniens staret ubi erut puer, patenter insinuat tum vicinam eam domui in qua erat puer stetisse. Namque sidera quæ in summo sunt coelo locata, ubi ad centrum coeli pervenerint, quamvis amplissima sit civitas, unicuique domui supra verticem stare videntur.

#### QUÆSTIO II.

De eo quod dicit Apostolus : A Indais quinquies quadragenas una minus accepi (11 Cor. x1).

Quod dicit Apostolus : A Judeis quinquies quadragenas una minus accepi, significat se ab eis quinquies flagellatum, ita tamen ut nunquam vicibus quadraginta, sed semper una minus tricies et novies feriretur. Præceptum namque erat legis, ut cum delinquentem judices verberarent, ita modum vindicize temperarent, ut plagarum modus quadragenarium numerum minime transcenderet, ne fæde (inquit) laceratus coram te frater tuns jaceat (Deut. xxv). Quod ita intelligendum, ab antiquis ita intellectum, testatur etiam pictura ejusdem libri, quam reverendissimus ac doctissimus Cudum Orientalium Anglorum antistes, veniens a Roma secum in Britanniam detulit, in quo videlicet libro omnes pene ipsius apostoli passiones sive labores per luca opportuna erant depicta. Ubi ita hic locus depictus est, quasi denudatus jaceret Apostolus laceratus flagris, lacrymisque perfusus. Superastaret autem el tortor quadrifidum habens flagellum in manu, sed unam e fidibus in manu sua retentam; tres vero reliquas solum ad feriendum habens exertas. Ubi pictoris sensus facillime patet, quod ideo ternis fidibus enm fecit verberare, ut inde plagarum quadragenarium numerum compleret. Si enim quaternis sidibus percuteret, decies percutiens b sexaginta plagas faceret; si vero ternis tredecies feriret, unde quadraginta plagas impleret? Itaque licebat quidem Judais quadragies peccantem percutere, sed illi soli aliquid donantes de suo, ac misericordiam præstantes, unde quadragies Apostolum percutiebant. Quod autem ait idem Apostolus genere feminino quadragenas plagas se accepisse, utique significat, quas quinque vicibus una minus quadragenis perpessus. Pro quo verbo simpliciter in Græco dictuin τεσσαράχοντα παρά μίαν, id est, quadraginta præier unam.

#### QUÆSTIO III.

De eo quod ibidem dicit Apostolus: Nocte et die in profundo maris fui (11 Cor. x1).

Quod ait idem Apostolus: Nocte et die in profundo maris fui, quosdam audivi astruentes, quod brate memoria: Theodorus, doctissimus vir archiepiscopus quondam gentis Angiorum ita exposuerit, quia luerit in Zizico quædam fovea nimis alta, ad tormenta noxiorum paraia, quæ, ob altitudinem immensam, profundum maris soleret appellari, cujus conum et obscuritatem Paulus inter alia innumera sustinuerit

b Quadraginta haud dobie est legendum.

pro Christo. Verum si venerabilia Patrum scripta A replicemus, patet profecto quia nibil in his verbis alind quam hoc quod sonat intelligere solebant, id rst, quoniam Apostolus casu aliquo deveniens in profundum maris, ac die simul et nocie fluctibus circumseptus, post lizee ad aera liberum terramque Den gubernante redierit. Unde et inter miracula divina ascribunt quod homo tanto tempore sub undis retentus, neque a circumpositis præfocari aquis, neque a belluis maris devorari potuerir. Denique non amplius Petrum super undas ambulantem nue dentersum, quam Paulum sub undis retenium nec necatum prædicant esse mirandum. Quod si utriusque apostoli tam dispari miraculo mysticum aliquid intelligere volumus, in promptu est, quod Paulus non solum tertio naufragus, sed etiam nocie ac die in profundo maris positus atque ubique protectus ac liberatus a Domino, significat justos de cunctis periculis ernendos a Domino. Nec tantum de tentationibus extrinsecus ingruentibus salvandos, verum et si mortis ipsius videantur gurgite depressi, atque ab humanis rebus absconditi, nihilominus virtute sui conditoris eos esse revocandos ad vitam. Porro Petrus super undas vento commotas liberis passibus incedens, sed abi ob timorem mergi cæpit, dextera Christi erectus, significat cosdem electos omnia impiorum tentamenta ac persecutiones diabolico instinctu sibi illatas, fide invicta superare, et quasi pro nihilo contemnere, nec omnino posse seculi fluctibus immergi, qui prasens semper auctoris sui complectuntur auxilium. Qui si aliquando ut homines turbari cœperunt, mox eripiantur ab eo, quem sine intermissione solent invocare, dicentes: Et ne nos inducas in tentationem, sed libera nos a mato.

#### CUÆSTIO IV.

De eo quod idem dicit Apostolus: Mihi vindicta, et ego retribuam, dicit Dominus, etc. (Hebr. x).

Quod dicit Apostolus: Hihi vindicta, et ego retribuam, dicit Dominus, hunc habet sensum. Quod opus est vos ipsos vestras ultum ire injurias, qui nec corda h minum nosse, nec agnita illorum scelera tranquillo valetis animo judicare? Quin potius quod in vos peccatur, quasi frattibus et proximis ex corde remittite, ut et vobis vestra Deus peccata remittat, scientes quia si corrigi voluerint, eos socios bonorum habebitis. Sin alias, rectius divino judicio, quod errare non pote t sicut nec irusci potest, quam vostro damnabuntur. M hi (inquit) vindictam reservate, et ego retribuam. Et quia non solum mala improborum patienter sustinere, sed et bona i lis nostra libenter impendere debemus, quibus superati ad amorem nostrum redeant, et virtutem mansueludinis ac patientiæ nostræ admirantes etiam imitari incipiant, relictisque ad virtutum opera convertantur, admonendo subjunxit : Si esurierit inimicus tuus, ciba illum; si stit, potum da ilti, hoc enim faciens. Datque a rectitudine vize salutaris aberrantes, junjunicarbones ignis congeres super capul ejus (Rom. 311). Caput enim illius mentem ejus dicit, quæ in cunctis act bus sive cognationibus nostris quasi arcem et pro sidatum tenet. Carbones vero ignis flammam dilectionis appellat, de qua Dominus in Evangelio : Ignem (inquit) veni mittere in terram, et quid volo, nisi ut ardeat (Luc. xu)? Absit enim ut credamus Ap stolum vel Salomonem, de cujus Proverbiis hanc sententiam sumpsu, hoc nos docere voluisse, ut eo animo eaque intentione bona faciamus adversari/s mostris, ut ipsi in his ingrati persistentes majora per petun tormentorum patantur incendia. Sed hoc potius jubent, ut misericordiam facientes egentibus municis, emolliamus fomentis beneficiorum tumorem ac duritiam cordis illorum, eosque ad redamandos nos in Domino exentare, adhibito dilectionis igne, stud vamus.

#### QUÆSTIO V.

De illo ejusdem Ap stoli : Unusquisque in suo sensu abundet (Rom. xiv).

Quod ait Apostolus: Unusquisque in suo sensu abundet, nonnulli ita dictum putant, quasi diceret : Sufficit unicuique ad justitiam facere quæ sibi optima videntor. Quod nequaquam ita intelligendum est. Quid enim si harcticus est, putans se catholicum esse, si quis male conversatur, existimans rectam esse viam veritatis, quam incedit, nunquid talis operatio sufficit illi ad opus justitiæ, per quod ad salutem pervenial, maxime cum non dicat Apostolus indicativo modo, Abundat, at imperativo: Unusquisque in suo sensu abundet? Præcepit ergo ut si sublimiora sacramentorum divinorum arcana capere nequimus. in his tamen quæ veraciter credenda ac confitenda iotelligionus et sentimus, homiliter ac devote Domino serviamus. Sic etiam implebitur queil jussit, ut unusquisque in suo seusu abundet, cum in eis que a magnis doctoribus credenda vel agenda didicimus. abundanter bonis operibus insistere curamus, quate nus per exsecutionem eorum qua novimus, etiam ad agnitionem sublimiorum, quæ necdum novimus, mereamur attingere. Unde bene subjungit : Si quid aliter supitis, et hoc quoque vobis Deus revelabit (Ibia.). id est : Si bona quæ nostis per charitatem operamini, tribuet vobis divina grana, ut si quid aliter quam decet sapitis, et hoc aliquando intelligatis. Sient beato Cypriano contigisse perspicuum est, qui cum suis coepiscopis, qui erant in Africa, rebap izandos esse hiereticos contra morem Ecclesia statuit. Sed quia in suo sensu, qui sibi rectus videbatur, bonis abundare operibus studuit, mox corrigi meruit, atque ad universalem sanctæ Ecclesiæ normam spiritualiam virorum institutione reduci.

#### QUÆSTIO VI.

De verbis David qu'bus Saul et Jonathan filium interfectos ploravit.

Quod interrogasti de verbis David, quibus Saul et Jonathan filium ejus interfectos plorabat, in que ploratu etiam montibus Gelbie, in quibus interfecti sunt, maledicere videtur, quomodo conveniant tempori vel mysterio Dominicæ passionis, ita ut hæc (sicut scribis) per omnes Ecclesias quasi in memoriam ejusdem passionis in responsoriis in Sabba o sancto Paschæ dicantur, quasi rex impius, et pro suo scelere interemptus ab host bus, morte pome it figurare innocentem regis Christi, qui pecentum non secit, nec inventus e t dolus in ore ejus (I Petr. 1), scire debes, quia veraciter Saul, qui post unctionem sacri chrismatis, a quo et Christus Domini vocatus est, ab hostibus occidi meruit, mortem veri Christi, quam sine culpa subire dignatus est, instruct. Unde bene Gelbue v lutatio, sive decursus, interpretatur. Volutabantur enim in sorde peccatorum, juxta illu! Proverbiorum, Sus lota in volutabro luti (II Petr. n); que ad inferiora, id est, bujus sæculi desi leria infila decurrebant, ob quorum desiderium regem cæl- et terræ in mortem tradere non dubitabant. Propter quod merito eis optatur ne rorem de cœlo pluviamve suscipiant : quod hodie rebus ipsis vide.nus impletum in eo quod eos gratia cœ'estis deserens translata est ad plebem gentium. Quod etiam Isaias sub figura vineæ futurum illis ex persona Domini comminatus est, dicens: Et nubibus mandabo ne pluant super eam imbrem (Isai. v). Quod est aperte d'ere : Ét apostolis atque apostolicis viris omnibus mandabo, ne iilis ultra verbum vitæ prædicent, sed irrigatione verbi cœlestis, quod a se protervi repulerunt indignos, in sua stervitate vacuos ac perpetuo igni comburendos relinguant. Nec tibi absurdum videri debet ut mala reproborum acta boni aliquid significent, aut rursum bona justorum opera in contraria significatione ponantur. Lege enim Moralia sancti papæ

Gregorii, ubi exposuit quomodo beatus Job male- A storia beati regis et prophetæ David, qua arcam Dei dixerit diei suo, dicens : Pereat dies in quo natus sum, etc. (Job 111), et videbis quia usitarissimum est in Scripturis ut et bona in malorum, et in significatione bonorum mala hominum gesta accipientur. Denique Uriam fidelissimum regis David militem, ac pii sima atque innocentis ima ejus opera vel dicta, in mala significatione, et e contra ipsum David in maximo suo scelere in bona accipiendum interpretatur. Alioquin si non et per mala bonum, et malum significari per bonum posset, nunquam liceret nigro atramento, sed semper lucido auro deberet scribi: quia Deus lux est, et tenebræ in co non sunt ulæ (I Joan. 1), nec rursum in titulis psalmorum nomen Absalon et Doeg hominum reproborum minio futgente, sed solo atro colore deheret ascribi. Sicut ergo in paginis librorum quovis colore et mala possumus et bona absque ulla reprehensione figurare, it i etiam in parte significationum per quælibet hominum gesta ei bona recussime et mala possunt exprimi. Quamvis et multo sapius contingat, et multo dulcius audiatur, bona per bona, et mala figurari per mala. Sicut autem in pictura parietum, neque obscu: um Æthiopem candido, neque candidi corporis sive capilli Saxonem atro decet colore depingi, ita in retributione meritorum juxta suum quisque opus recipiet, et qualis crit actu, talis etiam parebit vultu in judicio; neque omnino ad rem quid quisque figurarit, sed quid egerit pertinebit.

#### QUÆSTIO VII.

Quid sit in psalmo: Ignitum eloquium tuum vehementer (Psal. cxviii).

Interim quarsisti quid sit in psalmo : Ignitum eloquium tunm vehementer. Quod verbum et in Proverbiis positum est : Omnis sermo Dei ignitus (Proverb. xxx). Scito ergo quod hoe verbum longe aliter quam sonare videtur accipiendum e.t. Ignitum namque solet dici, quod totum igne perfusum et impletum est, verbi gratia, sicut ferrum et as medils in igni- C hus liquefactum, imo igne plenissimum. In qua figura dictum est de Joseph: Eloquium Domini ignivit eum (Psal. civ), id est, ita ardore et flamma divinæ v.riutis implevit, ut ipse totus spiritu Dei accensus, et quasi igne videretur esse perlusus. Quales erant qui dicehant : Nonne cor nostrum ardens erat in nobis, dum loqueretur in via, et aperiret nobis Scripturas? (Luc. xxiv). Quod vero eloquium Domini ignitum, vel sermo Dei ignitus asseverator, illud tanquam igne examinatum dehet accipi, instar auri vel alterius cujuslibet metalli, quod igne conflatum, sordem in se alienam atque inutilem non continct, et totum quidquid in eo resider, verum et perfectum, et omni vitiorum contagione purgatum est. Sic etenim eloquia Domini æternorum in se bonorum fidem continantia, vera omnia sunt, et non otiose neque inutiliter constituta. Unde et Dominus ait : Quia iota unum aut unus opex non præteribit a lege, donic omnia fiant (Matth. v), ne quid illic esse quod non perfectum D ac proprium sit æstimetur. Ignitum igitur igne examinatum, sive igne purgatum (11 Reg. xxII), intellige. Ex uno ergo Græco, quod est πεπυρωμένον, utrumque Latine et ignitum, et igne examinatum pro interpretum voluntare translatum est. Nam et ubi dictum est: Eloquia Domini igne examinata, in Græco idem unus sermo positus est πεπυρωμένα. Ex quo etiam verbo derivatum est, Igne nos examinasti (Psal. LXV): quod quidam dixere : Ignisti nos. Ignitus est autem, sive igne examinatus, omois sermo Der, quia per illuminationem sancti Spirit s sucera ac firma est veritate subnixus.

#### QUÆSTIO VIII.

De reductione arcæ, Domini de domo Aminadab per regem David.

Congregavit autem rursum David omnes electos ex Israel trigin:a milha, et catera (11 Reg. vi). In hi-

reduxisse narratur, humilitas approbata, superbia damnata, et temeritas vindicata monstratur. Quia et ipse David, qui coram arca Domini humiliter saltare non erubuit, mox promissionem Filii Dei ex sua stirpe nascituri suscipere promeruit. Et conjux, quæ eamdem ejus humilitatem despexit, eju semine fecundari non est merita, sed perpetuæ sterilitatis pœnas luit. Sacerdos quoque qui arcam Dei inconsiderata temer tate tetigit, ausus sui reatum immatura morte purgavit. Ubi intueri necesse est quantum delinquat qui ad corpus Domini reus accesserit, si devotus ille sacerdos morte multatur, qui arcam illam, Dominici videlicet corporis figuram, minori quam debuit veneratione corripuit. Verum juxta allegoriam David Christum, arca Ecclesiam significat. Quæsivit autem David arcam in suam civitatem adducere, sed causa interveniente contraria, ad tempus cam alibi divertit, ac sic deinceps quod multum desideraverat explevit. Quia Dominus in carne apparens Evangelium fil.is Israel, sum videlicet genti prædicavit, sed cæcitas ex parte contigit in Israel, donec plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel salvus fleret. Sed ut hæc enucleatius per singula videamus, congregavit David omnes electos ex Israel triginta millia, quia Dominus Ecclesiam primitivam ex Israel instituit, non quidem omnem Israel, sed electos quosque sibi consocians. Non enim omnes qui ex I-rael, hi sunt Israelitæ, sed filti promissionis deputantur in sem ne. Qui triginta millia esse referuntur, id est, fidei, operis et spei firmitate perfecti. Tria enim propter confessionem sanctie Trinitatis ad fidem pertinent, decem propter Decalogum Legis ad opera, mille propter sui perfectionem ac spem vitæ æternæ, qua superius aliquid non est, sicut numerus milienario nullus major est. Et si enim decem millia, si triginta millia, si etiam mille millia dixeris, non ipsum mille numerando transcendes, sed vet per se vel per minores numeros sæpins ducendo multiplicas. Tria ergo per decem multiplica, ne fides sine operibus mortus sit; item trigints per mille multiplica, ut fides quæ per dilectionem operatur non alibi quam in cœlis retributionem speret. Electi igitur ex Israel, populos recte credentes, operantes, sperantes, insinuent; viri autem Juda, qui erant cum David, ipsos apostolos et doctores qui lateri Christi quasi familiarius adhærebant, indicent. Quo utroque stipatus exercitu Dominus, arcam adducere, id est, Ecclesiam dilatare, et in corum qui non crediderant, cordibus inserere gandet. Imponitur autem arca plaustro novo , ut novi testamenti gratia renovatis in baptismo mentibus infundatur, novumque vinum novis u ribos conservandom mandetor. Érat quidem prius arca in domo Aminadab, qui erat in Gabaa, quia cadem quæ nunc prædicatur Ecclesiæ fides, et ante Incarnationis Dominicæ tempus florebat, in bis qui patriarcharum prophetarumque sunt devotionem secuti. Aminadab enim qui interpretatur pater meus spontaneus, vel Abraham patrem fidei, vel Moyson legislatorem significat; qui uterque in Gabaa custodit arcam, quia sublimi virtutis exempio credentium pectora munit. Unde et Gabaa collis interprotatur, qui locus est in civitate Cariathiarim. Elata ergo foris arca ludebat David, et omnis Israel coram Domino diversis musicorum generibus, quia mox inchoante novæ gratiæ præcomo, Dominus ad exhibendas Deo Patri laudes humil tatis omnes invitat diceas: Qui mini ministrat, me sequatur (Joan. x11): alii dando per spirium sermonem sapientae, ahi sermonem scientiæ, alu genera linguarum, alii gratiam curationum, etc. Sed his atque hujusmodi cuarismatum generibus progrediente arca, id est, crescente Ecclesia primitiva, ventum estad aream Nachor, id est, aream præparatam, gentium videlicet Ecclesiam, fidei veritate consecrandam, de qua Joannes ail: Et permundabit aream snam (Natta 111). Ubi sacerdos, qui arcam incautius quasi corrigendo tetigit,

mox a Domino percussus occubuit, quia Judzorum A qui pro revertente ad patrem filio juniore ma tatus populus dun gentibus invidet, salatis se munere privat, dum Legem vult Evangelio miscere utriusque sili gratiam tollit. Et tenuit eam, inquit, quoniam calcitraverant boves (II Reg. vi). Boves quippe calcitrare est, prædicatores Evangelii liberius circa fidem agere, neque secundum consuetudinem Legis ingredi, sed Sabbata, neomenias, circumcisionem, victimasque spiritualiter interpretari. Quos velut errantes corrigere tentabant, qui descendentes de Judza docebant fratres: Quia nisi circumcidamini secundum morem Moysi, non potestis salvi fieri (Act. xv). Et de quibus Jacobus ad Paulum: Vides, inquit, frater, enot millia sunt in Judwa, qui crediderunt, et omnes hi æmulatores sunt legis (Act. xx1). Ob causam ergo sacerdotis occisi, David notuit divertere ad se arcam Domini in civitatem David, sed divertit eam in domum Obededom Gethæi , quia respuentibus verbum Judzeis, ne amplius audita et non suscepta prædicatio moceret, apostoli ab eis ablati, et ad gentes imbuen- B das sunt missi. Unde et locus areæ Nachor, quæ gentium fidem Domini gratiæ præparatam demonstrat, percussio Oza nuncupatur, videlicet quia illerum delicto salus est gentibus. Obededom namque qui interpretatur serviens homo, ille est utique de quo Dominus ad Patrem: Constitues, inquit, me in caput gentium, populus quem non cognovi servicit mihi (Psul. xvn). Ubi et Judworum abjectionem, quasi (12æ mortem, præmittens, ait : Eripies me de contradictionibus populi (Ibid.). Nomen quoque urbis congruit. Gethe enim interpretatur torcular, significans crucem in qua vitis vera calcari et exprimi designata est. A qua cunctus gentium populus merito Gethaus appellari potest, cum dicit : Mihi autem absit gloriari, nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi (Galat. vij. Tres autem menses quibus ibidem arca demorator, lides, spes et charitas sunt. Sicut enim diebus adimpletur mensis, ita singulæ virtutes suis quæque passibus ad perfectionem pervenium. Ili menses quousque plenitudo gentium intret, non cessant. Tandem rediens David arcam inducit in civitatem David, quia Bominus et Enoch et Elia prædicantibus, convertet corda patrum in filios. Boves et arietes immolans, id est eos qui aream Domini triturant, et ovium ejus ducatum gerunt martyrii sanguine coronans, et ipse quoque suæ Incarnationis et passionis exemplum eatenus Judæ's non creditum palam mamifestans. Hoc enim significat quod et ipse David accinctus erat ephod lineo. Nam linum quod terra procreatum multiplici labore ad candorem vestis pervenit, veritatem homanæ carnis inter flagella triumphantis ostendit. Verom cunctis exsultantibus, et ad arcæ cœlestis introitum hymnos resonantibus, sola Michol fina Saul arcam ducentibus abest. Quin etiam e speculis David respicit humiliatum, quia credentibus in mundi une Judæis, erunt nonnalli qui Christum professione, sed opere sequentur Antichristum. Quibus merito congruit quod eadem Michol, quæ ob figurandam instabilitatem carnalium D aqua omnis interpreta ur, non uxor David, sed filia Saul appellatur, quia qui Christo fidetenus serviunt non illius regno coronandi, sed persecutorum ejus quos imitavere, sunt anathemate damnandi. Verum pravi succenseant, humilitatem Ecclesia contemnant, nthilominus area Domini locum suum ingreditur. Ponitur in medio tabernacui, quod tetenderat ei David, id est, fides Ecclesiæ prædicatur, proficit, inscritur cordibus omnium, quos Dominus ad vitam præordinaverat æternam. Offert David holocausta et pacifica coram Domino, fidem devotionemque Ecclesiæ commendat Patri Christus, qui est ad dexteram Dei, qui et interpellat pro nobis (Rom. vin). Qui, in exemplum bavid, fideles humilesque benedicens, salutaris mysterii pascit alimenus. Partitur singulis collyrid in panis unam, illins utique, qui de cœlo descendit, et dat vitam haic mundo; et assaturam bubulæ carnis unam, illius scilicet vituli saginati,

et igne passionis assatus est, dicens : Exaruit tanguam testa virtus mea; et similam frixam oleo, carnem videlicet a peccati labe mundissimam, sed ob humanæ salutis uberrimam dilectionem crucis sartagine tosiam. Et merito una panis collyrida, una carnis assatura datur, quia unus Dominus, una fides, unum baptisma, unus Deus et Pater omnium. Aliter lice munera fideles accipiunt, quando unus panis, unum corpus omnes sumus in Christo, et suæ carnis lasciviam singuli castigantes, ac servituti subjicientes, sancti Spiritus igne de oquant, nec non et bonorum fructus operum oleo misericordize pinguissimos com. passione fervefaciunt.

At contra filia Saul frustra cubiculum regis ingressa, nollos concepti seminis fructus dat : quia qui verbum Dei aure tenus percipiont, absque boni operis prole diem perpetuæ mortis exspectant.

# QUÆSTIO IX.

#### De angelis.

Angelorum natura, creatio et status qualis? Angeli ante creationem mundi creati sunt; et ante onnem creationem angelorum diabolas est conditus. sicut scriptum est : Ipse est principium viarum Dei. Unde et ad comparationem angelorum archangelus appellatus est. Prius enim creatus exstitit ordinis prælatione, non temporis quantitate. Primatum habuisse (sic) angelorum diabolum, ex qua fiducia cecidit, ita ut sine reparatione laberetur, enjus prælationis excellentiam propheta his verbis annuntiat : Gedri non fuerunt altieres illo in paradiso Dei, abietes non adæquaverunt summitate n illius. O.une lignum paradisi non est assimilatum illi, quomodo speciosiorem fecit eum Deus. Distat conditio angeli a conditione hominis : homo enim ad similitudinem Dei conditus est; archangelus vero qui lapsus est, signaculum Dei similitudinis appellatus est, testante Domino per Ezechielem: Tu signaculum similitudinis, plenus sapientia, perfectus decore, in delicits paradisi Dei fuisti. Quanto enim subtilior est ejus natura, tanto plenius exstitit ad similitudinem divinæ veritatis expressa. Prius de cœlo cecidisse diabolum, quam homo conderetur. Nam mox ut factus est, in superbiam erupit, et præcipitatus de cœlo est. Nam, juxta Veritatis estimo-nium, ab initio mendax fuit, et in veritate non stetit: quia statim ut lactus est, cecidit : fuit quidem in veritate conditus, sed, non stando, confestim a veritate est lapsus. Uno superbiæ lapsu, dum Deo per tumorem se conferunt, et hoc cecidit et diabolus. Sed homo reversus ad pœnitentiam, dum se inferiorem esse cognoscit: diabolus vero non solum in hoc contentus quod se Deo æqualem existimans cecidit, insuper etiam superiorem. Deo se dicit, secundam Apostoli dicta qui ait de Antichristo: Qui adversatur et extollitur supra omne quod dicitur Deus, aut quod colitur. Diabolus ideo jam non petit veniam, quia non compungitur ad pomitentiam. Membra vero ejus sæpe per hypocrisin deprecantur, quod tamen pro mala conscientia adipisci non merentur. Discat humana miseria quod ea causa citius permovetur Deus præstare veniam, dum infirmo compatitur homini : quia ipse homo traxit ex parte inferiori infirmitatem peccandi, hoc est ex carne, qua exclusa anima detinetur. Apostatæ angeli ideo veniam non habent, quia carnalis fragilitatis nulla infirmitate gravari sunt, ut pe carent : homines autem post peccatum ideirco revertuntur ad veniam, propter quod ex lutea materia pondus traxerunt infirmitatis, ideoque pro infirma carnis conditione, reditum patet hominis ad salutem : sicut et Ps ilmus dicit : Ipse scit figmentum nostrum. Memento Domine quod terra sumus (II Thess. 11, 4). Et iterum : Memorare, inquit, quæ sit nostra substantia. Postquam apostatæ angeli ceciderunt, reliqui perseverantia æternæ beatitudinis solidari sunt. Unde et post cœli creationem in principio reperitur : Fiat firmamentum. Et vocatum est urmagelorum rainam hi qui permanserunt, firmitatem mernerunt aternæ perseverantiæ et beatitudinis, quam minus acceperant: post diaboli dejectionem angelorum sanctorum collatam sanctitatis perseverantiam et bentitudinem quam minus acceperant, Unde oportet cognosci, quod malorum iniquitas sanctorum serviat humilitati : quia unde mali corruunt, inde boni proficiunt. Bonorum angelorum numerus qui post ru nam angelorum malorum est diminutus, ex numero electorum omnium supplebitur, quia numerus soli Deo est cognitus. Inter angelos distantia potestatum est, et pro graduum dignitate ministeria cisdem sunt distributa; aliisque alii præferuntur tam culmine potestatis, quam scientia virtutis. Subministrant igitur alii aliorum pra ceptis, atque obediunt jussis. Unde ad prophetam Zachariam angelus angelum mittit, et quæcumque annuntiare debeat, pracepit. Novem esse distinctiones vel ordines angelorum, sacræ Scripturæ testantur, id est, angeli, B pacem in se angelis et hominibus fecit. Eodem quippe archangeli, throni, dominationes, virtutes, principatus, potesta:es, cherubim et seraphim. Horum ordinum numerum et Ezechiel propheta describit sub totidem nominibus lapidum, cum de primatu apostatæ augeti loqueretur: Cmnis, inquit, lapis operimentem tuum : sardius, topazius, et juspis, et chrysolithus, et onyx, et beryllus, et saphyrus, carbunculus et smaragdus (Ezech. xxviii, 13). Quo numero lapidum ipsi ordines designati sunt angelorum, quos apostata angelos ante lapsum quasi in vestimento orramenti sui affixes habuit, ad quorum se comparationem dum se chariorem canotis aspexit, confestim intumuit, et cor s'um ad superbiam elevavit. Angeli semper in Domino gaudent, non in se: malus vero in se diabolus, quia nou quæ Dei, sed quæ sua sunt requisivit. Nulla au em major iniquitas, quam non in Deum, sed in se velle quempiam giornari : angeli vero Dei cognoscunt omnia antequam in re fiant, et quæ apud homines adhuc futura sunt, angeli jam reve-lante Deo novemm. Prævaricatores angeli et sanctitate amissa, non tamen amiserunt vivacem creaturæ angelicæ sensum. Triplici enim modo præscientiæ acumina fient : id est, subtilitate naturæ, experientia temperum, revelatione superiorum potestatum. Quetiens Deus quocomque flagello buic mundo irascitur, ad ministerium vindictæ angeli mittuntur, qui tamen divina potestate coercentur, no tantum noceant quantum cupiunt. Boui autem angeli ad ministerium salutis humanæ deputati sunt, ut curas administrent mundi, et regant omnia jussu bei, lestante Apostolo : Nonne omnes, inquit, sunt administratorii spiritus, in ministerium missi propter eos qui hæreditatem capiunt salutis? (Hebr. 1, 14.) Angeli corpora in quibus hominibus apparent, in superno aere sumunt, solidamque speciem ex cuelesti elemento nducunt, per quam humanis obtutibus manifestius demonstrentur. Singulæ gentes præpositos angelos habere creduntur, qued ostenditur testimonio angeli ved princeps regni Persarum restitit mihi (Dan. x, 13). Et post alia : Non est qui me adjuvet, nisi Michael princeps vester (Ibid., 21). Item omnes homines angelos habere probantur, loquente Domino in Evan-gelio: Amen dico vobis, qua angeli eorum semper tident faciem Patris mei qui est in cœlis (Matth. xviii, 10). Unde et Petrus in Actibus Aposiolorum, cum pulsaret januam, dixerunt intus apostoli : Non est Petrus, sed angelus ejus (Act. xII, 3). Si Deum angeli contuentur et videni, cur Petrus apostolus dicit : In quem desiderant angeli Dei conspicere (I Petr. 1, 12)? Item si tunc non contuentur nec vident, quomodo, juxta sententiam Domini, angeli eorum semper vident fariem Patris mei qui in calis est? Sed bene utrumque est : nam veraciter credimus, quod Deum angeli et vident, et videre desiderant; et habent, et habere festinant; et amant, et amare nituntur. Si enim sie videre desiderant ut effectu desiderli non

mentum colum, numerum ostendens quod post au- A perfruantur, desiderium hoc necessitatem habet. Necessitas illa pœnalis non est, et heatis angelis omnis pæna longe est, quia nunquam simul et pæna & beatitudo conveniunt. Rursum si eos dicimus Dei visione satiari, satietas fastidium habere solet; et scimus illos Dei visionem, quam et desiderant, fastidire non posse. Quid ergo est, nisi ut miro modo simul atrumque credamas, quia et desi lerant et satiantur; sed desiderant sine labore, et satiantur sine fastidio. Ne enim sit in desiderio necessitas, desiderantes satiantur. Et iterum, ne sit necessitate fastidium, satiati desiderant. Vident enim angeli faciem Patris per satietatem; sed quia satietas ista fastidium nescit, angeli desiderant in eo prospicere semper. Ubicumque in Scripturis sanctis pro Deo angelus ponitur, non Pater, non Spiritus sanctus; sed pro incarnationis dispensatione solus Filius intelligitur. Ante Domini incarnationis adventum, discordia interangelos et homines fuit : veniens autem Christus, nato clamaverunt angeli : In terra pax hominibus bonæ valuntatis. Per incarnationem initur Christi, non solum Deo reconciliatus est homo, verum etiam pax inter angelos et homines reformata est. Discordia igitur ante adventum Christi angelorum et hominum fu:sse per id maxime agnoscitur, quod salutati in veteri Testamento ab hominibus angeli, despiciunt resalutari ab eis. Quod in novo Testamento a Joanne factum, non solum reverenter suscipit, verum et ne faciat interdicitur. Ab hoc homo in veteri Testamento despicitur nec resalutatur ab angelo, eo quod homo adhuc nondum transisset in Deo. Suspicitur autem homo a Deo, et reverenter salutatur ab angelo. Nam et Mariam angelus legitur salut sse, et Joanni angelum salutanti ab eodem angelo dicitur: Vide ne seceris, conservus enim tuus sum, et fratrum tuorum. Per quod agnoscitur per incarnationem Domin.cam pacem hominibus fuisse et angelis redditam.

#### QUÆSTIO X.

#### De d lictis hominum et eorum pæna.

Scire velim quomodo justam sit, ut culpa quæ cum fine perpetrata est, sine fine puniatur. Hoc recte dicetur, si districtus judex non corda hominum, sed facta pensaret. Iniqui enim ideo com tine deliquerunt, quia cum fine vixerunt : nam voluissent utique, si po vissent, sine fine vivere, ut porvissent sine fine peccare. Ostendunt enim, quia in peccato vivere semper cupiunt, qui nunquam desinunt peccare dum v vunt. Ad mognam ergo justitiam judicantis pertinet, ut nunquam careant supplicio, qui in hac vita nunquam voluerunt carere peccato. Quod Deus pius sit, et non pascatur cruciatu miserorum : jus us autem, et id o non sedetur in perpetuum ab impiorum ultiene. Nullus justus crudelitate pascitur, et delinquens servus a justo Domino ideireo eædi præcipitur, ut a nequitia corrigatur. Ad hoc enim vapu-Danieli loquentis: Ego, inquit, veni ut nuntiarem tibi, D lat, ut emendari debeat. Igni autem gehennæ imqui traditi, si ad correctionem nunquam venium, quo fine semper ardebunt? Outmpotens Deus, quia pius est, miserorum cruciatu non pascitur : quia autem justus est, ab iniquorum ultione in perpetuum non sedatur. Sed iniqui omnes aterno supplicio deputati, sua quidem iniquitate puniuntur, et tamen ad aliquid ardebunt, scilicet ut justi omnes, et in Deo videant gandia, quæ percipiunt, et in illis respiciant supplicia, que evaserunt : quatenus in æternum tanto magis divina gratia debitores se esse cognoscant, quanto in a ternom mala pumri conspiciunt, quæ ejus adjutorio vicerunt.

#### QUÆSTIO XI.

## De animarum usque ad restitutionem mans one.

Velim scire, si nunc ante restitutionem corporum, in cælum recipi valeant animæ justorum. Hoe namque de omnibus justis lateri non possumus, neque

the omnibus negare. Nam sunt quorumdam animæ A Deum conspiciunt, quid est quod ibi nesciant, ubi justorum, quæ a cœlesti regno quibusdam adhuc mansionibus differentur iniquo dicationis damno. Quid per hoc aliud manitur, nisi quod perfectæ justitiæ aliquid munus habuerunt? Et tamen luce clarius constat, quia perfectorum justorum animæ mox ut hujus carnis claustro exeunt, in cœlestibus sedibus recipiuntur. Quod et ipsa per se veritas testatur dicens: Ubicunque fucrit corpus, illuc congregabuntur et aquilæ (Matth. xxiv, 28) : quia ubi ipse Redemptor noster est corpore, illuc proculdubio colliguatur et animæ justorum; et Paulus desiderat dissolvi, et esse cum Christo (Philipp. 1, 23). Qui ergo Christum esse in cœlis non dubitat, nec Pauli animam esse in cœlo negat. Qui etiam de dissolutione sui corporis, atque habitatione patrize cœlestis dicit : Scimus quia si terrestris domus nostra hujus habitationis dissolvatur, quod ædificationem habemus ex Deo, domum non manufuctam, sed æternam in cælis (11 Cor. v, 1). Si ergo nunc in coelo sunt animæ justorum, quid est hoc B quod in die judicii pro justitize suze re ributionem percipiunt? Hoe in eis nimirum crescit in judicio, quod nunc animarum sola, postmodum vero corpo-rum beatitudine perfruantur, ut in ipsa quoque carne gaudeant, in qua dolores pro Domino, cruciatusque pertulerunt. Pro hac quippe geminata corum gloria scriptum est : Justi duplicia possidebunt. Hinc etiam ante resurrectionis diem de sanctorum animabus scriptum est : Datæ sunt illis singulis stolæ albæ, et dictum est ill's, ut requiescerent tempus adhuc modicum, donec impleatur numerus conservorum et fratrum corum (Apoc. vi, 11). Qui itaque nunc singulas acceperint, in judicio binas stolas habituri sunt : quia modo animarum res tantum agitur, tunc autem animarum simul et corporum gloria lætabuntur.

#### QUÆSTIO XII.

Si boni bonos in regno calesti, rel si mali malos in supplicio agnoscant.

Nosse vellem, si boni bonos in regno, vel mali malos in supplicio agnoscant? Ilujus rei sententia in verbis est Dominicis, quam jam superius protulimus, luce clarius demonstrata. In quibus cum dictum esset : Homo quidam erat, et induebatur purpura et bysso, et epulabatur quotidie splendide (Luc. xvi, 19): lta per totum usque dum dicit : Fili, recordare, quia recepisti bona in vita tua, et Lazarus similiter mala (Ibid.). Dives autem de seipso jam spem salutis non habens, ad promerendam suorum salutem convertitur, dicens: Rogo ergo te, pater, ut mittas eum in domum patris mei, etc. (Ibid.). Quihus verbis declaratur aperte, quia et boni bonos, et mali malos agnoscant. Si igitur Abraham Lazarum minime recognosceret, nequaquam ad divitem positum in tormentis de transacta eius contritione loqueretur dicens, quod mala reciperet in vita sua : quomodo etiam præsentes non posset agnoscere, qui ctiam pro absentium memoria curavit orare? Qua in re hoc quaque ostendi-Nam et dives ab Abraham cognoscitur cum dicitur ; Recordare quia recepisti bona in vita tua; et electus Lazarus a reprobo divite est cognitus, quem mitti precatur ex nomine dicens: Mitte Lazarum ut intingat extremum digiti sui in aquam, ut refrigeret linguam meam. In qua videlicet cognitione utriusque partis cumulus retributionis excrescit, et ut boni amplius gaudeant : quia secum eos lætari conspiciunt, quos amaverunt; et mali dum cum eis torquentur, quos in hoc mundo despecto Deo dilexerunt, eos non solum sua, sed etiam eorum pœna consumat. Fit autem in electis quiddam mirabilius, quia non solum eos cognoscunt, quos in hoc mundo noverunt, sed velut visos ac cognitos recognoscunt bonos, quos nunquam viderunt. Nam cum antiquos patres in illa aterna hereditate viderint, eis incogniti per visionem non erunt, quos in opere semper noverunt. Quia enim illic omnes communi claritate

scientem omnia vident? Nam quidam noster et vitæ venerabilis vir, religiosusque valde et laudabilis, cum ante triennium moreretur, sicut religiosi alii qui præsentes fuerunt, testati sunt, in hora sui exitus, Jonam prophetam, Ezechielem quoque et Danielem cœpit aspicere. Quos dum venisse ad se dic ret, et depressis luminibus eis reverentiæ obsegnium præberet, carne eductus est. Qua in re aperte datur intelligi, que erit in illa incorruptibili vita notitia, si vir iste adhie in carne positus corruptibili, prophetas sanctos, quos nimirum nunquam vidit, agnovit. Solet autem plerumque contingere, ut egressura anima cos etiam recognoscat, cum quibus pro æqualitate culparum, vel etiam præmiorum in una est mansione deputan la, quod multi eos in exitu vident, quos aut in regno aut in supplicio pares habebunt.

#### OU ESTIO XIII.

De libero arbitrio.

Deus hominem fecit perfectum, et talem scilicet quod posset et velle bonum, et non velle. Et hoc est liberum arbitrium, velle scilicet et nolle, et absolutum. Hoc est velle suum hominis per naturam, sicut dicitur in Sapientia: Nostrum est velle, Dei autem perficere, nostrum scilicet per naturam. Et Aposto-lus: Velle quidem adjacet mihi per naturam (Rom. v11, 18). Sed hoc veile, et hoc bonum depravavit homo peccando, et quasi exstinxit, non tamen omnino: quia semper remansit in co aliqua scintilla boni; et quando Apostolus dixit : Deus operatur velle, sic non intelligimus quod modo primum ponat in eo velle, sed voluntatem quæ in eo est per naturam depravatam et quasi exstinctam suscitet et reviviscere saciat. Sic facimus convenire ista duo : quod Scriptura d'cit. nostrum est velle; et quod Apo tolus, Deus operatur velle cum libero arbitrio. Deus vel etiam quod necessario facit, fecit hominem talem, scilicet ut posset velle bonum, et non velle bonum, quia si talem secisset ut nunquam posset nisi velle bonum, inconvertibilem fecisset eum. Inconvertibile autem nihil est nisi Deus, quia non potest nisi velle booum. Deus autem quod generare quidem potest id quid est, facere au-tem non potest id quod est. Quod simile possumus de homine. Homo eum generare potest id quod est, facere autem non potest id quod est, licet possit imaginem suam in pariete piugere, vel in ligno formare. Quia igitur aliqua distantia esse debuit in er Creatorem et creaturam, potuit Deus facere id quod non ipse erat, non id quod ipse erat, sicut hominem potentem velle bonum et non velle bonum, quod ipse Deus non est; non hominem, non potentem velle et non velle bonum, quod ipse est. Rationali creaturæ dedit Deus effic cem vim bonæ naturæ ad se cognoscendum, quæ bona vis naturæ ad se cognoscendum gratia vocari potest, de qua gentiles. Romani multum præsumebant, attribuend i sibi quod tam bene crediderant audita veritate Evangelii, non tur, quia et boni malos, et male cognoscent bonos. D attendentes non eadem natura relicta sibi a Deo. nec in angelo nec in homine erat sufficiens ad salutem, imo præcipitatam se usque ad turpissima vitia, quasi fuisset sufficiens tunc, nec angelus nec homo indiguisset Deo, quoniam uterque in semetipso habuisset sufficientiam, et its quisque sibi foret Deus, quasi par vero Deo; nec esset unus Deus nec unus omnipotens, et ideo remansit sola omnimoda sufficientia, quæ angelica, vel humana natura, nulla potest operari bona aliquando, etiam com ipsius appositione potest relabi. - Resp. Cur igitur apposnit Deus sibi, cum per eam non sit profectura? Videlicet ipsa labens apposito sibi adjutorio recognoscat se inexcusabilem, et perseverans natura reddat Deo gratias de appositione gratiæ. Ergo bona natura rationabilis creaturæ cooperari quidem bonum apposita sibi gratia potest. Si vero relicta nihil operatur boni, imo præcipitat se in malum, constat esse peccatum efficientem causam mortis, mortem autem

necessarium effectum peccati, Domino attestante A justis? Non est itaque præmium, quod justi remuqui ait ad Adam : Quocunque die comederis de vetito ligno, morte morieris (Gen. 11). Ergo qui moritur nece-saria morte, impotens est per se resurgere; Christus autem qui caruit crimine, caruit mortis necessitate, ipso teste qui ait : Potestatem habeo ponendi animam meam, et iterum sumendi eam (Joan. x). lgitur mors Christi voluntaria fuit, non necessaria, et ob hoc potnit per se re urgere, ut esset resurrectio communis resurrectionis illis q i mertui erant, vel sunt, vel erunt, in Christo mortis necessitate.

Deus dicitur præscire cuncta quæ funt per vim naturæ, vel per vim libertatis; dicitur etiam scire ea quæ flunt bona, futura esse bona per appositionem gratiæ. Dei igitur prædestinatio est divinæ gratiæ Eppositio. Quapropter qui negat Christum esse prædestinatum, negat eum esse Filium hominis, quia humana natura, quæ fucrat in lumbis Adæ, ejus unione Verbi Dei, est immunis ab omni culpa, licet pænam peccati retinuisset, ut in recurrectione sua Christus eam destrucret, cujus destructio est nostrarum corruptionum destructio, vel ablutio.

Omnes cogitationes malæ non semper instinctu diaboli excitantur, sed aliquando ex nostri arbitrii motu emerguntur; bonæ autem cogitationes semper a Deo sunt. Sciendum est quod liberum arbitrium dicitur habuisse primus homo ante gustum pomi, post gustum ve: o servus effectus est peccati. Sed cum habuisset liberum arbitrium, videndum est quæ libertas illius arbitrii fuerit. Arbitrium certe liberum fuit, quandiu sum potestatis exstitit, ita ut nulla vi cogente, nec Dei, nec diaboti, quod vellet bonum seu malum faceret. Sed cum liberum esset hoc res; ertu, quod a nullo domino, nulla vi, poteterat ut vellet aliquid aut nollet, per se tamen debile erat, ita ut ex sua debilitate eadem posset, si a diabolo non egenti, sed persuadenti non consenti-ret. Sed stare ex sua virtute nullo modo posset, et si vellet perficeret per ejusdem Dei auxilium, si non Dei consilio credens ut vellet bonum. Cum ergo Adam liberam voluntatem haberet, et propriam habebat possibilitatem, sed alienam ut esset in homine quod juste a Deo remuneraretur, libera scilicet voluntas, quæ Deo non concta serviret, ut esset in Deo unde glorificaretur, cum hominem sua virtute roboraret. Quia ig tur Adam liber erat et infirmus, postquam sibi uni est confisus, et ex libero arbitrio hosti consencit, et per fragilitatem suam cecidit ; qui si soli Domino confisus fuisset, Domino auxiliante nullatenus utique cecidisset. Sed cum post primi parentis lapsum totus orbis esset servus peccati, venit Dominus nos pristino restituens gradui, reddens arbitrium patris nostri, liberum sicut prius a vi extranea, sed nova debilitate propria, ut nemo sit qui de se præsumat, sed in solo Deo semper confidat. Sed huic libero arbitrio videtur contrarium, p quod Dominus ab æterno sanclis ejus vitam æternam D prædes:inavit, et s.militer causam vitæ ætern e meritum annetis ejus prædestinavit, reprobis autem mortem Riernam; sed non mortis æternæ causam, quia nulli Deus peccata sua prædestinavit. Non est enim in Lei dispositione quomodo peccator peccet, sed tamen cum sciat eum p. craturum, mortem ei præordinat ut verus judex. Si antem præordinat et prædestinat vitam bono, et mortem malo, videtur vim interre libero arbitrio, quia cum prædestinatio sua falli non possit, necesse est ut malus sit quem prædestinavit ad mortem, et bonus sit quem prædestinavit ad vitam. Et si necesse est hunc esse bonum, et illum malum, periit ergo liberum arbitrium, quod necessitate cogitur. Quod si arbitrium non est liberum, sed cogitur necessita e, non est culpandus ille qui velit noist peccat, neque laudandus qui velit nolit bene agit, sed laus et culpa soli cogenti est imputanda. Cur ergo pœna malis, gloria

nerantur, sed sola Dei gratia; non e-t vindicta, quod injusti puniantur, sed injuria, quod absit. Prædestinatio enim Dei nulla vi cogit nos ad bonum vel ad maium, sed Dens apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio, ab æierno ea quie sunt futura nobis in conspectu suo priesentia habuit, et quales nos aut ex nostra pravitate, aut ex justitia sibi tales præsentavit, ut præsentes dijudicavit. Quæ enim sunt apud nos præterita vel futura, a conspectu Dei nunquom transeunt, sed semper præsentia sunt. Unde et Dominus in Evangelio dicit: Cælum et terra transibunt, verba autem mea non transibunt ( Matth. xxiv ). Si autem verba que apud nos in momento transcunt apud Deum semper manent, quis dubitet quin in conspectu Dei sunt permanentia quæ apud nos sunt transitoria? Si ergo in conspecta ejus semper fuimus, et præsentialiter nos videt, quales aut ex ipso futuri essemus peccato obnoxia, per appositionem gratiæ in ipsa p in honum, aut non ex ipso, sed ex nobis futuri essemus in molum, non inconveniens fecit; si enim diversa videns merita, diversa etiam nobis retribuet præmia. Pravitas nostra ab æterno mala in conspeetu Dei ex sua nequiria præsentavit, Deus illam ad mortem destinavit. Quid ergo? Coegit nos Deus ut mali sibi videremur ab æterno? Absit. Nam potius nos coegimus eum, ut nos malos videret. Verbi gratia, si video jacere aliquem, necesse est ut ille jucent, quem jacere video, aut fal-um est quad ego eum jacere video. Illa ergo necessitas a jacente est . aut a vidente? Utique non a vidente infertur necessitas ut juceat, sed ab ipso qui se deposnit ut jaceret. Deus igitur cui nibil est futurum aut præteritum, nos sibi præsentes semper malos esse videt, non ut justis ille necessitatem inferret pravitatis, sed quia pravitas illa latere nequit præsentiam judicis. Nunquid autem Petrus Deum negavit, quia Dominus dixit : Tu me negabis? ( Matth. xxvi.) Aut nunquid Judas tradidit quia Dominus dixit: Tu me trades? (Ibid.) Aut nunquid Lazarus mortuus est, quia dixit Deus: Luzarus dormit? (Luc. x1.) Judas autem Judæos jam de traditione convenerat, solus Petrus cum de negatione audisset, se non negaturum jurabat; sed tamen ex verbis Domini magis coactus est Petrus ut faceret quod nolebat, quam Judas ut perficeret quod volebat. Sed impossibile erat scien-tem omnia nescire quæ istis essent ventura. Sicut erg prædestinatio ad mortem non cogit malos ut percant, sic etiam prædestinatio ad vitam non cogit bonos at salventur. Sed cum Dominus bonos ad vitam prædestinavit, ita eos prædestinavit, ut ipsa sua prædestinatio meritis et precibus nostris obtineatur. Nonne enim Dominus Abrahæ dixit : In Isaac rocabitur tibi semen ( Gen. xx1 ). Sed licot iu Isaac promisisset Dominus fecundit item semin's, tamen uxor ilius Isaac fuit sterilis. Oravit Isaac, et dedit Dominus conceptum Rebecca (Gen. xxv). Si ergo promisit Deus secunditatem, et dedit sterilitatem, Isaac autem oravit: quid aliud est, nisi quod oratio præde-ti-nationem obtinuit? Unde colligi potest quia ita Deus nobis bona sua promittit, ut tamen labore nostro acquirantur. Quod si voluerimus, ad laborem in ommbus que bene agemus nobis cooperabitur.

#### QUÆSTIO XIV.

#### De peccato originali.

Quieritur quare propagatio peccati originalis et introirus mortis in mundum ascribatur primo homini Adæ, et non mulieri, vel serpenti, cum utrique prius peccaverint, serpens suggerendo, Eva consentiendo? Ad quod dicitur quoniam injuste a diabolo habemus hæreditatem peccati, cujus originis et naturæ nullam babemus communionem, ideoque ipsi suggestione vel imitatione possemus esse simile, sed propagatione non fuimus conformes. Ab Eva vero matre nostra ideo peccati suggestionem non habemus, quia seminis nostri originem non a

maire, sed a patre accepimus; et ideo de cujus A dendo de virtute in virtutem. Unus status Adæ fuit, principaliter traducimur massa, de eo etiam originaliter traducator et culpa ; et quia etiam Adam plus percavit, quia Eva seducta est, Adam vero non seductus, nec deceptus, sed scienter peccavit. Quæritur quo pondere peccatum Adm tantum fuerit, ut non solum ipsom, sed et totum genus humanum perdere potuerit? Ideo, quia non peccavit necessitate, nec ignorantia, vel fragilitate. Non necessitate quia neque violentia diaboli, nec indigentia eili:, coactus est ut pomum comederet; neque ignorantia, quia cum sapientissimus creatus esset, de eadem re præmonitus fuerat a Domino; nec fragilitate, quia cum præsentem Denm adjutorem haberet, si de hoe eum interrogare, vel in eo confidere voluisset, eadem nullo modo potuisset. Quæritur, dum Dominus redimendo oumia peccata nobis abstulerit, cur pænam peccati non abstulit, ita ut etiam in hac vita impres biles essemus et immortales? post suam redemptionem immortales fecisset, omnes ad fidem convolarent, non propter amorem Dei æternæ beatitudinis, sed propter id solum, ut possent assequi immortalitatem hujus vitæ carnalis, et sic periret fructus fidei, quia non esset propter amorem Dei. Passibilitatem vero reliquit, ne videretur nobis delectabile buic inhærere, sed potius festinaremus ad illam quietem, quæ cum Domino est indeficiens. Unid enim esset, si passibilitatem penitus abstulisset, et cum suis tot et tantis tribulationibus ita diligatur, ut vix aliquis esset qui sic æternæ beatitudinis memor fuisset. Notandum, si quis baptizans dicat : Baptizo te in Christo Jesu, et non dicat in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti, sicut Dominus instituit, non est verus baptismus; et ideo videndum est ne quis erret in verhis Apo-toli, quibus dicit: Nunc bap izo in Christo Jesu, sliter intelligens quam dictum sit.

Ut ultra non serviamus peccato (Rom. vi), hic qui-dam hæretici asserere volebant ut si peccator post baptismum ad percatum rediret, nullo modo ampiius ad pœnitentiam reciperetur, eo quod ad peceatum ultra redire non deberet post baptismum; sed illud falsum est, testante Domino, Peccator, quacunque hora ingemuerit, salvus erit. Mors i'li ultra non dominabitur ( Rom. v1 ), id est, aliqua moris compassio, ut flere et sitire, etc. Quod enim post re urrectionem comedit, non fame illud fecit, sed quasi miraculum illud ad se declarandum fecit. Similiter quando mortui peccatis sumus, non ultra ad ea red re debemos, ita ut nobis dominentur. Et notandum est quod non dicitur Christus resurrexit, sicut dicitur Rehabuit, quasi Iterum habuit. Non enim Dominus bis aut ter surrexit, sed semel, et Christus jam non moritur. Nam mortuus est tautum semel, non bis, quod semel mori suffecit, quia hoc quod mortuus est, peccato, id est, ad destructionem peccati; et quia peccatum destruxit, satis mors una suffecit. Vere enim non iterum moritur, nam hoc D quod mortuus est, scilicet mortuus est peccato, id est, ut destruat peccatum, illud est semel, non his. Quasi dicat: Hoc est semel, quod ipse mortuus est, ut peccatum deleret. Ergo illos destruit, qui dicunt Dominum ita in aere mori pro diabolo, sicut mortuns est pro nobis in mundo. Prima die qua Adam conditus fuit, vetus exstitit non ætate, sed congrua similitudine, quia sicut res quæ vetus est deficit, et ad occasum trahit, sic Adam qua hora peccavit, ad occasum mortis quasi vetus descendit, et similiter post eum quilibet peccator. Sed Christo novus homo fuit, et spirituali ratione, et licet homo factus, rex tamen erat et angelorum et hominum; et præterea alia generali ratione, quia sicut nova res crescit et roboratur, sic Christus de virtute in virtutem crevit, testante Scriptura; Jesus autem proficiebat ætate et sapientia corana Deo et hominibus. Ad cujus imitationem novi esse debemus, conscen-

quando adhuc in Paradiso ita conditus ut comederet et biberet, et alia corporis officia expleret. Hunc sibi filius incarnatus as umpsit. Secundus status fuit post lapsum et post exitum de paradiso, quando mortis conditioni subjacuit, ex eo accepit Dominus ut mori posset. Tunc ejus status fuit, non quem habuit, sed quem habere debuit, si in obedientia persti.isset, scilicet, ut neque peccare potuisset, neque voluisset. Ita Christus neque peccare potuit neque voluit. Dum sunt vocationes : una generalis, alia specialis. Generalis qua dicitar: Multi vocati (Matth. xxII), quia in fidem omnes generaliter sumus vocati. Specialis qua dicitur : Pauci vero electi (Ibid.). Uli notatur omnes generaliter ad vitam per lidem vocatos, paucos vero electione bonorum meritorum vitie prædestinatos. Sciendum est quia ante legem eadem fide salvabantur patres, qua et nos modo. Ergo quare Deus circumcisionem superaddidit, si fides ad Quod etiam cum summa ratione fecit. Si enim nos B salutem tunc suffecit? Ad hac dicitur, quia Dominus noster semper talia invenit et statuit, quibus merita nostru ampliari possint. Ut igitur Dominus noster Abraham mojoribus meritis sublimaret, ut circumcisionem observaret sient Adam in Paradiso terreno posito induxit obedientiam, ut postea transferret eum eis meritis, videlicet, si obediens permansisset, in coelestem regiam. Aut voluit Dominus ut sicut Judæi distabant a gentibus in fide, ita distarent in babitu exteriori. Vel signum fuit exterior circumcisio interioris circumcisionis. Iterum quæritur: Si bona suit circumcisio, quare mutata sit, cum nullum bonum debeat mutari, et hoc modo Deus mutabilis causatur? Falsum est, quod nullum bonum debeat mutari, quia videmus et tempora et ætates mutari. quæ tamen bona sunt. Iterum quæritur quare illud membrum circumcidatur, et non alia. Sed hoc ideo sit, quia illud membrum pronius est ad peccatum. Et quare omnia membra non circumciduntur, com omnia jugiter offendant? Profecto quia aut turpe esset, si nasus vel oculus circumcideretur, aut intolerabile. Iterum quæritur quare feminæ non circumciderentur. In hoc mysterium consideratur, quoniam vir in designatione rationalitatis, que seinuer purior esse potest quam sensualitas, qua ratione comprimi debet, et regi ut mulier a viro. Verbi gratia, oculus nunquam cavere potest, quin illicita videst, et sic cæteri sensus exteriores.

> Notandum est quare dicat Apostolus: Per unum hominem mors introivit in mundum (Rom. v), cum potius diabolo persuadente, Eva consentiente, Adam sciente intraverit. Sed diabolo non imputatur, quia a diabolo nullam originem in propagatione accepit bomo. Quæ iterum non ascribitur, quia vir non a muliere, sed mulier a viro est, et ipsa post recepto virili semini suum secundario adjicit, sicut videmus quod terra primum semen recipit, deinde snos humores administrat, et pullulare facit. Soli ergo viro culpa imponitur, quia et sciens et videns peccavit, et maluit ad horam uxorem suam non offendere, quam in Dei obedientia perseverare.

> Quæritur quare puero adhuc in utero matris originale peccatum imputetur, et quare de baptizato baptizatus non nascatur. Ad boc dicitur quia de corrupto non nisi corruptum nasci potuit. Et iterum: Homo quantum in se est mundatur in baptismo, sed quia sine concupiscentia procreare non potest, imputatur et illius proli. Sicut terra purgatum semen a paleis suscipit, et tamen absque paleis non ipsum exsurgit. Sed quare animæ originale peccatum imputatur, cum nova et munda a Deo procrestur? Sane quia ipsa corpori in eadem persona unitur, et ab ea hac consuetudine et unione corrumpitur. Verbi gratia, ut si quis bonum semen in terram mittat, et posten non fructum bonum terre commistione, sed zizania referat. Sed quare melior pars, scilicet anima, impuriorem partem, scilicet corpus, non tra-

> hit, et suam non convertit? Hoc divino judicio re-

linguendum est. Ouwritur quandoquidem Dominus A sia, quasi novæ causæ novaque advenienda erant abstulit originale peccatum, quare ctiam posuam ejusdem peccati non abstulit? Quo contra dicitur good in her wisericorditer Dominus consuluit, quod mori possumus, quia ad colum ascendere non possumus, nisi aliquibus meritis, sicut nec Adam in paradiso positus potuit. Volvit igitur Dominus omni nos neces-itate compellere ut illuc tenderemus, quo sublato timore mortis nemo proficeret, cum modo toi instantibus periculis, tot mundi tribulationibus et molestiis pauci admodum coacti ad vitam arternam perveniant, et revera fieret homo incorrigibilis sicut diabolus sine formidine.

#### QUÆSTIO XV.

#### De Redemptione humana.

Prima quastio est, quare Dominus hominem solo verbo non redemit? Quod sic solvi ur. Si solo verbo hominem salvum e-se pra cepisset, diabolus conqueri posset cum magis usum Dominica potestate, B quam jus isiæ æqu tate. Secunda, quo jure æquitas hoc fecerit. Responsio, quia diaholus Dominicum hominem, naturam, non culpum, hominis habentem, in hoc quod vinctum reddidit, quomodo sane Christom in quo pe cati jus nen habuit, crucifixit, et ideo merito et inre gentium amisit hoc quod maligna fraude possidebat. Tertia, quare ista tribulatio redemptio vocetur. Qu'e consequenter solvitur, quia sicut Esau edulio Entis promigenita sua vendidit, ita Adam dum pomum gustare prasumpserit, se in servum diabolo subjugavit, quem Dominus Jesus, par pari referens, simili potu inebriavit, quo ille letiefer protoplastum mortificavit. Sicut enim ille gustu pomi Adam mortem potavit, ita Dominus quoddam dulce poculum ei propinavit, quando eum concessit oblectari contumellis multis, quas sibi ingessit. Quarta, cur neque per angelum, neque per hominem salvatio fieri potuit? Responsio. l'er hominem fieri ideo non potuit, quia impossibile erat ut perditus perditum redimeret, viuctus vinctum liberaret. Per C augelum vero non potuit, quia et si salutem daret, divinitatem tamen minime conferret, quam ex sese non habebat. Quinta, cur angelicam naturam ad redemptionem hominis non assumpsit? Responsio. Quia iterum diabolus conquereretur quod sua pugua non recte cum Domino comparata fuisset, quod quasi gladium contra tenentem baculum attulisset. Sexta, quæritur quare tandiu distulit? Quod ita solvitur. Novum quid et inauditum atque mirabile Dominus facturus erat, quod multis testibus prius erat prowittendum et firmandum, quia si subitum accidisset, nullus fidem tantæ rei babuisset, cum tantis et tam certis indiciis pauci admodum inventi sunt, qui Christo venienti fidem præbuerint. Porro si ante datam legem Dominus salvare mundum venisset, posset aliquis dicere quia superfluus esset ejus adventus, cum aliqua præcepta dedisse potuisset, quæ salutem contulissent. Voluit ergo Dominus nos omnia prius tieri posse, nisi per cum, et ejus tantum gratiæ omnia ascriberentur. Septima, quare diabolum non redemit sicut hominem. Responsio. Ideireo profecto, quoniam cum esset in amplissimis et perfectissimis deheiis Domini sui, nullo inspirante nec persuadente, sed proprio vitio elatus, corruit; homo vero alieno instinctu, scilicet diabolo persuadente, deceptus crravit.

Quatuordecim Epistolas scripsit Apostolus, ipso suo numero ostendens eas concordare Decalogo Legis, et quatuor Evangeliis, a quorum fide et vertiate in nullo discrepabant. Sed videntur superflue additæ post Evangena, cum in eis perfecta sit fidei doctrino, virtutum instructio, vitiorum correctio. Sunt tamen necessaria, post Evangelium Epistolæ, quia et si de onin bus in eis scriptum sit, quod tamen sommotenus ibi dictum est, hic plenarie et sufficienter perdocen'ui ; et suborientibus etiam novis vitiis in Ecclepra cepta, quæ et ab Evangeliis profluerent, et tamen quadam sua novitate et necessitate non superfluerent, in quo innititur Apostolus auctoritate prophetarum, quod post datam legem Moysi contra redivivavitia inspirante Domino et jubente spiritualem dedecunt correctionem. Cum enim Dominus in Evangelio hortans nos ad humilitatem, ne quis invitatus ad nui tias Ecclesiæ discumberet in primo loco, superbiæ admoneret, ostendens quod ne quis se aliis praferret, et quis se de suis meritis jactaret.

Per legem cognovi peccatum esse vitandum; peccatum, id est, diabolus, qui me peccare tecit, operatus est in me concopiscentiam, et hoc per mandatum legis, non necessitate peccandi accepta in lege, sed occasione hoc modo, quia ante legem quasi sopitus erat diabolus, non curans ut illos ad morten. cogeret, quos ad ipsam spontaneos ire videbat; sed cum videbat dari legem, qua viam peccati contradiceret, cognovit quod ens aut penitus amitteret, aut eos ire ad viam mortis, qua interdicebatur, cogeret. Et tali modo ad bonum legis qua expergefactus es, eniti et laborare plus carp i, ut eos cogeret invitos ire, quo prius ibant spontanei, et sic a lege accepta occasione ca pit eos instigare ut peccarent. Illi autem non in Deo confidentes, sed in se, resistere non potuerunt, et ideo occasione legis plus peccaverunt, quia et inobedientes. Deo tuerunt, et majora peccata fecerunt. Sicut si hostis in hostem debilem surgeret, in eum non omnes vires exerceret, sed si eum præmuniri et roborari videret, fertior adversus eum occasione illa insurgeret, quia tunc aut vinceretur, aut vinceret. Occasionem non rectam causam vocare solemus, quam habet adversus nos, quando nos ad bona tendere conspicit.

Notandum est quod Apostolus ir plicem legem notavit: legem carnis, quæ est peccati; legem Moysi, legem mentis, quæ etiam lex est spiritus. Dixit quod in Christo Jesu sunt liberati a morte, et vere sunt liberati in Christo a causas. Nam Pater Filium suum non carne peccati, sed in s'militudine carnis peccati, damnavit peccatum nostrum de peccato (Rom. vin), id est, de Filio suo, qui fuit peccatum, id est, hostia pro peccato. Deus Pater dicitur mittere Filium improprie, quia non mittit ut a se localiter removeat, qui secum est ubique præsens, sed tamen quadam similitudine mittere dicitur, quia sicut eum quem nos mittimus, a nobis separamus, sic Pater Filium misit, quando eum in assumptione carnis a se aliquantulum separavit, quia licet Pater et Filius et Spiritus sanctus in conceptione beatæ virginis Mariæ sint cooperati, sola tantum persona Filii carnem assumpsit. Sieque quasi a se videtur mittere, quia cum Filio non assumpsit carnem de Virgine. dendum est quod Filius missus est non ad Virginem, sed similitudinem virgini-; et non carais simpliciter, sed carnis peccati. Si enim diceret Christom imaginem carnis habere, jam videretur illi experiri, ut probatum esset nos nulla alia via salvos D harretico consentire qui Christum asserebat imaginarium et phantasticum corpus habui-se. Ut i le qui dicit : « Si virgo peperit, phantasma fuit. » Ideo dicendus est Christus missus fuisse, non imagine, sed similitudine carnis, non carnis simpliciter, sedcarnis peccatricis, quia Christus non similem carnem, sed veram et verum corpus habuit : quæ caro ouen sine peccato es et mundissum, pura, vera, similis tamen nostra: peccair.ci carni in passibilitate ct morta itate; sicque nostram habuit carnem non peccati, sed simil in carnem peccatrici. Si Pater mittens Filium suum in similitudine carnis peccati de peccato, id est, de filio, qui erat hostia pro peccato, ut dictum est, damnavit peccatium, quod crat suum in nostra carne damnavit : dico peccarum originale et actuale penitus in morte Filii destruendo. et somitem percati qui in carne remansit, unde oritur debilitando, ita ut carnalis titillatio non ultra ita et solebat, impegnare fideles, si in Domino coulicet innuat Judiens servisse ex timore, non tamen hoc de veris Judæis intelligendum est, qui certe sancti viri qui fuerunt nostrie fidei, et nostri testamenti, sicut nos modo sub gratia, sic ipsi ex dilectione servierunt, sed propter falsos Judicos dicit.

Videndum est autem quomodo falsis Judæis datus sit Spiritus sanctus, ut per ipsum Spiritum servicent Deo, et non in timore, quia ubicun que datur Spiritas sanctus, potius amorem generat quam timorem. Ad quod dictur, quia in hoc quod bene egeront, opificem Spiritum habucrunt: in hoc autem quod ex solo timore secerunt; non a Spiritu, sed a se ipsis habuerunt. Quare Spiritus sanctus fuit quidem opifex home servitutis, et non pravi timoris; sicque Spiritus dabat servitutem, servitus vero prodebatur per timorem, quia nullum præmium promeretur ab eis qui aliquid suo timore operantur; sicque nos acrepinous Spiritum servitu is, non qui sit in timore, sed in amore. Quare Spiritus magis perfectus datus est in nobis quam in illis? Quia ficit nos adoptivos filios, et vere sumus filii, a causa Nam ipse Spiritus reddit multipliciter, id est, multis signis dat testinonium spiriui nostro, quod sumus filii l'ei, quia servivimus Deo am re filiali, non timore servili. Spiritus noster facit se filium Dei, cum ipsi Deo ex amore servit, quod scilicet eum esse filium testatur et approbat Spiritus sauctus, quod non refugit ab ro, sed potius cooperatur et ad omnia de die in diem, ad majora eum provehens; quod non faceret, si spiritus noster in timore serviret. Semel immo atus est Christus in se ipso, et tamen in sacramento non solum per omnes paschæ solemnitates, sed omni die populis immolatur. Hec utique mentitus est, qui interrogatus respondet immolari. Invitavit Dominus servos, et comparavit illes cibum se ipsum. Quis audeat manducare Dominum suum? Et tamen ait : Qui manducat me, vivit propter me (Joan. vi). Quando Christus manducatur, vita mandacatur; nec occidifor ut manducetur, sed mortoos vivificat; quando manducatur reficit, sed non deficit. Non e go timeamos, fraires, manducare illum panem, ne forte s:namus illum, et postea qui manduce uus, non inveniamus. Manducetur Christus, vivit manducatus, quia resurrexit occisus, nec quando manducemus, partes de illo faciones. Et quia in sacramento s.c fit, et norunt fideles, quemadmodum manducent carnem Christi. Unusquisque accipit partem suam, unde ipsa gratia paries vocantur. Per partes manducatur, et manet integer totas in cœlo, manet integer totas in corde too. Totus crat apud Patrem, quando venit in Virginem; implevic illam, nec recessit ab illo. Venit in carne, ut homines illum manducarent; et mansit apud Patrem, ut angelos pasceret. Quid enun sciatis, fratres, et quod scitis et quod nescitis scire debetis, quanto Christus factus est homo, panem angelorum manducavit homo. Unde, quomodo, qua via, quibus meritis, qua dignitate panem angelorum

Sed fides justificat, sicut scriptum est : Justus autem ex fide vivit (Rom. 1), tunc originalia et actuaha peccata per eam remitiuntur, insuper etiam augentur merita. Unde merito queritor cur providentiæ divinæ pacuit superinducere circumcisionem. aut superinducta quid prosit. Responsio. Misericordia Dei nos semper de virtute in virtutem ascendere cupit, et milit magis quam profection nostrom desiderat. Sicut ergo primo homini legem posuit, qua servata ad bonorem impassibilitatis atque immorialitatis perveniret; sic et Abrahæ et posteris ejus dedit circumzisionis præceptum, quo completo, in-gens obedientiæ illorum accresceret meritum. Vel per carnalem circumcisionem designabatur spiritua-us, quæ est cordis munditia, et vitiorum mentis ampuratio, ni sicut la cæteris gentibus distabat in interiori homine, sic quoque exteriori homine discerne-

Bdaut, passionis ejus memores. Sciendum est quod A retur per circumcisionem. Voluit etiam eos Dominus hoc signum in corpore suo portare, et quasi sub oculis habere, ut ejus significationem frequenti meditatione attenderent, etiam fidei operibus stude-

> Rursus quæritur: Si sancta atque utilis erat cirenucisio, cur debuit mutari, atque pro ea sustineri baptismus? Ad quod dici ur. Postquam propter charitatem snam, qua dilexit nos, misit Deus Filium suum, ut homo fieret, et hominibus appareret (Ephes. ii), tune dona gratias ejus profluere nobis magis cœperunt, scilicet robustior et major innocentia, copiosior justiti. Unde pro circumcisione bap ismus lavacri sa'utaris institutus est, ut ablutione exterioris hominis decor splendidior interioris demonstretur. Et signanter elementum aque huic sacramento quæsitum est, quæ rebus sordidis candorem reducit, quæ sitiestem reficit, quæ terram irrigat, et fertilem facit, et ignem exstinguit. Significat enim gratiam B spiritualem, animam emundantem, et intus relicientem, et fond em peccati ex-tinguentem, et profectum virtutum, ipsi animæ largi utem.

Quæritur quo jure æquitatis eum liberavit. Ad quod dicitor : Filius quidem Der homo factus est, generis humani assumpta de Virgine matre natura sine culpa, quam scilicet providentiam non tenerent peccata. Videt autem eum improbus hostis vagientem, lacrymantem, et cætera facientem, quæ humana exigit natura; unde non credens eum non sibi obnoxium, neque transgressionis exsortem, quem tot documentis didicit esse mortalem, iniii, intalit contumel:as, multiplicavit injurias, et dum manum janocestem mittit, et chirographum quo innitehatur, excidit ab illo iniquitatis exigens pænam, in quo nullam reperit culpam. Solutum est ergo nostræ damuationis atque conscriptionis vinculum, atque improbus hostis dam plus quærit, sunm perdidit, quoniam hare lex justissima est, ut qui alienis incumbat, propria amidal.

Queritur cur solis masculis imposita sit circumcisio, com modo videamos utrumque sexum ad baptismi gratiam convolare. Ad quod dicitur, quia occulte mysterium significationis in se continebat. Nam mulieris nomine sensualitas, viri autem nomine rationa itas designatur, sicut ait Apostolus : Caput mulieris vir (1 Cor. x1); v ri autem spiritus rationalis, qui animalem affectionem tanquam conjugium regit. Ut ergo signaret hanc animilitatem, a vitiis penitus. immanem esse non posse, neque per sui munditiam viro suo, id est, spiritui æquari, id-irco masculis circumcisio injuncta est, mulicribus autem non. In baptismo autem hojosmodi non attenditur significatio, sed quia utrique indifferenter peccata per gratiam remittuntur, indifferenter ab utroque ad baptismi gratiam c involatur.

Quaritur cur hac tribulatio redemptio vocetur. Ad quod diestur : Sieut Esau edulio lentis primogenita sua vendidit, ita miser protoplastus dulcedine pomi manducavit homo, nisi Creator angelorum sieret D quam gustavit sese sub peccato et diaboli servitio mancipavit. Dominus autem pro dufcedine vetita qua miser homo venditus est, dulcedinem quoque injurandi et colaphizandi se, ad ultimum crucifigendi, diaboto propinavit, cuncta humiliter patiens que in eum facere voluerant. Seque et vetita dulcedine diabolus fallaciter eum emit, et vecita dulcedine sibi Dominus redemit.

herum quaritur quid crusa fuer t quod ad celebrandam hanc redemptionem humanam naturam assumpsit, et non potins digniorem angelicam naturam, sicut ait Apostolu .: Nunquam enim ungelos appre hendit, sed semen Abrahæ semet apprehendit (Hebr. V). Ad quod dicitur: Idoneum ac dignum erat, ut per quam peccatuar admiseramus, per illam etiam redimeremur, et forsitan posset diabolus murmurare se injuste amutere originalem humani generis servitu tem, nisi de eo quod subjecerat vinceretur. Præterea et Filius Dei, sieut nisi Deus esset, non ferret remedium, ita n'si verus homo esset, non daret exem- A præsumere. Et tamen mulier, licet non sit circump lum.

Id etiam quæritur, cur tam din distulit adventum s num, et redemptionem istam? Quod sic solvitur. Novum quiddam atque mirabile erat futurum, et ideo per multam seriem temporum prædicendum. Nam si subitum atque omnibus incognitum evenisset, nullus hoc credere potuisset, cum etiam post tot revelationes, tot signa, tot prædicamenta, tantam temporis moram, vix aliquos invenerit fidem præbentes. Aliter etiam solvitur, quod retro invenies.

Quæritur, cum a muliere initium peccati, et ante mulierem a diabolo, unde dicitur in Evangelio quia ille homicida erat ab initio, et diabolus persuadendo, et mulier consentiendo, et viro persuadendo prius peccaverit : Apostolus de peccato loqueus, quod per successionem posteritatis ac sobolis propagationem in omnes transierat, cur non serpenti illud ascribitur vel diabolo? — Responsio. Quod ex eo nulla penitus quia non ex muliere, sed ex viro posteritas nominatur. Dignior enim sexus est, sicut alibi dicit Apostolus: Non vir ex muliere, sed mulier ex viro est. Viro igitur ascribitur, quia principaliter ex virili semine fit procreatio, quie originali corrumpitur peccato, et secundario ex muliebri, verbi gratii, sicut ex grano semen principaliter procedit, et ex humore terræ secundario accrescit. Ex materia corrupta mbil integrum aut incorruptum potest nasci, juxta illud sancti Job: Quis potest facere mundum de immundo conce-ptum semine? (Job. x1v, 4.) Si quis altius perquirat cur pejor pars adversus meliorem prævaluit, hoc Dei judicio relinquendum est; id tantum veraciter protestamur quod nisi anima simul et corpus hominis originali peccato subjacerent, non inde utrumque liberandum esset, non utrumque Filius Dei verus et

homo sibi personaliter assumpsisset.

Rursus consequenter requiritur, si per baptismum neque timeat amplius mortem, sive alicui passioni subjaceat. Ad quod dicitur: Etiam in hoc providit nobis pius et misericors Dominus. In cœlo siqui iem nobis regnum et vitam meliorem, quam in hoc mundo esse petuerit, et jucundiorem præparavit. Sed ad eam quis animum intenderit, sciens se in hoc mundo perpetuo sine passione aliqua victurum, com etiam timor mortis et caro nostra tot plena miseriis, mundus quoque pene suis contritionibus deletus, vix nos mittat ad Deum? Voluit igi.ur hanc vitam nobis amarescere, ut dulcescere amplius illa potuisset. Hinc post transgressionem protoplasti a Domino dictum est: Videle ne sumut de ligno vitæ, et v.vat in a ternum (Gen. 111, 22). Præputium est i la pellicula quam præputiabant Judai: quam quia retinebant gentiles, non præputiati, sed præputium, id est, ipsa immunditia op-probrium habebant a Judæis. Hanc pelliculam, que sedes est libidinis, Deus Abrahæ ut recideret injunxit, ut ipse et alii per voluptuosam partem separatam D a corpore intelligerent recedi omnes voluptates a mente, dignumque erat ut in eo membro magis originale peccatum puniretur, a quo etiam propagabatur. Ideo autem vir et non mulier est circumcisus, ut cum sint duo status animæ, virilis et muliebris, Apostolus insequenti carnem et spiritum vocat. Unde et Dominus in Evangelio : Spiritus quidem promptus est, caro autem infirma (Marc. xiv, 38). Ostenditur a carne fomitem peccati non esse ablatum justis ad probationem, a spiritu vero per gratiam ablatum esse, et consensum delectationis, et contagium ejusdem ad renuntiandum. Unde Apostolus cum repuguantiam fomitis in membris carnis et volunta is bonæ in spiritu perspexit, exclamavit : Quis me liberabit a corpore mortis hujus, cum per me contra hac sim debilis? (Kom. vn. 24.) Et subdit : Gra ia Dei per Dominum nostrum Jesum Christum (Ibid. 25): ut Ostenderet se et de sua virtute deficere, et de divina

cisa, solemniis, hostiis et oblationibus, ab originali peccato purgata est. In membro autem illo magis amputatio peccati ostendi debnit, quia præ cæteris omnibus magis peccato obnoxium tam propagatione originali in lilios, quam perpetratione actuali in se ipso: ut quod et Adam prima die texit omnibus filiis ad concisionem, hoc Deus circumcidi fecit octava die nativitatis cujusque ad remissionem, ut qui in initio sæculi peccaro sunt infecti, et in hac vita magis punirentur a lege in membris originis et volupta. tis, et in octava ætate finis sæculi post diem judicii scoriari signarentur ab omni contagione peccati.

Quæritur etiam cur circumcisio in viro et n n in muliere, vel in virili et non in cæteris membris completa sit? — Responsio. In viro tantum, et non in muliere, ideo quia mulier statim post peccatum duplicem sententiam accepit : unam cum viro mortalitatis et passibilitatis pro tran-greshumana generatio. Mulieri iterum non ascribitur, B sione, alteram in eodem originali membro propagationis, ut sola pareret in dolore filios suos pro serpentis inobedientia, et viri deceptione. Ideoque dignum erat ut similiter vir qui scienter et plus peccaverat, duplicem sententiam reciperet: unam mertalitatis pro transgressione, alteram circumcisio nis in originali membro pro consensu hostis et uxorissuæ. In vir di autem et non in cæteris membris completa est circumcisio, tum qua nimis crudele et intolerabile esset in omnibus membris circumcidi, tum ut ostenderet quia extrinseens non erat plenaria circumcisio mentis, quia circume sio peccatum originale in originali membro puniret, temporalique sua pœna p rnam æternam pr i veniens, ut culpam auferret, sicut et lex cætera membra, qua per gratiam remittere non poterat, vindicando auferebal, sicut dentem pro dente, ocul m pro oculo, et nec profectum virtutum nec accualium delictorum remissionem, nec gratiam udjatricem dabat; sed qui apud inultum transire hominibus peccatum originale remittiur, quid obstet com posse noverat, qui ut pientos et consciente hominibus peccatum originale remittiur, quid obstet com posse noverat, qui ut pientos et consciente hominion absolvatur. gratia aqua generationis totum hominem ablui præcepit, ut in omni parte sua totus interior homo ab pmni peccato sao tam originali quam actuali mundari, et insuper in novum splendorem virtutum reformari gratis et caudidari videretur. In quo tanto mysterio suo complendo, idoneum eligere curavit elementum, scilicet at non vinum et oleum vel quemlibet liquorem pretiosum. Quæ cum nusquam sit venalis, sed omnibus gentibus gratuita, non ideo vilitatem irrogarent tanto sacramento: quia non est pretiosa, sed ex hoc quia non est venalis, æque tam pauperibus quam divitibus idoneam se exhib ret, et ideo gratuitam Dei gratiam ostenderet, quia est gratuita: eamdem necessariam, quia et ipsa omnibus est necessaria, cujus et interiorem efficaciam exprimerot s.a exteriori.

Sicut enim aqua non solum præ omnibus liqueribus sordes abluit, sed et candorem reducit, sic gratia baptismi non solum sordes omnium abluit vittorum, sed incendia exstinguens libidinum, candorem reducit omnum virtutum. Unde et baptismus post circumcisionem jure est superpositus, ut quia lex injustitis carnis perfectum non potuit facere servientem, gratia perfectum faceret et observaret. Quæ etiam aqua quia germinare facit terram, bonorum operam l'ecunditatem denuntiat, et quot usus habet, tot sua mysteria significat.

Si, ut quidam opponunt, angelica natura incarnaretur, cum utique et angelus et homo in natura sua habeant peccare, facillime caderet no træ fragilitati unita, cum utrainque naturam per se constat peccasse, sicut constat humanam naturam nutlo modo sine peccato esse posse, nisi subveniret ei di-

Quæritur quare Dominus discipulis suis non ante, sed post cœnam corpus et sanguinem suum tradidit, cum nullus nisi jejuaus illud Dominicum corpus et sanguinem præsumat accipere? Ad quod dicitur quia A in fronte, in latere, in tergo. In fronte, cum volenti non debuit Novum incipere Testamentum, nisi prius finito Veteri Testamento : idque ostenditur ubi dicit : Desiderio desideravi pascha minducare vobiscum, antequam patiar (Luc. xxii, 15); et item : Mandatum novum do vobis. ut diligatis invicem, sicut dilexit vos Dominus Deus (Joan. xiii, 54).

Tribus modis diabolus hominem percutit, videlicet

alicui aliquod bonum opus incipere, in ipsa intentione suggerit aliquam extollentiam, dum putat se bene facturum, ac deinde gloriatur interius. In latere, ut dum agit, mente exaltatur. In tergo quoque, cum priusquam actum fuerit, videns sese recegnoscens, tandem confessionem in ultimis facit.

# DE PSALMORUM LIBRO EXEGESIS.

# PRÆFATIO PRIMA.

·pheta David devota Domino ætate senuisset, quatuor millia juvenum ex Israelitico populo delegisse, qui Parlmos, quos ipse Domini aspiratione protulerat, organis, citharis, nablis, tympanis, cymba'is, tubis, propria voce in magnam jucunditatem supernæ gratiæ personarent. Ex quo numero indita nomina frequenter in titulis invenimus, ut Idithun, Asaph, filii Chore, et his similia : non quia ipsi (ut quidam volunt) auctores fuere psalmorum, sed quoniam præ-positi artificibus, administratores earum rerum probabiles exsiiterunt, ut honorem de tali commemoratione sumentes, qui officio sancto devotis mentibus serviebant, maxime quia et nomina eorum intellectus rerum congruos indicare noscuntur. Ilæc Cassiodorus. hem Hieronymus: c Scio, inquit, quosdam puta e Psalterium in quinque libros esse divisum, ut ubicuique apud Septuaginta Interpretes scriptum sit : γένοιτο γένοιτο, id est, Fiat, fiat, finis librorum sit, pro quo in Hebræo legitur, Amen, amen. Nos autem 🕜 llebræorum auctoritatem secuti, et maxime apostolorum, qui semper in Novo Testamento Psalmorum librum nominant, unum volumen asserimus. Psalmos quoque omnes corum te-tamur auctorum, ponuntur in titulis, David scilicet et Asaph, et filiorum Chore, Eman Ezraitæ, Moysi et Salomonis, et reliquorum, quos Esdras uno volumine comprehen-

dit. Nam et titulus ipse llebraicus תהדלסספך quod interpretatur volumen hymnorum, apostolicæ auctoritati congruens, non plures libros, sed unum volumen ostendit. > Item Ililarius : « De his autem qui sine anctorum nominibus and diversis superscriptionibus habentur, antiquorum virorum ista traditio est, quod ex eo psalmo cujus auctor in superscriptione præponitur, qui deinceps sine auctorum superscriptione succedent, ejus existimandi sunt qui ante prioris psalmi auctor inscribitur. > Non est autem ignorandum indiscretum apud flebræos numerum esse psalmorum, sed sine ordinis adnotatione esse conscriptos. Non enim illia primus, aut secundus, aut tertius, aut quinquagesimus, aut centesimus

In primo libro Paralipomenon legitur, cum pro- B prenotantur, sed sine discrimine aliquo ordines numerique permixti sunt. Esdra enim, ut antiqui traditores ferunt, incompositos eos, et pro auctorum ac temporum diver-itate dispersos, in volumen unum collegit et retulit. Sed Septuaginta seniores secundum Moysi traditionem ad custodiam legis et doctrinam in synagoga manentes, posteaquam illis a rege Ptolemaeo transferenda ex Hebraeo in Gracum sermonem totius legis cura mandata est, spiritali et collesti scientia virtutem intelligentes, in numerum eos atque ordinem redegerunt, singulis quibusque numeris pro efficientia el absolutione perfectis, perfectum et efficientem psalmorum ordinem deputantes. Denique tertius psalmus secondum historiam, quinquagesimo posterior est, sed certi sacramenti gratia prælatus : quinquagesimus quoque psalmus juxta historiam, quinquagesimo primo posterior est : sed quinquagesimi primi numeri virtus et perfectio exigebat, et Doeg Idumæi impænitens, in David odium anterius postponi, et posteriorem auteferri, ut remissio peccatorum collocaretur in numero quinquagesimo : et pœna perfidiæ numeram constitutæ remissionis excedens careret venia, cum tempus et numerum pœnitentiæ perdidisset. Nam cum quinquagesimo, in quo est sabbatum sabbatorum, secundam Jubilæi anni præformationem peccatorum remissio sit constituta, constanter hic psalmus, in quo est prenitentia antelata, et peccatorum remissio postulatur, in ordine hujus numeri collocatur. Tribus vero Psalmorum liber quinquagesimis continetur, et hoc ex ratione et numero beatæ illius postras exspectationis existit. Qui enim singularum quinquagesimarum consummationem diligenter advertat providentiam dispositorum in hunc ordinem psalmorum, cum dispensatione nostræ salutis conveniro reperiet. Primo siquidem in novum hominem per peccatorum remissionem renascimur. Deinde post pæmtenuæ remissionem, regnum Domini futurum in sanctæ illius civitatis Jerusalem tempora speramus, ad ultimum consummata in nos cœlesti gioria, debitas Deo laudes universitas spirituum prædicat.

#### ENARRATIO, QUALITER SPIRITUS SANCTUS PSALTERIUM DICTAVERIT.

David filius Jesse, cum esset in regno suo, quatuor clegit qui psalmos sacerent, Asaph, Eman, Ethan et Idithun. Novem sunt ipsius David, LXXII ip-i David, xxxII non sunt suprascripti : duodecim in Asaph, duodecim Idithun, et novem filiorum Chore: duo in Aggæo et Zacharia: unum Moysi, et unum Salomon. Ergo LXXXVIII dicebant psalmos, et a synpsulma et cithara percutiebat Abiud, cum David reducisset arcam Dei in Jerusalem post annos quadraginta revocatam ab Azotiis, et manset in domo Aminadab : hanc imposuit in subjugali novo, et abduxit in Jerusalem, et electis ex

omni genere filiorum Israel LXX viris. Ex tribu autem Levi CCLXXX viros, ex quibus quatuor viros principes præesse cantionibus constituit, Asaph et Ethan, Eman et Idithun. Unicuique corum dividens LXX viros subclamantes laudem canticorum Domino : et unus quident eorum feriebal cymbala, altus cynira, altus cithara; alius vero tuba cornea exaltans. In medio autem illorum stabat David, tenens ipse Psalterium : arcum autem antecedebant septem chori, et sacrificia vitulorum. Populus autem universus sequebatur arcam. Sunt itaque universi psalmi CL. Quorum quidem, ut supra dixi-

non sunt suprascripti, duodecim in Asaph, deodecim in Idithun. Novem filiis Chore, duo Agimo et Zachariæ, Moysi unum, et Salomoni unum. Fiunt ergo om-

mus, nonem fecit ipse David, uxxii in David, xxxii A nes psalmi David filii Jesse regis Israel numero cu, diapsalmata cc et unum extra numerum, id est, psalmus David proprie sibi scriptus.

# PRÆFATIO ALTERA.

Ononiam illo auxiliante, sine quo omnis acto et intentio cassa est. Psalterium incorpturi sumus, pauca quæ i rædicenda cognovimus, compendiose pro posse prælibemus. Sciendum igitur quod omnis divina Seriptura aut pertinet ad historiam, aut ad mores, aut ad mysterium. Hac autem divisio non sic accipienda est, quin partes ejus abquando permisceantur. Repecitur enim in historia plerumque moralitas et mysteriu n. ut in Genesi, et in pluribus libris Veteris Testamen. B ti, cujus, ut dicitur, nullum a mysterio vacat verbum. Reperitor quoque in moral tate historia et mysterium, ut in pluribus Augustini sermonibus, et aliorum sanctorum Patrum multa historialiter, et secundum mysterium, id est spiritualem sensom dicontur. Reperitur etiam in mystica Scriptura moralitas et historia, ut in ipso ad quod tendimas Psalterio et in prophetis pluribus. Verumtamen secundum ingenia diversorum diversis modis ipsis Scripturis utentium dicitur hoc. Quidam enim secundum solam historiam agent, ut rudes sacerdotes, quando simpliciter populo secondum litteram Evangelia tantum exponunt; quidam autem secundum mores tantum, ut de eisdem Evangeliis sacerdates in scientia profectiores, quidam vero secundum mysterium, ut qui a Deo profecti sunt, ut eis secreta divinarum Scripturarum pateant, quæ aliis occulta sunt. Itaque quod prædicta divisio sit, scilicet quod divina Scrisermones; aut pertinens ad mysterium. Quæ pars præcipue ad prophetiam speciat. Definitur autem sic propheria: prophetia est divina inspiratio que rerum eventus aut per visiones aut per facta, aut per quorumdam dicta immutabili verita e demenstrat. Per visiones, ut Ezechieli, Danieli, et beato Joan i in exstasi positis divina inspiratio per quasdam imagines fatura pramionstravit. Per fecta, ut in immolatione Abraham, qui monitus a Deo proprium immolare filium, nec dubitans quin qui contra na uram generationis humanæ sibi dederat filium in senectute. ipsum posset a morie resuscitare; et cum imperata properaret perficere, cœlesti rursus nuntio parcere jubente, post tergum respexit, atque arietem oblatum sibi vidit, quem assumptum pro filio immolavit. In qua immolatione divina inspiratio hoc præmonstravit quod in Salvatore nostro Jesu Christ) in unitate veræ carnis at que divinitatis adfuturo, sola juxta atque intemerata deberet reservari. Que recte per Isaac, qui risus vel gaudium interpretatur, intelligitur; quoniam ipsa per humanitatem assumptam pacem et gaudium contulit angelis et hominibus. Recte quoque humanitas Christi per arietem intelligitur, de quo alibi legitur : Sient ovis ad occisionem ductus est, etc. Potest quoque prophetia per facta in Lacob accipi, qui transpositis manibus Manassen et Ephraim filios Joseph benedixit, dexteram superponendo Ephraim minori, smistram vero soperponendo Manassi majori. In quo divina inspiratio duorum populorum ex diverso semine futurorum qualitatem, scilicet quales futuri sint, præmonstravit : quorum alter qui per Manassen, qui obtivio interpretatur, intelligitur, reprobatus fuit; alter vero per Ephraun, qui fouctificans dicitur intellectus, electus fuit. Prophetia autem per dicta est, ut quod in Moyse de Christo legitur: Suscitabo de fratribus vestris prophetam, tanquam me ipsum audite, et ut Psalterium,

et gubrumdim dieta prophetarum. Fit antem inspiratio prædicta duobus modis : aut grotia, aut permissione : gratia, ut in Moyse, et in cieteris binis: permissione, ut in S bylla vate, et in infidelibus phi'osophis, qui malta divino instinctu de Curisto prælixerunt. Quorum eloquia per argentea vasa et aurea, quæ Israeliticus populus a nigris Ægyptiis mutuo sumpsit, intelligantur; quia ipsorum dictis et se itentiis ab Israel, id est, a fidelibus, divina pagina velut argento et auro ornatur. Dividitur vero prophetia per dicta, in præteritum, præsens et futurum. De oracterito est, ut liber Genesis. Non e do mens alicujus hominis tanto post tempore nati ad menoran fum aut enarrandum ordinem primæ creationis rerum, ut illic Moy es facit per se, sufficere sine divina posset inspiratione. De præsenti autem allud beati Joannis de Christo : Ecce Agrus Dei, ecce qui tell t peccata mundi. Et ide : Elisabeth in occursu gloriosæ Virginis dicit : Unde mihi, quod veniat mater Dei ad m :? De futuro vero est, ut Psa terium, et qu'ecuaque de primo et de secund. Christi adventu et Ecclesia statu praedicta sunt. Dividitur quoque prophetia per dicta, quantum ad præsens propositum sic : prophetia per dicta agens de Christo, aliquando Loquitur de ejus divinitate, ut ubi dicitur : Dominus divit ad me, Filius meus es tu, ego hodie genui te. Tecum principium, et in similibus. Aliquando loquiptura, aut est historialis, ut Genesis; aut moralis, ut C tur de ejus corpore, id est de fidelibus, qui éjus membra dicuntur esse per similitudinem; quia ab ipso tanquam membra a capite reguntur. Aliquando de ejus hu anitate, ut cam dicitur : Astiterunt reges terræ, et in similibus. Hæe autem prophetia loquens de corpore, aliquando introducit aliquem perfectum oran em, at in Te decet, etc., introduxit Mayses. A iquando introducit aliquem inferiorem, ut aliquam animam pœaitentem, aliquando introducit ipsum caput, quod ea affectione qua semetipsum tradidit pro nobis, ut nos faceret hostiam suavem Deo Patri. Sape loquitur de membris tanquam de se, ut ubi d'eitur : Deus Deus mens quare, etc. Sient lingua menti aliquando pro se loquitur, ut cum dicit : Scissa sum; ali quando ex conjunctione et affectione membeorum, loquitur de ipsis, tanquam de se, ut cum pro pede dicit : Quare culcas me? Sciendum quod quando prophetia logaltur de Christi humanitate, recte dicitur de Des loqui. Quid enim est aliud humanitas pro salute mundi pati, divinitas vero D loqui de illa carne, que sine carnali delectatione concepta, sine dolore nata, sine peccato in medio peccati est conve sata, quam loqui de divinitate. Item cum prophetia que de corpore loquitur, quosdam psalmos inscribat ipsi David : hic magnificum nomen quod in erpretatur manu fortis, vel visu desiderabilis, attribuendo membris ex vicina conjunctione capicis, cui proprie convenit ut vocetur David, nonn' merito loquendo de talibus de divinitate loqui dici-tur? Potest utique. Nunc ad titulum accedamus.

Intitulatur autem hic liber apud omnes tam Hebræos quam Gracos at que Latinos, totius respectu, liber hymnorum, Solitoquiorum de Chasto. Hymnus est proprie laus Dei, metrice scripta. Constat enim totum Psalterium in Hebraeo metrice compositum, Unde proprie in Hebræo dicitar liber hymnorum. Apud nos vero, et fortasse apud Gracos, non servat, impediente translatione, metrum. Dicitur tamen apu t nos recte liber hymnorum, quia licet non teneat metrum, tenet tamen id quod est præcipuum, scilicet

bricos laude Dei est conspicuum. Liber vero Soldoquierum de Christo non ideo dicitur Psalterium, quod de solo Christo apud aliquos in omni parte sua loquatur, cum etiam interdum, ut super us ostendimus, de corpore, id est de Ecclesia, loquatur; sed qu'a præcipue et maxime de ejus divinitate vel humanitate loquitur, ideo dicamus quad emphatice sic naminetur. Sicut in Evangelio Judicorum pater Abraham vocatur, non quia sit pater in fide multarum gentium credentium; sed quia ipsi præcipue in ejus paternitate gloriabantur, cum carnalis pater eorum esset. Potest etiam, si quis altius speculatur, Psalterium dici de solo Christo loqui, quia ubi etiam de corpore loquitur, ex magna conjunctione corporis et capitis, ut supra diximus, de ipso Christo per membra loquitur.

Sciendum l's Iterii translationes esse duas apud Latinos in usu atque horore, Romanam scilicet, et Gallicam. Romana est, qua utuntur Romani et ple B rique Italici, quæ de Græco in Latinum a Symmacho et Aquila sumpta e-t secundum Septuaginta Interpretes Pto emai regis. Gallica vero est, qua precipue Galli utuntur. Hæc antem pracipua est sumpta rogatu Damasi papæ a beato Hieronymo, de Helero in Latinum ad intentionem. Fererat enim llieco: ymus prius aliam translationem, similiter de Hebraeo sumpiam ad latteram, verbum scihect ex verbo transferens simpliciter, que parum perfecta erat, lingua disparitate. Sunt autem factæ apud Latinos plures aliæ translationes, quarum nulla in usu est. Inscribitur quoque liber iste, totius respectu, apud Hebraes Nablat, apud Græ os vero atque Latinos Psalterium. Est autem psalterium proprie musicum instrumentum ad modum I tteræ Deltæ, quæ triangulara est, formatum, superius habens ventrem concavum. Cui decem chordæ desuper regulariter exteriores cum vel digitis tanguntur, vel plectro percutiuntur, a parte superiori reddunt consonum melos, et dutcem so-n m. Vocatur vero liber iste Psalterium hac similitudine, quia sicut illud musicum instrumentum de superiori parte reddit sonum, ita liber iste de supernis sonat : id est, super ca lestia et divina nobis demonstrat, quia docet nos quæ de Christi humanitate vel divina natura fideles scire oportet. Docet etiam decem principalia præcepta per decem chordas musici instrumenti significata, in quibus omne Novum et Vetus Testamentum comprehenditur. Quorum decem præceptorum tria pertinent ad Dei dilectionem, septem ad hominum dilectionem, quæ in duabus tabulis distincta, Moysi data fuerunt. Tria autem que pertinent ad Dei dilectionem, haic sunt : Dominus Dens tuus unus est. Quod sic exponitur : Ne fornic ris post deos alienos et variabiles, id est, ne adores ido a mutabilia et varia, quia Deus tuus quem adorare debes, unus est : id est, semper manet, id est, nec variari in Jovem et Apollinem, et cætera da monia potest hujusmodi. Secundum mandatum, Verbum propter te incarnatum tantum creaturam, et non creatorem esse : quod hoc nomen Christus in vanum accipere esset, nam ut testatur Ecclesiastes, omnis creatura quæ sub sole est, vanitas est. Tertium mandatum est, Observa sabbatum, id est, spiritualiter sabbatiza. Ille spiritualiter sabbatizat, qui divinitus inspiratus, quidquid agit hojus vice tempore, totum facit pro adipiscenda lutura requie. Vita enim præsens per septem, diens quibus Dominus operatus est coneta quae in mundo sunt designatur. Per septimam vero, id est sabbatum, qua postquam que feceral bona, vidit, quievit, requies intura designatur. Debet ergo quisque in sex diebus, id est in hac præsenti vira sic operari, ut ab æterna requie con metual expelli. Hinc bene liber Genesis com in sex dietius mane et vesp re describat, dicens : Et factum est mane dies unus, et in cateris similiter; in septimo, id est in sabbato, tacet de nocte, per quam

quod in omni parte tam apud nos quam apud lle- A adversitas designator : qua in futura requie, qua per sabbatum intelligitur, gaudium æternum sine omni adversitate vel tristitia possidetur. Carnal ter vero sabbatizat, qui sive operetur, sive quiescat, ad solam terrenam jucund't tem et requiem festinat. Mandata se tem quæ pertinent ad homines, hæc sunt : Honora pairem et matrem, non occides, non mæchaberis, non furtum facies, non falsum testimonium d ces, non concupisces u orem proximi tui, non concupiaces rem ejus. In quibus omnibus hare summa colligitur, ut nullus faciat alteri, quod sibi non vult fieri. In primo vero impietas in parentes removetur, quod deo præmis um inter hæc se tem fuit : quia principium est dilectionis proximi. In propriis enim partibus quisque si vere eos diligit, proximum deligere discit. Significant autem tria præcep'a de Deo sanctam Trinita em, septem vero nostram quæ in mundo, qui septenario numero est, conversationem. De his decem præceptis dictum est : Esto cons ntiens adver ario tuo, dum forte cum co es in via, ne si vicerit te, tradat te judi i, judex autem tradat te tortori. Adversaries noster sunt hac decem præcepta, que ea que nos assidue facimus, contradicunt. Cum quibus in hac vita que designatur per viam, debemus consentire cossando a quibas ella jubent nos cessare, si volumos futura tormenta vitare : quia superios quid sit psalterium, exposuimus, quid etiam sit psalmus, dicamus. Psalmus proprie est illa consona melod a que ex chardis musici instrumenti, id est, psalterii, digit 8 aut plectro cita is redditis. Dicuntur autein par es hojus tibri psalmi, quia docent nos hymnire vel psalmizare, id est, ut e rais solertia, quisi digitis chordas, decem pracepta pulsantes, dulcem psalmum, id est, nos ipsos per illorum exsecutionem atque operationem dulces conditori nostro reddamus melodias. Ponitur enim psalmus in divina pagina pro suavi et dulci operacione. Sciendam quod psalterio musico instr. mento cithara est contrarium, qua concavitatem quam Psatterium habet sup rius, inletius habet. Solet autem in divina pagina pro mortilicatione carnis accipi cithara, quæ ab inferioribus sonat. Pro vivificatione vero spiritus psalterium, quod a superioribus sonat, quia nos si volumnis vivificari in spiritu, oportet ut priminu ab inferioribus dulcem Deo readamus sonum, carnem nostram subtractis deliciis mortificando, et quæ nobis subtrahimus, pauperibus dando : deinde a superioribus animum, cilicet mortificatis vitiis, virtutibos exornando, et in contemplatione ponendo. Notandum quoque quod singuli psalmi præter primum, propriis titulis inscribintur, ab Esdra scriba appositis. Esdras enim scriba com de Chaldworum capcivitate e in populo Israelitico rediisset in Judicain, et civitatem regiam Jerusalem invenisset, scilicet combustam, et ornamento templi acque libris penitus spoliatam, hanc pro, hetiam, id est Psalterium, ut multa alia memoriter integre repedit, et psalmos ut muic sont ordinavit, et titulos tam toti libro quam singu-Ne acc pius nomen bei tui in vanum : id est, ne credas D lis psalmis ap, osuit. Ilujus ordinationis causam atque notitiam beatus Augustinus soli Spiritui sancto fatetur relinquendam. Videtur enim quod David qui eos composoit, non sic eos ordinaverit, propter historiarum transpos tionem, quæ in psaimis quibasdam juxta bune ordinem reperitur. Dicunt autem qu'dam quod ideo Esdras psalmos aliter quam historia habeat, ordinaverit, ut non historice, sed mystice accipiantur. Unde etiam quibusdam de historia titulo apposint, quibasdam non, Intimiavit autem quosdam nomimbus quatuor procentorum, quos David psamodiæ coram area Domini prætecat. Legitur emm in lebro Parali, omenon in Hebraeo, quod David cum reduceret arcam Domini redditam a Philis hæis, de domo Aminadab in Gabau Jerusalem, ut in tabernacu'o quod præparaveret, eam p neret, q atuer milha viic rum præcentorum de Israel elegerit, qui et propria vo e et omni musico ins rumento coram arca incessanier dulei melodia in psalmis his secum jubilarent Domino.

Quibus cantoribus prafecit, ut consona esset melodia, cl. A et Christiana religione continet mysteria, et quis a præcentores. Deinde his omnibus quatuor in præcinendo apposuit magistros, Asaph, Ethan, Eman, Idit-hun, jam significante Spiritu sancto, quod cooperante illo de quo psalmi compositi erant, id est, Christo catholica Ecclesia de cunctis mundi partibus et pluribus lingua et moribus dissonis gentibus, quasi consonam Deo esset redditura melodiam, et in sidei et Christianæ religionis identitate. Per quaternarium enim numerum tam in cantoribus quam in magistris, quatuor mundi partes designantur, per mide vero perfecti ex illis in Ecclesia collecti. Horum autem quatuor præcentorum nominibus Esdras quosdam psalmos intitulavit, vel quia ipsi adjutores in ipsorum melodia fuerunt, vel, quod melius est, quia ipsa nomina secundum interpretationem et mysterium suum psalmis ipsis conveniumt. Propter quam causam quidam psalmi quibusdam aliis nominibus, ut Aggæi, Zacharie, Moysi, sunt intitulari : non vero, ut quidam d'eunt, quod illi psalmos composuerint, composuit, intendens ad humani generis consolatio-ques omnes solus David composuit. Sciendum hanc B nem, et Christianæ religionis instructionem. Nunc prophetiam, id est Psalterium, ideo plus omnibus ahis in Ecclesia frequentari, quia plura de Christo

patribus Veteris Testamenti in simili usu sit habita.

Nec prætereundum quod in hac prophetia sicut et in aliis quædam futura dicuntur per præsens vel præteritum : quod ideo fit quia Spiritui sancto qui ea revelat, nihil est futurum, et quia apud nos nihil est tam certum quam præsens vel præteritum. Si quis causam et intentionem hujus operis requirat, breviter utrumque sic colligat: Quia mortis illius gravissimæ, quam primus pater tradux peccati toti communiter mundo intulerat, cui percunti nec angelus, nec philosophus, nec creatura aliqua subvenire poterat : beato patriarchæ David carnem assumpturum, et Ecclesiam sacramento sui corporis et sanguinis structurum, Deus Pater per Spiritum sanctum plus omnibus et apertius quandoque finem adfuturum præmonstravit. Ideirco vir ille sanctissimus hunc librum sub prophetia illins futuræ salutis ad librum accedamus.

### INCIPIT EXEGESIS.

#### IN PSALMUM PRIMUM.

#### ARGUMENTUM.

Omnes generaliter ad studia virtutum incitat, simul adjungens quæ merces bona, quæ mala gesta sequatur. Tertullianus in libro de Spectaculis asserit hunc psalmum et de Joseph posse intelligi, qui corpus Domini sepelivit, et de his qui ad spectacula gentium non conveniunt

#### EXPLANATIO.

Primus psalmus ideo non habet titulum quia capiti nostro Domino Salvatori, de quo absolute dicturus est, nihil debuit præponi. Nam licet et alu psalmi de ipso multa dicant, nemo tamen de ejus qui fuit in terris conversatione sic loquitur : et quoniam ad hune qua dicenda sunt, cuncla respiciunt, merito caput sancti operis ponitur. Nam quidam tituli, quidam præfationis locum eum tenere dixerunt. Toitus psalmi hujus propheta referre narra ur textus. In prima parte vitam sanctæ incarnationis exponit : secunda vero peccatorum nequitias in suturo judicio debitas recipere conmemorat ultiones.

#### COMMENTARIUS.

Primus psalmus duabus de cau-is caret titulo, vel quia ipse titulus et principium est aliorem, vel quia vicinius et apertius juxta quod inter homines con-versatus est, loquitur de illo, id est de Christo, qui p pheta innuit. Potest vero totus luc psalmus aut in secondum divinam essentiam omoi caret princip.o, et a quo omma sumunt principium. Est autem hæc primi psalmi intentio, hortari fideles, ut a triplici morte animæ exemplo capitis festinent resurgere, id est ut, in quantum possint, a regione dissimilitudinis, in qua per primum parentem traducti sunt, studeant redire, et in peccati immunitate capiti suo se sociare. Omnis mors animæ fit tribus modis, scilicet aut delectatione tantum, aut delectatione et consensu, et peccati perpetratione. Delectatio voluntas peccandi que fit in anima ex titillatione et lamite, et apritudine peccandi, quæ in nobis e-t, et ex suggestione, id est incitatione incentoris diaboli superveniente: et hoc est prima mors animæ. Secunda vero est consensus, quando nos ad peragendum, quantum possumus, extrinsecus nos applicamus. Tertia autem est ipsius peccati actio. Quæ dividitur in duo, scilicet in actionem simplicem, et in frequentem, sicut et præmissa duo, et hoc dictum

est de voluntariis peccatis. Dicuntur autem liæc tria mors animæ, quia per ea anima ab eo qui vita et maritus ejus est, recedit, id est a Deo, et sociatur morti, id est diabolo. Designantur vero hæ tres mortes animæ per tres mortuos a Domino resuscitatos. I'er puellam enim in domo archisynagogi Jai: i (iliam, manus erectione suscitatam, delectatio designatur, quæ qu si pudica est, quia nondum exterius apparet, nec exemplum præbet. Unde et in domo manens suscitatur, quando ad satisfactionem de ipsa venitur, et leviter eleemosynis scilicet et aliis talibus purgatur. Per adolescentem vero lascivum atque in domo matris antequam suscitaretur elatum, intelligitur consensus, qui in exteriori applicatione positus, exemplum dat cernentibus. Unde jam nisi gravi pœnitentia peccatum hoc deletur, qua per hoc intelligitur, quia manus huic a Domino non porrigitur, sed quodam quasi pulsu et gravitate ei dicitur : Adolescens, tibi dico, surge. Per Lazarum vero quatriduanum in sepulcro et fetidum intelligitur et acrus simplex et consuetudo peccandi. De consuetudine qua dicitur : Computruerunt jumenta in stercore suo. Quæ non nisi recta et ponderosa satisfactione absolvitur, quod per vocis el morem et fremitum spiritus Domini in hujus suscitatione intelligitur. Per has tres mortes tradux peccati Adam a Deo moriendo voce capitis legi de se ac membris ejus loquentis, aut in voce Prophetæ, in persona capitis loquent.s. Quasi dicat : Præcessit olim in humano genere quidam miser et infelix, nulli imitandus, tradux scilicet peccasi Adam, qui abiit in regionem dissimilitudims a suo creatore in peccatis piuribus delectando, et ste.it consensum delectationi adhibendo, et sedit peccata sua peragendo, et exemplum posteris existendo. Adfuturus est autem quidam beatus, id est in omni bono auctus, cui data est gratia Spiritus sancti sine mensura, et ideo vere imitandus, Christus scilicet existens vir : id est, fortis nulli succumbens tentationi, non abibit a Deo suo voluntate etiam peccati aberrando, nec stabit consentiendo, nec sedebit atios suo exemplo peccare docendo. Nota ordinem verborum. Remoto enim a Christo abire etiam volumate constat remota esse stare et sedere. Et ideo ne superfluat, ad membra referamus, sicut quæ de Adam astirmavimus, in posteris sibi consimilibus

id est Christus, non abiit etiam voluntate quantum ad se, aut si abibit in aliqua suorum voluntate, id est delectatione, non stabit ille, id est consentiendo, sed redibit ejus auxilio delectationem mortificando. Aut, si quis forte suorum stabit consentiendo, non sed bit peccatum peragendo, et exemplum præbendo, sicut Adam abiit in se et in suis delectando, consentiendo, exemplum peccandi dando. Notandum quod dicat, Consilium impiorum. Impios vocat decepterem serpentem, et Evam deceptam. Consilium vocat, quod Eva credidit serpenti, quod quam c.to ipsa et vir ejus comederent de fructu ligni scientiæ boni et mali, essent sicut dii. In quorum consilio quia Adam positus suit, id est quia ipsis acquievit, inobediens Creatori exstitit, triplicemque mortem animæ, quam supra notavimus, incurrit. Viam quoque reccatorum possumus accipere mala orera eorumdem, id est Evæ et serpentis, id est contra Deum agere et loqui. In quo eis Adam conformis fuit, vel passe, est voluntarie secundum legem agere; suh etiam per viam peccatorum, mala opera quorumlibet, qui exemplo ipsius Adæ peccatores facti sunt, accipere possumus. Per cathedram vero pestilentiæ exemplum peccati recte accipitur. Cathedra en in magisterium significat. Et qui magistri sunt, facile alios suo exemplo ad malum vel bonum attrahunt. Pestilentia vero est morbus late pervagatus, omnes nut pene omnes involvens. Sic quoque peccatum per Adam exemplificatum multos involvendo nullum Isberum prætermittit, nisi quem liberat ille cui etiam abire in voluntate non convenit. Sciendum quod Adam non sicut Eva deceptus fuit, ut crederet se sicut Deum unquam futurum; sed quia, ut legitur, maluit non turbare uxorem, resistendo ejus persuasioni, quam obedire præceptis Creatoris. In hoc quoque deceptus fuit, quia peccatum confireri noluit, sed culpam in auctorem reflexit, dicens : Uxor quam dedisti mihi sociam, dedit mihi comedere : sicut Eva quoque per serpentem se excusare voluit, dicens: C Serpens persuasit milii. Potest et aliter versus expositus legi, ut singula quæ a Christo negabimus, singulis primo terreno datis conferamus, juxta quod intentio crit hujus psalmi, hortari nos, ut sicut portavimus imaginem terreni hominis, portemus et cælestis. Et d citur in voce prophete similiter sie : Oim præcessit quidam miser et infelix, qui abiit, id est, a præceptis Creatoris per inobedientiam apostatando recessit : et ideo stetit in via peccatorum, id est actus prava consuctudinis postea frequenter implevit, et in cathedra pestilentice sedit, id est, pravam doctrinam docuit, et ambitiosus terrenorum exstitit. Adfaturus est autem alter, qui nec a præcepto aliquo aberrabit, neque actus pravos implebit, nec pravam doctrinam docebit, nec ambitiosus velut ille fuit erit. In hac sententia consilium impiorum, et via peccatorum accipitur quantum ad Adam, ut dictum est superius : quantum vero ad Christum, et hic et superius consil um impiorum malorum opera vocantur, a quibus ipse immunis fuit, licet inter ipsa ver- D verba unquam tantum fructum fecerunt, sicut ipsus saretur. Viam autem pe catorum aut hanc mundum, aut viam peccatorum passumus accapere, in quam viam Christus venit nascendo, id est, inter peccarores conversando : sed non ibi stetit, quia nulla sæcularis illecebra eum detinut, imo, ut alibi legitur, ut gigas fortis et velox, in hac via cucurrit. Adam dicttar pravam doctrinam dedisse, quia non solum male facere exemplo, sed etiam maledicere mon-stravit posteris verbo : Christus autem e contra salutife ram doctrinam contulit mundo. Adam ambitiosus fuit, Christus oblatum sibi regnum accipere noluit. Legitur enim quod cum satiaret in deserto quinque m .lia hommum de quinque panibus et duobus piscibus, voluerunt illa millia, ut nullam amplius sentirent terrem cibi necessitatem, ipsi sibi carnaliter proponere regem. Quod ilie contemnens, atque exhortans ens ad postulandum spirituale regnum dixit : Operamini cibum qui non perit, sed qui permanet.

accipere possumus. Ut si dicatur : Adfuturus vir, A Regia vero potestas, per quam dominatio accipitur, atque mala doctrina, merito dicitur pestilentia, quoniam utrumque multos involuit. Nullus enim vere est qui careat amore dominandi. De pravæ quoque doc rinæ persuasione dicit Apostolus: Cujus serme ut concer serpit. Impli idololatræ atque infideles proprie dicuntur, peccatores vero dicuntur scriptæ legis prævaricatores, licet non aliter accipiatur.

Sed in lege Domini. Quia non sufficit alicui ad beatitudinem abstinere a malo, quin operetur bonum, ideo ad probandum virum perfectum et vere beatum adfuturum subdit : Sed in lege Domini. Quod potest accipi in membris, ut in capite : et quantum ad ultimam sententiam, referentur hic contraria contrariis. Quantum enim ad abire a pracepto, dicitur in lege esse; quantum vero ad stare et sedere. meditari in lege juxta vero primain sententiam est sententia simpliciter posita: Et sciendum est quod aliud est esse in lege, aliud sub lege: in lege enim lege esse, est agi atque premi a lege. Hic igitur servitus est, lilic libertas; hic servilis timor, illic filiales delectio. Dicitur ergo recte de Christo quod vountas ejus, id est affectio ejus, erit in lege Domini Patris implenda, qui dicit : Non veni solvere legem, sed adimplere; et, Meus cibus est ut faciam voluntutem Pairis, etc. Potest quoque, esse in lege, membris attribui, qui non timore sed amore legem implent, juxta quod dicitur: Lex non est posita justis, etc, Meditari in lege, est filiali dilectione in lege perseverare. Per diem autem et nociem, aut omne tempus accipiemus, aut per diem prosperitatem, per noctem vero adversitatem; et vocabimus in Christo totum tempus a nativitate usque ad ¡ assionem, prosperitatem : ipsam vero passionem dicemus adversitatem. In membris vero, tempus persecutionis, adversitatem; tempus quietis a persecutione, prosperitatem. In utroque enim tempore et caput et membra a lege Domini non recesserunt. Ut ab ista, Quicunque pro. Et item ab hac : Qui legitime certaverit, coronabitur. De die pro perstatis Christi dicitur: Abraham vidit diem meunt, et gavisus est. Item de nocte adversitatis : Et usque ad noctem increpuerunt, eic.

Et erit tanquam lignum. Ilic versus de solo capite potest legi, vel de membris cum capite, si simpliciter insistamus. Juxta quod sic dicetur: Quia hic vir tantus futurus erit in se, et talis in suis, ut prædictum est, ideo erit et ipse et sui tanquam lignum, id est comparabiles arbori positæ in irriguo loca, quæ tempore fructus tempestivius emittit frondes et flores, et fructus reddit uberiores. Quod proprie convenit ipsi capiti, de quo dicitur quod puer adhuc sederit in medio doctorum, et exposuerit eis Scripturas : et etiam membris, sicut apostolis, qui nor longo exercitio doctrinæ quod sciebant didicerunt, sed ut aspirati divino igne fuerunt, statim frondes id est verba prædicationis emiserunt, et nullorum capitis et ipsorum membrorum. Si vero ad solum caput nic versus referator, sic continuabitor : Non mirum si hic vir adfuturus talis erit, qui neque abibit, sed potius erit in lege Domini : quia erit tanquam merito illud verum lignum vitæ, positum in medio Ecclesia, et significatum a materiali in medio paradisi posito: quod lignum secundum humandatem plantatum est secus, id est juxta decuesus aquarum : id est adjunctum et adunitum est sapientiæ Dei Patris, scilicet Verbo. Quæ sapientia est decursus aquarum, quia ab ipsa decurrunt in quæque subjecta sibi membra aquæ, id est spiritalia doua. Necesse est enun com sapientia Patris, id est Filius, sit consubstantialis Patri, quod spiritalia decurrant a Filio, sient a Patre, de quo dicitur : Omne donum persec:um, etc. Vel aliter, ut de humana et divina natura uni a dicatur. Quod lignum illud, scheet unitum est plantatum, id est sic cooperante Spiritu sus aquarum, id est plenarie recipiat decursus aquarum, id est irrigationem spiritalium donorum : plenarie enim in illo homine omnis gratia Spiritus fuit de quo legitur : In quo habitat, etc.; et ilem : Non Beus : p'ritum dat ad mensuram. Vel aliter, quod plantatum, id est na um et positum est secus, id est juxta decursus a marum, id est inter populos dilabantes per vitia, velut inter agros medicus. Unde di-citur: Non ceni vo are justos, et reliqua. Vel aliter: Quod lignum homanitasis scilicet plantatum est, id est, concep um est in utero Virginis, secus decursus aquarum, id est secundum adumbrationem integram sancti Spiritus, quæ omnia incentiva vitiorum in ea destruxit. Unde diction est: Spiritus sanctus superveniet in te, et reliqua. Sciendum quod tribus modis in divina pagina accipitor aqua, scilicet aut pro spiritalibus donis, juxta quod dicitur : Fluminis impetus; et, Aqua quam ego dedero. Aut pro populis, ut in di itur : Non me demergat tempestas, etc. Sp ritualia antem dona hac ratione dicuntur aqua, quia sicut his materialibus aquis nostrum exterius, id est corpus lavatur, ita per ipsa spiritualia dona nostrum interius, id est anima, la atur. Populi vero ideo aquie dienotur quia semper in fluxu sunt, et quantum ad instabilitatem propriæ vitæ, quæ semper præterit, ei quantum ad vitia, per que defluunt. Blanditiæ quoque hac ratione dicuntur aquæ, quia sicut aqua a iquid mo'l tur, ita sa pe blanditia mu torum mollinat acimum et trangunt. Nota quod dicitur : Quod fructum suum dabit in tempore suo. Tempus suum illias ligni, id est Christi, ad frucuficandum dicit fuisse, postquam ipse Christus clarificatis est resurrectione et ascensione. Tempus enim non summ ad 'ructificandum fuit islud de quo dicitur : Nondum erat Spiritus sanctus datus, quia Jesus nondum erat clarificatus. Quod non ideo dicitur quia ipse Christus ante clarificationem fructum dedisset, mortuos suscitando, infirmos sanando, plures prædicatione sua convertendo, sed quia parvus ille fuit fructus, respectu illius quem post clarificationem in apostolis dedit, cordibus eorum Spiritu sancto desuper misso, illuminatis atque confirmatis, per quos apostolos Ecclesiam toto orbe constituit, cum somus prædicationis corum in omnem terram et in fines orb.s terræ exivit. Christus die tur lignum vitæ hac similitudine, quia sicut Adam et Eva nisi peccassent gustantes de fructu materi lis ligni vitæ in paradiso positi, immortales fierent, ita quicunque spiritaliter et digne Christum gustant, in anima immortales sunt, ipso attestante com dicit : Quicunque di ne manducaverit carnem meam, et biberit sanguinem meum, mortem non gustabit in æternum, etc.

Li folium ejus non. Folium Christi vocat verba prædicationis hac similitudine, quia sicut in arbore fohum præcedit, et sequitur fructus, ita verba prædicationis Christi fructus subsecutus est, salus scilicet multorum. Quod folium, id est quæ verba non de- D fluent, id est, non inellicacia erunt, quia semper alienbi fructificabunt. De his verbis dictum est: Omnis caro fenum, et claritas ejus tanquam flos feni. Exsicca um est fenum, et cecidit flos, verbum autem Domini manet in æternum. Et irem : Cælum et terra transibunt, etc. Et item : Verbum meum non reverteur ad me vacuum, sed fructificabit quocunque mittam illud.

Et omnia. Per omnia accipit tam dicta quam facta quæ Christus laciet in se et in suis, quæ sicut in se bona erunt, ita eriam in ipsis fidelibus prosperabuntur, id est ad presperum deducentur exitum. Possumus etiam dicere insistamus quod etiam mala secundum usum hominum, queconque Christus faciet, id est fieri permittet a diabolo in suis, ad ipsorum prosperitatem fient. Licet enim videatur nocuisse Petro, quod Dominum negavit, multum tamen proluit, cum ipse correctus qualiter aliorum fragilitati

sancto proparatum, ut sit secus, id est juxta decur- A deberet misereri in se ipso didicit. Sic in conteris. Non sic impii, non sic. Sieut quæ hactenus dieta sunt, pertinent ad dehortationem atque terrorem malorum. Et accipit hic impios tam falsos Christianos, quam incredulos. Quasi dicat : Pii per omnia tam dieta quam facta quie in eis fient, prosperabuntur; sed impii non sic erunt, id est neque in dictis neque in factis prosperabuntur. Repetitionem ponit ad confirmationem, qued vere mali punientur, qued pancis verum videbatur. Unde dictum est : Justitia justi super eum erit, et impietas impii super eum, dicit Dominus. Non prosperabuutur impii, sed erunt tanquam pulvis, id est comparabiles pulveri : quia sicut terram solubilem sine humore et gravitate, quæ pulvis dicitur, materialis ventus a solida terra separat et projecit; ita cos qui sunt pulvis, id est carent affectione charitatis, id est dilectione Dei ct proximi, in quo inobedientes sunt præceptis Dei, unde necesse est ut sint clait, projicit ventus, id est Canticis : Aquæ multæ, etc. Aut pro blanditiis, undo p elatio corum a facie, id est a priesentia veræ terræ repromissionis, id est cœlestis Jerusalem, ubi soli bani erunt. De qua dicium est: Credo videre bona Dei. Et item: Beati mites, quoniam, etc., vel a facie terræ, id est a repræsentatione, id est stabilitatis in Deo : id est, in ipsis non repræsentabuntur, nec videbuntur pracepta Dei, que stabilitas bono:um sunt, quia ipsos stabiles contra tentationes hosticas reddunt; vel a facie terræ, id est a pulchritudine et clardicatione propriæ carnis. Licet enim resurgant impii, non tamen recipient carnem suam cla:ificatam, quia resurrectio corum non erit eis ad gloriam, sed ad ignominium. De hac terra dicitur: Exspecta Dominum, e.c., ut hareditate capias terrum. Qui enim in hac vita adventum Domini exspectat patienter. tolerando flagella, a via, id est a præceptis ejus, non aberraverit : ille tandem in resurrectione terram, id est carnem suam, quæ non potest ei auferri et perturbari, recipiet hæreditatem, id est, clarificatam, ut neque cam amplius amittere, neque perturbari in ipsis possit. Quia erunt tauquam pulvis omnes impii, ideo neque vere impii, id est idololatræ resurgent ut sint in judicio, quia nou venient al judicium. De his enim dictum est : Impius jam judicatus est, et, Qui sine lege peccaverunt, sine lege peribunt. Neque peccatores, id est scriptie legis pravaricatores, id est falsi Christiani, non erunt in consilio justarum, id est in neutro judicio, justorum scalicet, ut vel judicent, sicut quidam justi, id est apostoli et martyres, etc., vel ut judicentur ad salutationem : sicut quidam ex justis, quibus dicetur : Venite, benedicti Patris mei, et reliqua. Hoc appositum est ad depressionem falsorum Christianorum, ne ipsi audie tes incredulos non venire ad judicium, quia legem non susceperunt, se autem scirent venturos propter Christranitatis sacramenta : quæ quamvis indigue susceperint, putarent tamen quod vel ipsi judicare deleant, aut saltem sic judicari ut salvarentur, et accipiuntur hic impii et peccatores proprie. Consilium ponitur pro judicio, quia omne judicium quod rationabiliter fit, agitur per consilium. Sciendum plures diversitates futuras resurgentium. Alti enim ita resurgent ut veniant ad judicium, alicut non veniant ad judicium, quia jam judicati sunt. Venientium ahi judicabunt, alii judicabuntur. Eorum qui judicabuntur, alii salvabuntur, alii non : quæ diversitas in pradicto versu notari potest.

Quoniam novit Dominus. Quoniam dictum est quod mali aut non venient ad judicium, aut si venient, non erunt in consilio justorum, intellectum est, per oppositum, bonis quod illis negatur esse concessum. Subdit causam ad utrumque. Quasi dicat : Ideo boni hace habebunt, et mali carebunt, quia ille qui Dominus est absolute, et cajus remunerare est, novit viam justorum, id est, approbat opera eorum ; unde dicitur : Novit Dominus qui sunt ejus ; et quia iter impiorum, id est opera malorum, quæ ipsi frequentant (quod pariter innuitur) deberet di-

•

cere : Non novit, id est reprobat : sed ut magis A no ipsi amitterent locum et gentem , et ne mundus ipsos deterreat, ponit quod planius est, et quod necessario consequitur, peribit scilicet. Sicut enim scire Dei pertinet ad esse et ad salvationem, sic nescire, ad non esse et ad perditionem. Nescire Domini ponitur pro reprobare, juxta illud: Amen dico vobis, nescio vos. Non enim potest dici Deus, qui omnia scit, aliquid nescire, quasi ignorans, sed nescire ejus est reprobare, id est non defendere quidquid dignum est perire. Possumus quoque viam justorum dicere caput justorum, id est Christum, quem Deus Pater approbat, quia omne judicium dedit Filio; et sieut ipsum approbat, ita qui enm imitantur approbavit; uade dictum est : Volo, Pater, ut ubi ego sum, ibi, etc. Et item : Ubicunque suerit corpus, congregabuntur et aquilæ illuc. Iter quoque impiorum est caput eorum, id est diabolus, quem omnes sui comitabuntur in perditionem, et in illum ignem de quo dictum est: Qui præparatus est diabolo et angelis ejus. Potest quoque hic versus ultimus primus legi, et prior ad istum velut causa subdi. Juxta quod continuabitur sic : Ideo pii prosperabuntur, impii non sic, id est non prosperabuntur, quia novit Dominus viam illorum, et iter impiorum non novit, quod peribit; et quare pereat, prior versus astendit. Quasi diceret : Ideo scilicet, quod iter impiorum peribit, est eo quia insi impii, tam idolola-træ quam falsi Christiani, non resurgunt in hac vita, per primam, id est ponendo se in judicio, ut damnent scilicet in se quæ damnanda sunt, et probent quæ probanda sunt. Et quia in hac prima resurrectione non resurgent, ideo ipsi peccatores, id est impii, non erunt in consilio justorum, id est in conventu justorum in futura resurrectione. Dua enim sunt resurrectiones, altera prima, altera secunda. Prima est in præsenti, quando aliquis a morte vitiorum per pænitentiam in anima resurgit; secunda erit in die judicii, quando, boni per immutabilitatem et impassibilitatem carnis, ita in carne resurgunt, ut nec ipsa carne aliquid amplius pati C possint. Hanc autem secundam resurrectionem nullus habebit, nisi qui primam habuerit. Necesse est enim ut qui expers suerit primar, expers sit et secunda.

#### IN PSALMUM IL

#### ARGUMENTUM.

Generalem David querimoniam facit ad Deum, anod regno sibi desuper dato, et gentes et populi Israel inviderint, communem ad onnium corre-ctionem dirigens. Aliter Christus de passione et potestate sua dicit. Lege apud Lucam.

#### EXPLANATIO.

David interpretatur manu fortis sive desiderabilis, auod nulli aptius convenire quam omnipotenti Christo, qui est reraciler fortissimus, et summo desiderio requirendus. De cujus passione loquitur propheta, et ipse Dominus sua verba dicturus est. Verum apud Hebra es nee iste psalmus habet titulum, sed priori adjunctus unum psalmum facit, qui et a beatitudine incipiat, et in beatitudinem consummetur. Quatuor membris psalmus iste dividitur. In primo loquitur propheta de Judæis, propter passionem Christi. Secundo verba sunt de mendacio judicum. Tertio dicta sunt Domini Salvatoris de omnipotenti regno, et de inenarrabili generatione sua, quantum potest parvitas humana relinquere. Quarto propheta relinquitur monens populos ut ad fidem Christianam agnita Domini majestate conve-

#### COMMENTARIUS.

Ouare fremuerunt gentes. Introducitur hic per prophetian caput Judées et gentes objurgans, quod non advertentes medicum salutis, irrationabilem fremiturn et impetum in ipsum facturi in ejus passione erant. Et loquitur hic de passione sua et suorum, et de regni sui obtentione hoc modo: Quod Jadæi enim validissimam causam pu'averunt .

post ipsum iret, scilicet mortem ejus, validissima causa fuit cur ipsi amitterent locum et gentem, qu'indo destructi a Tito et Vespasiano, per totum orbem in captivitatem dispersi sunt, et quare totus mundus post ipsum iret. Nisi enim ipsi Judai ipsum non resurrecturum putarent, non enm crucifixissent : sed ipse, quia mortuus est, resurrexit; et quia resurrexit, ascendit, et Spiritum sanctum transmisit, qui corda apostolorum ita illustravit, ut doctrina eorum ubique diffusa, totum pene orbem ipsum faceret sequi. In quo toto hoc omne bene innuitur, quia non est sapientia, non est pru-dentia, non est consilium contra Dominum. Videtur autem hic psalmus esse idem cum superiori, quia ad idem, id est ad caput refertur, et quodam modo de eodem et hic et ibi agitur, sed plane ab illo diversificatur, tum per titulum qui hnic apponitur, tum per aliam intentionem quæ huic datur. Est R enim ejus psalmi intentio, hortari fideles exemplo capitis, ut in præsenti sint compatientes, ut tandem in futuro sint conregnantes : dicit enim Apostolus . Quod si compatimur, et conglorificabimur. Hæc au. tem intentio plene a superiori differt et ab ea quie fuit hortari, resurgere a triplici morte auimæ: et ab ea quæ est, ut sicut portavimus imaginem terren: hominis, portemus et imaginem cœlestis. Nec illud obest huic diversitati, quod in Actibus apostolorun. hic psaimus a Petro primus dicitur. Nam primus dicitur, non quantum ad priorem, qui quasi titulus est omnium aliorum, et idec titulo caret; sed quagtum ad intitulatos psalmos sequentes, quorum ipse primus taliter intitulatur, Psalmus David. Psalmus juxta quod nomen est verborum, sic definitur : Psalmus est hymnus alicujus metri lege compositus, quod ad similitudinem organici instrumenti supernam cognoscitur nobis indicare virtutem. Quod recte competit verbis hujus psalmi. Nam et metrice et in Hebrico composita sunt, et supernam indicant virtutem quia indicant nobis passionem Christi et ejuresurrectionem, per que ipse regnum quod super omne regnum est, obtinuit. Sic in cæteris. Accipitur quoque psalmus pro actione, hac simi itudina quia sonus instrumento musico, qui proprie psalmus dicitur, per nostram actionem fit, quand. chordas digitis aut plectro percutimus, juxta quod utrumque potest hic exponititulus. Psalmus, id est verba sequentia, que supernam virtutem indi-cant, aut actio que in ipsis verbis notatur taliter. scilicet agere de passione, de regni obtentione attribuitur non historiali, sed vero David, id est Christo, qui vere manu fortis est, quia diabolum alligavit, et spolia ejus, id est l'errum et l'aulum, ct cateros tales, quos ipse in primo parente captivave. rat, ei abstulit, et in ornamenta domus suæ distribuit, quando illis in Ecclesism translatis, alii gratiam linguarum, alii gratiam sanitatum, ahi tale aliquid dedit. Est quoque Christus vere visu desiderabilis, cujus conspectu reficiuntur angeli, et de quo dicitur: Cujus vultum desiderat universa terra, et. Speciosus forma præ filits hommum. Quod etiam de humanitat : ejus potest dici. Nihil enim in ipso etiam secundum carnem fuit quod vere non reliceret, et quod vere amplexandum non sit, quia et totus a peccatis im munis fuit, et omni virtute abundavit, quod de nullo alio potest dici. Continuatur autem hic psalmus superiori, si in voce capitis ille legatur transmutatione de tertia persona in primam facta, ut sæpe fi, sic : Ego per quem prosperabuntur, et in dictis et in factis omnes imitatores mei, adsum, vocando. justificando , magnificando , et omnia bona faciendo. Quare ergo gentes contra me frement? Si vero in voce prophetæ superior psalmus legatur, sic continuahitur: Ego de quo propheta meus tot et tanta prædixit, scilicet quod nec cogitatione abirem, sed in lege ejus totus essem, etc., adsum om da bort omnibus conferre paratus. Quare ergo gentes, id est

gentiles, in passione contra me frement, et populi, id A rionem, de quo legitur in passione, et alies plures, est, Judæi quare contra me inania meditabuntur. Quasi dicat, Oh vilem , imo ob nullam causam hoc fecerunt. Gentes, milites Pilati dicit, qui et Romani et gentiles erant, et qui Dominum lingua, Judæi manibus crucifixerunt. Qui nibil aliud causæ in ipsum habuerunt, nisi quod Judai Christum accusantes, quia se regem diceret, dixerunt: Omnis qui se re-g-m facit, contradicit Cæsori. Quæ causa nulla fuit. Nam audierant et Judæi et gentes tale quid ab eo, per quod intelligere possent, quem regem Christus se dicerci, cum dixisset : Reddite quæ sunt Cæsaris, Cæsari : et quæ sunt Dei, Deo. Populos, id est Judatos dupliciter meditari inania dicit, vel quia non advertunt quam salutifer sit ejus adventus, sed evspectant Messiam adhuc venturum, quod inane fuit, quia jam venit. Quod quidam in Evangelio manifeste comprobat, qui ipsum videns, dixit: Vere aut duo neque mundus post ipsum iret. Quod inane fuit, ut supra dictum est. Vel quod putaverunt se non crueisigere Jesum cum dixerunt : Nobis non licet quemquam interficere, quod inane fuit : linguæ enim eorum gladius acutus.

Astiterunt reges terræ. Non solum minores in me et meos fremehunt (sic) sed etiam superiores : quia reges terræ, id est, inhiantes terrenis et cælestia non attendentes, astabunt, id est, ad se stabunt, et consentientes erunt in persecutione mea, id est meorum, et principes, id est tyranni regilius inferiores, convenient in hoc unum ut sint adversus Dominum, id est Deum Patrem: et lioc ideo quia erunt adversum me Christum ejus, me et meos persequentes. Unde dictum est : Qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem. Ipse dico omnes et inseriores et superiores dicentes contra me et meos :

Dirumpamus vincula. Id est instituta eorum, ne nos alliget Christiana religio, et projiciamus a nobis jugum, id est dominium ipsius prælationis Christi C et suorum. Quasi enim quoddam jugum et dominium prælati Ecclesiæ in subditos, quos instruunt, habere videntur. De quo jugo dictum est: Jugum enim meum suave est, et reliqua. Quantum ad passionem Christi, accipe superius reges gentium, Here dem primum, qui inter pueros voluit interficere Jesum; et llerodem secundum nepotem ejus, qui etiam interfectioni consensit. De quo in passione Christi legitur : Et facti sunt amici Herodes et Pilatus in die illa. Principes vero item, quantum ad Christum, prælatos Judæorum accipe, Pilatum scilicet, Annam, Caipham. Carebant enim tunc Judæi rege, juxta illud: Non auferetur sceptrum de Juda, et reliqua. Quantum vero ad membra Christi, reges Neronem et sibi consimiles : principes vero quoslibet tyrannos, inferiores regibus, persecutores sanctorum accipe. Potest et aliter, Dirumpamus vincula eorum 'egi, ut sit exhortatio Christi ad membra sua et inferiores convenient contra nos deceptionibus et persecutionibus suis, ad se trahere : nos autem dirumpamus vincula, id est blanditias, eorum, quibus voluerunt nos flectere contemnamus et jugum ipsorum, id est minas et tribulationes, quas nobis inferent', projiciamus, id est negligamus.

Qui habitat in calis. Juxta proxime dictam sententiam sic continuabis: ideo proficiamus jugum ipsorum. non acquiescentes ut a fide nos detrahant, quia Dominus irridebit eos, id est, quandoque ad eamdem fidem perducet eos. Juxta primam vero sententiam sic continuatur : Stabunt quidem reges et principes contra nos, sed nihil proficient, quia ille qui est habitator cœlorum, id est justarum animarum, Dominus scilicet Pater, irridebit, id est irrisibiles, quantum ad priorem statum faciet eos, cum ctiani in passione quo dam ex illis assumet : ut latronem, es illum qui dixit, Vere Filius Dei crat iste : et centu-

faciendo ut qui prius videbantur præesse, postea gaudeant subesse; et qui fuerant inimici, amici : quod, quantum ad illorum primam stultitiam, erit quasi irrisio. Et quos hic irridebit, assumendo subsaunabit, id est, dignos subsannatione, id est contemptui, faciet in futuro. Vel potest esse repetitio in præsenti ad exaggerandam ignorantiam, juxta quod proprie poterunt accipi subsannatio et irrisio. Est enim irrisio proprie in dictis ignominia : subsannatio vero contemptus ille, qui narium corrugatione fit, notatur, Erit ergo quasi dicatur: Tale quid eos facere faciet, quod et irrisibile erit in dictis et gestu corporis. Cœli congrue dicuntur justorum animæ. Dicit enim Salomon, quod anima justi est sedes sa rientiæ. Constat quoque quod sapientia Deus est. Cum igitur Dei sedes carlum est, juxta quod ipse diet, Lælum mihi est sedes, terra autem sunt, and hic est. Et quia putaverunt quod non amitterent locum et gentem, si ipsum interficerent, B si anima Dei sedes est, ut Salomon comprobat, anima quoque dicatur templum.

Tunc loquetur. Vere subsannabit eos in futuro, quia loquetur ad eos in ira sua, id est, irreflexibili et irrevocabil, tunc quando manifesta erit ejus ira, quæ nunc est occulta, scilicet com exprobrabit eis dicens : Esurivi, et non dedistis manducare, et reliqua. Et conturbabit cos, id est, et conturbatos et confusos reddet eos in surore suo, cum dicet in severissima sententia : Ite, maledicti, in ignem wternum. Sciendum quod ira non est accipienda motus al quis in Deo, sicut in homine. In homine enim proprie ira est motus animæ diligentis legem, contra animam non diligentem legem. Reliqui enim motus irrationabiles furor, non ira, dicendi sunt. Hac autem ira sæpe apud homines plura bene judicantur. Unde ad hane similitudinem dicitur ira in Deo vis illa, qua justissime vindicat sul jectam creaturam, non cum motu, sed cum tranquillitate. Dicit enim Salomon de Deo: Domine Deus Sabaoth, tu judicas omnia cum tranquillitate, et just ssime disponis. Die tur tamen hac vis cum tranquibitate ira in Deo, quantum ad illos qui patiuntur, quia ipsis Deus motus esse vi-detur. Est autem Dei ira duplex : una præsens et occulta, altera manifesta et futura. Occulta et priesens est, quando prava mens hominis in hac vita datur inter inter ores tenebras, id est, deprimitur cacitate. De qua dictum est. Caternin nescit se puniri impius, nisi cum luit nolens, quod perpetravit volens. Mamfesta autem in futuro erit, quando mali in tenebras exteriores, id est, in gehennam ignis manifeste et irrecuperabiliter dabuntur, quod utrumque in libro notatur. Per tunc enim manifesta ira dicitur, per sua irreflexibilis. Quidquid enim apud Deum semel damnatur, æternaliter damnatur. Unde merito in præsenti locus tantum misericordiæ esse dicitur. Nullus enim in futuro misericordiam assequetur, nisi qui promeruerit hic eam.

Ego autem constitutus. Hic aperte de regni obtentiocontra persecutores. Quasi dicat : Ip-i et superiores D ne loqui incipit. Quasi dicat : Gentes et populi et prineines contra Patrem stabunt, et contra me volentes me deprin ere et destrucre, et per me Patrem. E, o autem exaltabor, quia ita certus sum quod consti-tuar rex ab co, id est, a Domino, quasi jam cons itutus sim rex. Et hoc super sanctum montem ejus. qui est Sion, id est, super Ecclesiam, ad hoc ut prædicem ipsi Sion præceptum et voluntatem ejus, id est, Patris. Sion mons quidam altus est, olim positus intra Jerusalem, unde a longe solebant aspicere et prævidere hostes, vel quoslibet advenientes, et interpretatur specula. Unde tum propter significationem, tum propter interpretationem recte hoe nomen Sion convenit Ecclesiæ, id est, fidelibus, quia et alti sunt eminentia virtuium, et firmi fundamento, id est, stabilitate tidei, sicut mons et attus et firmus est; et inspicere debent qua a longe sunt, id est, futura, non præsentia; anteriora, non posteriora, sicut a Sion longe posita inspiciebantur. De his enim dicit Apo-tolus: Nos enim revelata specie A effusionem temeritatis, et non ad custodiam sancija

speculamur gratiam Dei.

Dominus dixit ad me: Filius. Quasi dicat: Quorsum hoc dico, quod rex constitutus sim. Ideo scilicet hoc dico, quia Dominus Pater præcepit mihi ut incarnarer, et ipse mihi gente, traderet, ut excolerem eas tanquam hæreditatem. Quod sic in libro habetur : Dominus Pater dixit mihi Verbo sue, quod in quantum ei æqualis eram, nihil ab eo pos!ulare poteram.

Postula a me. Id est, fac te talem, qui possis postulare, id est humanam naturam assume. Ego dabo tibi gentes hæreditatem, id est, ut eas excolas tua docirina, et ipsæ te bonis moribus pascant. Sicut enim aliquis hæreditatem excolit, et ipsa eum pascit, ita gentes dicuntur bæreditas Christi, quas ip e excelit prædicatione, et cujus bonis ipse pascitur, id est, delectatur. Unde alibi dicit: Meus cibus est ut saciam voluntatem Patris mei. Et non paucas gentes, quie sitie sunt in extremis terminis terræ, dabo tibi in possessionem. Possessionem et hæreditatem dico tham, id est, ad te perfinentem, quia tu es Filius meus, non adoptivus, sed proprius, quia ego genui te, non temporaliter, seil hodie, id est, in aternitate. Licet per nullas vocum quas habemus proprie loqui de Deo possimus, tamen que presens tempus significant, ut hodie, proprius ad loquen tum de divina essentia, cui omnia præ-entia sunt, accedont. Proster quod hodie ad notandum ejus æternitatem, quæ tota simul præsens est, positum est. Terminos terræ aliter accipere possumus, scilicet solos perfectos, qui vera possessio Dei dicuntur, quia adeo se a terrenis elongaverunt, quod nihil in eis retinuerant, nisi quantum ad supplendam necessitatem vix sufficit.

Reges eos in virga ferrea. Ideo dabo tibi gentes in hæreditatem tuam, quia tu eris dignus hæres, quia scilicet tu reges eos in virga, id est in justitia, quie propter rectitudinem significatur a virga ferrea, id est, irreflexibili. Quidquid enim apud Deum semel justum vel injustum est, semper est justum vel injustum. Et ideo justitia ejus irreflexibilis est, non commutabilis ut justitio hominum. Et confringes eos existentes tanquam vas figuli, id est, conteres in eis carnales concupiscentias, et lutulenta negotia veteris hominis, et quidquid a vetere limo inofetum est atque contractum. Deus quasi noster figulus est, quia nos fecit, et nos sumus sicut figuli, quia sicut figulus postquam aliquid in vase preter libitum suum fit, ut in melius mutet confringit, ita Deus correctione et admonitione sua, quod præter ejus creationem ex vitis nobis adhæsit, confringit, et in melius restituit.
Et nunc reges intelligite. Hic exhortatio capitis in-

cipit ad fideles, ut compatientes sint, et ex nimia familiaritate et benigna affectione ad eos convertitur. Quasi dicat: Deus pater subjectet vos mihi, et in hæreditatem dabit, et vos per hanc subjectionem, et per hoc servitium nunc facti reges, vos ipses D scrlicet et alios regentes. Unde alibi dicitur quia Deo servire, regnare est. Intelligite, id est intelligenter agite, scilicet, quid vos qui servi estis, Domino debeatis considerate. Quis enim dignior intellectus, quam scire quid creatura Creaturi, quid servus Do-mino, quid homo debeat Deo? Nullus scit. Et vos qui judicatis terram, id est, qui potestatem habetis judicare terrenitatem, id est, damnare in vobis, et in atus qua: damoanda sunt. Erudimini, id est, eruditioneur, id e-t, flagella Dei assumite. De quibus dictum est : Flagellat pater filium quem diligit.

Servite Domino. Exponit quid per intelligere accipiat. Et ideo posuit Servite, ne superbirent, quia reges ens dixit. Quasi dicat: Licet vos reges vocaverum, tamen servite Domino ut servi, quod intelligitur agere est, et hoc non in elatione, sed in timore; et hoc non in timore servili, sed exsultate, id est, hoc exsultanter agite. Et ne hanc exsultationem verterent ad tatis, subdit Cum tremore, et pertinet timor ad animum, tremor ad corpus.

Apprehendite disciplinam ejus. Rursus exponit quid sit erudiri. Quasi dicat : Si vultis scire quid sit erudiri, apprehendite, id est, desiderate capere etiam fugientem disciplinam, id est, flagella Patris vestri, quibus disciplinati et probati efficiemini. Quam debeatis apprehendere, non solum ut futuras pienas effugiatis, quæ valde timendæ sunt, sed etiam amore justitiæ. Quod sie dieit Ne quando, id est, ut aliquando Dominus Pater non irascatur vobis, id est, per vim illam qua justissime vindicat in subjectam creaturam, det vos in interiores tenebras, id est, in caccitatem mentis. Et s'e pereatis de via justa, id es, per mentis cæcitatem recedatis a justitia. Quod quam grave sit, novit ille, qui persensit quanta dulcedo sit in justitia.

Cum exarserit. Illud apponit, ne parum videretur gentes tibi dabo, sed etiam terminos terræ, id est p perire a justitia. Quasi dicat : Valde grave est perire vel deficere a justitia Domini, quia cum ira ejus, id est, cum vis illa qua justiss me vindicat, que nunc occulte ardet in illis, quos in præsenti dat in interiores tenebras, id est, in ciecitatem mentis; com illa, inquam, exarserit, id est, manifeste arserit. dando illos in tenebras exteriores, id est, in gehennam : deberet dicere æternaliter damnati sunt, vel si quid pejus posset; sed ut aggravet illud, contrarium ponit, scilicet, quia beati erunt omnes qui confidunt in co, id est, in Domino. Unde consequitur quod infelices sunt qui non confidunt in eo. Confidere ia Domino dicuntur, qui talia jam fecerunt, aut adhue facient propter quæ æquum sit eos remunerari a Domine.

#### IN PSALMUM III.

Psalmus David, cum fugeret a facie Absalom fi'li sui.

#### ARGUMENTUM.

Potest Ezechiæ convenire, qui circumdatus Assyrio exercitu Dominum invocaverit. Aliter : vox Christi ad Patrem de Judæis.

#### EXPLANATIO.

David Christum accipe, Absalom Judam Iscarioten, a cujus facie Christus fugit, vel corporaliter in monte n Oliveti recedendo, vel spiritaliter suæ cognitionis et dilectionis lumen abscondendo. Et bene propter sacrumenti concordiam uterque persecutor uno suspendii tormento periit. Notandum autem, hunc psalmum post quinquagesimum, et multos alios qui ad Sauli insidias perlinent, fuisse cantatum; sed certe mysterii gratia præpositum, quin et is qui de triduana resurrectione memorat, tertius poni, et ille q i quinquagesimus debuit, qui remissionis et pænitentiæ fructus ostendit. Totus hic psalmus ad personam Christi aptatur. Primo modo ad Patrem loquitur, persecutoribus exprobrans qui irreligiosa contra ipsum verba loquebantur; secundo loco fidelis populus ne mortem formidet, instruitur, quando eum exemplo auctoris sui spe resurrectionis certissime consolatur.

#### COMMENTARIUS.

Domine, quid multiplicati sunt. Iste psalmus sic intitulatur : Psalmus David cum sugeret a sacie Absalom filli sai. Legitur in historia, in libro Regum, quod post perpetratum adulterium et homicidium Uriæ a David, cum ipse David nondum regnaret super totum Isra lem, sed in Judæa tantum, Absalom filius ejus, quia Amonem fratrem suum, causa Thamar sororis suæ, quam ille commaculaverat, interfecit, gratiam patris, David scilicet, amisit. Postea vero per Joab restitutus in gratiam patris, currus et equites sibi comparavit undique, at que paulatim cœpit affectare regaum patris, quousque tandem aperte regem se fecit clamari, atque patrem de regno fugavit. Quo facto viri Juda, qui cum patre erant, tandem collecti sunt, ut contra Israele:n, quem ille coadunaverat,

stans in porta civitatis, diligenter singulos rogavit, ut Absalom puerum quem diligebat servarent sibi. Postquam vero exercitus congressi sunt, post paulo fugit exercitus Absalom. Cumque ipse etiam fugeret. Absalom transiliens super quamdam frondosam quercum, quia crinitus erat, inter densos ramos capillis hæsit, atque mula quam equitavit fugiente pependit. Quad videns quidam miles patris, Joab principi mititiæ nuntiavit, atque Joab jubente rediens necis vulnere illum perforavit. Quod audiens David incredibili fletu, ut historia refert, mortem ejus de-ploravit. Ex historia hac sumptus est iste psalmus in persecutione eadem a David compositus, non quod historice agat de historialis David persecutione, sed quod mystice agat de spirituali David a Juda filio suo illata persecutione. Est enim per illum historialem David spiritualis David, id est, Christus, intelligendus. Per Absalom filium ejus Judas spiriillud: Non possunt fi'ii sponsi lugere, quandiu cum ipsis est sponsus. Quod de apostolis dictum est. Per hoc vero quod ille historia'is David lugatus a filio suo fugit a facie illius, fuga hujus spiritalis David accipienda est, qui a facie filii sui persequentis Judæ fugit, et historialiter et mystice. Historialiter, cum in nocte, qua traditus est Juda ad Judacos abeunte, ipse cum discipulis in montem recessit, ubi solus oravit. Mystice vero ab ipso fugit, cum virtus et sapientia Dei mentem ejus deseruit. Fugit cum mentem illius illustrare destitit, et cum post buccellam panis in cœna receptam indigne Satanas mentem ejus pervasit. Per suspensionem quoque Absalom, suspensio Judæ intelligenda est. Quem cœlo et terræ perosum, nec cœlum nec terra reti-nuit, sed inter utrumque proprio suspendio dignum factis exitium pertulit. Per hoc vero quod historialis David persecutionem filio, illo defuncto evasit, intelligitur quod Christus, perdito Juda traditore suo, comnem tribulationem et angustiam evasit, cum post passionem suam clarificatus est, resurrectione, ascensione, ad Patris dexteram consessione. Interpretatur autem Absalom, pax patris, quod valde mirum, et secundum historiam et secundum mysterium potest videri, cum et historialis Absalom suum patrem tanto studio persecutus sit, et cum mysticus Absalom, id est, Jud s spiritualem patrem tanta sævitia exacerbaverit. Sed alicui diligentius perscrutanti, non videbitur mirum. Pax patris enim non re-fertur ad filios, sed ad patres. Et bene cum historialem patrem David tantam habuisse pacem in filium Absalom, licet persequentem legatur, quod exercitum egredientem ad prælium quasi viritim de cura ejus rogavit, et mortem ejus tanta affectione deflevit, ut diceret : Absalom fili mi, et reliqua i invenietur quoque spiritalis David immensam in Judam habuisse pacem traditorem, cum et ejus nefanda consilia sanguinisque sui discipulis tradidit, ipsumque exclusit, atque pacis osculum illi tradenti se non negavit. cum tamen celeritate cogitationis interno bello ne-quam ille vastaretur. Supradictus sic exponetur titulus : Psalmus, id est, sequentia verba quæ psalmus dicuntur, quia supernam nobis ad similitudinem musici instrumenti indicant virtutem, illa, inquam, verba cum intellectu suo et propria significatione, attribuuntur David, non historiali, sed vero; verba dico, facta et significata talem intellectum apud nos habitura, qualem et tonc, quantum ad Spiritum sanctum, cui onmia præsentia sunt, habuerum, scilicet, de persecutione quam Christus a Juda filio suo erat passurus; significata, inquam, tunc, cum historialis David fugeret a facie filii sui persequentis cum historialiter. Sciendam quod hic psalmus superiori debet continuari, tum quia capitis vox est, sic ut superior, cum quia loquitur de cadem re. Agit cuim de Christi

pugnarent. Et cum egrederentur ad pugnam, pater A persecutione et ejus clarificatione, quod idem valet quod et passio Christi, et regni obtentio, unde ille locutus est; tum etiam quia eamdem intentionem quam ille in majori parte habet. Sicut enim superius psalmi intentio fuit hortari nos ad compassionem, ut perveniremus etiam ad conglorificationem, ita et hujus est eadem. Sed in hoc tamen differt, quia ibi simpliciter hortatus est ad quamcunque compassionem, hic autem in tantum aggravat, quia hortatur nos ut non desiciamus in passione, quantacunque p rsecutio immineat, etiamsi multa millia persecutorum nos circumveniant. Et boc ad exemplum capitis nostri, in quem tam vehemens et tanta facta est persecutio, ut nou decsset de numero discipulorum quidam vel etiam multi additi numero persecutorum. Potest enim conjectari quod non solum Judas traditor de discipulis Christi in ejus persecutione de se defecerit, sed quod etiam adhuc quidam alii ex illis prius Dominum sequentibus et in eum credentibus tualis filius istius. Qui recte potest dici filius, juxta B in eadem forte persecutione consenserint. De quibus legitur: Et scandalizati forme abierunt retrorsum ılti sepluaginta duo. Continuatur autem sic : Ego de quo tot et lanta prædicta sunt, adsum, omnia bona omnibus conferre paratus, omnibusque mederi volens. Unde benigne ab omnibus suscipi, et a nullo deberein persequi. Persecutores autem tanı ex Judæis quam ex gentibus, tam majores quam minores, tam mei quam alieni tanto studio coacervati fremebunt contra me, ut non desit in numero discipulorum qui adderetur numero persecutorum. Sed, o Domine Pater, propter quod in tantum multiplicabuntur tri-bulantes me? Quasi dicat : Ad magnam gloriam meam, et ad immensam confusionem ipsorum patiens hoc fieri. Ilæc omnia, quantum ad prophetam, intelligenda sunt de futuro, sicut et superiora. Vere multi erunt tribulantes me. Nam multi insurgunt, non pro me desendendo, quod debent, sed adversum me, id est, contra me, et pro se, id est, pro loco et gente.

Multi dicunt animæ meæ. Vere multi erunt contra me, quia multi ad damnationem animæ meæ, id est, vite meæ, scilicet, ut interficiant me, dicent, inquam, de me loquentes: Non est salus in Deo eius. Quasi dicat: Ilunc Christum non salvabit Deus ille. in quem ipse confidit, ut resuscitet illum. Dixerat Christus ante passionem in pluribus sermonibus Deum Patrem a mortuis eum suscitaturum. Et cum de se loquens dixit : Tradetur gentibus ad illudendum. Et item : Solvite templum hoc, et reliqua, et multa talia. Quod Judæi non credentes, et ideo in morte pentus dannare eum putantes, quod vere facerent, si non resurgeret, ipsum crucifixerunt. Si enim resurrecturum sperarent, nunquam ad resurrectionis

glo iam crucifigendo perducerent.

Tu autem, Domine. Ipsi dicent quia tu non salvabis me suscitando, sed tu manifestum habes, Domine Pater, ment ri eos, quia sicut suscepisti me hominem cognoscens, ejus præsentiam pertulit, nec a sacratissima cœna, in qua figuram sacrosancti corporis D ceptum, a virginis utero per Verbum tuum mitii adjunctum, ita suscipies me de sepulcro resuscitando me. Et ita certus sum quod vere suscipies me, quasi jam susceptor meus sis ; quod ideo confido, quia cum ego mihi ignominia , nihil ex me nisi opprobrium vitii habens, tu es gloria me faciendo immunem a peccatis. Et eris exaltans caput meum, id est, mentem, sive spiritum meum in passione, ut nequaquam ipsam abhorreat, sed hilariter atque cupide eam suscipiat. Unde dictum est : Spiritus quidem promptus est, caro autem infirma. Caput accipitur pro mente pluribus in locis sacræ Scripturæ, ut ubi dicitur: Oleum peccatoris non impinguet caput meum; et item : Hoc fuciens congeres carbones super caput ejus. Potest Janual in Apostolo legitur huc applicari, scilicet, quod caput mulieris est vir, viri vero caput Christus. Per mulierem enim intelligitur vitalita,, vel scusualitas designatur; per virum dignior pars mentis ratio, scilicet, quæ caput est vitalitatis, quia ipsam sicut caput cætera menthra regit, quando ipsa ratio ita regitur a capite suo, id est. Christo, ut non deviet in aliquo. Potest gloria mea, et exaltans caput meun, aliter legi, ut dicatur: Ita suscipies me de sepulcro, ut sis gloria mea, id est, glorifices me per immortalitatem, et per impassibilitatem, et post glorificationem sis exaltans caput meum, id est, exaltes me, qui caput meorum sum per consessionem ad dexteram tuam.

Potest etiam susceptor meus sic exponi: Tu es susceptor meus, id est, desensor meus, id est, suscepisti causam meam ad agendum contia inimicos meos: tu, dico, gloria mea, id est, in quo solo mihi gloriandum est, et non in me. Unde dictum est Qui gloriatur in Domino, glorietur. Et item: Non glorietur sapiens in sapientia sua, neque sortis in sortitudine, neque dives in divitis; sed glorietur tantum scire me, et nosse me, dicit Dominus. In hac sententia exaltans caput non mutatur.

Voce mea ad Dominum clamavi. Merito suscipies B me glorificando el exaltando, quia ego, in quantum potero, me idoneum ut suscipiar reddam. Quia eg i clamabo non ad aurum, non ad argentum, sed ad te, Bomine, ut a te suscipiar, et te præmium habeam. Clamabo, inquam, et hac voce, id est non voce exteriori, quæ strepitu verberati aeris fit, sed voce cordis. Quæ licet hominibus silet, Deo famen clamor est, et qua non minus aliquid orando impetratur, licet nulla vox e corpore reddatur, si nullæ terrenæ cogitationes ab affectu orationis intercedant, sed tota mentis affectio ad eum intendat. Dicitur autem hare talis vox, id est, hujusmodi mentis ap-plicatio, propter vim ipsius affectionis clamor ad Dominum, quod nequaquam frustratur, sed semper exauditur. Hac voce clamat, qui corde clau-o ab omni affectione terrena, tola mentis affectione non ad aliquid terrenum, sed ad Deum aspirat, ut ipsum præmium recipiat. Ille vero non hac voce clamat, qui magis terrena quam Deum desiderat, et ideo C Deum non pro se ut ipsum præmium habeat, sed pro ipsis terrenis postulat. Qui infelicior est cum exauditur, quam si non exaudiretur. Quanto magis enim quæ desiderat nociva commoda recipit hic, tanto gravioribus in futuro urgebitur incommodis. Unde de voce prædicta recte dicitur: Tu cum oraveris, intra in cubiculum tuum, et clauso ostio, ora Patrem tuum in abscondito, et Pater tuus, qui videt in abscondi o, reddet tibi. Quid enim orando cubiculum intrare; et ostium claudere aliud est quam se in mentem recipere, et ostium, id est, sensus, a terreporum respectu removere, et soli divina: contemplationi leta intentione vacare.

Et exaudivit me. Quia ego taliter clamabo, ideo ipse Dominus Pater exaudiet me, resuscitando me. Exaudiet dico de monte sancto suo, id est, de memetîpso, qui sum sanctus mons ejus. Iloc dictum est de Christo, secondum quod dupley natura in eo est. In eo enim est et cui conveniat postulare, humana sci- D licet natura, et cui conven at exaudire, divina scilicet natura. Haminis enim est postulare, Dei autem exaudire. Dicitur autem ipse Christus mons, propter eminentiam virtutum. Juxta quod per prophetam dictum est de illo : Et erit in novissimis diebus præparatus mons Domini in vertice montium. Vel ali er : Exaudivit me in resurrectione de suo sancto monte, vel aliter : Exaudivit me de monte sancto suo, id est. propter justitiam suam, sive meam, quæ mons propter eminentium dicitur, juxta illud : Justitia tua sicut montes Dei. Justum enim fuit, et quantum ad Patrem qui vere justus est, et quantum ad Filium ejus Christum, qui sine causa morti traditus est, ut Filium ipsum innocenter dannatum resuscitaret. Vel exaudivit me in resuscitatione de suo sancto monte, id est, propter humilitatem assumptæ carnis, quia ego ejus pra cepto ac voluntati ejus obediens assumpsi de Judæis, qui propter legis eminentiam et sa-

sicut caput cætera membra regit, quando ipsa ratio A cramenta multa quæ eis singulariter conce sa sunt, ita regitur a capite suo, id est. Christo, ut non de-

Ego dormivi, et soporatus sum, et exsurrexi, quia Dominus suscepit me. Ostendit qua expuditione Deus Pater ipsum exaudiverit, hac, scilicit, quia potestatem dedit milii ponendi animam meam, et iterum sumendi eam. Quasi dicat : Ego dormivi. Insiste vim pronominis. Non Judzei scilicet persequentes ad passionem coegerunt me, sed ego propria spoute mea dornivi, id est, passionem subivi. Dornire enim proprie quies illa est quæ antecedit somnum, sicut exspergefieri proprie est post somnum, quando nec vi il penitus, nec sopitus aliquis est; et ideo ponit dormitionem pro passione, que mortem antecessit; somnum vero pro ipsa morte, cum dicit : Dormivi, id est, propria voluntate passionem pertuli, et soporatus sum, id est, soporem mortis post passionem adii. Et tamen post triduum a morte exsurrexi, ideo, quia Dominus Pater vel divina natura ab inferis destructis rediens ad resumendum propriam carnem suscepit me, de sepulcro, scilicet, resuscitando me. Vel quia Dominus l'ater suscepit ad agendum causam meam, ut supra dictum est.

Non timebo millia populi circumdantis me. Quia Dominus Pater vel me suscipiet de sepulero, vel causam ad agendum meam, ideo non timebo ego millia tumultuantis populi circumdantis me in passione mea, non ad initandum, sed ad insultandum. Legitur enim quod crucifixo Domino multa millia hominum, qui pro festivitate paschali convenerant Jerosolymam, exierunt ad eum tantum causa spectaculi, aut ctiam insultationis causa, vel derisionis, pauci vero causa commiserationis, noni, scilicet, qui numero pauci et occulti erant. Unde dictum est: Circumspexi, et non erat qui me adjuvaret. Et item: Torcular calcavi solus, et de gentibus non est vir mecum.

Exsurge, Do,nine, salvum me fac, Deus meus. Quoniam tu percussisti omnes adversantes mihi sine causa: dentes peccatorum contrivisti. Hoc orat caput pro membris, id est, pro lidelibus, ut tanto magis exhortetur eos, ut hic compatiantur, et tandem con-glorificentur. Quasi dicat: Tu, Domine Pater, qui facis me non timere innumerabiles persecutores meos, exsurge etiam in meis, id est, exsurgere fac meos, quia tunc salvi erunt. Unde dictum est: Quicunque perseveraverit usque in finem, salvus erit. Et debes exsurgere in meis, quia tu qui omnium Deus es potestate, meus Deus es, id est, meorum es voluntate; ipsi non Jovem, non Apollinem, sed te solum Deum suum esse volunt. Exsurge dicitur Domino uon dormienti, vel recumbenti, sed quia nos torpentes carnis fragilitate exsurgere facit animi corroboratione. Est enim mos divinæ Scripturæ Deo quæ in nobis facit attribuere. Unde dicit Apostolus : An vultis experimentum ejus qui in me loquitur Christus? Loquitur ponit, pro, loqui facit; et alibi dicitur: Spiritus postulat pro nobis, id est, postulantes nos facit.

Domini est salus, et super populum tuum benedictio tua. Ideo debes eos qui le Deum suum faciunt salvare, o Pater, qula ipsi sunt servi tui, et tu es Dominus eorum, et ad dominum pertinet ut servum qui se salvare non potest salvet. Unde dictum est : Non sibi, sed domino gravis est, qua servit egestas. Et quia tuum salvare est illos, inde benedictio non qualibet, sed tua, id est, ad te pertinens, scilicat, incrementum virtutum, quod a te tantum suscipitur, sit super populum tuum, id est, super illos qui se faciunt non suum populum, sed tuum, quarentes, scilicet, non qua sua sunt. Benedictio Dei accipitur proprie pro augmento virtutum, juxta illud: Benedicat nos Dominus Deus noster, etc. Sicut e contra maledictio ejus accipitur pro diminutione virtutum.

Quoniam tu percussisti omnes adversantes mihi. Probatio præmissa a contrario, quod vere Deus benedices populo suo, quia maledicet e contra populo non suo. Quod sic dicit: Tu, Domine Pater, non

quam in meis, dando eos cum principe suo diabolo in gehennam in die indicii; sed etiam jam percussisti cos percussione interiori, scificet, dando eis excitatem mentis. Et merito, quia sine causa adversantur et mihi et meis; et quia sine cansa adversantur mihi, ideo contrivisti, id est, debilitasti et inefficaces fecisti dentes corum, quia peccatores erant; vel non tantum ipsorum, sed oumium etiam peccatorum; sicut e contrario exacuisti dentes bonorum. Quæ sententia locum habebit, si specialiter ndversantes Christo persequentes eum in passione sccipiamus. Dentes alii bonorum, alii malorum. Pentes malorum sunt dissuasoria verba, Christo et tidelibus detrahentia. Quibus sa pe quosdam minus cautos de corpore Christi, id est, de Ecclesia, velut dentibus veris aliquid minuitur, præcidunt, et cum membra sua in corpore diaboli cos faciunt. Dentes quoque malorum dicuntur prælati iniquitatis, qui et ninis suis et auctoritate sui exempli sæpe quosdam B est : Surge qui dormis, exsurge a mortuis, et illum-Christo detrahunt, et diabolo conjungunt. De his malis dentibus meminit Apostolus dicens: Videte ne invicem mordeatis, ne ab invicem consumamini. Dentes vero bonorum, sunt et persuasoria verba et dulcia doctrinæ bonorum, quibus tauquam partes de corpore diabolo auferunt, cum infideles quoslibet con-rertunt. Et etiam sancti Ecclesic prælati, qui quod verbo docent opere complentes, tum doctrina, tum exemplo bonæ vitæ, plures diabolo subtrahunt, et Christo conjungunt. De quibus in Canticis dictum est in voce Christi ad Ecclesiam: Dentes tui sicul greges d'etonsarum ascendentium de lavacro, quæ omnes gemellos pariunt, et non est sterilis in eis. Quod sic exponicur: Perfecti in Ecclesia qui dentes dicuntur, qui et sana doctrina sua et bonæ vitæ exemplo corpus dial oli conterunt. Ipsi auferentes plures, quos in viscera Ecclesiæ transfundunt, sunt similes gregibus detonsarum ovium, quia s'eut oves detonsæ curarum abjecerunt. Et sunt ascendentes de lavacro, quia a pe catorum sordibus in baptismo mundati sunt. Et omnes pariunt gemellos fetus, quia duo prærepla quibus omnis lex et prophetæ cominentur fructum suum exsequentes ea ope faciunt, ita quod inter eos nullus est sterilis, id est, vocans a fructu l'onorum operum. Potest quoque hic psalmus in persona capitis lectus legi totus in voce Ecclesiæ. Quæ Ecclesia inter sævientes procellas tribulationum loquatur ad Dominum Deum suum, ostendendo quod non debest deficere in tribulationibus, cum et ad glorificationem suam augendam sibi datie sint, et ipsum habeat consolatorem et adjutorem suum, qui apsam ab omni angustia sua liberabit, intenders membra sua hortari per hoc, ut constantem in tribulationibus patientiam habeant. Quasi dicat: Domine, propter quid ubique terrarum multiplicati sunt qui tribulant me? Nonne ad magnum perfectionis meæ cumulum hoc tua permissione factum est? Vere est. Quapropter non deberent me deterrere.

Multi insurgunt. Vere multiplices sunt tribulantes, quia multi insurgunt adversum me, volentes Christianum nomen delere, et dicunt illi multi ad dam-nationem animæ meæ, id est, ut me a fide devocent. Quod si perficerent, vere damnaretur anima mea, dicunt, inquam, de me inter se unus alteri : l'ersequantur hanc Ecclesiam, quia non est salus ipsi posita in Deo ejus, id est, Deus ille quem se adjuturem habere confidit, non salvabit cam defendendo ipsam. Nequaquam enim persecutores populantem Eccles'am destruere niterentur, si Deum de provectu ejus

atque salute curare putarent.

Tu autem, Domine. Dicunt quidem persecutores mei, o Domine, quod tu non salvabis me; sed men-tuntur, quia tu es susceptor meus, id est, Verbo tuo incarnato suscepisti naturam meam, ut me salvares, vel suscepisti causam meam agendam, tu, dico, yloria mea, id est, in quo solo, non in me, qui sum

solum percuties omnes adversantes mihi tam in me A mihi ignominia, est mihi gloriandum; vel futurus gloria mea, quia glorificabis me confessione; quod inde seio, quia jam exaltasti illum qui est caput meum, id est, Christum, confessione, qui me trabet ad eamdem gloriam ubi ipse est.

Voce mea ad Dominum. Istud non mulatur. Acripitur enim clamare hic sicut superius exposuimus. Mons quoque sanctus Christus hic dicitur, de quo

dictum est : Erit in novissimis diebus, etc.

Ego dormivi. Vere exaudivit me Dominus, quia exsurrexi; de morte vitiorum surrexi, non per me, sed quia Dominus, Verhum scilicet l'atris, suscepit me, id est, naturam meam, vel suscepit causam meam agendam. Quod necesse fuit ut resurgerem, quia ego dormivi, oppressa levioribus peccatis, venialihus scilicet.

Et soporatus sum. Id est, criminalium peccatorum soporem passa sum. A quibus per me exsurgere nullo modo poteram. De hac exsurrectione dictum

nabit te Christus.

Non timebo millia populi. Quia Dominus suscipiendo exsurgere me a morte vitiorum fecit, ideo non timebo ego millia persecutorum meorum. Et ut [Forte ne] timeam, exsurge Deus, id est, qui hactenus jacuisti paucis tantum notus. Unde dictum est: Notus in Judwa Deus. Exsurge modo in multorom not tia, ut et persecutores mei te cognoscant; et sic salvum me fac, ipsos a persecutione cessare faciendo, quod tunm est facere, quia tu es Deus meus, et non alius.

Quoniam tu percussisti omnes. Vere exsurges in notifia persecutorum meorum, quoniam tu jam per-cussisti omnes adversantes mihi, id est, aliquos de omni genere persequentium me hona percussione, percutiendo scilicet, et mortificando in eis vitia. Et contrivisti dentes peccatorum, id est, maledica verla et pravam vitam, per quæ præcidebant minus cautos de corpore Christi, destruxisse in multis peccatorionus velleris deponunt, ita ipsi sarcinam terrenarum C bas, faciendo quosdam qui fuerant persecutores bonos prædicatores.

Domini est salus, et super populum. Hujus nec continuatio, nec expositio mutatur. Tertio quoque modo psalmus prædictus potest legi, in persona scilicet aliculus membri Ecclesiæ, id est, alicujus fidelis circomvallati turbis innumeris vitiorum, et terrenarum affectionum Qui quis mentem ejus resistentem coacervatio viciorum et noxiarum delectationum insultante diabolo et angelis ejus, per pravas suggestiones deducere nititur in legem peccati et mortis, id est, in desperatione loquitur, orando et miseriam suam conquerendo ad Deum Greatorem suum, ut ipsum commoveat ad commiserandum sibi, atque subveniendum, ita dicens : Domine Pater, propter quid hostes animam meam tribulantes atque affligentes adeo multiplicati sunt, ut me prorsus in mortem deducere nitantur? Quasi dicat : Propter summum peccatum meum atque miseriam meam, hoc est, quapropter ut subvenias mihi necesse est. Et vere multi tribulant me, qu'a multi, id est, vitia multa et concupiscentia prava insurgunt adversum me, id est, ut opprimant animam meam, dicentia non verbis, sed in effectu rei, sicut panis bonus licet non verbis, tamen in te loquitur pistorem suum esse b num, dicentia, inquam, ad damnationem anime meæ, ut eam scilicet desperare cogant, quod non sit salus ipsi animæ in Deo ejus, id est, quod jam amplius non cures, vel non possis salvare eam, tu qui es Deus, id est Creator eins. Catera qua sequentur eodem modo in hac sententia de corpore, id est, Ec. clesia, dicta sunt accipiuntur, hoc solo servato, ut sicut ibi in toto, hic in parte accipiantur. Et præterea millia populi persequentis, quod inferius dicitur: non ad exteriores hostes, sed ad interiores in hac sententia referentur, id est, ad vitia et ad pravas cupiditates, quæ recte populus dicitur, quia tumultum et rixam in anima faciuat.

# IN PSALMUM IV.

# In finem David Canticum.

#### ARGUNENTUM.

Ezechias contra æmulos suos de auxilio Domini gloriatur, corripiens eosdem , ne in mendacio confidant : sed desinentes a malis cogitationibus, semper Deo serviant. Aliter Propheta increpat Judæos. Aliter Arnobius exponit, quia Deus justitiæ exaudivit in cruce positum filium suum, contra quem irascentes Judzei peccant usque hodie.

# EXPLANATIO.

Finis legis est Christus, ad justitiam omni credenti, qui est omnium bonorum gloriosa persectio; sive, ut quibusdam placet, pro nobis dictum est, in quos sæcuforum finis advenit. Psalmus autem est organum musicum, capite sonorum, quo divina præconia canebantur; canticum, quod supernas laudes humanis vocibus personabat; sed hæc ideo videntur esse sociata, quia et B instrumentis musicis et choris psallentium sacrificiis cælestibus consona vociseratione canebantur, sic istis verbis emnibus commonemur de Domino Christo canticum istud esse dicturum. Per totum psalmum verba sunt sanctæ matris Ecclesiæ. In prima parte rogat ut ejus audiatur oratio, increpans infideles, qui colentes falsos deos, culturam veri Domini negligebant. Secunda commonet generalitatem, ut, relicta superstitione fallaci, sacrificium justitue debeat immolare, et ut gentilium mentes facta promissione converteret, ingentia commemoral præstitisse Dominum beneficia Christianis.

#### COMMENTARIUS.

Cum invocarem exaudivit me Deus. Psalmus hic taliter intitulatur : In finem psalmus cantici David. Finis dupliciter in Scripturis accipitur, scilicet, aut pro consumptione, aut pro consummatione, id est, pro perfectione. Pro consumptione, ut cum dicimus: Panis finitus est, id est, consumptus est. Pro persectione vero, ut cum dicimus: Tela finita est, id est, perfecta est. In hac igitur significatione properfectione, scilicet, finis, Christo convenit, quad est verus finis, et persectio umbræ veteris legis. Unde dictum est : Finis legis Christus est ad justitiam omni credenti. Apponitur autem in finem hæc determinatio titulis quorumdam psalmorum ad finalem David, id est, ad Christum, denotandum, qui et finis legis est; et finis etiam res, ectu historialis David, quæ ejus umbra et figura fuit, dici potest. Significatur vero Christus titulis in quibusdam hac determinatione aliquando propter se, cum psalmus proprie capitis est, ut hic. Aliquando vero pro toto corpore, id est, Ecclesia, vel pro aliquo membro Ecclesiæ, id est, sideli aliquo, si psalmus cujus titulus ille fuerit, sit aut vox totius Ecclesiæ, aut unius tautum membri, id est, alicujus fidelis animæ, ut multi inferius invenientur. Possunt tamen et Ecclepopuli, qui sub lege fuit, sicut Christus respectu ilhus David, quia et totus ille populus umbra populi Ecclesiæ fuit, et partes illius partium istius. Psalmus quoque, ut supra dictum est, proprie dicitur il'a consona melodia quæ in musico instrumento, id est, psalterio, cum chordæ pulsantur de superiori parte, redditur. Canticum proprie est, quando aliquis m laudibus Dei cum lætitia utitur libera voce, nullo sono musici instrumenti concinente. Quæ vox jucundior sono instrumenti ejus, quia et melodiam illam quam sonus, et præterea voces expressas habet. Psalmus autem cantici est, quando præcedente sono musici instrumenti libera vox sequitur, atque ei in melodia associatur, sicut e contrario canticom psalmi dicitur, quando præcinente choro organum ad cantus melodiam leniendam subsequitur, quod in quibusdam Ecclesiis solet sieri. Valde enim dulce "st, quando hoc utrumque, verba scilicet et vox

A libera, et sonus instrumenti quocunque ordine associatur, et longe suavins quam si alterntrum per se accipiatur. Ad alterius itaque horum similitudinem. illius, scilicet, ubi psalmus præcedit, et subsequitur canticum, dicuntur verba hujus psalmi : Psalmus cantici, quia et supernam nobis indicant virtutem, quod notat psalmus, et quia quæ indicant ad magnam jucunditatem et delectationem pertinent, quod notat canticum. Agunt enim de Christi clarificatione, facta in resurrectione, ascensione, confessione, quæ a nobis valde jucunda atque delectabilia reputanda sunt, quoniam in ejus resurrectione atque clarificatione certitudo nobis data est, quod et resurgemus et conglorificabimur, si ipsum tantum Christum imitabimur. Potest quoque, si quis diligenter consideret, hic etiam ordo verborum notari. Præcedit enim in his sequentibus verb's de Christi invocatione ad Deum Patrem ante clarificationem, quod potest intelligi per psalmum; subsequitur vero de ipsa clarificatione, que multo jucandior est invocatione, et ideo intelligitur per canticum, quia jucun. dior vox quam psalmus est, ut supra dictum est. Exponitur autem, ut breviter dicatur, supradictus sic : flæc sequentia verba quæ sunt psalmus cantici, ut expositum est, attribuuntur David, non historiali, sed relato in finem, id est finali David, scilicet, Christo, qui finis legis est. Est enim hic totus psalmus vox capitis, attributa ei post resurrectionem. In quo psalmo intendit hortari fideles, ut nunc interim orent et laborent pro adipiscenda resurrectione prima, id est, ut a vitiis hic resurgant, ut tandem exandiantur pro resurrectione secunda, atque ad ipsam pertingant. Et hujus exanditionis se ipsum proponit nobis exemplum, qui quia digne invocavit, exauditus est, ut et nos digne invocare studeamus, ut sic exaudiamur. Si quis autem a nobis querat an in Christo fuerit resurrectio prima, sciat minime in co fuisse. Non est enim resurgere, nisi cadentis; Christus vero nullo modo cecidit, quia neque actualiter, neque originali er. Quod actualiter non ceciderit, patet. Patet quoque quod nec originaliter. Soli namque illi casum originalis peccati patuntur, qui per poenam ipsius originalis petcati, id est, per concupiscentiam generantur; Christus vero per concupiscentiam generatus non est, quia sine carnali delectatione de Spiritu sancto conceptus est. Christus ergo originalis peccati sane expers dicendus est. Dicunt tamen quidam carnem Christi casum originalem quodam modo attigisse, materialiter scilicet, non personaliter. Omnis enim caro in Adam casum communiter pertulit. At tamen illa caro, que Verbo adjuncts est licet casum attigerit, quantum ad materiam, quia de peccati carne nata est, tamen, quantum ad personam Christi, casus omnis expers judicanda est. Et hi tales immunitatem a peccato primam resurrectionem in Christo dicunt accipiendam esse; prima vero sententia probatior est. Continuatur autem taliter hic psalmus : Ego quidem de quo sia, et quodlibet membrum finis dici, respectu illius D prophetæ tot et tanta prædixerunt, adsum vocando, ad filem vocatos justificando, Deum Patrem pro resurrectionis clarificatione invocando. Et vos, o fideles, exemplo meo invocate, quia si invocaveritis, exaudiemini : sicut et ego exauditus sum; quod sic dicit: Dens auctor justitiæ meæ exaudivit me clarificando me resurrectione. Cum invocarem, id est, quia eum in me, non aurum, non aliquod aliu l vocavi, in ejus scilicet voluntate persistendo, et in nullo a preceptis ejus aberrando. Aliud enim est vo are Denin, aliud invocare. Ille Deum invocat, qui ipsum Deum in se vocat, propter se eum et non propter alind, et quia adimplet que pracipiuntur. Ille vero vocat, qui dicit, Domine, Domine, et non facit quæ præcipiuntur, et Deum non propter Deum, sed propter alind vocat. Justitize meæ Deus dicit, ad retundendam superbiam nostram, qui de nobis præsumimus, quod ille qui coæqualis in divina natura erat Patri, facere de se temerarium judicavit.

Patrem familiariter, quasi dicat : Vere exaudisti me, quia dilatasti mihi posito in tribulatione, id est, de angustia tribulationum deduxisti me in latitudinem gaudiorum. Quod duplic ter accipi potest, scilicet, quod vel post tribulationem passionis deduxerit eum in latitudinem gaudiorum, id est, super cœlestia bona quæ et ampla et æterna sunt; vel ipsum positum in tribulatione peccatorum, id est, natum inter peccatores, et conversatum inter eos, deduxit Deus Pater in latitudinem gaudiorum, id est, in plenariam gratiam virtutum, quia et immunis a peccato fuit, et omnem virtuiem in se habuit. Unde dictum est In quo hab tat omnis plenitudo divinitatis. Et item : Benedixit te Deus Deus tuus, præ participibus tuis, etc. Non dat Deus ad mensuram Spiritum suum, et plura talia. Angustia pertinet ad tribulationem, sleut latitudo ad gaudium. Nam sicut gauoperantis malum. Nam sequitur tribulationem angustia. Vel aliter : Dilatasti mihi, id est, dilatatum et amplum cor in charitate dedisti mihi, in tribulatione, id est, in passione, scilicet, ut non solum charitas cordis mei extenderetur per omnes amicos, sed ctiam ad inimicos. Oravit enim in passione Dominus noster pro inimicis, dicens : Pater, ignosce illis, quia nesciunt quod faciunt. De hac dilatatione dicitur : Arcta via est, quæ ducit ad vitam. Hac non curritur, nisi dilatato corde. Solis enim illis qui hanc habent dilatationem, et sic veram proximi dilectionem, sine qua divina haberi non potest, via vitæ quæ aliis arcta est, spatiosa et pervia est, quia omni impedimento carent. Vel aliter: Dilatasti mihi, id est, latum et amplum cor dedisti mihi, scilicet, ut in ipsa tribulatione gloriarer, sciens bonum magnum ex ea me consequi. Unde dicit Apostolus: non confundit.

Miserere mei. Hic caput orat pro membris, ut Deus Pater exaudiat ca, nunc interim orantia pro prima resurrectione, ut tandem perveniant ad secundam. Et loquitur de ipsis quasi de se, ac si dicat: Tu, Pater, qui me exaudisti, miserere etiam mei, id est, mcorum, et tali miseratione, ut exaudias orationem meam, id est, ipsorum meorum, nunc

interim pro prima resurrectione.

Filit hominum, Nunc se convertit ad membra, id est, ad ipsos tideles, hortando cos, ut se tales præparent, qui sint digni exaudiri. Quasi dicat : O vos filii, nan unius honilnis, id est, Christi, quem imitari debetis, sed qui hactenus fuistis filii hominum, vel terrenorum parentum, portando scilicet imaginem illorum, et faciendo mala opera corum ; deponite jam, ut exaudiamini, gravitatem cordis in cupiditations terrenorum, quæ pondus sunt, non sub-sidium, et quæ mentem a cultu veri Dei retrahunt, D atque idolis servire faciunt. Nam usquequo, id est, quandiu vultis esse grari corde, id est, cor gravatum his vanitatibus habere, et divinæ propitiationi locum In vohis non facere cordibus, non sursum erectis, sed ad infima dejectis. Quasi dicat : Si hactenus nullo vobis subveniente a veritate aberrastis, saltem hunc me medicum cognoscite. Ut quid diligitis vanitatem. Yere habetis grave cor; nam diligitis vanitatem, et quæritis mendacium, id est, quæritis beari in vanis et mend cibus, id est, in terrenis bonis, sectando hæc posteriora et falsa bona, tanquam bona, tanquam vera, et anteriora bona, scilicet supercœlestia. Sed nt quid, id est, propter quam utilitatem facitis hoc frustra, quasi dicat : Quæritis beatitudinem in vanis et mendacibus, quia non nisi sola veritas eam dare notest. Terrena dicuntur vana, quia transitoria et labilia velut umbra sunt. Undo Ecclesiastes: Vanitas vanitatum, et omnia vanitas, quacunque homo operatur

In tribulations. Convertit se caput ipsum ad Deum A sub sole. Dicuntur etiam mendacia, quia quod promittunt, sufficientiam scilicet et opulentiam, non dant. Unde apparet, quia beatitudinem non ferunt.

Et scitote, quia. Quasi dicat : Et ut amplius non quæratis beatitudinem in vanis, scitote me, id est, considerate me, non jam scilicet carnalem, non fragilem, sed immortalem, incorruptibilem, exaltatum super omnes cœlos, quia de vanis non curavi. Sci-tote, inquam, me, quia propositus sum vobis exem-plum. Nam Dominus Pater me sanctum suum, id est quem ipse immunem fecit a peccatis, et non curantem vana, scilicet sanctum sanctorum, Deum deorum, mirificavit, id est, quasi quoddam mirabile et desiderabile proposuit vobis, ut vos videntes me clarificatum resurrectione, conregnatione me imitari studeretis, laborantes hic pro resurrectione prima, ut vos tandem susciperet secunda. Mirificavit congrue dicit : quid enim magis mirum vel desiderabile dium mentem dilatat, ita tribulatio angustat. Unde dictum est: Tribulatio et angustia in omnem animam B immortale, impassibile et æternum videri debet, nihil scilicet.

Dominus exaudiet me. Item transfert se ad illos, loquens de illis tanquam de se. Quasi dicat : Sicut me mirificavit Dominus Pater, eodem modo mirificabit vos, si imitati fueritis me. Nam exaudiet vos pro clarificatione secundæ resurrectionis, cum ego clamavero, id est, cum ego clamare vos voce cordis faciam, pro prima resurrectione, tendentes ad il-lum, id est, nihit præter ipsum postulantes, sicut nec ego feei. Clamare se recte dicit, in illis quos clamare facit. Nam clamor ille suus est, juxta illud quod alibi dicit: Non vos estis qui loquimini, sed Spi-

ritus Patris vestri qui loquitur in vobis.

Irascimini et nolite. Quasi dicat : Et ut exaudiri mercamini, irascimini vobis de præterito, id est, vos qui judicatis aliena peccata, judices vestri sitis, pubus, scientes quoniam tribulatio patientiam operatur, patientia probationem, probatio vero spem, spes autem confundit. nientes vos ipsos de præteritis malis, et de reliquo tis vestræ cogitatione, illa sint tantum in cordibus vestris, id est, non ad vocem etiam prorumpant, et pro eisdem tamen compungimini ad pænitentiam et Detum in cubilibus vestris, id est, in cordibus vestris. Cubilibus convenienter ponit; nam concubilia proprie sunt lecti ferarum, sic et corda nostra non sedes rationis, sed quasi ferina receptacula sunt, quando hujusmodi cogitationes recipiunt, quæ per se solas dignæ correctione sint, licet etiam ad vocem non prorumpant.

Sacrificate sacrificium. Quasi dicat : Ita dico ut irascamini præteritis peccatis, ut sacrificetis sacrificium, id est, mortificetis propria vitia vestra, faciendo dignos fructus pœnitentiæ, tantum scilicet pro singulis vos affligentes, quantum digna expetit pœnitentia, quod erit sacrificium justitiæ, id est, justum sacrificium. Nam nibil justius est, quam qui punit aliena peccata, ut puniat propria, et ut quisque tantum se affligat, quantum fœdata ejus meruit conscientia, et sic se ipsum faciat Deo suave sacriticium. Potest illud quoque cum præcedenti versu aliter legi, si Irascimini non ad præterita vitia referatur, sed ad illicitos motus, qui ne fiant in nobis, evitare non possumus. Ex pæna enim originalis peccati est hoc, quod in potestate nostra non sunt illiciti motus, sed tunc maxime insurgant in nobis, quando minus vellemus p.r suggestiones diaboli, et per fomitem peccati, qui inest nostræ carni. Et ideo eos ne ad actum perveniant, coercere debemus. De his enim dicit beatus Paulus : Est peccutum in vestro mortali corpore, sed non regnet, id est, non perducatur ad actum. Tunc enim regnant illiciti motus cum perducuntur ad actum. Quod caput nostrum, id est Christus præcipit caveri. Quasi dicat: Ut vos filii hominum exaudiamini a Deo Patre de secunda resurrectione, irascimini el nolite peccare. id est, si quando ira vel a iquis illicitus motus in vobis per suggestionem diaboli surgere incoperit.

Iram enim pro reliquis omnibus ponit : nolite pec- A biberat egregius martyr ille Laurentius, qui cum care, id est, illos motus qui quasi per se peccatum non sunt, ad grave peccatum peragendo nolite perducere. Et quacunque pertinentia ad bonum extra dicitis, illa sint in cordibus vestris, id e-t, ea ex corde dicite, ne sitis populus ille, de quo dicitur : Populus hic labiis me honoral, cor autem corum longe est a me. Et compungimini in cubilibus vestris, id est, compunctionem semper habete in cordibus vestris ad custodiam sanctitatis, ut qui stat videat ne cadat. Et præterea ut perfecti sitis, sacrificate sacrificium justitiæ, id est, bona opera facite, et virtutes assumite, quod juste debetis facere, et per quod reddetis vob s Deum placatum, tanquam per aliquod sacrificium, et sic postquam sacrificaveritis, sperate in Domino. Nota non esse sperare, nisi præcedat sacrificare. Nisi enim aliquis vel sacrificet, se mortificando invitus, quod prior sententia habuit, non est quod speret in Domino. Sperare in Domino, est cum vera de benefactis conscientia fiducialiter remuneratio- B eunte in idipsum pacem, paci continuando, et non nem verorum et futurorum bonorum a Domino exspectare. Spes enim tantum est de futuris et veris bonis. De futuris ideo, quia nullus quod præte itum est, vel præsens sperat, sed tautum quod futurum est. De veris bonis autem ideo tantum est, quia dieit Apostolus : Spes non confundit. Quod falsum esset, si aut de falsis bonis, aut de malis spes esse posset. Ponitur tamen aliquando improprie sperare pro timere. Sunt autem bona futura et vera, vero diligenda atque des deranda, quia non fallunt; terrena vero quia decipiunt et vana sunt, ad solam neressitatem appetenda sunt; sed quia multi sunt qui dubitant de veris bonis an sint, aut quod sint, omnes scilicet qui terrena affectant, subjungit corum interrogationem de veris bonis, ut irrationabiles eos ostendat, comprobando quod vere vera sint bona. Quæ interrogatio talis est : Quis ostendit nobis vera bona? Quasi dicant: Nolumus credere esse il a vera bona, quæ nullus aut rediens ab inferno, aut a cœlo nobis ostendit.

Signatum est. Probat quod taliter interrogantes sint irrationabiles, et loquitur hic ipsum caput in persona alicujus membri, id est, fidelis. Quasi dicat: lpsi dicunt quia nullus ostendit illa bona, et mentiuntur, quia naturaliter a Deo omnibus sunt ostensa. Nam, o Domine Pater, lumen, id est claritas vultus tui, id est, ratio et intellectus, per quæ clare nobis ostenditur voluntas tua, scilicet quæ bona tu velis nos appetere; illud, inquain, lumen signatum est super nos, id est impressum superiori nostro, scilicet, animæ meæ, per quod dedisti, id est, ostendisti esse lætitiam mihi in corde meo, id est, tantum lætandum esse in bonis animæ meæ, et non in bonis corporis. Ve! aliter: Lumen vultus tui signatum est super nos, id est, luminosus vultus tuos impre sus est nostræ ani . 2, ut sit dictum ad similitudinem, quasi vultus Dei ita expresse sit in anima nostra, sicut in aliqua statua expresse est alicujus vultus imago. Juxta quod similitudinem sui. Imago enim Dei in anima nostra est, ratio et intellectus. Similitudo vero ejus est, pictas, justitia, humilitas, et cæteræ virtutes, quas nt boni essemus, sicut ipse naturaliter animæ no-

stræ inseruit, cætera non mutantur.

A fructu frumenti. Tu, Domine, naturaliter ostendistr hominibus quæ sint vera hona, sed mali hoc non advertunt, quia multiplicati, id est dissipati, et in multas partes distracti sunt cogliationibus suis. A fruciu, id est, propter abundantiam frumenti, non tni, sed illius qui dicit: Ego sum panis vitæ, qui de cœlo descendi. Sed sui, id est, terreni, frumenti. Et a fructu rini, sui, scilicet, id est terreni, quod dementat et inebriat corpus non tui vini, quod dementat animam, et a fruciu olei sui, non tui. Vinum Christi est calix passionis Christi, id est, imitatio ejus, quod dementat animam, quia facit eam sitire mortem, et non sentire tormenta ejus. De hoc vino satis

jam assatus esset, tyranno tamen crucianti se insultabat dicens : Assatus sum, et reliqua. Bibebat quoque de eodem Apostolus, cum dicebat : Cupio dis-selvi, et esse cum Christo. Oleum quoque Christi sunt spiritualia dona, quibus mulcet et mitigat eos quibus coulert en. De quo dictum est : Benedixit te Deus oleo exsultationis, et impinguasti in oleo caput meum. Oleum autem malorum potest dici et materiale oleum, quo ipsi ditescere quærunt, et adulationes, de quibus mulcentur, et quibus gaudent. De quo oleo dicitur: Oleum peccatoris non impinguet caput

In pice in idipsum. Illi mali, non allvertunt vera liona, quia dissipati sunt; ego autem cui tu ostendisti ea, dormiam, id est, retraham me a cura et miseria hujus sollicitæ vit:e mundanæ, in præsenti et in suturo requiescam æternaliter, existens in pace, nunquam valente recipere oppositum, sed semper

Quoniam tu, Domine. Vere requiescam in futuro in æterna pace, quia tunc, o Domine Pater, dabis mihi vera bona, qui hic et in præsenti voluisti et præcepisti me non esse in re, et sine spe, sicut mali sunt, sed singulariter, id est tantum voluisti me bic esse in spe, ut in futuro essem in re.

#### IN PSALMUM V.

In finem pro ea quæ hæreditatem consequitur. Psalmus David.

#### ARGUMENTUM.

Ezerhias post infirmitatem gratias agit Domino, et adorat in templo. Aliter : vox Christi ad Patrem.

In finem, id est pro Ecclesia, quæ Christo resurgente bonorum spiritalium dona percepit, quæ et ipsa nonnunquam Domini vocatur hæreditas, cujus pretioso es! sanguine comparata. Unde dictum est: Postula a me, et dabo tibi gentes hæreditatem tuam. Totus hic ps Imus a persona Catholicæ profertur Ecclesiæ, quæ prima sectione orationem suam poscit audiri, hæreticos et schismaticos prædicans a Domini muneribus excludendos. Secunda sectione per intellectum Scripturarum divinarum recto tramite dirigi se ad illam felicem patriam divino munere deprecatur, perfidos inde asserens fieri funditus alienos; ad postremum commemorans præmia beatorum, ut una prædicatione et malos prædicta pæna converteret, et justos promissa præmia co::citarent.

#### COMMENTARIUS.

Verba mea. Ilujus psalmi titulus talis est: In finem pro ea quæ hæreditatem consequitur. Hæreditas Ecclesiæ est Christus, qui pascet eam in futuro, quando ipse erit omnia in omnibus; et est idem Christus vita æterna ejus, designata per terram illam dictum est : Formavit Deus hominem ad imaginem et D de qua dici:ur : Credo videre bona Dei , etc. , et : Beati mites, quoniam possidebunt terram. Ipsa quoque Ecclesia est hæreditas Christi, quia ipse exco-lit eam doctrina sua, et ipsa pascit eam bonis operibus suis, quibus ipse tanquam bono cibo delectatur. Unde ipse alibi dicit: Meus cibus est ut saciani roluntatem Patris mei. Ea vero que hæreditatem assequitur est Ecclesia quæ vocata ad hæreditatem illam. quam supra diximus, ut et ipsa fiat hæreditas laborat, Deum suum orando, atque multipliciter insistendo ut eam assequatur aliquando. Vel, ut quidam libri habent, jam suscepit hæreditatem illam, si non re, saltem spe. Unde dicit Apostolus: Sæpe enim salvi facti sunt exspectantes redemptionem corporis nostri. Pro hac Ecclesia, id est, in persona ejus factus est sequens Psalmus. Exponitur autem, ut breviter dicat, supradictus titulus ita: Verba sequentia quæ dicitur psalmus, quia supernam indicant virtutem, composita a David propheta, referentur in linsm,

id est, ad Christum, qui et finis est illius David, et A scerl bonis, non tamen vis iniquitatem, quod ostenfinis legis, ut supra dictum est, et hoc pro en que ber dicatem assequitur, id est, ideo referentur hac · erba ad Christum, quia sunt dicta pro ea, id est, vice ejus quæ, vocata ad hæreditatem, assequitur ipsam hæreditatem, id est, in voce Ecclesiæ, quæ corpus ejus est. In Christo enim continetur caput et corpus, et singula membra. Et ideo, ut supra diximus, in superiori titulo aliquando quædam per corpus, pra sens psalmus, qui est vox corporis, id est, Ecclesiæ, aliquando quædam per unum membrum, ut psalmus qui istu n sequitur in voce cujuslibet prenitentis animie. Intentio in hoc psalmo est hac: Ecclesia posita inter varia vitæ præsentis implicamenta, volentia cam retrahere, ne ad hære lita em ad quam vocata festinat, perveniat, inten lit orando multipliciter, msistendo exorare Deum suam, ut ejus auxilio atque ducatu valeat implicamenta hujus saculi devitare, atque ad bæreditatem suam, id est, ad ip um pervenire, dicens ita : Domine, quam ha- 1 bere hæreditatem desidero, et cujus hæreditas esse volo, percipe auribus verba meu, id est, talem effeetum aux lii erga me exspectantem exhibeas, ut videaris auribus percepi-se verba mea. Ad hanc enim similitudinem hoc dictum est, quia quando aliquis agit quod rogatur, videtur percepisse verba rogan. tibus auribus. Non vero quod Deus Pater, qui totus oculus, totus auris est, aliquas aures ut creatura habeat, et quia improprie hoc dixerat, quomodo recte intelligendum sit determinat. Subdit quantum ad verba clamorem qui pertinet ad animi vividam intentionem, in qua se intendat sicut corpus in exteriori clamore, ut per hoc innuat se superius accepisse verba, non quæ fiunt verberati æris stre-pitu, sed quæ fiunt voce codis. Quantum vero ad percipe, ponit intellige, quoniam intellectus proprie ad clamorem animi pertinet, sicut aures ad verba corporis.

Intende voci orationis meæ. Id est, intentum me fac voci orationis meæ, ut non remissius orem, vel C te fac intentum orationi mex, in effectu comple do ipsam. Quod facere debes, quia tu es rex meus et Deus meus, id est, quia ego et te et regem meum esse volo, et Deum meum le constituo. Christus Deus noster rex secundum humanitatem, secundum quam conversatus inter homines, nos doctrinæ et exemplo rexit innocentia, et in cæteris virtutibus. Unde d'citur : Pavit eos in innocentia cordis sui, et intellectibus manuum suarum deduxit eos. Deus autem noster dicitur, secundum creationem; nam Dei est

creare.

Quoniam ad te orabo. Ideo rogo ut clamorem meum intelligas, quoniam non peram nisi quod conveniens sit. Nam ego orabo, non ad aurum, non ad argen-1um, non ad aliquid obtinendum, sed ad te solum, nt te bæreditatem habeam. Et ideo tu exaudies verba mea, ut me expedias mane, id est, quando depulsis tenebris vitiorum et infidelitatis, lux veri solis clarescet, vel exaudics vocem meam, fectam in me, id D est, in sedulitate. Mane enim pro sedulitate ponitur, quia qui seduli sunt in officiis, mane ad opera surgere solem, vel exaudies vocem, quod si feceris, manifestum erit in mane, id est, in sancto adventu 400, in quo erit in mane, quia incipiet ibi claritas bonis sine fine, cui nunquam jungentur tenebræ.

- Hane astabo tibi. Et quia tu exaudies vocem, ideo ego astabo tivi, id est, juxta te stabo, et præsens tibi ero mane, id est, in secundo tuo adventu, quasi tibi familiaris; vel invenies me stantem et vigilantem, non jacentem et dorwientem, in illo mane, id est, in tuo secundo adventu. Unde dictum est : Vigilate quia nescitis qua hora, etc. El item: State justi, vigilate, orate, confortamini in Domino, et omma vestra in charitate sint. Et item : Videbo, id est, cognoscam, quæ nunc impedita carnalibus videre con possum, scilicet, quod tu Deus qui in præsenti volcris velle iniquitatem, quia pateris malos permi-

des tunc manifeste, cum agnos ab hædis separabis. Potest etiam præsenti juxta alias sententias de mane hoc dici, ut si dicatur mane, id est, depulsa nocte vitiorum et luce veri solis clarescente, vel existens in mane, id est, in sedulitate orandi astabo t.bi. Quanto enim aliquis magis clare veritatem inspicit, vel quando sedulior circa ipsam est, magis astat ei, etiam in præsenti. Et ita astabo, quod videbo etiam hic in præsenti, quod cuilibet videre non contingit, scilicet quod tu qui videris velle iniquitatem, quia corporaliter iniquos justis cohabitare pateris, non tantum vis iniquitatem, quia sicut in futuro cos corpore et mente separabis, ita etiam hic cos mente ab invicem dividis, malorum scilicet mentem execcando, bonorum vero mentem illuminando.

Non habitabit. Vere non vis iniquitatem, quia neque malignus, id est, de ractor in futura requie 3 habitabit joxta te, neque aliqui injusti permanebunt ante oculos tuos, quia licet quidam injusti, legis scilicet prævaricatores veniant ante te in judicio, tamen non permanebunt aliqui ex ipsis ante oculos tuos, id est, in gloria. Unde dictum est: Tollatur

impius, ne videat gloriam Dei. Odisti omnes. Vere non permanebunt injusti ante te, quia tu odisti, id est, reprobasti omnes operarios peccati. Quod probat et a minori et a majori dicens, quia perdes omnes etiam loquentes menda-cium. Minus est enim loqui mendacium, quam operari peccatum; majus vero perdere, quam odisse. Dicit Salomon de mendacio quia omne os quod mentitur, occidit animam. Sciendum tamen duo esse mendacia, quæ licet a culpa penitus libe a non sint, parvam tune culpam habent. Quorum alterum fit causa jocandi, ut quando alicui puero dicimus de magistro ejus absente: Magister venit, ut eum perterrefaciamus. Alterum vero est officiale, id est, fit causa benevolentiæ, ut si illum quem alius assequitur districto gladio, cum cum sciamus latirare, negabinius eum vidisse, volentes eum liberare. Quod licet bonum videatur, tamen peccatum est, quia mendacum est. Et ideo est vitandum, quia mendacium est mors animæ. Potest com et ille a Deo ad quem pertinet liberari, et nos veritatem tacentes non incurrere mortem animæ. Tacere namque veritatem non est peccatum, quod inde apparet, quia Christus qui solus non peccavit veritatem tacuit, cum dicit: Multa habeo. Volunt quidam claudere inter mendacia illa, in quibus est duplex voluntas, ut si quis alicui sibi gladium committenti promitteret se reddere ei, quam cito reposceret, postea vero illi poscenti g'adium ad hoc, ut vel se vel alium interficeret, se reddere denegaret, ut illius furorem compesceret: hic duplex voluntas esset, quia priore voluntate manente alia accessisset; nec esset dicendum hoc mendacium, quia non hic quod promissum fuisset negaretur scilicet, quanquam cito committens bono animo reposceret ille cui commisit, sibi statim redderet. Sic et in cæteris.

Virum sanguinum. Probat aperie quod Deus odit operarios iniquitatis, quia odit virum sanguinum, id est, homicidam. hem probat a pari atque a parte quia perdet mendaces, quia abjiciet, id est, ex hæreditatibus dolosum. Dolosus est qui aliud promptum in lingua habet, aliud gerit clausum in pectore, et est par ad mendacem. Omnis enim dolosus mendax, et omnis mendax dolosus, si uterque in dictis accipiatur. Abominari vero, id est, exhæreditare, se habet ad perdere ut pars, et est tractum a filis abominabilibus, id est, exhæreditatis, qui quia aliquo modo abominaverunt, scilicet, aut verberando proprios parentes, aut aliquid tale faciendo contra jus hominum, solent abominari, id est, exhæredari. Sic et Deus exhæredabit, id est, expertes supernæ harreditatis faciet, dolosum et virum sanguinum. Verus homicida, qui et sciens et volens afiquem internum, quia duorum sanguinem fudit, et illius quem interfecit, et suum. Seipsum prius interficit proprium sanguinem effundendo, id est, vitam animæ suze perdendo. Dicit enim Augustinus quod omnis homo prius peccal in seipsum, quam in alterum.

Ego autem. Illi quidem exhared tabuntur, sed ego recipiam hæreditatem, quia, o Domine, ego introibo in domum tuam, id est supernam requiem, quæ est cuelestis Jerusalem, constructam vivis lapidibus et firmis. Ingrediar, ut fiam lapis in ædificio ejus. et te hareditatem possideam; vel introibo in demum mus tua, id est, a te constituta, intrabo servando ea, et hoc non per me, sed in multitudine miseri-cordiæ tuæ, id est, per Christum Filium tunm, per quem multam misericordiam exhibuisti, quia et cœlestia et terrena per ipsum reconciliata sunt; vel in multitudine misericordiæ tuæ, id est, per multam misericordiam tuam, scilicet per tuam vocationem B et justificationem, vel in multitudine misericordiæ tuw, per multos a te misericorditer salvatos. Intrat enim Ecclesia per multos fideles in domum Dei tanquam per membra sua, qui fideles, quantumcunque justi sint, div na misericordia salvantur. Nullus enim unquam erit tam justus, qui per sola sua merita salvetur. Introibo, inquam, in domum tuam, et postmodum adorabo te voce, scilicet cordis, id est, idoneum me saciam tibi. Accedens ad tuum templum sanctum, id est, conformarem me in innocentia nitendo me Christo, qui per le factus est sanctum templum, scilicet, in quo habitaret omnis plenitudo divinitatis; vel adorabo tendens ad tuum sanctum templum, in quo to digneris habitare. Habitat enim Deus in cordibus sidetium. Unde Salomon dicit: Anima justi est sedes sapientia. Adorabo, inquam, non in elatione, sed timore; non servili, sed tuo, id est, filiali, pertinente scilicet ad custodiam sanctitatis. Noto quod dicit : Adorabo ad templum. Ofim C fut præceptum Israelitico populo, ut saltem semet in anuo convenirent Jerosolymam, ut adorarent ibi in templo Domini. Est autem Jerosolyma in montanis posita, per quod significabatur quemdam venturum hominem in cujus veneratione atque fide multie gentes conventura erant, id est Christum, qui recie per templum Jerosolymis, quod in montibus erat, signifi abatur, quia de eo scriptum est: Erit in novissimis diebus præparatus mons Domini in vertice montis.

Domine, deduc me. Sic continuator: Ut ego valeam introire in domain tuam, et adorabo ad templum, ideo, o Domine, deduc, id est, de virtute in virtutem gradatim duc me Ecclesiam positam in justitia non humana, que non est recta, quia malum ro malo reddit, sed in tha qua recta est, quia præcipis non solum bonum pro bono reddere, sed etiam bonum pro malo; unde dictum est: Diligite inimicos vestros, benefacite eis qui vos oderunt. Et item : Cum esurierit inimicus tuus, ciba illum, et cæ- D tera. Deduc me, inquam, et ita hoc agas, ut dirigas viam meam, id est, directa facies opera niea, ita ut sint in conspectu tuo, id est, ut placeant tibi. Quod necessarium est ut facias propter inimicos meos, id est, quia circumventa sum a pluribus inimicis, qui me de via recta ac veritate volunt devocare.

Quoniam non est. Vere propter inimicos oportet ut me dirigas, queniam illi tales sunt in ore quorum non est verita; et ideo quidquid in bi persuadent, salsum est. Et non mirum si in ore non est veritas, quia in corde corum non est mai vamtas, id e-t, quæcumque cogitant, sunt vana : id est, ad terrena (quæ vana sunt) pertinentia, et non ad vera bona.

Sepulcium patens est. Veie in ore corum non est veritos, quia guttur eorum, id est, vox corum est sient patens sepulcrum. Insiste similitudinem. Sient omne sepulcrum parens aut ad hoc patet ut cadaver recipiat, aut, si jam recipit, fætorem emitiat : ita

ficit, dicitur vir non tantum sanguinis, sed sangui- A quidquid mali bonis dicitur, aut ideo dicitur, ut pravis persuasionibus suis bonos sibi conformet, et sic eos m morte sepeliant, aut ut per venenosa aut irrisoria verba sua setorem, id est, conturbationem atque molestiam, eis ingerant. Unde recte dicit Ecclesia: Quia guttur. id est, quia locutio inimicorum suorum sit apud eum sicut patens sepulcrum, id est, vel ad hoc fiat at eam in morte sepeliat, aut per turbationem opprobriis et maledictis ei ingerat. Guttur ponitur pro voce, quia aer qui pulsu pulmonts de gutture egreditur, plectri lingua verberatione atque palati percussione lit vox.

> Linguis. Non solum nunc guttur inimicorum menrum est patens sicut sepulcrum, sed etiam semper dolose agebatur contra me, ut me a veritate detraheret. Linguis non tuis, sed suis, id est, venenatis. Et ideo, o Domine, judica illos, id est, justa pæna affice illos, scilicet ut qui in sordibus esse volum, sordescant adhue, ut tantum majorem damnationem incurrant. Quod necesse habes facere, quia es Deus,

unde oportet quod justus judex sis.

Decidant a cogitationibus suis. Exponit qualiter intelligit eos debere judicari. Quasi dicat : Ita Domine judica illos, id est, ut graviorem cosum in majora vitia patiantur a cogitationibus suis, id est, propter cogitationes suas pravas, a quibos resipiscere nolunt. Et illos qui te expulerunt a se, nolontes te hareditatem habere, expelle a te magis et magis, subtrahendo eis cognitionem veritatis, et detrudendo eos in ignorantiæ cæcitatem. Et hoc facias secundum multitudinem impietatis corum, id e t, secundum quod promeruit multa impietas corum. Justum est enim ut qui te multum expulerant, multum expellantur. Et oportet ut et expellantur, quoniam, o Domine, ipsi lippientes oculos ad lucem tuam cernendam habentes, et nolentes in suo febricitante palato gustare, quam dulcis, sed tanquam amarum cibum ct potum acidum te rejicientes irritaverunt : id est, ad terram te provocaverunt. llabet alia translatio, Quoniam amaricaverunt te, Domine, quod satis congruit huic sententise. Potest judica superius in bono accipi, et sic totum hoc ad bonum ipsorum inimi orum legi. quasi dicat Ecclesia ora s pro illis, ut exemplum det orandi pro inimicis : Quandoquidem, o Domine, ita perditi sunt inimici, quod nec in ore nec in corde corum est veritas, ut liberes me ab cis, judica i los bono judicio: scilicet destrue in cis quod sunt, id est malum, et fac quod non sunt, id est, bonum, ut qui sunt impil fiant pii, et inimici fiant amici. Unde dictum est : Verte impios, et non erunt. Judica dico : nam potes facere, quia Deus es, et ita judica illos, ut decidant a pravis cogitationibus suis; et hoc non parum, sed expelle eos, Domine, ab illis cogitationibus secundum multitudinem impietatum eorum : id est tantum, quantum indiget multa impietas corum. Qui enim multum peccaverant, multa ind gent correctione; et debes eos expellere, quoniam irritarerunt te : id est, quia ipsi volentes se prælerre, et præesse, ad hanc irain provocaverunt te, ut tu facias eos subesse.

Et lætentur omnes qui sperant. Ideo rogo ut convertas inimicos meos, Domine Pater, ut et ipsi postquam conversi fuerint, et onnes qui in le confidentes sperant, id est, in præsenti tantum in spe, et non in re esse quærunt, in futuro læientor tecum in æterna requie. Juxta aliam sententiam sic continuatur : laimici quillem damnantur, omnes vero qui sperant in te lecentur. Et vere letabuntur, quia exsul abunt, exsultatione eunte in aternum, id est, aterni in futuro, et none interim ad custodiam et consolationem corum habitabis in mentibus corum. Et quia tu habitab s in eis, ide i ipsi gloriabuntur in te, id est, in foturo, at sat repetitio; vel etiam in præsenti gloriam atque l'etitiam mentis habebant in te omnes qui diligunt nomen tuum, non suum, sicut Adam fecit, qui sibi hoc nomen Deus exoptavit, sed diligunt nomen tuum : id est, volunt ut tu judiceris dominus corum, et ipsi servi tui sint. Ille com diligit nomene D i, qui se non vult subtrahere a servitio Domini, et A finita, cum sex prædictis diebus, id est, cum labore qui mavult pendere a Domino, quam ex se esse. hujus mundi, procul dubio sequitur diesoctava, id est Quod quia Adam noluit, damnationem incurrit.

Quoniam tu bened. Vere in te gloriabuntur, quoniam tu benedicis, id est, incrementum in virtutibus das, in præsenti justo, per quod ad æternam gloriam perveniat. Jubes enim quod vis, et quod inbes tu ipse sacis. Unde patet quod memor es illius præcepti, quo dicitur, Sine me nihil potestis sacere.

Domine tu scuto. Ostendit per effectum quod vere Dominns benedicit justo. Quasi dicat: Non est dubium, Domine, quin tu benedices justo: nam coronasti nos jam, id est, sicut corona multitudinis circumstantis aliquem protegit, ita tu Domine nos, id est me Ecclesiam cum omnibus meis protexisti jam in haptismate ab impugnationibus diaboli, et coronabis, id est, proteges nos in futuro ab merna damatione, bona voluntate tua, id est gratia et misericordia tua existente nobis hic et illic ut scuto.

#### IN PSALMUM VI.

In finem hymnus pro octava David.

#### ARGUMENTUM.

Ezechias infirmatus invocat Dominum, causans fragilitatem humanæ naturæ. Aliter : vox Christi ad Patrem. Lege ad Lazari resurrectionem. Nota ordinem dispositionis mysticæ, quia quinto psalmo mane hæreditas danda promittitur, in sexto resurrectio judicii pertimescitur.

#### EXPLANATIO.

In fixem jam notum est; hymnus est laus Divinitatis metri alicujus lege composita. Pro octava, Domini significat adventum, quando finita sæculi hebdomade ad judicandum venerit mundum: unde psalmus iste cum tremore maximo fecit initium. Quatuor modis in hoc psalmo vir confidens: In exordio benevolum sibi judicem facit, animum ejus demulcens a potestate judicii, ab infirmitate sua, a consuetudine parcendi. Secunda divisione narrat ærumnas proprias, quibus afflictus et contristatus ingemiscat. Tertia sequestrat se a malis, quod bono judici noverat esse gratissimum, ut ab illis mens redderetur aliena, quibus et ipsa justitia probabatur adversa. Ad extremum conturbat et repudiat omnes iniquos, quoniam cum ipsis habere nolebat ullatenus portionem.

### COMMENTARIUS.

Domine, ne in surore tuo arguas me, neque in ira tua corripias me. Isie psalmus hoc modo intitulatur : In finem carminibus pro octava psalmus David. Diem judicii quidam erronei octavam vocaverunt, quantum ad septem millia annorum, quæ ab Adam inceperunt, quibus quasi diebus septem finitis proculdubio diem judicii sequi dixerunt, et sic se et alios certos de illa die secerunt. Sed inconveniens tamen oritur; Scriptura enim falsisicatur, quæ dicit : Non enim est vestrum nosse tempora, etc.; et item : Dies Domini tanquam sur veniet; et rursus : De illa hera, et de illu tris lateant, sciendum est, quod diem illam quantum ad se non ignorat, sed tamen dicitur nescire : quia discipulos suos quibus multa alia revelavit, illam nescire fecit; sicut dicitur, Tentat vos Dominus, ut sciat : id est, ut vos scire faciat. Remota autem illa temeraria computatione dies judicii potest optime octava vocari hac ratione, quia transactis his temporalibus rebus, quæ per septenarium numerum die-rum volvuntur, et ideo pro septem diebus accipiuntur, sequitur illa dies octava, id est dies judicii, in qua animæ, adepta aternitate, nihil jam debebunt tempori vel mutationi. Also et modo octava dicitur, scilicet quantum ad sex dies, per quos labor hujus vitæ intelligitur, et quibus Dominus laborasse legitur; et quantum ad sextum diem, id est ad requiem illam, in qua justorum animæ qui mortui sunt positi, exspectant communem resurrectionem, ut geminam stolam immortalitatis ibi recipiant, qua exspectatione

hujus mundi, procul dubio sequitur diesoctava, id est dies judicii. Aliter etiam potest vocari dies octava, scilicet quantum ad carnalem generationem et spiritualem, quæ carnalis generatio pertinet ad quaternarium numerum: spiritualis ad ternarium, Ideo autem carnalis pertinet ad quietem non proster corpus, quod constat ex quatuor elementis, vel ex quatuor qualitatibus, quia corpus est siccum, calidum, frigidum et humidum, vel propter quatuor humores, qui sunt in unoquoque homine. Spiritualis autem pertinet ad ternarium numerum, quia ad spiritum, id est ad animam pertinent tres vires : scilicet ratio, irascibilitas et concupiscibilitas. Quibus adhuc duo adduntur, scilicet virtus et doctrina. Doctrina ad illuminandam rationem, virtus antem ad refrenandam irascibilitatem et concupiscibilitatem. Carnalis generatio ab Adam incœpit, et usque ad Moysen, id est usque ad legem, et etiam sub Moyse, id est sub lege usque ad Christum B duravit. Etsi enim viri quidam religiosi mundo subditi sub lege fuerunt, tamen quia spiritualia futura per carnalia, id est per quasdam carnales observantias præsignabant, carnalis generatio dicti sunt. Spiritualis generatio a Christo incepit, quando de carnali circumcisione ventum est, vel transitus factus est ad spiritualem circumcisionem, quando de umbra ad rem transitus factus est. Et peractis carnalibus officiis quæ pertinent ad carnem et ad vetus testamentum, et spiritualibus quie pertinent ad spiritum et novum testamentum, in quibus omnibus debemus considerare septenarium numerum, ad carnem quidem referendo quaternarium numerum, ad spiritum vero ternarium, sequitur dies ociava, in qua die meritis singulorum reddetur, quod debetur; et quie dies transfert sanctos ad æternam salvationem, malos vero ad æternam damnationem. Quam damnationem timens quælibet fidelis anima, et optans æternam salvationem, et ideo præterita peccata reminiscens, et ea ingemiscens sic instat, sic agit cum Domino Deo suo, sicut in psalmo invenietur. Sed prius titulus exponatur. Iste psalmus David historialis habitus in carminibus id est in divinis landibus refertur in finem, id est Christum, et hoc ideo, quia factus est pro octava, id est in voce alicujus fidelis animæ timentis ociavam diem , id est diem judicii, quæ membrum rjus est. Quæ anima orat in hoc mundo sanari, ut non metuat in die illa argui vel corripi. Ilinc potest intentio leviter concipi. Loquitur autem s c : Domine, ure, seca in hoc sæculo, ne arguas me, id est, damnes me in furore tuo, id est, in illa ira, quam tu ostendes impiis in die judicii. Arguere pro comprobare, pro accusare ponitur, et pro damnare, ut bic; et etiam non corripias me : id est, nullum peccatum in me invenias, propter quod me dignum correctione in igne purgatorio ostendas. Omne enim peccatum, quod facit homo, aut ipse puniet aut Deus.

die nullus scit, nisi solus Pater, nec angelus, nec virtus, nec ipse Filius novit. Sed cum Filium nulla occulta Patris lateant, seiendum est, quod diem illam quantum ad se non ignorat, sed tamen dicitur nescire: quia discipulos suos quibus multa alia revelavit, illam nescire fecit; sicut dicitur, Tentat vos Dominus, ut sciat: id est, ut vos scire faciat. Remota autem illa temeraria computatione dies judicii potest optime octava vocari hae ratione, quia transactis his temporalibus rebus, quæ per septenarium numerum dierum volvuntur, et ideo pro septem diebus accipiuntur, sequitur illa dies octava, id est dies judicii, in miserere mei, Domine, quoniam. Et ut me non arguas, neque corripias, miserere mei in hoc sæculo: dest, manum tuam medicabilem mihi suppone, quia infirmus sum, id est, quia medicina egeo pro mentis infirmitate. Quod sequitur, idem est cum superiori. Sana me, id est, quia vires et robora mentis sunt imminuta propter peccata, eam gravantia. Istud refertur ad Infirmus sum, vel aliter, Miserere mei, quoniam infirmus sum in carne mea. Multum enim moutos carnis surgunt adversum me. Sana me, quoniam conturbata sunt ossa mea: id est, quia intirmus sum in mente.

Et anima mea turbata est. Et ne per ossa intelligatur corpus, subjungit illud quod nobis manifestat, quid per ossa debeamus accipere, scilicet anima mea turbata est valde: id est debilitata in suis ossibus, id est, in suo robore. Et quia perturbata est, tu Domine, usquequo cesses? id est quare me hic non uris? quare me non seras ut in die octava me non arguas, neque corripias. Noli cessare, sed sicut te avettsti a me averso a te : its convertere ad me, id est fac te A scientiam per singulos lapsus pecentorum, lacrymis conversum ad me, faciendo me conversum ad te. meis, id est lacrymis cordis. Et non solum lavabo, Vel aliter: Quia conturbata sunt ossa mea, id est conturbata est anima mea in semetipsa. Superior enim vis animæ, id est ratio repugnat inferiori, id est sensualitati. Et quia anima mea turbata est in semetipsa, usquequo turbaris in me : id est, ascendet ad id toa turbatio, ut vel me arguas, vel me corripias, cum boc sit quod in hominem in hoc sæculo se turbantem, id est corripientem non turberis, et in hominem se hic non turbantem turberis? Et quia anima mea turbata est in semetipsa, id est quia se corripit, connertere, Domine, id est, esto conversus ad conversum ad te, scilicet convertere ad me, qui sum conversus ad te, sicut scriptum est : Convertimini ad me, et ego revertar ad vos. Et non solum convertere, sed etiam eripe animam meam perplexitatibus hojus vitæ inhærentem, et salvum me fac dando perseverantiam, non propter meritum meum, sed progres-us sim præcepta propter meritum meum , mbil mihi debetur, nisi justa damnatio : sicut scriptum est : Peccatori datum præceptum non servanti, nihil debetur, nisi justa damnatio. In hoc versu ostenditur difficultas salvationis, et in sequenti locus conversionis. Nam ubi dicitur, Convertere, Domine, et non solum convertere; sed etiam, eripe animam meom, et non solum eripe me; sed etiam salvum me fac, et non propter meritum meum, sed misericordiam tuam, quia per me nihil possum : difficultas magna in salvato esse ostenditur; et quanto res difficilior est, et quanto majore labore adipiscitur, oportet ut major custodia adhibeatur; et sic probatur a contrario, quod si magna difficultas est salvato, magna debetur pœna non salvato.

Quoniam non est in morte. Tu, Domine, convertere in hoc sæculo, quia in morte non est qui memor sit tui: id est, post separationem corporis et anima nemo memor toi efficitur cum sua util tate : id est, nemo C qui in hoc saculo de percatis suis non compungitur, postquam mortuus est, utiliter compungitur : quia hie tantum locus est misericordiæ, post hoc sæculum tautum locus est justitia. Et ideo eripe animam meam, et salvum me fac hic : quia quis confitebitur tibi in inserno? In inferno confessio fieri non negetur, nec de divite opponatur, qui confessionem in interno fecisse legitur animo dicens Abrahæ: Pater Abraham miserere mei, et mitte Luzarum ut intingat extremum digiti sui in aquam, ut refrigeret linguam meam, quia crucior in hac flemma. Sed per infernum illæ profundissimæ tenebræ intelligantur, in quas impii cum suo capite disbolo post diem judicii projicientur, quando ultra locus confessionis non erit. Vel aliter : Domine, convertere ad me conversum, ne sim in morte : id est, in aliquo criminali peccato, quod vere est mors animæ; et sic sim in memor tui, quia non est qui in morte memor sit tui : id est, nemo utiliter tui recordatur, dum a criminali peccato impeditur : quia etsi aliquando compungatur, non ideo salvabitur, nisi a D criminali peccato penitus removeatur. Et ideo eripe animam meam, et sulvum me fac, ut non existens in inferno tibi confitear : quia quis confitebitur tibi in inferno? id est, quis pote it t bi laudabilem confessionem facere, si sit in interno, id est, in vitiorum profundo? nullus. Sicut scriptum est : Peccator cum venerit in profundum ritiorum, contemnet. Confessio atia laudabilis, alia pænalis. Laudabilis est, quando aliquis de bene factis Deo laudes agit; sicat : Confiteor tibi. Bomine rex, etc. Pœnalis est, quando aliquis sua peccata conficens ea dannat, et inde pænam postulat. In hoc versu secondam priorem sementiam focus conversionis ostenditur.

L borari in gemitu meo. Domine, sana me; et ego in quantum potui ad sanitatem recipiendam me idoneum leci : quia laboravi in gemitu meo, id est, assidue propter peccata mea gemui. Et lavabo lectum sucum per singulas noctes, id est, purgabo meam cou-

sed etiam stratum meum, id est, eamdem conscientiam meam rigabo, id est, interius perfundam lacrymis. Lavare eniu dicitur, aliquid exterius hume-ctare; rigare vero, perfundere interius. Merito conscientia lectos vocatur. Sicut enim lecto quiescitur ac laboratur : quiescitur a sanis, laboratur ab ægris; ita conscientia quiescitur ac laboratur : quiescitur in bona conscientia, laboratur in mala. Possumus etiam per lectum accipere delectationem, quia in delectatione sicut in lecto quiescitur et laborator : quiescitur in bona, laboratur in mala. Possum s etiam per stratum aliod accipere quam per lectum. Nam corpus merito per stratum intelligitur. Sicut enim stratum est lectus de stramine, qui leviter a vento potest destrui, sic corpus leviter potest lædi et laniari. Itaque exponendum est : Non solum lavabo meum lectum, id est, meam conscientiam, sed e.iam rigato pter misericordiam tuam. Nam cum sæpe tua trans- p stratum, id est, corpus lacrymis perfundam. Sciendum est quod positionem diversorum temporum, ut laboravi et lavabo, non facit necessitas narrantis, sed affectio orantis. Potuit enim dixisse Psalmista, laboravi vel lavi; vel potesi d.ci, laboravi et lavabo, ita e-se dictum, ut istud est : Servivi tibi quadam re, sed quia per hoc tibi non suffeci, faciam istud aliud, ut tibi sussiciam.

Turbatus est a furore oculus. Ideo lavabo lectum, quia oculus meus, id est, interior homo meus, turbatus est, id est, obstupescit a surore tuo, id est, surorem quem in die judicii implis ostendes contuendo, et peccata mea reminiscendo. Vel interior homo meus turbatus est, id est cæcatus a furore, id est, a peccato primi parentis. Et ideo etiam turbatus est oculus meus, quia inveteravi inter omnes inimicos meus, sive carnales, sive spirituales. Carnales, sive videantur amici vel inimici. Nullus enim major inimicus est animæ, quam temporalis amicus, pro quo sæpe in terrenis tantum laboratur, quod Deus postponitur. Ideo dicit: Inveteravi, quia factus est membrum primi et veteris hominis, vel quia compara-bilis est veteri vestimento, quod nec usui valet nec ornamento. Vel aliter: Oculus meus, id est interior homo meus, turbutus est a furore, id est, ab ira sua, quæ ipsum cæcavit, neque ipsum patientem esse permisit. Et non solum est turbatus ira propria, sed eliam inveteravi inter omnes inimicos meos, sive carnales, sive spirituales.

Discedite a me omnes. Fidelis anima præterita peccata reminiscens, et ea ingemiscens a Domino ·e exauditam ostendit. Et proponens se nobis exemplum, quod si peccata nostra ingemuerimus, a Domino exaudiemur, sic dicit : Inveteravi inter omnes mimicus meos, sed o vos, mei inimici, sive spirituales, sive carnales, qui operamini iniquitatem, et in me pravis persuasionibus, et in vobis malis operibus, discedite a me, modo spiritualiter, quandoque discessuri localiter, scilicet quando vobis dicetur: Ite maledicti in ignem æternum, quia Dominus exaudivit vocem mei fletus, id est, vocem mei flentis.

Exaudivit Dominus deprecationem meam. Probatur a partibus, quod vere Deus exaudivit vocem meam, quia exaudivit deprecationem meam factam pro peccatis meis, et suscepit orationem meam, factam pro perseverantia. Namque pro peccatis delendis proprie fit deprecatio, pro perseverantia in bono oratio.

Erubescant et conturbentur. Et quia Dominus suscepit orationem meam, erubescant. Vel aliter: Ita discedant mei mimici a me, quod erubescant in die judicii in propria conscientia, dicentes : Nos insensati vitam illorum æstimabamus insaniam, et mortem eorum sine honore. Ecce quomodo inter fil.os Dei collocati sunt? Et conturbentur vehementer pomas iimendo, et convertantur de malo in pejus, quando in profun li simas dejicientur tenebras, et de illa

conversione erubescant vulde, id est, velociter. Quod A silia quæ contra eum auctore couse retario suo Achicito erit, id est, que erubescentia cito fiet. Tempus emin breve est. Sciendum est quod istud Erubescant dicentes: Nos insensati vitam illorum reputabamus insanium, referendum est tantum ad carnales in:micos, et non ad spirituales, id est, non ad diabi-tos, quia ipsi non dicent hoc. Vel aliter: O vos carnales inimici, qui modo et in me et in vobis operamini iniquitatem, discedite a me secundum malam mentem, et accedite secundum bonam, quod juste debetis facere, quia Deus exaudivit vocem fletus mei, id est, Deus meus me flentem peccata men exaudivit, et sin iliter vos flentes vestra peccata exaudiet, et ideo mei inimici erubescant de prateritis percatis suis. Vel ita discedant a me, quod ecuhescant de peccatis suis, et conturbentur inde vehementer, id est, valde. Inde compungan ur in cordibus suis, et s c conventantur ad poententiam. Et erubescant valde de noc quod prius gloriabantur in peccasis suis, et hoc mittit salutem pœni enti, non promittit crastinam diem dilatanti. Possunt etiam isti tres versus legi sotummodo ordine mutato ad Exaudivit Cominus deprecationem meam incipiendo, sed melius est ut legatur ordine recto.

# IN PSALMUM VII.

Psalmus David quem cantavit Domino pro verbis Chusi alii Jemini.

#### ARGUMENTUM.

Ezechias ab hostibus calumniatus, et a suis proditus, Domino supplicat, imprecatus ejus judicium in eos qui mendaciter innocentem accusabant.

Chusi interpretatur Æthiops, quo nomine Saul propter sanguinarios et crudeles mores exprimitur, et appellatur filius Jemini, quia de illius stirpe descen-Judworum intellige. Hujus tituli sensum Hieronymum secutus exposui, quia sunt, ut ipse testis est qui hunc psalmum contra Absalom putant esse cantatum, quando Chusai amicus David destruxit consilium Achitophel. Quos sciendum est vehementer errare, primo quia nomen Chusai per samech litteram scriptum est; hie vero per sin; deinde, quod nunquam David, qui ducibus exercitus sui præceperat : Parcite puero Absalou, de morte illius loqueretur, . Concepit dolorem, et peperit iniquitatem, lacum aperuit, etc., maxime qui hunc mortuum aperto capite serit; ad extremum, quod ille amicus David filius Arachi, hic vero filius Jemini scribitur. Causam ergo suam propheta trahens in faturum mysterium Domini Salvatoris, in prima divisione suæ personæ Dominum dep ecatir, ut ab omnibus persecutoribus ejus virtute liberetur. Secunda sectione idem propheta rogat, ut surrectionis ejus gloria manifestata subveniat. Tertia ipsum introducit loquentem, per id quod factus est humilis, ut secundum justitiam suam veritatemque judicetur; malos ultione deterrens, bonis gratuita præmia compromittens. In quarta par e sterum propheta loquitur, commonens Indwos, ut metu futuri judicii a proposita iniquitate discedant, ne meritas luere debeant ultiones. Potest iste psalmus etiam in persona cominici hominis intelligi, si modo ea quæ ibi humiliter dicta sunt, ad nostram infirmitatem reservatur, quæ ille gestabat.

#### COMMENTARIUS.

Domine Deus meus in te speravi. Psalmus iste sic intitulatur : Psa'mus David, quem cantavit Domino pro verbis Chusi filii Jemini. Legitur in secundo libro Regum, quot Absalom patrem suum David crudeliter persequens, de regno fugavit. Cumque eum fugientem Chusi quidam familiaris suus comitari vellet, David illum summopere rogavit ut rediret, at que in Absalom partes se conferret, ejusque con-

tophel machinabatur, diligenter notaret, aque se-cretius ei denuntiaret. Quapropter Chusi ad Absalom rediit, et quæ David rogaverat, fideliter peregit. Ex historia hac psalmus iste sumpsit occasionem; sed quia historia non continetur in psalmo, interpretationes nominum insistamus, ut per eas ad psalmi mysterium perveniamus, quæ tales sunt. Chusi iuterpretatur silentium, Jemini vero deatra; Achito-phel fratris ruina. Ex his interpretationibus occurrit nobis iterum traditor Judas gerens figuram Absalom, juxta quod interpretatur Absalom paz patris, quia pater ejus, id est, Christus, in eum pacem habut, quamvis ille suis dolis bellum in corde gereret. Et sicut Evangelio invenimus discipulos filios vocatos, velut ibi: Non possunt filii sponsi lugere quandiu cum ipsis est sponsus, sic invenimus et tratres dictos. ut cum dicitar : Ite, nuntiate fratribus meis. In hac quoque prophetia dicitur : Narrabo nomen tuum frafaciant velociter, id est, absque mora. Qui enim pro B tribus meis. Et in Apostolo: Primogenitus in multis fratribus. Quare discipulus ille, qui Dominum sceleratis dolis Judais tradidit, recte dicitur ruina fratris, qui Achitophel interpretatur. Chusi vero quod silentium interpretatur, recte intelligitur Dominum nostrum Jesum Christum contra dolos illos silentie, id est, altissimo secreto dimicasse, hoc scilicet silentio, quod caecitas ex parte centigit in Israel, quando Dominum persequebatur, ut plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel salvus fieret. Hoc silentio Dominus noster Jesus Christus venerabilis passionis sua sacramenta occultans, voluntariam ruinam frattis, id est, nefarium scelus proditoris ita in sux misericordi.o atque providenti.e ordinem convertit, ut quod ille ad perniciem unius hominis perversa mente faceret, hoc ipse ad salutem omnium provida gubernatione converteret. Cantat ergo psalmum Domino perfecta anima, digna nosse illud silentium; cantat pro verbis Chusi, id est, pro revodit, ut Regum historia narrat. Allegorice outem David C cutores silentium atque secretum est, apud fideles Christum. Æthiopem vero persequentem populum vero non silentium; sed verba silentii, id est ratio manifestata et exposita illius secreti. Quod secretum dicitur Chusi finus Jemini, id est, dextri. Non enim abscondendum erat a sanctis, quod pro sanctis gestum est. Cantat ergo in prophetia Domino perfecta anima, cui secretum thic innotuit pro verbis Chusi, id est, pro manifestatione illius silentii, quod Deus Pater dextra, id est, favens et propitius ad salutem nostram op ratus est. Quare hoc silentium dicitur filius dextri, id est Chust, id est, filius Jemin. Sciendum quod verba hactenus dicta sunt beati Augustini. Quie si cui gravia videantur, corum colligat summam his planioribus verbis expositam. Agit in hoc psalmo quæque perfecta anima laudes Deo Patri, quia sibi sacramentum passionis Domini nostri Jesu Christi malis occultatum revelavit. Quia Dominus noster Jesus Christus sub tanto silentio, id est, sub tanta patientia et humilitate sæviriam per-D secutionis impiorum Judworum et traditoris Judw ad humilitatis exemplum toleravit, ut ipsi divinitatem ejos non cognocentes machinaremur illud ad ejus unius perniciem, quod Deus Pater misericors et propuius mirabili ordine convertit ad omnium credentium salutem. Si enim cognovissent, nequa-quam Dominum glorice crucifixissent. Hoc itaque silentium illud quo Dominus noster Jesus Christus contra dolos persecutorum dimicavat, fuit illa carcitas, quæ in Israel contigut, ut in omnes gentes lax intraret. Hoc illa provida gubernatio, que nequitiam persequentium in ffabili virtute convertit ad salutem omnium, pro quo revelato cantat in hac prophetia perfecta atima Domino. Exponitur autem secundam hanc sententiam præmissus timbis ita: Psalmus iste attribuitur vel ipsi David prophete, de quo dictum est, Inveni mihi David filium Jesse, virum secundum cor meum, vel coicunque ita perfectae animae, quem psalmum cantavit illa perfecta anima, id

est, exsultanter protulit non tam voce, quam bona A vitia ipsa, sive cacodæmones, per pravas suggestiones operatione, ad laudem Domini pro verbis Chusi, id est, pro manifestatione supradicti silentii quam Spiritus sanctus sibi fecit. Qui Chusi id est quod silentium est, filius Jemini, id est, dextri, quia Deus Pater dextra, id est, misericors ad salutem omnium illud fieri disposuit. Huic expositiom obviat beatus llieronymus, et quodammodo invehitur in beatum August:num, dicens quod Chusi de quo psalums in-titulatur non f::erit Chusi Arachites, qui consilia Achitophel dissipavit, sed quidam alter Chusi, juxta anod timblus iste taliter exponitur. Chusi interpretatur Æthiops. Æthiopes autem omnes denigrati in peccatis dicuntur: hic vero per Æthiopem, id est, Ehusi, accipitur maxime Saul, qui persecutus est sanctum David, per quem Saulem omnes persecutores mortiferi, qui significatum David, id est, Christum tam in se quam in membris persequentur, recte intelligentur. Saul enim interpretatur pet tio, quod nomen quantum ad interpretationem, mittit nos ad B adaptari. mortem, de qua scriptum est : Deus non secit mortem, sed impii accersiverunt eam sibi manibus et pedibus. Verba Chusi, id est, Æthiopis accip untur devocationes, quas persecutores in sanctos faciunt. Quorum verborum alia sunt visibilia, alia invisibilia. Visibilia verba dicuntur fucia, invisibilia vero voces quæ proferuntur. Aliquando enim persecutores nituatur devocare sancios factis, id est, tormentis illatis, aliquando minis. Ab his verbis qualibet perfects anima jam a Domino parum liberata, qui eam cognoscere fecit, quam imqua sint et quam nociva verba illa, agit ei gratias et landes in sequenti psalmo, utque eum adhuc penitus liberetur, exorat. Sic igitor beatum Hieronymum sequentes, supradictum titulum exponimus. Psa mus iste attributtur David, id est, cuique perfectie anima, quem ipsa cantavit ad laudem Do-mini, pro verbis Chusi, id e-t, quia meruit cognoscere verba Chusi, id est, Æthiopis, enam in parte liberari. Chust dico filii Jemini, id est, gravi-simi ad interpretationem, sed ad persecutorum exagerationem, at per hoc innuat quam graves persecutores luc accipiat, scilicet tales qui etiam ex origine persecutoris descenderant, et quorum peccata in progeniem patrum introcant. Jeminus enim de tribu Benjamin pessimus quidam fuit. De qua eadem tribu Saul gravissimus persecutor sancti David, et Saulus lupus rapax, et fere omnes gravissimi peccatores fuerunt. Sciendum quod secundum has utrasque supradicti tituli expositiones potest sequens psalmus legi in voce cujuslibet perfectie animie, sive David, sive enjustiber perfecti de illo priori populo, qui fuit ante nativitatem Christi, sive de hoc populo posteriori. Quod secundum varietatem sententiarum que inferius dicitur, necesse est taliter accipi. In voce autem perfectæ animæ prioris populi legetur sic. Quast dicat : Donune, speravi in te, non in me, si ni Adam fecit, qui non ex te, sed ex se pendere voluit; neque in carne, quia omnis maledictus qui carnem bra D cupit se vindicare de homnie; et dum hominem quacehium suum ponit. Sed speravi in te, id est, tota n spem meam conjeci in le; et in le merito, quis tu qui omnium Deus es potestate, meus es voluntare; et ideo salvum me fac, id est, conserva me propter perseverantiam eripiendo a persequentibus me, id est. a membris diaboli me devocare volentibus omnibus, id est, tam invisibilibus, quam visibilibus, tam occurrentibus quam subsequentibus; et præterea libera me ab ipso capite, id est, a principe tenebrarum diaboto, ne ille qui est ut les rugiens, quærens quem devoret, quando, pro aliquando, rapiat animam meam ad terrenas delecta iones Tunc enim rapitur anima, quando a Domino retrabitur, et terrenis delectationibus implicatur. Et vere rapiet, dum non est qui redomat me ab ipso diabolo, si tu non liberabis me, neque qui sunum faciat ab ejus membris, nisi tu salvum facias me. Visibiles persecutores sunt pravi homines nos mahs persuasionibus suis devocantes; invisibiles vero sunt

ad peccata nos incitantes, et sieut Israeliticus populus ab Ægypio rediens, habuit quosdam persecuiores persequentes, sient Pharaonem et exercitum ejus, et quosdam occurrentes, scilicet Amalec et alios populos, qui ei ad res stendum atque repellendum occurrerunt, ita perfecta anima de tenebrarum potestate recedens, habet subsequentes hostes, vitia pratterita, et quicunque homines vel dæmones ei quodlibet peccatum jam persuaserunt; habet etiam occurrentes nostes, scilicet vitia futura, sive quoslibet ad ea ipsa persuasores. Quod innuit ubi dixit: Ex omnibus persequentibus me; et qu'a quandiu in carne sumus locus mortis est semper in nobis, et ideo quantumlibet perfectis hostis semper imminet, auctor scilicet mort's diabolus, ideo perfecta anima postquam a membris ejus salvari rogavit, ab ipso etiani capite liberari petit, et potest illud plane a quolibet et diligenter consideranti supradicto titulo utique

Domine Deus meus. Resumptio est hic ejusdem nominis, quod superius posuit, et spectat quod luc dicitur aperte ad priorem titulum. Ostendit emm perfecta anima, cujus vox est in hoc psalmo, sibi revelatum esse dominica passionis mysterium atque secretum, id est, patientiam et humilitatem, quam Dominus noster Jesus Christus in passione sua habut, qui retribuentibus sibi mala pro bonis, bona pro malis retribuit, orando Patrem pro eis. Ostendit, inquim, cum se illud secremm, ut alios suo exemplo provocet, quantum possit im tari dicit, et quasi Dominus exponens eis silentium hac admonitione usus esset : hgo pro te impio et peccatore tam humiliter persecutores meos sustinui, tam patienter prod torem pertuit. Quid ergo tu facies? nonne me imitaberis? Quasi, inquam, ita Dominus dicerct, 1espondet ipsi perfecta anima, dicens illa ita : Domine, qui me pretio sangoinis tui redemisti, et Deus meus qui me creasti, si feci istuil quod non debui ; et expersecutoris Saulis. Il c Jemini appositum est, non C ponit quod istud, schiect, st est in manibus neis, il est, in operibus meis illa ctiam iniquitas, quæ apud hommes est aquitas; et determinat qua, schicet, si reddide, te non imitando, mala pro malis, retribuentibus mihi mala pro b mis, et non bona pro malis. Hie in gnam patienti in notat. Major enim patientia est, non reddere malum pro malo aliquibus qui susceptis beneficis inferent nobis mala, quam si nocere voluissent un lo beneficio prærogato. Et est tale hoc totum, quasi dicat : Domine, si non feci quod debu, id est, si imi ata non sum quod tu faciendo me tacere docusti, sed malum pro malo reddidi, i curram hoc malum, scilicet, decidam, id est, devincar, ab inimicis meis invisibilibus inanis, id est. invictoriosus factus in anima, qui extrinsecus victor reddendo malum pro m lo esse volui. Quod fiet merito, id est, juste, scilicet quia ego potius quod pejus est, quam quod bonum est, lacere volui. De hac inamtate dicitor : Inaniter se ja tat, qui, cum sit homo, ret palam superare, vincitur a diabolo occui e inanis effectus vana et superva fætitia, quia vinci non potent. Nescit vero quanto gloriosior ir umphus sit animum suum superare, quam alium vincere. Unde Salomon: Fortior est expugnator animi expugnatore urbis.

Persequatur inimicus animam meam. I a decidam al inimicus, id est, diabolus, persequatur interios animam meam; quia ejus est semper persequi, ne vacet. subdit et apprehendat, id est, decipiat eam. Qui enim semper persequitur, non semper comprehendit, quia non semper decipit; et ita comprehendat, ut conculcet, id est, conculcatam reddat vitam meam, id est, ammam meam, in terrenas concupiscentias, in tantum ut in terram cam redigit, id est, cibum suum cam faciat. Diabolus enim non tantum les, sed et serpens dicitor. Et serpenti a principio dictum est: Super pectus tuum gradieris, et terram comedes, quia dialiolus anima, illus, quie terra sunt, id est, quie ex loto volutie sunt, cibum habet, quia in eis delectatur et reficit se. Et ita conculcet vitam meam, id est, animanı meam, ut gloriam meam, id est, gloriosam conscientiam meam, deducat in pulverem, id est, destruat. Dicit Apostolus: Quia gloria nostra est, testimonium conscientiæ nostræ. Ilæc gloria vera, solida et perfecta est, dum tantum interius ubi solus Deus conspicit habetur. Cum vero exterius in humana laude causa elationis quaritur, tunc a priori soliditate quasi in pulverem, id est, in dissolutionem deducitur. Unde Boetius: Minuit enim quodam modo bonum conscientiæ probantis se. Et Macrobius : Sapiens ponit fructum in conscientia, stuttus vero in lande. Monet autem hic superbiam sive elationem ab ommbus perfectis maxime esse cavendam. Nam hoc vitium tale est, quod etiam in recte factis timeudum est, et quod primum occurrit recedentibus a Domino velut in Adam, et novi-simum occurrit redeuntibus omnibus etiam aliis jam superatis. Sciendum quod hujusmodi dicta in divina pagina, quale istud cst: Decidam merito, et persequatur inimicus, etc., non imprecatio, ut videntur, dicenda sunt, sed est prophetia in prophetis, assentans divinæ sententiar. Generaliter autem ubicunque potest dici aggratulatio justi judicii Dei, dicuntur. Ilic autem hæc posita sunt, non ut prophetæ perfecta anima, quod hare mala incurrere debeat, sed ut per hoc ostendat, quod futurum sit talibus, in quibus ea sunt, quæ a se removeri innuit, scilicet, qui faciunt quod non debent, vel non faciunt quod debent. Ponit quasi consequens ad oppositum prioris antecedentis. Quasi dicat: Si feci quod non debui, vel non feci quod debui, tunc incurram supradicia mala. Si autem feci quod debui, vel non feci quod non debui, id est, si imitata sum te, tune tu, Domine, fac mihi quod debes, scilicet, exsurge persequentibus me in ira tua; id est, fac innotescere eis quam inevitabilis et terribilis super malos sit ira tua futura, ut conver-tantur et persegui me desistant. Et exaltare in finibus ininicorum meorum, id est, potestatem et dominium obtine in impiis. Qui prius fucrunt fines inimicorum meorum, scilicet possessio diabolorum, scilicet, fac de implis pios, ut per hos inimicos, a quibus ante blasphemabaris, glorificetur nomen tuum. Et ut possis exaltari, exsurge in præcepto quod mandasti. Quasi dicat: Mandasti, o Domine, primo homini obedientiam et humilitatem, qua ille per superbiam instinctu diaboli amisit. Ad quam superbiam de-vincendam exsurge tu. Domine Deus meus, in illo præcepto quod mandasti, id est, appare in humilitate et obedientia assumptie carnis, per quod exsurges contra inimicos debellando eos. Et debes exsurgere, quia sic synagoga, id est, congregatio multorum populorum credentium circumdabit te ad imitandum. Circumdabit recte ponit. De his enim dietum est: Vivo ego, dicit Dominus, quia his omnibus velut ornamento vestieris. Et propter hanc synagogam, id est, multitudinem credentium confirmandum, post D peractam obedientiam assumptæ carnis, tu, Domine, cui soli proprium est per te ascendere in cœlum, unde dictum est, a Nemo ascendit in cælum, nisi qui de cælo descendit, > regredere in altum, id est, in coclum unde descendisti, ut inde mittas Spiritum sanctum ad confirmanda corda credentium. Hac sic exposita proprie conveniunt animæ de priori populo. Non enom alicui de posterioribus convenit optare quæ præcesserunt, scilicet, incarnationem Christi et ejus

Dominus judicat populos. Probat perfecta anuna de priori populo convertendo se ad nos, quod vere Dominus post obedientiam completam regredietur in altum, quia ille regrediens verus Dominus, qui sedebit ad dexteram Patris, et cui Pater omne judiciom dedit, judicabit dammando, non salvando populos infideles, nunc interim occulto judicio, scilicet, dando eos in tenebras interiores, tandem autem ma-

terrenis concupiscentiis et malis delectationibus in- A nifeste dando eos sculicet in tenebras exteriores. Judica me, Domine, secundum justitiam meam. Fidelis anima, quæ ante perfectionem timebat ne argueretur, vel corriperetur in judicio, quia jam perfecta facta est et secura, per cogitationem supradicti silentii, jam non timens judicium, dicit : Tu, Domine, qui judicas malos secundum merita sua, judica etiam me hie secundum justitiam meam, id est, secundum hoc quod conveniens est illi justitia, imitor silentium tuum reddendo bonum pro malo; et secundum quod convenit innocentiæ meæ, qua nec lædo me nec alterum. Justitiam et innocentiam dico, quæ sunt super me, id est, quie non a me, sed a te liabeo, qui super me es. Omne enim datum et omne donum persectum de ursum est datum a Patre luminum, Judicare hic acceptur in bono, scilicet, pro temporalibus flagellis, quæ Deus ad custodiam sanctitatis in præsentiam concedit perfectis, et ad exemplum justi judicii sui. Qui enim non parcit hic dilectis siliis, multo minus parcet in futuro servis fugitivis. Sciendum duo officia esse medicinæ : alterum quo repellitur infirmitas, alterum vero quo custoditur sanitas. Fidelis ergo anima quæ superius in alio psalmo sanari rogavit, ubi dixit : Miserere mei, Domine, sana me, et reliqua, jam adepta sanitate rogat hic reliquum officium medicinæ, scilicet, quo custodiatur sanitas, dari sibi a Domino cum dicit : Judica me. Domine, etc.

Consumetur nequitia peccatorum. Sic continuatur: Ut tu, Domine, judices me secundum quod rogo, permitte ut consumatur, id est, perficiatur contra me nequitia peccatorum, scilicet, permitte impiis quod eis propositum est implere in me, ut me flagellent et persequantur; et hoc modo diriges me justum, quia flagella illa erunt custodia sanitatis mex. Semper enim persecutio malorum salus est bonorum. Unde dictum est: Impius vivit pio. Quod enim fornax auro vel paleæ, quod lima ferro, hoc impius facit pio. Nam sicut palea incineratur, aurum vero purgatur, sic in persecutione justus fit justior, et

sordidus sordidior.

Scrutans. Ostendit quod vere Deus dirigit justum. quia scrutatur corda, id est, cogitationes et renes, id est, delectationes ipsius justi, non sola cognitione, ut in peccatoribus, sed etiam dignatione. Quod est quædam ipsius directio. Proprium est Dei scrutari corda et renes. Ilomo enim secundum sola facta vel dicta judicat, non vero discernit quo animo quid quisque f ciat, vel quid quemque delectet; Deus vero discernit quo animus cujusque intendat, et quid quemque delectet. Et quia videt quod tota intentio malorum ad concupiscentiam oculorum et carnis spectat, bonos vero non ima, sed summa delectant, ideo utrosque ju te judicans, illos errare permitit, bonos vero dirigit. Renes proprie pro carnalibus delectationibus ponuntur, quia renes et inferior pars in homine sunt, et regio illa quam maxime voluptas humauz generationis inhabitat, et per quam in hujus mundi miseram atque ærumnosam lætitiam per prolis successionem humana natura transfunditur: hic tamen renes pro bonis delectationibus accipiuntur. Possumus etiam per corda hic accipere curas, per renes vero exitus curarum. Nam ad id quisque pervenire optat, quod eum delectat.

Justum adjutorium meum a Domino. Ideo diriges tu me, Domine, justum per slagella mea, quia hoc quod vere est meum adjutorium, scilicet, ut a te dirigar, justum est mihi dari a te Domino, qui rectos corde lacis salvos esse rectitudine perseverare (sic). Quasi dicat: Justum est, Domine, ut qui miti intirmo medicinam restituendæ sanitatis (sic). Ilinc Apostolus dicit: Si Christus pro nobis mortuus est, cum impii, multo magis salvi erimus ab ira per ipsum. Recti corde dicuntur, qui mundis cogitationibus super-

nas delectationes associant.

Dominus judex justus et sortis. Postquam persecta anima quæ jam sanita em a Domino recipit, occasione sumpta de judicio occulto, quod nunc in ins-

piis sit pro medicina sanitatis conservandæ, interpo- A pravam ex aliqua re terrena contrahit. Parturit ergo, sitionem faciendo, oravit, redit ad judicium de impiis. Quasi dicat, convertens se ad impios : Quando quidem Dominus, o vos, impii, jam judicat occulto judicio, id est, per cæcitatem mentis, quid flet vohis in extremis? Manifeste, scilicet, tunc vos in exterio-res tenebras dabit. Quod non denegasti, tribuas etiam medicinam confirmandæ sanitatis. Sic dicit : Deus Pater, qui judex justus est, reddens singulis pro meritis, et qui fortis est, id est, cui nullus poterit resistere, et tamen patiens est in præsenti, quia non irascitur, id est, non congregat ministros iræ suæ, id est, diabolus, ad ulciscendum per singulos dies, quos ministros humana pœna non per justitiam, sed propter propriam nequitiam delectat, et ideo semper ad nocendum parati sunt; Deus, inquam, qui judex est, nisi vos, impii, interim conversi fueritis pœnitentiam agendo, dum occulte vos judicat, tandem vos manifeste judicabit, quia gladium, id est. Filium suum, quem in primo adventu reconditum in vagina R humanitatis humilem misit, in secundo advento judicii vibrabit, id est, in tam manifesta ira mittet ip-um jam revelatum, ut coruscet lumen piis et terrorem impiis, justis apparent mitis, et terribilis injustis; et hoc non sine providentia faciet, quia jun tetendit areum suum, id est, Scripturam Novi et Veteris Testamenti, in qua illut minatur constituit: quæ ideo comparatur arcui, quia sicut in arcu rigiditas ligni flec itur per nervum, ita in ipsa Scriptura per fortitudinem Novi Testamenti quasi per nervum flecutur et mollitur duritia Veteris Testamenti, cujus umbra per ipsius veritatem explanatur, et ita telendit arcum quod ipsum præparavit jam tanquam ad jaculandum, id est, quod certissimam mortem in co promittit impiis. Et præterea præparavit in eo arca, id est, instruxit et docuit in ipsa Scriptura divina vasa mortis, id est, apostolos, qui ex se tanquam ex vase liquorem talem, id est, tales sententias, luderunt, quæ credentibus fuerunt ad vitam, non C credentibus vero ad mortem. Unde Apostolus: Christi bonus odor sumus Deo, aliis quidem ad vitam, aliis autem ad mortem. Lt effecit etiam in eo arcu sagittas suas, id est, divinas et penetrabiles sententias, vel sanctos et apostolos ibi instruxit, ardentibus, id est, dilectoribus suis, ut ipsi inde utilitatem haberent. Apostoli ideo sagittæ vocantur, quia divinis sententiis frigida corda penetrantes, credentium incenderunt ea illo igne de quo dictum est: Ignem veni mittere in terram, et quid volo nisi ut ardeat? id est, dilectionem Dei et proximi. Possunt etiam vasa mortis hæretici vocari, quos quia prava vota et causa arrogantize ad divinas Scripturas accedunt, Deus permittit eos et prave intelligere, et prave ad suam et multorum mortein exponere. Unde recte vasa mortis dicuntur, quod tamen non inutiliter permittitur heri quantum ad fideles. Coguntur enim veri catholici per illos veritatem in divinis sententiis scrutari atque intelligere. Unde dicit Apostolus : Oportet esse stus ideo dicitur gladius, quia et per ejus humilitatem Deus Pater inimicos suos superavit, et quia per ipsum, veluti per gladium, cæsura et separatio inter bonos et malos in die judicii.

Ecce parturit injustitiam. Ostendit quibus sint apostoli vasa mortis. Quasi dicat : Ecce potest videri quod vere sunt vasa mortis quibusdam. Nam aliquis parturit injusticiam, id est, laborat per consensum implere injustitiam, id est, quamhbet deceptionem. Et boc ideo, quia concepit dolorem, id est, delectationem contraxit ex dolore, id est, ex aliqua terrena re. Et quia concepit et parturit, ideo postea parit iniquitatem, id est, perficit ipsam deceptionem. Nota quod dicat dolor. Augustia et labor dicuntur terrenæ res, quæ labor sunt in acquirendo, angustia in relinendo, dolor in amittendo. Parturire vero est labor ante partum, parere autem partum emittere. Concipit ergo aliquis ex dolore, quando delectationem

cum delectationi consensum adhibet, et in quo delectabatur, perficere sat git. Parit autem, quando in aliis perficit. Si autem vasa mortis, ut supra dictum est, hæreticos accipimus, jam secundum hoc continuatio eadem erit. Sententia vero in hoc mutabitur. quia ostendetur non quibus ut de apostolis, sed qualiter sint vasa mortis. Delectatur enim aliquis hæreticus in persuasione prava, adhibet consensum et cum consensu etiam adjungit actum.

Lacum aperuit et effodit. Idem quod dixit superior versus, aliis verbis, ut plus addat, repetit. Lacus est aque locus, cujus fundus latet. Huic comparatur occulta delectatio in terrenarum rerum fraude. Lacum aperire est lacum dilatare; lacum vero effodere est in altum deducere. Lacum ergo facere est fraudem aliquam in terrenis parare. Aperire vero est consensum delectationi ipsius adjungere. Effodere vero est operationi ipsius fraudis insistere. Et quia aliquis lacum fecit, aperuit eteffodit, ideo incidit in foveam quam fecit, id est, priorem et graviorem casum passus est in fraude, quam alii paravit. Dicit enim beatus Augustinus, quod quisque non prius peccal in se, quam in alterum. Apparet ergo quod quicunque alium in terrenis fraudare cupit, se prius quam illum decipit. Ille enim patitur damnum pec iniæ, iste damnum innocentiæ. Ille leviori damno exterius multatur, iste mucrone avaritiæ interius graviter sauciatur. Hoc ideo apposuit, ut ostenderet justum judicium Dei, quia Deus infert supplicium malis, non ex sua ira, sed ex corum propria nequitia, ita ut quæ fuerunt blandimenta homini peccanti, sint instrumenta Deo punienti. Nec prætereundum quod sicut in utero facto concepto alind gignitur et alind conciptur, semen enim concipitur, homo generatur: ita etiam in superiori similitudine, dolor, id est, res aliqua per delectationem concipitur, iniquitas autom generatur.

Convertetur dolor. Ostendit quomodo aliquis incidat in propriam foveam, ita scilicet dolor ejus, id est, nequitia ejus, convertetur in caput ejus, id est, in animam ejus quæ debuerat præesse, faciet subesse, et quæ debuerat imperare ipsam faciet servire. Omnis enim qui peccatum facit, servus est peccati, et iniquitas ejus descendet etiam in verticem ipsius, id ost, erit superior ratione, quæ ratio est quasi vertex in capite; id est, in anima, quia dignior vis animæ est. Ubicunque enim libido dominatur, ratio premitur et subjugatur. Possunt etiam hi duo versus præcedentes ad solam similitudinem legi. Quasi diceret : Quid censes parandum de illo qui concipit dolorem et parturit atque parit iniquitatem? Idem scilicet quod de illo qui tota vita sua præparet aliquem lacum, et tandem præcipitaretur in ipsum, et tune dolor ejus: id est, quidquid terræ cum dolore de lacu exhauserat. regeretur super caput ejus. Et idem etiam quod de illo qui cum inique paravisset alicui furcam vel pœnam aliquam, postea iniquitas ejus descenderet in verticem ipsius, iniqua illa pœna retorqueretur in ipsum. hæreses, ut qui probati sunt manifesti fiant. Chri- D sicut contigit Aman de pœna quam Mardocheo paraverat, et aliis multis. Nam sicut utrique istorum labor suus esset, sic vero omnibus terrenis fraudibus insistenti labor suus omnis erit ad damnationem.

Confilebor Domino. Pustquam anima consideravit in bonis et in malis justum judicium, quia Deus sic protegit justos ut ipsos de se illuminet, sic punit ivjustos ut non de sua ira, sed de propria nequitia cos dainnet: facit laudabilem confessionem Deo, de tauta justitia eius dicens : Confitebor Domino secundum justitiam ejus, id est, laudabo Dominum propter justum judicium ejus in vocis confessione, et etiam psatlam, id est, bona et suavia opera faciam nomini Domini. id est, ad glorificandum nomen non weum, sed ipsius Domini : et merito, quia altissimus est, et ideo dignus omni laude. Huc illud attinet : Ut videntes opera vestra, glorificent Deum qui in celis est. Nec vacat hæc confessio. Quidam enim erant qui damnationem malorum et salvationem bonorum, non justo judicio Dei,

sed fato vel constellationi, vel cæteris talibus aseri- A formationem nos exhortaretur, orat in hoc psalmo bebant. Sciendum quod si iste psalmus in persona perfectæ animæ de posteriori populo legatur, nihil de supradicta lectione oportet mutari, nisi forte ubi dicit : Exsurge, Domine, in præcepto quod mandasti. Juxta quod potest etiam præcedens Exsurge in qualibet le tione, continuatione non mutata taliter variari. Quasi dicar perfecta anima de posteriori sive de priori populo: Si seci quod debui imitando te, nunc tu, Domine, fac mihi quod debes, scilicet exsurge in ira tua, id est, auge iram gravem et irreflexibilem inimicis meis, videlicet permitte eos flagellare et persequi me. Cognosco enim dum flagellor ab illis, non me negligis, sed illis in ira exsurgis, et exaltare in finibus inimicorum meorum, id est, obtine tibi dominium inimicis meis, qui sunt fines, id est, marcha diabo!i, utendo ipsis eisdem ad sui damuationem, id est, permittendo cos subtracto lumine veritatis sacere ea per quæ damnentur. Unde dictum

nolo malum, id ago.

Exeurge, Domine Deus. Quasi dicat : Inimicis quidem exsu ge in ira, amicis vero, nobis scilicet, tu qui Dominus noster es potestate, et Deus noster creatione, exsurge in præcepto quod mandasti, id est, fic nos proficere in hoc tuo præcepto, hoc est præceptum m. u. d. s. d. u , scilicet ut dilectio nostra usque ad inimicos extendatur; vel fac nos exsurgere in humilitatis et ob dientiæ præcepto, quod tu mandasti, ut etiam erga persecutores nostros simus obedientes et humiles, et sic exemplo et imitatione nostra synagoga populorum, id est multitudo credentium circumdabit ie, et propter hanc illuminando regredere in altum, id est, fac ut appareat regressio tua in cœlum, et cætera quæ de te dicuntur lucem veritatis mentibus corum inserendo. Quotidie enim Christus nascitur, patitur, resurgit et ascendit, secundum diversorum ad fidem accedentium cognitionem. Vel aliter : Exsurge, Domine, in ira tun, et exaltare in finibus inimicorum meorum, id est, ut sias altus inimicis meis, ut ad inspe- C ctionem tui non attingant, sed cognitionem tui amittant ; scilicet Judieis, et etiam quibuslibet aliis persecutoribus exsurge, id est, fac te arduum in præcepto quod mandasti, in obedientia et humilitate humanicatis tuæ, scilicet ut non cognoscant te vere humiliatum incarnatione, pass one, et cæleris : sed putent falsa esse quæ dicuntur de te, et sic per horum excæcationem Synagoga populorum circumdabit te, id est. multitudo fidelium vel intidelium circumdabit. Expulsio enim Judæorum facta est receptio gentlum. Et quia inter hos multi non vere sideles erunt, scilicet habentes nomen Christianum, sed non observantes præceptum sicut hypocritæ et hæretici, ideo tu, Domine, propter hanc synagogam in parte cæcandam regredere, id est aufer te ab eis, eundo in altum. scilicet aspectum et cognitionem tuam eis auferendo, ut qui sordidus est, sordescat adhuc. Et vere regredietur, nam hoc modo Dominus nunc interim Iudicat Potest iste psalmus in persona capitis totus legi, juxta quod titulus præmissus taliter exponitur. Psalmus iste attribuitur vere David, id est Christo quem ipse cantavit, id est exsultanter ad laudem ejus protulit, pro verbis Chusi, id est, quia illud quod apud persecutores et intideles erat Chusi, id est, silentium. scilicet reconciliatio per ipsius Christi meditationem facti, quia ima sumais, cœlestia terrestribus con-juncta sunt: illud, inquam, silentium factum est apud lideles verba, id est ratio Christi manifesta. Unde factum est ut plures in ejus corporis, id est Christi, perfectionem pervenerint, per cognitionem illius Chusi. Quod Chusi est filius Jemini, id est dextri : quia Deus Pater propitius mundo ad salutem omnium illud silentium per mediatorem Christum operatus est, aigue ut fructificaret, ipsum quoque revelare diguatus est, pro qua revelatione Dominus noster Jebus Christus gratias agens Deo Patri, ut ad sui con-

pro se et pro membris suis ita dicens : Domine Deus meus, speravi non in me, sed in te, et ideo salvum me fac, id est, salvos fac meos ex omnibus persequentibus eos, ut superius expositum est : et libera me in me ipso, ne ille qui est ut leo, id est Judaicus populus, qui vere gravem rugitum dedit in passione contra Christum com diceret : Crucifige, crucifige eum. Ne ille, inquam, aliquando rapiat, id est auferat animam meam, ita ut potestatem non habeam resumendi eam: et debes liberare, et alvum facere, quia non est qui redinat, id est liberet me in meipso, si tu non liberas me; neque qui salvum sacial me in meis, si to non salvum facis.

Domine Deus meus. Resumit idem nomen, quasi dicat : Ideo etiam debes liberare me, et salvum facere, Domine Deus meus, quia non seci nec in me nec in meis quod non debui. Nam si seci istud, scilicet quod non debui, et determinat sicut superius : tunc ego est : Non enim quod volo bonum, illud facio, sed quod p non renuo quin decidam, id est, dejiciar de inimicis meis Judæis, inanis : id est invictoriosus scilicet, ut non possim resumere animam meam, quod merito fieret : quia qui debueram esse caput in gloria, fact s essem exemplar in ignominia, et ita decidam ut inimicus, id est, Judaicus populus persequatur animam meam in tribulatione passionis, et comprehendat com compellendo me ad mortem, et conculcet ipsam vitam menm, id est, animam meam in terram, post mortem, me tanguam aliquem terrenum non valentem amplius resurgere, in sepulcro claudendo, et signum cum custodibus sepulcro adhibendo : et sic deducat gloriam meam, id est gloriam resurrectionis meæ in pulverem, id est in nihilum. Si autem seci quod debui, tunc tu, Domine, exsurge in ira tua inimicis meis, et exultare in finibus inimicorum meorum, sicut superius in proxima lectione expositum est; et exsurge in meis amicis in præcepto quod mandasti, id est, fac exsurgere adhærentes mihi in præcepto tuo, sive dilectionis, sive obedientiæ et humilitatis, et sic per doctrinam et exemplum vitæ illorum sicut apostolorum syragoga populorum credentium circumdabit te in me, et propter hanc consirmandam per spiritus missionem regredere in altum, me homine regrediente in altum, qui per me hominem descendisti de alto. Notandum quod non attribuitur ascendere Deo secundum localem motionem, quia omnia complet, sed descendere Dei est, hoc quod summa divinitatis majestas, per humilitatem humanæ naturæ Verbo unitæ nobis innotuit. Ascendere vero est, quod per camdem humanitatem post mortem clariticatam, resurrectione, ascensione, confessione magna Dei potestas declarata est. Vel aliter: Synagoga populorum persequentium propter zelum illorum, qui proficiens in pracepto, circumdabit te in persecutione mea et meorum. Et propter hanc excecandam regredere tu in altum per me regressum, subtrahendo eis scilicet cognitionem, sicut supra dictum est. Cætera quæ sequuntur, non mutantur. Quod vero dicit : Judica me, Domine, sepopulos occulte, tandem judicaturus eos manifeste. D cundum justitiam meam, et secundum innocentiam meam super me, talia in hac lectione ad membra referenda sunt.

IN PSALMUM VIII.

In finem pro torcularibus. Psalmus David.

ARGUMENTUM.

Admiratur Propheta Dei potentiam, per quam gubernat cunctain mundi molem, gratiasque agit quod tantus creator hominis memoriam sit habere dignatus. Aliter Ecclesia laudem dicit Christo de fide omnium credentium. Lege ad Evangelium Marci.

### EXPLANATIO.

Pro torcularibus, pro Ecclesiæ membris dieit : quia sicul in lorcularibus pressæ uvæ durissimis gigartis comminutis, follibusque vacuatis dulcissima vina profundunt, sic in Ecclesia de obstinatis moribus, tumidaque superbia pressuru pænitentæ suaves lucrymæ salubriter exprimuntur. Ecolesia ergo prisci temporis, in qua

revera torcular est quidem corporum, sed fructus salu- A dicens, Domine, Dominus omnium potestate : noster taris animarum, pri no ingressu laudes Christi Domini læla decantat, majestatem ejus prædicans, et operationis excelsa; secundo apertius venit ad hominis naturam, quam de conditione pravissima, quæ Adam suerat peccante vitiata ad magnarum rerum dicit crevisse sastigia. Sic Domini Christi ex duabus et in duabus naturis inconsusis alque distinctis una persona salubriter et indubitanter agnoscitur.

#### COMMENTARIUS.

Domine Dominus noster, quam. Psalmus iste sic intitulatur : In finem pro torcularibus ipsi David. Quod sic exponitur : Hæc verba referuntur in finem, id est, in perfectionem, quæ sunt psalmus, id est laus Dei attributa ipsi David, vel prophetæ ipsi, vel alicui ita persecto de priori populo, sicut ipse fuit, per quem scilicet Spiritus sanctus et operarctur et loqueretur. Psalmus dico dictus ad laudem Dei pro torcularibus, id est pro ecclesiis, quas ipse Propheta vel quilibet R ita perfectus per Spiritum sanctum futuras prævidit. Solet divina pagina quandoque per similitudines, non solum unam, sed plures res significare, velut Ecclesiam quandoque per aream sive torcular significat. Quandoque vero per retia, sive per arcam Noe, in quibus continebantur bona et mala, munda et immunda. Torculari autem sive areæ ideo Ecclesia comparatur, quia sieut in torculari et area id agitur, ut fructus ab integumentis separetur, quæ tamen integumenta necessarium fuit, ubi cum fructibus na cerentur, et cum ipsis crescerent, et ipsos ad maturitatem perducerent : ita Ecclesia per ministrorum Dei operationem id agit, ut honi a malis, amatores mundi ab amatoribus Christi separentur, nunc saltem mente, quandoque separandi corpore : quos tamen malos necesse est nunc localiter permixtos esse bonis ut ad ipsos ad quamdam maturitatem, id est ad perfoctionem , perducant. Veniet autem tempus quando frumenta recondent in horreum, paleas autem combu- C rent igni inexstinguibili, et vina recondent in cellas, vinacea vero projicient extra, unde bestiæ terræ ventres compleant. Est etiam alius intellectus de torcularibus, non tamen ab Ecclesiarum significatione recedens. Uva est verbum divinum, quod quando necessitate pronuntiationis usurpant sonum vocis quo perferatur ad aures audientium, eodem ipso sono intellectus quasi vitium in vinaceis concluditur. Sicque uva illa pervenit ad aures audientium quasi ad torcularis calcatorium, et ibi discernitur, ita ut sonus vocis usque ad aures valeat; intellectus vero memoria corum qui audiunt, quasi quodam lacu torcularis excipiatur. Unde in disciplinam morum et habitum mentis quasi vinum de lacu torcularis in cellas profluit, ubi si non negligentia acuerit, vetustate firmabitur; si vero negligentia acuerit, fiet istud acetuin, de quo Judæi Dominum potaverunt, id est, verterunt in pravos mores et opera mala. Hoc enim aceto Judæi, male divina scripta intelligentes, Dominum ex-acerbaverunt. Possunt etiam martyria torcularibus assimilari. Quid enim agitur in tana persecutione malorum, et tribulatione Lonorum, quando scilicet ipsi boni flagellantur, atque omnibus modis angustiantur, quam ut mortalia, id est corpora corum, velut esca bestiis terræ projiciautur, animæ eorum in apothecas æternæ beatitudinis recondantur? Nunc ad litteram accedamus. Propheta David, sive quilibet ita perfectus, plenus Spiritu sancto, qui in ipso operabatur et loquebatur, prævidens quod futurum esset tempore prædicationis Christi et apostolorum congregationes fidelium futuras, id est, Ecclesias, quæ tamen sine permixtione malorum esse non possunt, in quibus, id est per operationem ministrorum Dei, ageretur ut boni a malis separentur nunc mente, quandoque etiam separandi corpore : prævidens, inquam, hoc, admirando prorumpit in laudem Dei ad consolationem.et doctrinam posterorum, et etiam ad instructionem contemporaneorum suorum, ita

autem specialiter per gratiam : quia nos aderamus quod scienus, alti vero aderant quod ignorant, nomen tuum, id est laus et fama tua, quam admirabilis, id est quam venerabilis et laudabilis futura est per Écclesiarum constitutionem, non solum in Judæa, sed etiam in univers terra. Prius enim nomen Domini tantum in Judæa notum fuit, posten vero per prædicationem apostolorum in omnes partes terræ pullulante Ecclesia exivit.

Quoniam elevata est. Ideo nomen tuum erit admirabile, quoniam magnificentia tua, id est magnificus Filius tuus, dicendus ipsa magnificentia : quia multos magnificos faciet, ad augmentum laudis tuæ elevabitur super cælos, quod ita certum est, ut jam possit dici quasi præleritum elevata est magnificentia tua super cœlos. Cœlos accipit hic libros Veteris et Novi Testamenti, qui ideo dicentur cœli, quia variis figuris sunt cælati, id est sculpti, et sicut in aliquo opere sculptum quoddam extra apparet, quoddam intus latet, ita in ipsis multa mysteria latent. Super hos cœlos elevatus est Christus excedendo cos, quia et in dictis et in factis omnia Scripturarum præconia facta de se excessit. Vel aliter: Elevabitur super coelos, id est supereminelit apostolos et alios præcones veritatis in plenitud ne gratia Spiritus sancti. Unde ei per Proplietam dicitur: Unxil le Deus, Deus luus, oleo lætitiæ prie consortibus tuis; vel major erit et in dictis et in factis, quam illi de eo præconentur. De factis enim ejus dicitur : Nemo potest hæc signa facere quæ tu facis, nisi fuerit Deus cum illo. El item : A seculo non est auditum. De dictis quoque dicitur : Nunquam sic locutus est homo, sicul hic homo. Vel aliter : hlevabitur super cœlos materiales, quando, resumpta carne a mortuis, in illud summum cœlum, cujus ipse lux est. ascendet, ad consedendum in dextera Patris. Apostoli sive alii præcones veritatis iden dicuntur cæli, quia et nos complumnt doctrinæ verhis, et coruscant nobis miraculis de quibus dicitur : Cæli enarrant gloriam Dei, et plura talia.

Ex ore infantium et luctentium perfecisti laudem. Vere admirabile erit nomen tuum, per magnificum tuum, quia per ipsum perficies tibi laudem, id est facies tibi persectam laudem provenire ex ore infantium et lactentium, id est ex prædicatione rudium apostolorum. Stulta enim mundi elegit Deus, ut confun lat sapientia : infirma elegit, ut confundat fortia. Elegit ea quæ tanquam non sunt, ut perderet ea quæ sunt. Quod to um de apostolis dictum est. Qui stulti prius in scientia, infirmi in potentia, tanquam non essent in fama, superaverunt divinis sententiis philosophos et potentes viros, assumpti a Domino, atque missi ad prædicandum. Quod valde provide factum est a Domino, ne si eligeret philosophos mundi prædicationis suse ministros, putaretur quod si quid ma-gaum facerent, non ex dignitate materize prædicatio nis hoc esset, sed ex corum mundana sopientia vel potestate. Potest hic etiam ordo verborum notari. Minus enim est infans quam lactens. Accipiamus igitur per infantes cæteros apostolos, ni ul prius scientes : per lactentem vero, l'aulum qui, etsi aliquid prius scirei, tamen quasi lactens adhuc erat antequam eligeretur comparatione Platonis et aliorum philosophorum. Ex istorum ore perfectam sibi Deus fecit laudem, cum cœlos, id est Scripturas arduas et abditas ad capacitatem corum inclinavit et eis aperuit, ita ut per humilitatem historicæ fidei, quæ temporaliter gesta sunt, ad celsitudinem spiritualis intelligentiæ animos eorum instructos atque roboratos erigeret. Perficis, inquam, tibi laudem, et hoc propter inimicos tuos perdendos, scilicet ut destruas inimi-cum sectæ tuæ, et ultorem, id est defensorem sectæ suæ, Judæum sive pseudoprophetam vel hæreticum. Multum enim Judæi et pseudoapostoli de sana doctrina talium scandalizati sunt. Inimicos Dei vocat quicunque dispensationi divinæ virtutis et sapientiæ per

Jesum Christum ad salutem omnium administratæ A enim homo dicitur primus transgressor, et omnes nequiter adversantur. Vel aliter: Ex ore infuntium, id est simplicium puerorum Hebræorum a nullo instructorum perficies tibi laudem, propter inimicos tuos Judieos confundens. Valde enim confusi et perturbati fuerunt Judzei, quando Domino appropinquante passioni suæ, sexto scilicet die aute pascha veniente Hierosolymam, pucri eorum a nullo instructi nisi a Spiritu sancto, processerunt ei obviam, cum

summa pompa clamantes, Hosanna filio David. Quoniam videbo cœlos. Vere elevabitur super cœlos magnificus tuus, sive libros sive apostolos, quia plures erunt cœli. N m ego videbo, non in me, sed in posteris. Tale dictum est : Introduxit eos Dominus in montem sanctificationis. Non enim Dominus filios israel, quos de Ægypto eduxit in terram promissionis, cum omnes prinsquam ad ipsam pervenirent, præter duos mortui essent, per se introduxit. Dicidur tamen introdusisse eos per posteros, quos intro-duxit. Similiter bic d citur: Videbo in posteris meis tempore magnifici tui cœlos tuos, id est libros tuos, calatos et compositos ab illis, in quibus Spiritus sanctus loguetur et operabitur : et ideo dicendi erunt opera digitorum tuorum, id est, Spiritus sancti. Plures enim libri postquam veritas in adventu Christi patuit, facti sunt quam prius. Unde recte dicitur: Videbo cœlos tuos, etc. Digitus accipitur pro Spiritu saucto, propter diversitatem donorum. Nullum enim membrum tot manifestas diversiones habet in nostro corpore, quot manus in digitis. Ad hoc pertinet quod tabulæ in quibus lex data est Moysi, leguntur scriptæ digito Dei, id est a Spiritu sancto; et quod in Evangelio dicitur : Si in digito Dei ejicio dæmonia, et plura talia. Vel aliter : Videbo in posteris meis cœlos tuos, id est apostolos tuos ita innovatos, et charismatibus plenos, ut possint dici opera digitorum tuorum, id est, opus Spiritus sancti; et videbo etiam opera digitorum tuorum, lunam et stellas : lunam, id est universalem Ecclesiam; et stellas, id est singulas minores Ecclesias, ut septem Ecclesias Asiæ, quæ utraque tu per apostolos tuos fundabis. secundum primam sententiam ita dicetur: Vid bo cœlos, id est libros : et lunam et stellas, quæ tu ipsis cœlis, id est libris, fundabis. Præcepta enim divinorum librorum sunt fundamentum et universalis Ecclesiae et singularum Ecclesiarum, quibus ipsæ roborantur et sustentantur velut ædificium a fundamento. Ecclesia tota significatur a luna, propter delectum quem patitur. Nullus enim tantæ perfectionis in Ecclesia vivit, qui non mulioties cadat et resurgat. Unde dictum est: Justus cadat septies in die, et resurgit. Singulæ vero Ecclesiæ ideo stellis comparantur quia sicut stella differt a stella in claritute, ita diversæ Ecclesiæ inter se in diversorum charismatum confessione. Alia enim prævalet in largitate, alia in castitate, etc.

Quid est homo. Quia notatum est superius quosdam imitatores veteris hominis regenerandos esse in noprimo, ubi mentio de constitutione Ecclesiarum per nomen in universa terra ciarificandum facta est, innuttur : et quia dictum est quod magnificus Dei, id est Filius hominis, super omnes cœlos elevabitur, ideo Propheta resumit priorem admirationem. Quasi dicat : Domine, Dominus noster, quid est komo. id est, cujus dignitatis in se simpliciter homo, id est vetus homo, et omnis portans imaginem ejus, quod tu ejus a te per peccatum elongati memor esse dignaris, parando ei opem medicinæ. Aut etiam filius hominis, id est Virginis, dominicus scilicet homo, quid est quod visitas eum, per præsentiam Verbi tui sibi adjuncti? Quasi dicat: Quantum ad se nibil est et sumplex homo et Finius hominis, secundum quod de peccatrici carne est natus : quantum vero ad te, qui et memor es illius et visitas istum, magnum quid est. Sciendum quod omnis filius hominis est homo, sed non omnis homo est Filius hominis. Simpliciter

sequentes vestigia ejus. Filius vero hominis dicitur Dominicus homo, id est Christus, sicut bic. Dicuntur quoque fili hominis quicunque ex veteri bomine regenerati sunt : sed quia multi sunt qui tion regenerantur, ideo non omnis homo est Filius hominis. Est tantum homo principium omnis filii hominis. Semper enim pænitentia et ablutio veteris hominis est generatio filii hominis, id est novitatis. Præcedit namque animalitas spiritualitatem. Unde dicit Apostolus: Non prius quod spirituale est, sed quod animale, etc.

Minuisti eum paulo minus. Licet tu visites Filium hominis, tamen tu facies eum minorem angelis in paulo, id est, in parva re, scilicet in carnis infirmilate, et tribulatione passionis et mortis; sed nihil nocebit, quia tu statiu coronabis eum, id est ornabis eum gloria resurrectionis et honore confessionis, et per hoc utrumque constitues eum super opera manuum tuurum, id est facies eum superiorem omni rationabili creaturæ bonæ, tam superiori quam inferiori, quæ dignius inter cætera opus tuum potest dici. Namque subjicies omnia rationabilia sub pedibus ejus, id est potestati ejus, ut sit dictum ad similitudinem; vel sub pedibus ejus, id est, etiam humanitati ejus subjicies omnia. Per pedes namque, quæ inferior pars est corporis, humanitas Christi, quæ inferior est divinitati, designatur : et ostendit per partes, quia omnia.

Oves scilicet et bores. Uves in hominibus dicuntur rationabiles homines, fructum simplicitatis et innocentiæ referentes. Angeli quoque dicuntur oves, juxta illud evangelicum : Si quis habet centum ores et perdiderit unam ex il is, etc. Centenarius quippo numerus, qui perfectus est, designat perfectionem in supercœlesti rationabili creatura. Per nonaginta vero novem, qui imperfectus numerus est, intelligitur impersectio et diminutio rationis, quæ in illo facta est per primum hominem, qui per inobe lien-C tiam de divinæ gloria cognitionis lapsus est. Boves quoque in hominibus dicuntur præcones veritatis, fructificantes, atque alios in tide generantes : propter quod etiam in femineo genere protulit, Boves universas. In angelis vero illi possunt dici boves qui aliquam salutem hominibus præconantur, per quod Deo eos fructificantur. Ut tiabriel sacratissimam incarnationem Domini beatæ Mariæ, et cætera talia. Insuper et pecora hic apponit, de subjectione malorum in hominibus, ut integram constitutionem Ecclesiæ ostendat : et occulte notat hic quod supra dictum est in titulo, De torcularibus scilicet, quod in Ecclesia permixti sunt boni malis. Qui nunc per operationem ministrorum Dei separabantur mente, quandoque vero separandi etiam corpore, et ne, si simpliciter dicat, Et pecora campi referemus ad idem, ponit insuper ad notandum hic alios accipiendos. Dicuntur autem campi homines irrationabiles, terrenis tantum voluptatibus inhiantes et gaudentes, vum hominem, quod scilicet in proximo versu et in D qui per campum, id est per latam viam quæ ducit ad interitum, incedunt, obi nihil ardoum ascenditur, nulla difficultas superatur. Ubique planities apparet. quousque ad præcipitium inevitabile perveniatur. De his vere dictum est : Quorum Deus venter est, et gloria corum in confusione. Volucres quoque simpliciter dicuntur homines elati, communem modum excedentes. Volucres cœli, id est aeris, dicuntur, qui magis elati sunt, ut illi de quibus dicitur : Magnificabimus legem nostram, et reliqua, sicut cum plures volucres materiales sint coeli, quia in aere conversantur. Illæ autem specialiter dicuntur volucres cœli, quæ sublimiorem acrem frequentant. Per pisces vero maris, qui latiorem viam habent ad discurrendum quam pisces fluvii, designantur curiosi in terrenis : sicut mercatores, qui latam profunditatem maris, id est hujus mundi, rimantur, sectando lucra importuna. Quorum negotia comparantur semitis illis, qui in vero mari ex tractu navium aut aliquarum rerum

ď

funt: quia quam cito illæ destruutur, tam cito to- A scilicet occulta ipsius Filii et manifesta. Duo adtus labor istorum annihilatur. Ostensa perfecta Ecclesiæ futuræ constitutione ex capite et ex membris, tam bonis quam malis, resumit item ad confirmationem primam admirationem dicens: Domine Dominus qui gentibus profuit: quia cæeitas ex parte facta est in Israel ut plenitudo gentium intraret. Alterum vero

# IN PSALMUM IX.

In finem pro occultis filii. Psalmus David.

#### ARGUMENTUM.

Orat Dominum David pro dolosis cogitationibus fili sui, gratias agens quod eas non sequeretur effectus. Potest et Ezechiæ congruere gratias agenti post Assyrii exercitus interitum. Aliter Ecclesia laudem dicit Christo de Judæis et de principe dæmoniorum.

#### EXPLANATIO.

Nomen filii personam significat Domini Salvatoris. Nam cum nomen aliquod, ad quem pertineat non po nitur, necesse est ut hoc dictum de summitate aliqua sumatur. I'ro occultis autem, quod plurali numero posuit, non unum, sed utrumque ejus demonstrat adventum. Verum sciendum est in Hebræo haberi pro morte filii: sed Septuaginta Interpretes Christi passionem et resurrectionem, quæ ignota prius mundo fuit, per verbum absconsionis celare malui-se, ne a gentibus illo tempore sacile nosceretur. Deinde et Symmachus ita transtulit pro victoria de morte filii, hanc habens consuetudinem ut verbum Hebraicum Lamanasse, quod Septuaginta Interpretes, in finem, Aquila Imnicopoim transtulit, hoc est ei qui præbet victoriam ipse, Epinicion verteret, quod proprie triumphum psalmumque significat. Totus hic psalmus a persona Prophetæ depromitur. Prima professione lætom se dicit Domino psalliturum, quon am confudit diabolum, cujus culturam adventus sui pia dispensatione destruxit. Secunda commonet fideles ut psallant Domino, qui vindicat sanguinem pauperum, et exaltat eos de portis mortis. Tertia peccaloribus, cum Antichristo malorum finem dicit venturum. Quarta malorum ipsorum nimietale permotus, conversus ad Dominum, quasi recessisse illum dicit a defensione pauperum, cum malis datur licentia præsumptionis suæ. Quinta deprecatur ut tremendi ittius judicii tempus adveniat, quatenus hæc omnia fine celeri transigant, ne cvjuslibet hominis iniquitas ulira prævaleat.

# COMMENTARIUS.

Confilebor tibi, Domine, in toto corde meo. Psalmus iste sic intitulatur : In finem pro occultis filii, Psalmess David. Quod sic exponitur: Iste psalmus est compositus ab David historiali, referendus non ad aliquam historiam, sed in finem, id est in perfectionem, scilicet in plenitudinem temporis, quando Deus misit Filium suum, factum sub lege, ut eos qui sub lege erant redimeret; et quando recessit imper-fectio temporis, in qua prius veritas sub umbra Intuit. Psalmus dico dictus, pro occultis filii Dei intelligendis, vel insistendis. Quari posset cujus filii hic occulta accipiantur, quia determinatio non est apposita, nisi superioris psalmi titulus dubitationem isiam excluderet, qui de Absalone filio David historialis agens, habet ad determinationem filii sui præterea boc quoque, qui cum ille nefarius bellum patri intulit, non gentes aliquas, sed solum Israelem adversus eum concitavit. În hoc autem psalmo multa de gentibus intelliguntur, hoc, inquam, manifeste nos inducit ad id ut non hic occulta alicujus hi-torialis filii David accipiamus, sed potius unigeniti Filii Dei Patris, qui per excellentiam absolute vocat Pilium se dicens : Si Filius vos liberaverit, vere liberi eritis. Hæc autem distinctio quæ ponitur hic, scilicet pro occultis, mittit nos per oppositum ad intelligenderen quædam ipsius l'ilii esse manifesta, ad quo-Fram differentiam dicuntur hæc occulta. Ut igitur per-Sectius hac occulta videamus, consideremus utraque.

ventus Christi certissime es e creduntur. Alter præteritus est, humilis scilicet et occultus, quando in carne apparuit, quem Judæi non crediderunt, et qui gentibus profuit : quia cœcitas ex parte facta est in Israel ut plenitudo gentium intraret. Alterum vero manifestum, seiliest adventum in die judicii ex-speciant ip-i Judzei sieut et nos, in quo etiam impli manifeste confitebuntur ipsum Christum esse illum, qui merito justis conferat præmia, et malis inferat supplicia; licet illa confessio non sit eis ad remedium salutis, sed ad cumulun damnationis. Hos autem duos adventus sequuntur duo judicia, humilem seilicet adventum sequitur occultum judicium : manifestum vero adventum, manifestum sequitur judicium. Occultum judicium in præsenti agitur, quod Petrus in Epistola sua testatur dicens : Oportet ut slagellum nunc incipiat a domo Dei. Flagellum vocat justum judicium, quod in præsenti ad purgationem exercetur in domo Dei, id est in sidelibus. Est autem occultum judicium pæna illa quæ in præsenti occulte ministratur, ut vel exerceat conversos ad purgationem, aut admoneat impios ad conversionem, aut obduratos præparet per præsentem cæcitatem ad æternam damnationem. Hæc quoque duo judicia prædicta manifestat Dominus in Evangelio dice: s ita de manife-to: Qui credit in me, non venit in judicium, sed transit de morte ad vitam. Quod sic intelligendum est quod quisque vere fidelis itain præsenti judicio per aliquantulam afflictionem, qua Deus Pater flagellat omnem flium quem recipit, purgat, ut non sit opus ipsum venire tanquam purgandum ad judicium, sed statim transeat ad gloriam. De occulto quoque judicio dicit: Qui autem non crediderit, jam judicatus est, id est, jam per excueationem occulti judicii pra paratus est æternæ damnationi justi judicii. Hæc sunt occulta Filii et manifesta; et pro his occultis, et etiam manifestis intelligendis, et advertendis pro suo modo et tempore a fidelibus psalmus iste a David propheta in voco capitis, vel etiam alicujus perfecti do priori populo compositus est. Possumus quoque sine prædicta verborum prolizitate, occulta et manifesta hic notare, ut per occulta accipiamus hoc quod in præsenti malis permittitur prosperitas, et parcitur eis, ut tandem repellantur: boni vero nunc dagellantur, ut tandem in gloriam recipiantur. Quod hominibus quibus per contrarium videtur occultum est, et per hæc occulta intelligamus manifesta illa quæ posten. sequentur, quando boni scilicet manifeste recipientur, mali vero rejicientur. Nunc ad litteram accedamus. Vox capitis est in hoc psalmo, exhortantis. nos ut aggratulemur humili ejus adventui, et conformemur per imitationem passionis ejus, ut apprehendamus hic disciplinam Patris occultam et lugientem, ut in luturo possimus evadere manifestam pœnam, malos devastantem: et dicit ita, Domine Pater, confitebor tibi, id est, landabo te in me et D in meis, per bonam operationem, et non ficte, quasi populus labiis honorans, sed in toto corde meo, id est affectione tota. Itle in toto corde laudat Dominum qui nullum angulum cordis in quo aliquid terreni habeat, sibi reservat, sed omni cordis affectione laudare Deum per bona opera festinat. Ille ctiam in toto corde laudat, qui divina dispositioni in nullo resistit, nihil attribuendo fato, vel constellationi, vel cæteris talium, sient quidam stulti : et qui intelligant gaudendum esse in tribulationibus, quia scit quod omnis poena præsens vel ad hoc datur ut exerceat conversos jam ad purgationem, aut admoneat non conversos ad conversionem, aut no-lentes converti præparet ad æternam dannationem. Confiteri ideo ponitur pro Laudare, quia post veram confessionem peccatorum sequitur laudahilis conf ssio, id est, immutatio pravæ vitæ in vitam bonam, qua vere Deus laudatur. Confitebor, inquam, tibi, et narrabo similiter in me, et in meis, per bona-

opera mirabilia ma, omnia narrabilia scilicet. Hac A ciariam potestatem corum et causam, id est accu-adeterminatio apponitur propter quædam quæ nec in se nec in suis ipsum caput narravit, de quibus dictum est: Non est vestrum nosse tempora, vel, etc. Fit item : Multa habeo vobis dicere. Et rnrsum : De die autem illa, rel hora nullus scit, nisi solus Pater, et reliqua. Vel aliter: Narrabo omnia mirabilia tua, non solum ea scilicet quæ palam operaris in corpore, sed cliam quæ facis invisibiliter, quod longe dignius et excellentius est. Excellentius enim fuit Saulum persecutorem invisibiliter resuscitare in mente, quam Lazarum mortuum visibiliter in corpore : quia visibilia miracula vocant animam ad illuminationem, invisibilia vero ipsam vocatam illuminant : et ita narrabo, ut transcam in me et in meis per invisibilia miracula, ad intelligenda atque credenda invisibilia. Quod est perfecte narrare omnia mirabilia Dei.

Lætabor et exsultabo in te. Hoc modo scilicet nartabo in corpore, id est perfecte gaudebo : quod notatur per hoc utrumque et hoc non in me, vel in aliqua sa culari conquisitione, sed in te; ex quo pendebit esse meum, et cliam psallam, id est, bene operabor, non ad gloriam meam, sed ad nomen tuum glorificandom, quia tu Altissimus es. Iloc recte competit ipsi capiti, id est Christo, qui dicit: Ego non rem ut facerem voluntatem meam. Et rursum: Gloria mea non est mea. Convenit ctiam membris suo modo. juxta quod dictum est: Ut videntes opera vestra bona

glorificent Deum, qui in cœlis est. In convertendo inimicum meum retrorsum. Merito psallam tibi, quia quod placebo, vel quod ero, per te erit; quia tu convertes, non ego inimicum meum retrorsum, id est diabolum tentantem me, per seipsum, et membra mea, et per se et per membra sua : et in ipsa tentatione volentem se et membra sua præponere, per victoriam, et mihi et meis, illum facies et in se et in suis retrorsum esse, id est victum po- C steriorem esse. Semper enim indigniora posteriora sunt dignioribus, non tempore, sed dignitate. Quod vero Jeannes sensit cum dixit: Qui post me venil. ante me factus est, hoc factum est in Christo, quando tentatus a diabolo, dixit ei qui volebat præesse: Vade retro, Satanas. Fit etiam in membris ejus quotidie, quando tentari a diabolo per suggestiones, vel a ministris ejus per concitationes, non ipsis succumbunt, sed eos vincentes præcedunt. Vel aliter: Convertens inimicum meum retrorsum, id est principem mundi diaholum, qui priusquam a le expelleretur, foras præcedebat, ducendo lacies sequi in se et in membris suis, tuos inaniter persequendo. Et vere cunt retrorsum diabolus et membra ejus, sive tentantes, sive persequentes : quia infirmabuntur, id est inefficaces in utroque erunt, et peribunt tandem remoti a facie tua, cum eis dicetur : Ite, maledicti, in ignem aternum. Et vere diabolus et ministri ejus tentantes insirmabuntur, quia tu non dico facies, sed j m secisti judicium, id est rationem in me et in meis, quam ipsi tentando voluerunt facere suam; id est sibi obedientem illam, tu contra tentationes roborando facies e-se meam et meorum, id est facies parere potius utilitati mese, et meorum et causam, id est suggestionem ipsius diaboli, et concitationem ministrorum ejus, quam ipsi putabant esse suam : id est pervenire ad eorum gloriam, illam facies tu meam, id est proficere milii et meis ad gloriam, et in hoc sedebis super thronum digne, id est juste judicabis in hoc tu qui judicas omnem justi-tiam et nullam injustitiam. Thronus est sedes judiciaria, in qua ille solus sedere dicitur, quia recte judicat. Non enim in sede regni sedet, imo nec esse iti dicendum est, quia non regit. Unde hic recte redere super thronum pro justo judicio positum est. Juxta aliam vero sententiam ita dicetur: Vere diaholus et ministri ejus persequentes me et meos, infirmabuntur; quia tu facies jud cium, id est judi-

tionem, quam ipsi in damnatione mea et meorum exercebunt, ad suam gloriam, illam scilicet judiciariam potestatem et accusationem facies tu meam. id est convertes ad meam meorumque gloriam, et illorum ignominiam; et in hoc sedebit super thronum, id est, parabis tibi animam meanı et meorum thronum, id est judiciariam sedem, tu qui per me judicas omnem justitiam. Omne enim judicium Pater dedit Filio. Hinc dictum est : Deus erat in Christo. mundum reconcilians sibi. Possunt etiam hi duo versus aliter legi, ut sic dicatur : Ideo ego psallam nomini tuo, quia inimicum meum, id est Judaicum populum infirmitatem suam non animadvertentem prins, et ideo me medicum contemnentem et præcedentem, sicut aliquis insanus, dum morbum suum non intelligit, non veneratur sequendo medicum, sed præcedendo contemnit : illum, inquam, inimicum convertes retrorsum, id est, facies per prædirabo et confliebor, quia lætabor in mente, et exsul- p cationes apostolorum tuorum advertere morbum suum, et humiliter me sequi ac venerari me medicum. Vel vere convertentur retrorsum : nam infirmabuntur in se, id est recognoscent infirmitatem suam ; et sic peribit in eis facies eorum, id est deformitas peccati, qua se fuscaverant a facie tua superveniente; id est propter virtutes supervenientes. Sic perierat facies Sauli cum dixii: Vivo jam non ego, vivit in me vero Christus. Vel peribit facies eorum a facie tua, id est per illos in qu'bas aperte repræsentabitur facies tua, id est per doctrinam apostolorum, et ideo peribit, quia damnatio mea salvabit eos. Quod sic dicit : Quoniam tu, Domine Pater, jam fecisti in dispositione tha judicium, id est damnationem, qua damnabor : et causam, id est accusationem, qua accusabor, esse meam, id est meorum, id est salutiferam meis, et in hoc sedisti super thronum, id est juste judicasti in hoc. Justum enim foit judicem hominum, qui salutem conferre venerat, pro salute hominum immolari. Unde dicit Apostolus: Oportebat enim qui multos filios abducturus erat in g'oriam, auctorem salut.s eorum per mortem consummare. Hoc idem quod de Judæis nunc diximus, potest dici de quibuslibet gentilibus membra persequentibus,

Increpasti gentes. Quasi diceret : Pro fructu secisti judicium et causam meam, ob hoc scilicet quia per hoc increpasti per me gentes, id est omnes gentiliter viventes: non quod ipse Christus personaliter increpuerit gentes, quarum nullus ad eum venisse dicitur, nisi mulier quædam Chananæa, et centurlo quidam magnæ sidei : cum ipsemet dicat : Non sum missus nisi ad ores quæ perierunt domus Israel. Sed hoc factum est quando apostoli per Spiritum sanctum confirmati, aperte vitia omnium malorum reprebenderunt. Et quia gentes increpasti, ideo periit impius, id est qui prius erat impius justificatus, factus est pius. Unde dictum est : Verte impios et non erunt : et in hoc periit, quia tu delesti nomen eorum, id est nomen impietatis in eis, non tantum in præsenti, sed in æternum. Et quia in æternum solet accipi pro tanta diuturnitate, quan'o longior ab humano animo potest concipi, ut ibi: Dominus in aternum regnabit, et ultra: ideo subdit, et in sæculum consecutivum hujus sæculi præsentis, id est, in vera æternitate. quæ in hoc consequitur hoc sæculum: quia sicus istud sæculum agitur per decedentes et succedentes dies, menses et annos, ita ipsa æternitas agitur quasi per decedentes et succedentes infinitas ætates. Dicit beatus Augustinus quod in alia translatione habetur in sæculum et in sæculum sæculi, sed quia in Græco unde hæc translatio facta est, habetur quoddam nomen αίῶνα, quod æquivocum est ad sæculum et ad æternum, ideo hic æternum juxta illud posituam

Inimici descerunt. Per hoc delesti nomen eorum, quia non dico sufficient, sed etiam jam tua disp sitione desecerunt frameæ inim ci, id est diaboli. Fra-

bolus quasi gladio jugulabat animas illorum, quos per illos errores decip ebat. Quas omnes frameas gladius ille destruxit, quem Deus Pater in humili adventu reconditum in vagina misit, in manifesto vero adventu in majestate vibravit, quia post adventum Christi, etsi framen ille in aliquibus manserunt. parvam tamen efficaciam habuerunt; quod sic dicit, Frameæ desecrunt, id est, destructæ sunt pervenientes in finem, id est in persectionem et plenitudinem temporis, quando scilicet Christus advenit, vel desecerunt euntes in sinem, id est omnimoda defectione et contritione destruxisti. Anima cujusque impii est civitas, in qua regnat princeps B byloniæ, id est diabolus. In hac civitate dolosa et fraudulenta consilia quasi curiæ locum obtinent. Officia vero diversorum membrorum huic principatui satellitium præbent ad explendum flagitium, quando per oculos decipimur ad carnalem concupiscentiam, per aures ad lasciviam, per manus ad B ceptaculum, quo defenditur et recipitur ille qui rapacitatem, et sic per catera. Hac quoque civitatis plebs sunt carnales delectationes, et turbulenti mo-tus animi quotidianas seditiones in homine concitantes. Hæc regna per divinum verbum destruuntur, quando per sacram prædicationem fraudulenta con-silia sopiuntur, et illicitæ delectationes edomantur, et officia membrorum captivantur, ut flat in nobis quod Apostolus admonet dicens : Sic exhibuistis membra vestra servire iniquitati ad iniquitatem, etc. Unde dicit : Civitates, id est, animas impiorum in quantum regnum erat diaboli, per verbum prædicationis destruxisti. Et sciendum quod nequaquam ista, id est fraudulenta consilia et cætera, in malis civitatibus esse dicerentur, nisi prius essent in singulis bominibus. Vel aliter: Frameæ inimici, id est, manifestæ contradictiones, quas diabolus per membra sua prius faciebat Christiano nomini, quæ ideo designantur per frameas, quia qui framea, id est gladio pugnat, manifeste pugnat. Illæ, inquam, defecerunt in finem, ut supra dictum est, et non in paucis : sed civitates, id est, conspirationes et conventicula illorum contradictorum destruxisti, transferendo eos in Leclesiam : et bene die destruxisti jam, quia jam apud te periit memoria, id est, fama et gloria corum, quam ipsi voluerunt ex persecutione Christiani nomints sibi acquirere; et merito periit, quia fiet cum sonitu, id est irrationabiliter : sicut nulla ratio intellectus, ubi solus sonus non distinctus per verba est. Quæ irrationabilitas satis exprimitur, ubi ipsis bobus comparantur, Domino dicente ad Saulum: Stultum est tibi contra stimulum calcitrare. Vel aliter : Memoria corum periit cum sonitu, id est, cum strepitu impietatis: id est, memoria periit in eis, et impietas, quæ strepitum faciunt in anima. Vel aliter : Memoria periit cum sonitu, id est, cum magno labore et conatu abnegandi se. Multo enim labore opus est ut aliquis se abneget, et crucem suam tollat. Vel aliter: Memoria eorum periit cum sonitu prædicationis, id est, per tonitrum et terrorem, quem apostoli prædi- D cantes per minas futuri judicii eis intulerunt. Et Dominus permanet in æternum, id est, ego quem ipsi exhæredare et tanquam servum expellere volueruut, factus Dominus permaneo in domo, id est, habito in fidelibus non ad horam, sed in æternum. Unde dictum est : Servus non permanet in domo in æternum, filius autem permanet in æternum. Et rursus : Et regni ejus non erit finis. Hic caput de se, quasi de tertia persona loquitur.

Paravil in judicio. Merito Dominus permanel in æternum in domo, quia ipse in judicio paravit thronum suum, id est, ego in damnatione passionis meæ paravi milii thronum; id est, conquisivi milii judiciariam potestatem apud Deum Patrem, qui me, quia pro hominibus judicatus sum, judicem hominum constituit. Unde dictum : Christus factus est obediens Patri usque ad mortein, propter quod et Deus Pater illum exaltavit, et reliqua : Et ipse, id est,

meas vocat diversas opiniones errorum quibus dia- A ego qui prius in humilitate positus non videbar ipse, non factus ipse, id est, Dominus et judex omnium, judicabo manifesto judicio in fine orbem terræ, id est, illos qui cum prius essent terra, id est, terreni fient per bona opera orbis, id est perfecti; illos judicabo in æquitate, id est in æqualitate, confor-mando eos scilicet mihi in gloria ibi, quia hic se mihi conformaverunt per bona opera; et populos, id est, malos tumultus et seditiones agitantes judicabo in justitia, id est, in comparatione justitiæ perfectorum, quia hic ipsis perfectis se non conformaverunt, non associabuntur illis ibi in gloria. Non enim ibi erit jud cium nisi in conscientia, qua se quisque sociabit ibi, sive bono, sive malo cui se hic conformavit.

> Et factus est Dominus. Idem creator omnium, qui tunc manifeste judicabitur, factus, id est, creatus per humilitatem sibi adjunctam, et ideo Dominus constitutus: nunc interim est refugium, id est reprius per primum traducem peccati in regionem longinquam fugerat; est, inquam, refugium pauperi non exterius, sed interius, id est vero pauperi, qui ita se in mente pauperavit, ut nihil amet quod vel eum viventem deserat, vel ab eo in morte deseratur, sed sola æterna quæ stabilia sunt, desiderat, et in hoc est refugium, quia adjutor est in opportunita-tibus, id est, ubi est opportunum scilicet in virtutibus interius, licet non adjuvet exterius, quia ponit virtutes in suis ne devocentur, vel deficiant : et hoc tunc quando necesse est, scilicet in tribulatione, quando exterius tribulantur. Vel aliter: Adjutor est suorum in tribulatione, id est per tribulationem, et per quædam amara data in opportunitatibus, id est in prosperitatibus. Cum enim Deus quædam amara et aspera prosperitatibus mundanis suorum intermisceri permittit, vere in hoc eos adjuvat : quia statim perfecta anima quæ fragilia sint, hoc mundana advertit, et sic ea contemnit, auque in cœlestium appetitu animum affigit. Possunt quoque hi duo versus recte in tertia persona legi, id est ad Patrem referri, ut sic dicatur : Justus Dominus Filius permanet in æternum in domo, id est, ego quia Dominus Pater in judicio, id est in damnatione mea paravit sibi me thronum suum, id est fecit me esse judiciariam sedem, ut per me alios judicaret. Vel aliter : in judicio, id est in patientia et constantia damnationis meæ paravit sibi per exemplum initationis thronum suum, id est apostolos in quibus sederet, et per quos alios judicaret, et ipse Dominus manifeste tandem judicabit per me orbem terræ, etc. Et nunc interim per me factus est relugium pauperi, sicut superius expositum est.

Et sperent in te qui noverunt. Hic se ad ipsum Patrem convertit. Quasi dicat : Quia ego Dominus sum. refugium pauperi, vel tu in me, ideo, o Domine, sperent in te qui noverunt nomen tuum. Vel ita continuabitur juxta posteriorem sententiam de Adjutor in opportunitatibus. Quia terrena contemptibilia esse cognoscunt per tribulationem admixtain prosperitati, ideo sperent non in se, ut de se aliquid præsumant, sicut fecit Adam, neque sperent in terrenis, sed spem suam in te conjiciam, scientes quod sine te nihil possunt sacere. Hli dico sperent qui noverunt vere nomen tuum. Legitur de hoc nomine quod Dominus nomen est illi. Quod nomen, id est Dominus ille vere novit solus, qui se servum spontanee ei subjecit. Item legitur, Qui est, misit me ad vos: Ego sum qui sum. Quod iterum nomen scilicet est, ille tantum vere noscit, qui non cupit ea quæ fluunt per suit et erit, id est transitoria, que sicut cum magno desiderio exspectantur antequam acquirantur, quod notatur per erit; ita cum magno dolore amittuntur, quod notatur per fuit : sed tantum desiderat ea quæ sunt, id est sola æterna, et merito debent sperarein te, quia tu non dico derelinquens, sed non de-

gan'es re.

Psallite Domino ani habitat. Hic convertit se ad membra, quasi diceret: Et ut possitis sperare, psallite Domino, id est, bene operamini ad gloriam Dei. Nota non esse sperare, nisi præcedat psallere, Domino, dico, qui habitat in Sion, vel qui nunc per inhabitationem suam facit vos esse Sion, id est speculatores, ut tandem sitis ad veram visionem perventores. Sicut enim alicui ascendenti Hierusalem primum occurrit Sion, ita nunc in præsenti a bonis agitur speculatio, ut tandem perveniatur in flierusalem, id est in veram pacis visionem. Psallite, loquam, Domino, et ut qui diligit Deum, diligat et fratrem sunm : annuntiale inter gentes, id est gentibus ad salutem earum studia, id est vehementes affectiones ejus scilicet : qu'a ad salutem omnium me Verbum sunn humiliari per incarnationem et passionem voluit, et annuntiando. Nolite timere eos dere, quoniam veniet tempus quando manifesta erit interficientium pæna et interfectorum gloria quod sic dicit, Dominus non dico recordabitur, sed jam recordatus est, ad hoc ut tandem sit requirens per manifestam pænam interficientium, et manifestam gloriam interfectorum sanguinem eorum, id est studia ejus annuntiantium qui a persecutoribus effundetur. Notandum quod ideo non dicit recordatus, ut oblivio aliqua cadat in Deum, sed quia illis qui tota affectione aspirant ad illum gloriam, et ut mali ab eis separentur, videtur quasi propter dilationem Deus oblitus esse, ideo juxta visum illorum ponit recordatus. Et quia recordationem solet præcedere oblivio, subdit : Imo non est oblitus clumorem, id est, desiderium mentis pauperum, qui quotidie clamant: Vindica, Domine, sanguinem sancturum tuorum. Pauperum dico dicentium per me ve-rum pauperem, qui, cum essem dives, pro omnibus pauper factus sum : ita ad Patrem pro eis cla- C mantem, Domine Pater, misercre mei, id est, miserere meorum, ita scilicet : Vide humilitatem meam, id est, habe præ oculis afflictionem meorum, illatam ris ab inimicis meis, id est, a persecutoribus Chilstiani nominis, me's scilicet dando constantiam ne devocentur; illis vero mentis excæcationem. Vel pliter : Domine, miserere meorum, et ut miserearis ride humilitatem meam, id est, dejectionem meam in meis, qui in ipsis non tantum per propria peccata eorum, sed etiam per peccata primi parentis dejectus sum, humilitatem dico illatam mili in meis. ab inimicis meis, id est, a serpente et Eva. Vel aliter: Donnine, Pater, miserere mei in meis, et vide humilitatem meam, id est, considera humilem satisfactionem meam in meis, qua ego recognoscens me longe aberrasse a patria per superbiam, laboro repatriare per obed entiam. Vide, inquam, ut videndo eripias me de inimicis meis exterioribus, sive interioribus, ne ab ipsis devocer.

Qui exaltus me de portis mortis. Rogo ut miserea- D ris, et vere facies : quia jam incœpisti, quia me in meis ereptum de portis mortis, id est de carnalibus concupiscentiis, quæ cum sint prima mors, dicuntur tamen porte mortis, quia sunt introitus ad a ias duas graviores mortes, scilicet ad consensum et ad ope-rationem peccati : me, inquam, exaltas de illis portis, scilicet ut si quando per poenam primi parentis in meis flunt, non regnent tantum per consensum et operationem. Unde dictum est : Est peccatum in restro mortali corpore, sed non regnet. Vel aliter: Qui exaltas me de portis mortis, id est de quinque sensibus corporis, qui sunt portæ mortis, id est, accessus ad peccatum, ut oculi ad curiositatem, auies ad lasciviam, manus ad rapacitatem, et cætera similiter. De illis, inquam, portis exaltas me et meos, ut non attendamus ima, sed summa. Vel de portis mortis, id est, de humanis judiciis, quæ antiquitus solebant fieri ante portas urbium : ut cgre-

reliquisti jam in proposito tuo quærentes te el abne- A dientes et ingredientes videntes damnationem malo rum, et remunerationem honorum, caverent vitarda, et appeterent facienda. Quæ humana judicia ideo dicuntur portæ mortis, quia nequaquam sine injustitia possunt exerceri : de illis, inquam, portis exaltas tu me, id est mens, ut nequaquam videlicet secundum homines, sed secundum te qui acceptor personarum non es. Elæ tres sententiæ de portis mortis, maxime ad membra referentur. Quantum vero ad caput, ita potest dici, Exultas me de portis mortis, id est, de humilitate et passibilitate humanitatis, quæ sunt accessus ad mortein; exaltas me in resurrectione per immortalitatem et per impassibilitatem. Vel ut simpliciter dicatur, Exaltas mé de portis mortis, id est, de potestate mortis, qua communiter omnes qui carnaliter nascuntur, tenentur, exaltas me, ut ab ipsa non continear. Vel, Exaltus me de portis mortis, id est tartari, quasi materialibus, quibus scilicet clausi tenentur qui illuc qui occidunt corpus, animam autem non possunt occi- B detruduntur. Quod tunc factum est, quando divinitas ipsa, quæ in humana anima cooperet in sepulcro quiescente, descendit ad inferos mortis, portis confractis, et tenebrarum principe catenato, suos in te eruens cum sammo triumpho in eadem annua non rediit, atque die tertia carnem propriam jure Dei erexit. Ideo, inquam, exaltas me, ut annuntiem et in me et in meis, omnes laudationes tuas, id est, omnia quie ad laudem tuam pertinent, sive ea palam operaris in corpore, sive occulte: sed quod longe dignius in mente, annuntiem ea, inquam, non canibus, qui malunt persinaciter oblatrare, quam humiliter audire et intelligere : neque porcis, qui nec intelligere curant, nec contradicere laborant, sed in volutabro carnalium delectationum sopiti versantur. Unde dictum est : Nolite spargere margaritas unte porcos, neque sanctum dare cunibus, sed annuntiem ea Sion, id est speculatoribus et jun conversis. Sion dico foctæ filiæ, id est, si circumspectam custodiam suæ salutis habuerit, ut retro adeo quæ reliquit, non aspiciat. Quod recte notatur per filiam. Major emm custodia solet semper a parentibus adhiberi ficiabus quam aliquibus aliis in familia. Et annuntiem ei in portis, id est in publico, ubi multi conveniant, sicut in portis, non erubescendo scilicet. Unde dictum est : Qui me erubue: it coram hominibus, erubescam et ego eum coram Patre meo. Vel in portis, id est, per ecclesiastica instituta vel sacramenta, que sunt scilicet baptismus et cœtera talia, que sunt portæ, id est accessus ad salvationem. Vel annuntiem ei, ego existens in portis, id est, in virtutibus et bonis operibus, quæ sunt portæ ad beatitudinem. Merito enim contemnitur lingua prædicatoris, si non sit ex re prædicationis, id est, si aliud verbis et aliud docet factis. Potest superior versus, Quoniam requires sanguinem eorum, aliter quoque quam dictum sit legi, ut sit exhortatio capitis ad dilectionem proximi. Quasi dicat: Ideo debetis vos perfectiores annuntiare studia Domini gentibus, id est in peccatis viventibus: quoniam si non annuntiaveritis eis, et non correxeritis impietatem in eis, Dominus est requirens sanguinem corum, id est requiret damnationem corum a vobis : et si modo differat, recordabitur tamen in manifesto judicio. Nec mirum si recordabitur, quia non est oblitus clamorem pauperum, id est manifesta iniquitas illorum pauperum ab omni virtute, que per ciamorem designatur. Ut ibi, Clamor Sodomorum venit ad me. Et in Apostolo: Tollatur clamor de medio ve-strum, cum omni nequitia. Ille, inquam, clamor non patitur Dominum oblivisci, quin requirat sanguinem illorum a vobis, quibus illum non annuntiastis. Hinc dictum est : Si annuntiaveris impio iniquitatem suam, et non convertetur impius, peribit impius in iniquitale sua, lu vero animam tuam liberabis. Si autem non annuntiaveris, peribit quidem impius, sanguinem autem ejus de manu tua requirum. Rursus in Apocalypsi est: Qui audit, dicat, Veni. Juxta hanc sententiam sequens versus, Misercre mei, Domine, continuabitur, mou ad proximum sigut prine, sed ad id quod supra di- A Convertantur omnes gentes, id est, quicunque gentilictum est, scilicet quoniam non dereliquisti quærentes te, Domine. Quasi dicat : Tu, Domine, qui non dereliquisti quærentes te, id est qui semper misereris quærentium te, miserere mei, id est meorum, etc. Sententia non mutatur.

Exsultabo in salutari tuo. Quia tv., Domine, exaltas me et meos, ideo ego exsultabo in me et in meis in salutari tno. Potest quoque hic versus ad Sperent in te, quasi ad principalem, continuari. Videtur enim a Prallite Domino hucusque interpositio esse. Quasi dicat: Dico ut qui noverunt nomen tuum sperantes in te, et hoc facient meo exemplo, qui vere spero in te. Nam non tantum nunc exsulto, sed semper exsultabo ego et mei, id est, perfecte gaudebo intus et exterius quantumque tribuler et affligar. Et hoc non in mea prasumptione, sicut fecit Adam, sed in saluturi tuo, id est in salvatione tua, scilicet in Verbo tuo mihi homini adjuncto. Qui enim gloriatur, in Domino glorietur. Gentes au em quie nos persequin- R tar, non exsultabunt, quia infixæ sunt, id est, im-n-utabiliter damnatæ sunt occulto judicio Dei : et boc non ex ira tua, sed ex propria sua culpa, seilicet in interitu illo quem nobis fecerunt, id est in tribulatione illa quam nobis præparaverunt. Dom enim parant interficere corpus exterius, prius ipsi interficiuntur interius. Unde dictum est: Nemo non prius peccat in se quam in alterum; et: Qui foveam fecit, prius incidit in eam. Hic tangit justum judicium Dei, qui non punit malos ex sua ira, sed ex corum propria nequitia.

In laqueo isto quem absconderunt. Exponit quomodo entes infixæ sint, ita scilicet quia pes eorum, id est facientium interitum, non tantum comprehendetur, cum manifeste dabuntur in tenebras exteriores, sed eriam comprehensus est jam per tenebras interiores, in laqueo isto, scilicet ubi non advertunt, quem ip-i absconderunt, id est absconse ad perniciem aliorum præparaverunt. Pes est affectio animæ, id est, amor Canimæ. Quæ affectio ideo dicitur pes, quia sicut corpus vehitur pedibus, ita anima affectionibus. Ilæc affectio aliquando est bona, aliquando mala. Si mala es:, vocatur cupiditas; si bona est, vocatur charitas. Malam sequitur perniciosa delectatio, bonam vero delectatio fructuosa. Laqueus quoque dicitur hic frandulenta et occulta cogitatio ad decipiendum alium. Illius ergo pes comprehenditur in laqueo, cujus affectio ita irretitur in dolosa cogitatione, ut et delectationem et consensum ad perficiendum ipsam pravam cogitationem adhibeat. Et bene dicit comrehenditur; est enim fraudulenta cogitatio quasi qu ddam vinculum et impedimentum animæ, ne ve-

ritatem attendaL

Cognoscitur Dominus. Nunc occulte comprehenduntur, tandem autem Dominus modo faciens hic occulta judicia, et reperit qui, scilicet quod peccator comprehensus est in operibus manuum suarum, id est, quod transgressor præceptorum damnatur ex propris culpa, non ex ejus ira. lile, inquam, Do- D minus, qui modo non cognoscitur, tandem cognoscetur vere esse Dominus, cum manifeste dabuntur in tenebras exteriores. Unde dictum est: Cæterum se nescit puni i impius, nisi cum manifeste luit nolens

quod perpetraverit volens.

Convertantur peccatores in inferno. Istud potest dupliciter legi, vel ut sit aggratulatio divini judicii, vel nt sit commiseratio. Secundum autem aggratulationem ita dicetur: Peccator nolens cognoscere Dominum, comprehensus nunc per tenebras interiores, et flat hoc, scilicet peccatores damnati in interiori excitate convertantur, id est, transcant de peccatis in quibus nunc sunt in internum, id est, in profundum vitiorum, ut penitus cureant Dei cognitione. Unde dictum est: Peccator cum ceciderit in profundum, iniquitates contemnet; et quia peccatores dicuntur propriæ seriptæ legis transgressores, ne referretur hoc tantum ad Judicos legem habentes, subdit :

ter sunt viventes, qui Deum quem naturaliter per rationem sibi datam noverant, oblivi-cuntur, quia præcepta ejus audire nolunt; aut si audiunt, negligunt. Et est hoc totum tale. Quasi dicat : Fiat hoc ut qui sordidi sunt, sordescant adhuc : quia quando magis sordescent, id est, in interiores tenebras dabuntur, tanto iniquiores contra justos erunt, et si quis justus est, justior fiet.

Quoniam non in finem oblivio erit pauperis. Ideo dico convertantur peccatores in tenebras, et qui justus est, justior fiat. Quoniam oblivio pauperis veri. qui se in mente pauperavit, licet nunc videatur esse, quando mali in mundanis florescunt, et ipse e contra arescit: illa, inquam, oblivio non erit tendens in finem, id est, non erit omnimoda. Vel non erit, quoniam venictur in finem, id est, non apparebit quando venietur in extremam ventilationem, scilicet cum separabuntur oves ab hædis, et ipse statuetur a dextris Dei. Et vere non erit oblivio in finem, quia patientia pauperum, id est, merces patientiæ verorum pauperum, licet videatur nunc periisse, non peribit tamen in finem, id est, vel omnimode, vel cum venietur in finem, ut supra dictum est. Unde alibi dicitur : Pat entia necessaria est, ut fructus reportemus. Et ut non pereat, tu, Domine, exsurge in eis, id est fac eos exsurgere per constantiam et perseverantiam, ne devocentur. Et homo, id est, aliquis terrenus portans veterem hominem, volens eos devocare, non confor etur, id est non victor in efficacia parvi operis, vel propositi sui sit contra eos, sed potius gentes, id est irrationabiliter viventes, et peccata sua non attendentes judicentur, id est damnen. tur occulte per exciecationem in conspectu tuo, id est non exterius, sed interius in corde, ubi tibi soli conspicere licet, ut qui non probaverunt Deum habere in notitia, sicut d.cit Apostolus : tradantur in

reprobum sensum, ut faciant quæ non conveniunt. Constitue, Domine. Quasi dicat : Illis judicatis, quia noluerunt me latorem legis tuæ caput habere, constitue super eos, id est, da eis caput ad majorent danmationem latorem legis, id est assertorem et defensorem legis suæ, non tuæ, id est, diabolum vel Antichristum nuntium ejus ; ut sit dictum de his qui ejus imperio ad persequendum Christianum nomen, cum ipse advenerit, parebunt, vel etiam quodlibet membrum ejus diaboli in hominibus, quad faciet se caput : et dabit præcepta sua contra Christianum nomen, sicut fecit Nero et Diocletianus, et alii potentes persecutores Ecclesiæ, quibus multi, præceptis eorum consentientes, se subjecerunt. Necesse enim est, quasi dicat, ut sub aliquo capite sint. Et quia sub nie, quem 'u caput fecisti, esse noluerunt, lac eos habere tale quale meruerunt. Et ideo hoc facias, ut gentes, id est, ut ipsi gentiliter sine lege viventes. tandem cum a facie tua cum capite suo in tenebras exteriores recedent, sciant, id est experiantur, quoniam [pro quod] homines sunt hic, non filii hominum, id est viventes secundum veterem hominem, non novum; vel si quoniam causative accipiator, tune ita dicetur: Sciant gentes tandem quod gentes scire convenit, quod merito liet, quoniam hic homines sunt: hoc secundum quod per latorem legis, quodli-bet membrum diaboli accipitur, dictum est. Secundum vero Antichristum ita dicetur : Sciant gentes quoniam per ipsum Antichristum non dii, sed homines facti sunt, id est, non exaltati in virtutibus, sed demersi in vitia sunt, licet ille extollatur super omne quod dicitur, aut quod colitur Deus.

Ut quid, Domine. Gentes sciant in futuro cum a te recedent, quod ctiam prius : quia non regnanti in te sucrunt, sed homines manserunt, vere ab eis recessisti, licet videreris propter præsentem prosperitatem accessisse. Tui autem a quibus, quia in præsenti arescunt, videris recessisse, sciant a se non recessisse. Nam recessus ille potius fuit accessus, quia in hoc ad ipsorum utilitatem prospicis. Nam nt quid, id est, propter quod aliud, nisi propter corum A nentur convertantur, exsurge in eis, id est, innotesce ntilitatem recessisti longe, id est, videris longe ab eis recessisse? Vere propter corum utilitatem. Nam cum videris ens cum flagellantur despicere, non tamen vere despicis eas, quia tantum despicis in tribulatione, in opportunitatibus, id est, ubi opportunum est, scilicet despicis eos ad visum dum flagellantur, exterius; quos tamen vere per constantiam quam ministras, respicis interius. Opportunitatibus pluraliter dicit propter plures extrinsecus infestationes, quas sancti pariuntur, nt proscriptionem, verberationem, ustio-

nem, et cætera talia. Dum sup rbit impius. Vere non despicis cos, quia quanto magis impius, id est quilibet persecutor superbit in sævitia persecutionis, tanto magis verus pauper, quem persequitur impius, incenditur ad amorem fidei atque ad bene vivendum. Hic dicit beatus Augustinus: Mirum est, et tamen verum est, quanto studio comparatione peccantium incendatur pauper ad bene vivendum. Pauper, inquam, incenditur. Impius B vero et caput et membra (utrumque enim in impio collective accipitur) quia se pauperare nolunt, comprehenduntur, id est, damnantur interiori excacatione, non solum factis, sed etiam in dolosis consiliis quæ perficere cogitant. Here dicta sunt secundum quod legis latores superius, quodlibet membrum diaboli acci-pirur. Si autem Antichristo superius accipiatur, tunc, Ut quid, Donine, quod modo simpliciter lectum est, erit exhortatio capitis præstruentis ac præmunientis membra sua, ne tempore ipsius Antichristi, de quo dietum est : Et veniet tempus quale non fuit, etc., deficiant aut per gravissimam ejus persecutionem, sed constantes et perseverantes sint, scientes se tunc non derelictos a Domino, licet per sævitiam tribulationum videatur. Cum enim jam duæ graves persecutiones in Ecclesia præcesserint, quarum prima significatur per leonem : quia violenta fuit, quia scilicet per rotentes tyrannos facta est, qui primum Christianum nomen destruere conati sunt. Secunda vero signifi-catur ner sernentem, onæ fraudulenta fuit, facta C catur per serpentem, quæ fraudulenta fuit, facta scilicet per hærericos. De quibus Joannes dicit: A nobis non fuerunt, quia a nobis exierunt. Si enim a nol is essent, a nobis non exissent. Que tempore Antichristi fiet, gravior erit, quia erit et fraudulenta et violenta. Violenta propter regnum, quia rex erit; fraudulenta vero propter miracula, et ideo valde erit periculosa. Continuatio in hac sententia non mutatur. Ita enim dicetur: Gentes Antichristo parentes sciant quod per ipsum non dil, sed homines facti sunt: tui vero sciant quod tu qui videberis propter tribulationis gravitatem illo tempore recessisse ab eis, non recessisti, imo accessisti, sicut supra dictum est. Nam dum magis ille impius Antichristus superbit persequendo, tanto magis verus pauper incendetur in bono patiendo. Ipse vero Antichristus cum membris suis comprehendentur, id est, damnabuntur in consiliis quibus cogitant. Ilæc omnia nunc lecta sunt secundum aggratulationem judicii I)ei. Possunt vero lime eadem a Convertantur peccatores hucusque D legi ad commiserationem, ut supra dictum est, juxta quod sic dicetur: Quando quidem miseri peccatores, quia hic occulta judicia Dei non attendunt, comprehensi per interiorem excæcationem non convertuntur, convertantur saltem mentis agilitate eundo in infernum, id est considerando exteriores tenebras, in quas manifeste trudentur. Quasi dicat : Si non timent occultum judicium, quia non advertunt, saltem timeant manifestam, quod vere eis est annuntiatum, et sic convertantur. Et merito converti debent, propter infernum. Nam vere erit eis infernus, quia ve-niet tempus quando manifesta fiet ultio bonis de malis, quod sic dicit: Quoniam oblivio veri pauperis, qui nunc cum persequitur a peccatoribus, videtur esse oblitus, non erit in finem, nec patientia, id est, merces patientiæ ipsorum pauperum peribit in linem, sed vere remunerabuntur, et sic sævitia illorum damnabitur. Et ideo tu, Domine, ut antequam dam-

illis iram tuam, et homo vetus, id est sensualitas non confortetur, id est, non prævaleat in eis, sed deb li etur homo et prævaleat ratio; et sic gentes, id est illi qui prius fuerunt irrationabiliter viventes, judicentur a seipsis, id est irascantur sibi ipsis per compunctionem et pænitentiam, et hoc non negligenter exterius, sed diligenter interius, scilicet in conspectu tuo, in corde ubi tu conspicis. Et ut vere judicentur, o Domine Pater, constitue me legis tuze latorem super eos, id est, subjice eos mihi, ut qui prius a te recesserunt per superbiam, redeaut ad te per obedientiam. Constitue, inquam, ut illi qui prius fuerunt gentes, sciant exemplo meo, quoniam pro quod homines sunt, id est, rationales sunt, id est, ut advertant ad quod creati sunt, scilicet ut serviant ut servi, non ut superbiant ut domini, et ut se non a se pendere dicant, sed creaturam tuam se esse cognoscant.

Ut quid, Domine, recessisti longe? Quasi dicat: Quando quidem tu, Domine, accessurus eras ad eos, exsurgendo in eis, et me super eos constituendo; ut quid, id est propter quod prius longe recessisti, permittendo eos labi in peccatis? Quasi dicat: Propter utilitatem eorum fecisti hoc. Unde dictum est: Diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum, et reliqua. Et vere propter utilititem discessisti, quia tu despicis sæpe quos salvare proposuisti in tribulatione, id est, quando anima tribulatur a vitiis. Sicut enim corpus tribulatur flagellis, ita anima tribulatur vitiis. Unde di tum est: Tribulatio et angustia in omnem animam hominis operantis malum. Et hoc facis in opportunitatibus, id est propter multas utilitates quas inde as equantur : sæpe enim unus lapsus est causa resurrectionis multorum peccatorum. Ut David, vel quia postquam lapsus est in adulterium et homicidium, postquam se recognovit, gravi ductus pœnitentia, perfecte a multorum vitiorum lapsu resurrexit. Petro quoque multum profuit quod ad vocem unius ancillæ Dominum negavit ; quia et perfecte per hoc si quis in eo lapsus era', resurrexit, et con-

stantior postmodum fuit : sic in cæteris. Dum superbit impius. Vere opportune despicis in tribulatione, quia in quantum aliqu's manens impius superbit peccando, in tautum pauper factus, id est postquam convertitur, incenditur per bonam vitam se humiliando. Quod manifeste patet in Paulo, qui cum summus esset inter apostolos, recolens tamen prius lapsus suos innumeros, dicebat: Ego enim sum minimus apostolorum, qui non sum dignus vocari apostolus. Pauper quidem incenditur, qui vero non flunt pauperes, sed impii manent, comprehenduntur magis et magis per interiorem caccitatem, non solum in factis, sed etiam in consiliis, quibus, id est per quæ, cogitant alios decipere: Nec mirum si comprehenduntur, quoniam ad majorem cumulum damna-tionis suæ adsunt eis adulatores. Qui cum laudant eis prava, quæ ipsi in corde desiderant, eos in peccatis alligant. Unde dictum est: Linguæ adulantium alligant animas in peccatis. Quod sic in libro habetur: Quoniam laudatur ab adulatoribus peccator in pravis desideriis animæ suæ, et non solum peccator, id est scripturæ legis transgressor, sed etiam omnis iniquas benedicetur, id est, landatur ab adulatoribus suis in pravis cupiditatibus, in quo non est ei aggratulandum. Dicit enim beatus Augustinus: Nemo aggratuletur homini qui prosperatur in via sua mala, cujus peccati deest ultor, et adest udulator. Magis enim per hoc sibi Deus irascitur. Quod sic in libro dicitur: Pecca or dum ab adulatore laudatur, exacerbavit, id est, valde acerbum et asperum fecit sibi Dominum in tantum, ut ejus dulcedinem gustare non possit. Unde beatus Augustinus dicit: Ille Dominum sibi exacerbat, qui peccando incidit in eam infirmitatem, ut cibum veritatis quo sanæ animæ gaudent, gustare non possit. Et quia exacerbavit sibi Dominum, id est, non quæret, eum Dominus per gratiæ illuminationem, vel ipse peccator

non quæret, idest, negliget Dominum, secundum multitudinem iræ suæ, id est, Domini: quia multipliciter iralus est ei Dominus, vel iræ suæ, id est, peccatoris: quia ipse peccator multam sibi iram Domini acquisivit.

A perem, id est quamdam fraudulentam misericordiam exhibet ad decipiendum eum, sicut legitur in passionibus sanctorum, de quibusdam tyrannis, qui, quasi quia ipse peccator multam sibi iram Domini acquisivit.

Non est Deus in conspectu ejus. Ideo peccaior non quæret Dominum, quia non attendit judicem e-se in rebus: vel ideo Dominus non quæret eum, quia non attenditur ab eo. Nam non est per attentionem in conspectu ejus, id est in corde ipsius peccatoris, ubi Deus conspicit quod ostendit per effectum: quia riæ illius, id est opera illius peccatoris sunt inquinata, id est inefficacia, non tantum ad horam, sed omui tempore vitæ suæ: quod non esset, si justom judicem in rebus esse attenderet: quem quia non attendit, apparet quod vere ei Dominus exacerbatus sit.

Auferuntur judicia tua. Ideo non est Dens in conspectu ejus, quia, o Domine, tua judicia scilicet, et quæ nunc occulte agis, et quæ tandem manifeste ages, auferuntur a facie. id est a cognitione ejus, id Best, non attendit neque præsens judicium occultum, neque timet manifestum futurum: et hoc ideo, quia d'amnabitur hic omnium inimicorum suorum exteriorum. Quasi dicat: Quia prospere succedit sibi in omnibus exterioribus.

Dixit enim in corde suo. Ostendit per effectum a partibus, quod vere non attendit peccator judicia Dei, quia et cogitat prava, et loquitur vana, et facit perversa, et de cogitatione pramittit dicens ita: Dixit peccator in corde suo, cogitando scilicet, Non movebor a pravo proposito meo, id est semper male agam, quia sicut sum in hac generatione sine malo, ita etiam transibo ab hac generatione in futuram generationem sine malo, id est nullam in futuro pro pecentis patiar poenam. Vel aliter: Dixit impius in corde suo, subauditur, Male agam pertinaciter : quia non movebor, id est non promovebor per famam ab hac generatione in posteram generationem sine malo, id est, nisi fecero aliquod grave malum per quod mihi C fainam acquiram. Cujus rei exemplum potest esse mactator innocentium Herodes, qui cum circa mortem e-set, sciens se omnibus infestum esse, fecit quinquaginta de melioribus totius Israel incarcerari, atque ens in morte sua jussit necari; ut cum multi flerent pro illorum interfectione, viderentur pro morte ipsius fiere.

Cujus maledictione os plenum est. Id est, os illius ita male cogitantis, etiam mala loquitur: quia plenum est maledictione, id est blasphemia et detractione in Deum et in sanctos. Et ideo plenum est amaritudine, id est plenarie facit sibi Deum amarum et asperum, et est etiam plenum dolo contra proximum, quia semper nititur dolose cum proximo agere; et hoc ideo quia labor et dolor tantum est sub lingua ejus, id est, quia tantum tractat de terrenis, quæ sunt labor in acquirendo, et dolor in anittendo, ut in his dolose cum proximo agat sub lingua sua, id est, in cogitatione sua, quæ sub lingua, quia præcedit verba. Unde Doratius:

### Post effert alios motus interprete lingua.

Nec solum male cogitat et male loquitur, sed etiam male agit, ac si dirat, vel quod sic dicat: Sedet in insidiis, id est, cum mora et lima versatur in deceptionibus cum divitibus, id est cum amatoribus hujus saculi, qui se non mente pauperaverunt, et hoc in occultis primum per blanditias, occulte eos decipiendo, ad hoc scilicet ut interficial innocentem, id esi, ut devocet innocentem ab innocentia sua, et eum nocentem conformando sibi faciat. Ideo dico innocentem, quia oculi ejus, id est omnes affectiones ejus, respiciunt in pauperem, id est innocentem, qui se in anima pauperavit decipiendum. Vel potest dictum esse hac similitudine, quia qui pertransiens respicit in eum, videtur moveri quidem circa eum misericordia. Juxus quod dicetur: Vere nititur interficere innocentem, quia oculi ejus respiciunt in eum quasi in pau-

exhibet ad decipiendum eum, sieut legitur in passionibus sanctorum, de quibusdam tyrannis, qui, quasi moti misericordia, his quos devocare volebant, dixerunt: Fili, respice nobilitatem tuam, considera adolescentiam tuam, et cartera talia, ut sic occulte eos deciperent. Repetit quod superius dixit: Sedet in insidiis, æquipollenter ut aliam partem deceptionis addat. Qui enim alios devocant, aliqua do fraudu-lenta deceptione utuntur, quæ jam dicta est; aliquando vero violenta per tormenta illata, scilicet, de qua subditur, cum dicat : Insidiatur pauperi respiciendo in eum occulte si potest, id est in abscondito. Si vero non potest occulte, fit quasi leo, id est, infert aperte violentiam. Et item : Si sic non pote t tanquam serpens, in spelunca sua, idest redit ad oc-culte decipiendum. Insidiatur, inquam, ut rapiat pauperem, id est, ut devocet pauperem. Rapere autem pauperem dico, dum eum conformando sibi in suam sectam attrahit. Et vere attrahit eum, quia humiliat eum, id est, in partem suam deflectit ipsum pauperem in taqueo suo, id est per deceptionem suam occultam sive violentam, quod plus ei obest quam prosit: quia humiliando illum inclinat se, id est, præparat seipsum ad interitum: et etiam cadet, id est gravem casum patietur, seilicet incurret irrecupera-biliter æternam mortem in anima cum dominatus fuerit pauperum, id est, quando victor esse putabit. quia ex toto sibi subjugaverat aliquos pauperes, sectam suam eis imponendo.

Dixit enim in corde suo. Et ponit casum. Quasi dicat: Vere cadet. Nam hoc modo cadet, quia abnegabit verum judicem a rebus. Nam non dico dicturum: sed jam dixit in corde suo, per effectum scilicet omnibus modis male agendo: Deus oblitus est terrenorum, et avertit faciem suam in finem, id est, omnino ne videat hæc. Vel aliter: Avertit faciem suam ne videat in hunc finem. Duo sunt fines regni Dei: superior et inferior. Unde dictum est: Altingens a fine usque ad finem fortiter. Superior finis est, ubi terra infimum elementum est, et quæ de terra sunt. Fuit autem sententia quorumdam erroneorum, quod Deus, qui tantæ majestatis esset, nunquam se ad hunc finem inspleiendum vel regendum dignaretur inclinare. Quod plane falsum est, quia tunc omnia temeraria casu fluitarent.

Exsurge, Domine. Hactenus egit de judicio occulto principaliter, nunc incipit agere de manifesto, ut per contrarium melius occultum videamus. Intitulatur tamen totus psalmus de occultis propter majorem et digniorem partem in qua principaliter agitur de ipsis occultis, et continuatur ita: Multi dicunt quod Deus oblitus sit terrenorum; tu autem, Domine Deus, qui modo jaces eis, quia non considerant occultam dispositionem tuam, et judicium tuum, exsurge, id est altus eis appare in tuo manifesto judicio el exaltetur manus tua; id est, ego quem tu misi-ti ad debellandas aereas potestates, prius missus in humilitate: exalter tunc missus ad judicandum in majestate cum . frequentia angelorum atque sanctorum, ad hoc ne obliviscaris pauperum, id est, ut ostendas nunc te non esse oblitum pauperum, sicut mali tibi imponunt, pauperes assumendo in gloriam, malos mittendo in gehennam. Et debes exsurgere, nam sine causa irritaverunt te. Nam propter quod, id est pro qua causa, irritavit impius Deum? Quasi dicat: Potius habuit causam non irritandi, cum omnia videret certo ordine disponi, quam irritandi. Et repetit ipsam irritationem, ut eam destruat, dic ns: Dixit enim impius in corde suo. Deus non requiret ista quæ facimus; sed mentitur, quia tu vides, id est in requires; quoniam jam in præsenti consideras laborem, id est, studium inferentium mala pauperibus tuis et dolorem corum sustinentium, et tamen differs ultionem, ut tandem tradas cos, id est malos, in manus tuas, ut in extrema separatione manifestam potentiam exerprenitentiam non commovet. Unde dicit Apostolus impio non posnitenti: Nescis quia patientia Dei ad panitentiam te vocat. Tu autem secundum duritiam tuam, et impoenitens cor thesaurizans tibi iram.

Tibi derelictus est pauper. Merito tu consideras causam pauperis, quoniam ipse se nou considerat: quia ipse pauper derelictus est a seipso tibi, id est, almegavit se et mundum propter te, et ideo tu eris adjutor insi, facto propter te urphano. Orphanus proprie dic tur, qui caret patre in pupillaribus aunis; tamen ad hanc similitudinem dicitur orphanus quicunque se pro Deo abnegat, quia jam spoliatus est priore patre, mundo scilicet, juxta quem carnafiter genitus est, et diabolo, qui eum in concupiscentils carnalibus generavit. Unde dictum est: Vos ex patre diabolo estis. Et sicut judiciom est maxime illorum causam agere qui carent proprio advocato, scilicet pupillorum et viduarum, ita ad Deum, qui verus judex est, pertinet causam suorum orphanorom agere. R

Contere brachium. Quia brachium peccatoris es, ideo, o Domine, destrue brachium, id est, potentiam peccatoris, id est transgressoris et omnis maligni, ut non possit ip:um pauperem affligere et devocare; et tere conteres, qu'a quaretur in manifesto judicio peccatum illius, quem locum habeat, et non invenie-tur locus ejus. Quasi dicat: Ponatur modo quod aliquis mentis agilitate ad manifestum judicium considerandum transeat et inquirat, an amplius peccatum priorem locum habeat, inveniat quod loco careat. In præsenti enim dum mali bonis permixti sunt, peccatum habet locum, quia vivit impius pio. Sicut autem planato ferro lima non habet locum, et auro purgato fornax, sic in extrema separatione non erit locus peccaro, quia cum jam perfecta justitia, et invariabitis erit in omnibus bonis, mhit residuum erit in eis quod amplius sit purgandum. Erit tamen peccatum alio niodo. Nam sicut non peribit patientia pauperum, quantum ad remunerationem, ita nec pec-C cata malorum peribunt, quantum ad æternam dam-

Dominus regnabit in æternum. Vere non erit locus peccato, quia Dominus qui nune regnat in his qui slique mode sunt mutabiles. Nullus enim ita perfectus est, quin in minimo quandoque labatur. Unde Horatius:

#### . . . Optimus ille Qui minimis urgetur. . . .

Dominus, inquam, tunc regnabit in æternum, id est in his qui vere erunt æterni, nec aliquam metuent amplius mutationem. Et determinat æternum, direns: Et in sæculum sæculi. Vos autem qui nunc in vitiis ut gentes, nunc peribitis æternaliter separati de terra illius, id est ab illis qui cum prius essent terra, facti sunt digna possessio ejus; et vere peribitis, quia tune implebitur illud ad quod pauperes toto voto suspirant, sed flet æterna divisio bonorum el malorum. Quod sic dicit, Dominus exaudivit, id rum, adimplendo illud, et quia desiderium potest accipi etiam in precantibus verbis, addit plus convertendo se ad Dominum cum dicit, Auris tua, id est potentia audiendi, quæ in te, o Domine, est, qui totus auris es, et toius oculus, et cætera falia : illa, inquam, auris audivit, id est tunc ostendet se exaudivisse præparationem cordis eorum, id est bonam affectionem, cor corum valde paratum et intentum facientem: et quod sit illud desiderium, hoc scilicet Judicare pupillo et humili, id est, ut tu judicium, id est separationem, facias inter bonos et malos, ad utilitatem illius qui mortificando sibi patrem muudum, sive diabolum, fecit se pupillum: et hoc non ad arrogan:iam, sicut Diogenes abrenuntiavit mundo, ut videretur at hominibus, sed ad utilitatem, scilicet ut obediret præceptis tuis. Et ad hanc utilitatem, utille qui est simpliciter homo imbutus, scilicet adhuc veteri fece, qui in hac vita prius posuit se iniquitatem,

ceas super eos, quos nunc dilatio meritæ pænæ ad A et deinde apposuit cum aliis eamdem ini putatem. persuasit ut sic magnificaret se, id est, magnum nomen sibi faceret ultra, id est, ut non possit priori positioni adjungere ut magnificet se super terram, id est super tuos, qui jam erent stabiles et solidi sicut terra.

#### IN PSALNUM X.

In finem psalmus David.

#### ARGUMENTOM.

Verba David quando Saulem fugiens in desertis est habitare compulsus. Aliter vox Christi est. Lego ad Genesim: perditio Sodomæ.

#### EXPLANATIO.

Finis semper ad Christum intendit, sed modo passionem illius, modo resurrectionem designat. Nunc autem sanctam fidem declarat, in qua hæretici digladiantur contra fidelissimos Christianos. Sciendum igitur hune psalmum ad destruendos hæreticos esse prolatum. Psalmus hic totus ad personam prophetæ referendus est. Primo capite de insidiatoribus dicit hæreticis, qui nituntur catholicos in suam convertere pravita em. Secundo Domini judicium comminatur, et quid in illa retributione sustinere possint, evidenter ostendit, ut justitiam Dominimetuentes superstitiosas deserant falsitates.

COMMENTARIUS.

In Domino confido, quomodo dicitur animæ meæ. Psalmus iste sic intitulatur. In finem psalmus ipsi David. Quod sic exponitur: Hæc verba sequentia, quæ psalmes sunt, quia ad laudem Dei instruunt, sunt attributa ipsi David, vel prophetæipsi, vel alicui perfectiori de priori populo, vel de posteriori hortanti alios, ut sibi caveant a fermento hereticorum. Que verba referuntur in finem, quia dicta sunt pro his que futura erant in fine temporis, id est in plenitudine temporis, scilicet in tempore Ecclesiz. Loquitur autem hic psalmus contra hæreticos, quia propheta sive quilibet perfectus, cujus vox est in hoc psalmo, prævidens quosdam pestilentes viros, se solos justos et veros Christi cultores affirmantes, emersuros de corpore Christi, id est, de Ecclesia. A nobis enim exierunt, quia a nobis non fuerunt : qui nitentur multos ab uberibus sanctæ matris Ecclesiæ separare, et in sectam suam inducere, dicentes se in monte, se in eminentia virtutum esse, alios autem in valle, id est in humilitate vitiorum : et ideo considenter eos sic admonentes, Transite ad nos, qui in sublimioribus sumus, nobis adhærete. Ecce apud nos Christus. Quem Christum sacra Scriptura diversis nominibus vocat; nunc leonem, nunc montem, et cætera talia : prævidens, inquam, boc, instruit nos in hoc psalmo quid illis circumvenientibus nos respondere, et quomodo nos in puritate et sinceritate fidei debeamus permanere; quasi dicat : Adfuturi sunt quidam cervicosi tauri, id est hæretici, pro arrogantia errorem suum affirmantes, non pro ignorautia. Arrogantia enim facit bæreticum, non ignorantia : quia dicturi sunt nobis, Transite ad nos in est, ostendet se tunc exaudisse hic desiderium paupe. D monten ; Ecce apud nos Christus. Quibus vos respondebitis sic quisque pro se : Unum montem teneo. In Domino, qui mons montium est, consido. Quomodo vos ergo dicitis, id est, qua fiducia dicere præsumi-tis, animæ meæ, Transmigra in montem, id est, relinque vallem humilitatis in qua es, et appone nostram eminentiam, cum vos potius omnium infimi sitis : animæ meæ dico quæ est sicut passer, id est, cauta a laqueis et pennata virtutibus et divinis præceptis, et quæ jam sibi certam domum, id est, ecclesiastica instituta invenit. Frustra utique facitis. Vel sic potest etiam dici : Cum talia dicitis, reputatis quod anima mea sit inconstans et instabilis sicut passer. Utique non est. Vos dico, qui ut errorem vestrum persuadeatis, et vos commendetis, peccata aliorum aggravatis, et veros doctores criminamini, dicentes mihi: Vere debes ad nos transire, quoniam peccatores, id est, scripte legis prævaricatores, quos tu sequeris, arcum, id est, divinam Scripturam

intenderunt, id est valde pravis tentationibus suis A vilescant, ad hoc aperiumur, u' mutriant. Que palpocoarctaverunt, quod est ecce, id est, manifestum et intendendo paraverunt sagittas suas, id est, dolosas et deceptorias sententias in pharetra, id est in occulto cord's sui ad hee ut sagittent, id est, occulte decipiant rectos corde, id est, bonos non cautos et providos, sicut nos sumus : sed positos adhuc in obscuro, id est nondum sublimatos, sicut vos simpliciores estis.

Quoniam quæ persecisti destruxerunt. Ideo vos, pessimi hæretici, istud bonis imponitis, quoniam vos istud fecistis, scilicet pravis interpretationibus vestris Scripturam sanctam depravavistis. Quod sic dicit convertendo se ad Dominum: O Domine, destruxerunt male interpretando hæretici ea quæ tu perfecisti, id est, Scripturas, qua- tu per tuos viros plenos Spiritu sancto edidisti. Item se convertit ad hæreticos, quasi dicat : Vos, hæretici, destruvistis opus Domini, sed non deberetis, quia justus, id est Christus, absolute d cendus justus, qui unitatem et concordiam relinquens suis dixit: Pacem meam relinquo vobis, pacem meam do vobis. Etqui traditorem suum tanta patientia pertulit, ut primam eucharistiam manibus suis confectam, et ore suo commendatam, ei cum cæteris discipulis traderet. Quique etiam ad prædicandum regnum cœlorum ipsum cum cæteris misit; ut demonstraret dona Dei pervenire ad illos qui ea cum fide suscipiunt, etiam si ille a quo suscipiuntur sit talis qualis ipse Judis fuit. Ille, inquam, justus quod fecit vobis, id est, quod commercit apud vos, propter quod vos depravantes Scripturas, unitatem quam ipse reliquit destruxistis.

Dominus in templo sancto suo. Vobis quidem nihil justus fecit, at ipse hoc facit quod et suos misericorditer salvat, et malos non solum pro malo voto suo, quod ad Scripturas ascenderet, ut inde damnentur, prave eas intelligere permittit, sed etiam doctrinam corum pravam ad multorum damnationem provenire permittit. Quod innuit ubi dicit: Pluit super peccatores laqueos, et spectat illuc nominativus lic positus, scilicet Dominus. Interponit autem de bonorum sal- C vatione primum, et deinde de pravorum in seipsis damnatione, ita dicens : Dominus (absolute dixit Dominus), id est, Christus en verus Dominus, in suo templo, id est in fidelibus qui per fiderumtatem templum ejus sunt. De hoc templo d.citur : Templum Dei sanctum est, quod est.s vos. Et : Quicunque violuverit templum Domini, disperdet illum Deus. Ille autem templum Dei violat, id est unitatem violat, qui principatus sui causa a catholica unitate disjungitur, sicut factunt bi qui causa arrogantiæ quod prave intelligunt confirmare contra communem fidem nituntur, id est hæretici, et determinat de quo templo dicat, dicens : Sedes ejus est in cælo, id est in bis qui de terrenis facti sunt coelum. Unde dictum est : Anima justi sedes est sapientiæ. Et item : Cælum mili est sedes, terra autem scabellum pedum meorum; et quod cœlum sunt, non ex meritis suis, sed ex respectu misericordiæ ejus. Quod sic dicit : Oculi ejus respipertransit pauperem, rejicit oculos in emm, videtur moveri commiseratione circa eum : ita Deus misericordiæ respectum exhibet circa pauperem suum salvandum, et boc modo respicit in pauperem, quia palpebræ ejus interrogant filios hominum. Licet liiti possint dici et boni et mali, hic tamen, teste beato Augustino, ut ad pauperes referatur, accipiemus filios hominum, il os quos vetus homo parturit cum gemitu et dolore in novum hominem, id est, qui per poenitentiam veteris hominis sunt regenerati in novum hominem. Qui tihi hominum quibusdam obscuris locis Scripturarum, quasi clausis oculis Dei exercentur, ut quærant : quibusdam vero manifestis Scripturarum locis illuminantur ut videant. Hæc autem crebra apertio et opertio in Scripturis sunt quasi palpebræ Dei, claudentis et aperientis Scripturas, sicut palpebræ claudunt et aperiunt oculos, de quibus Scripturis alibi dicitur : Ob hoe teguntur, ne

bræ, id est, obscuritates et apertiones Scripturarum interrogant, id est probant illos filios hominum de quibus prædiximus, in hoc scilicet quia illi nec fatigantur obscuritatibus Scripturarum, ut rejiciantur, sed exercentur, ut quærant; nec cognitione Scripturarum inflantur, sed confirmantur. Sicut e contra mali rejiciuntur obscuritatibus, et non exercentur : inflantur cognitione, et non confirmantur. In quo utrique recte probantur. Sicut enim aliquis dominus servos suos excludens a secreto consilio suo, probat illos quos postmodum vult admittere, scilicet qui pitienter repulsam ferunt : probat etiam illos quos rejiciat, scilicet qui non patienter ferunt, sed indignantur, et qui quod aliquando admissi sunt, non gratiæ Domini, sed suæ arrogantiæ attribuunt; ita Dominus per palpebras suas, id est per obscuritates Scripturarum suarum probat suos, probat etiam non BHOS.

Dominus interrogat justum et impium. Ostendit quos filios hominum hic acceperit, et est a pari ostensio: quod vere Dominus per palpebras suas interrogat filios hominum; quia interrogat, id est probat justum, id est pauperem, sieut prædictum est : et interrogat, id est, probat etiam impium, hic apponit de malis. Et accipiemus hic pauperes illos qui post fidem susceptain depravati sunt, id est hæreticos, quos Dominus probat ad eorum danmationem per palpebras : quia ipsi obscuritatibus fatigati rejiciuntur, cognitione inflantur, non confirmantur: et ideo a Domino exceesantur ut et ipsi prave eas intelligant atque damnentur; et aliis qui digni sunt, prave eas interpretando, ipsos secum damnent.

Qui autem diligit iniquitatem. Debemus extra intelligere quod justius respondet interrogatus a Domino pro competentia sua. Sed ille qui diligit iniquitutem, id est depravatus odit animam suam, id est tale quid respond t, si non voce, saltem actu, in quo se ostendit odisse animam suam, quia videlicet rejicitur obscuritate, inflitur amb tione; et ideo Dominus non solum ipsum damnat, sed edam per ipsum alios. Quod sic dicit, nunc tandem ponens personam superioris nominativi : Dominus pluit, id est per pluviam malædoctrinæ impiorum super peccatores qui scilicei meriti sunt. Mittit laqueos, id est impedimenta plara falsitatis, ne possint attendere veritatem : et ostendit per quid sint illi laquei, per hoc scilicet quia pars calicis eorum, id est illud quod ipsi peccatores cum certa mensura de prava doctrina impiorum suscipiunt, per calicem enim lit divisio. Et ideo ponitur hic calix, qui est notæ mensuræ, ut sciant quia nihit inordinate, nihil sine modo fit, etiam in damnatione malorum. Nam licet Deus non crearit tenebras, ordinavit tamen eas. Unde dictum est : Divisit Deus lucem a tenebris. IHa, inquam, pars est cancis ignis, quo primum devastantur per incentiva carnalium concupiscentiarum, et ex illo igne procedit sulphur, id est fetor malorum operum, quo sepaciunt in pauperem, id est, sicut aliquis qui postquam D rautur ipsi boni a malis : et sic sequitur spiritus procellarum, id est gravis absorptio interitus, quando in meffabiles | ce as in fine trudentur.

Sciendum quod omnes interpretes Scripturarum. boni sive mati, nubes, id est complutores dici possunt : quia atios doctrina sua bona sive mala quasi compluent. Unde rectis præcombus verifatis dicitur a Domino : Mandabo nubibus meis ut non pluant super meretricem illam ; quod de Judæa et Hierusalem dictum est; et ex eadem Scriptura plust Dominus per bonos doctores secotinam pluviam, il est tempestivam, et profic entem docurmam super bo-nam terram, id est super bonos, et per hæreticos nocivam pluviam, id est pestilentem doctrinam super maios, sicut ex eadem pluvia materiali et producitur triticum ad similagmem, et lolium ad combustionem.

Quoniam justus Dominus. Dixit superius, Et Dominus salvos facit justos, ubi ait, quod sedet in illis impio non poenitenti: Nescis quia patientia Dei ad panitentiam le vocal. Tu autem secundum duritiam tuam, et impomitens cor thesaurizans tibi iram.

Tibi derelictus est pauper. Merito tu consideras causam pauperis, quoniam ipse se non considerat: quia ipse paup r derelictus est a seipso tibi, id est, abnegavit se et mundum propter te, et ideo tu cris adjutor iusi, facto propter te orphano. Orphanus proprie dictur, qui caret patre in pupillaribus an-nis; tamen ad hanc similitudinem dicitur orphanus quicunque se pro Deo abnegat, quia jam spoliatus est priore patre, mundo scilicet, juxta quem carnaliter genitus est, et diabolo, qui eum in concupiscentils carnalibus generavit. Unde dicium est: Vos ex patre diabolo estis. Et sieut judicium est maxime ilforum causam agere qui carent proprio advocato, scilicet pupillorum et viduarum, ita ad Deum, qui verus

ideo, o Domine, destrue brachium, id est, potentiam peccatoris, id est transgressoris et omnis maligni, ut non possit ip:um pauperem alligere et devocare; et tere conteres, qu'a quaretur in manifesto judicio peccatum illius, quem locum habeat, et non invenietur locus ejus. Quasi dicat: Ponatur modo quod aliquis mentis agilitare ad manifestum judicium considerandum transeat et inquirat, an amplius peccatum priorem locum habeat, inveniat quod loco careat. In præsenti enim dum mali bonis permixti sunt, peccatum habet locum, quia vivit impius pio. Sicut autem planato ferro lima non habet locum, et auro purgato fornax, sie in extrema separatione non erit locus peccaro, quia cum jam perfecta justitia, el invariabitis erit in omnibus bonis, nihit residuum erit in eis quod amplius sit purgandum. Erit tamen peccatum alio modo. Nam sicut non peribit patientia pauperum, quantum ad remunerationem, ita nec pec-cata malorum peribunt, quantum ad æternam damnationem.

Dominus regnabit in æternum. Vere non erit locus peccato, quia Dominus qui nunc regnat in his qui sliquo modo sunt mutabiles. Nullus enim ita perfectus est, quin in minimo quandoque labatur. Unde Horatius:

> . . Optimus ille Qui minimis urgetur. . . .

Dominus, inquam, tune regnabit in æternum, id est in his qui vere erunt æterni, nec aliquam metuent amplius mutationem. Et determinat æternum, dicens: Et in sæculum sæculi. Vos autem qui nunc in vitils ut gentes, nunc peribitis æternaliter separati de terra illius, id est ab illis qui cum prius essent terra, facti sunt digna possessio ejus; et vere peribitis, quia tunc implebitur illud ad quod pauperes toto voto suspirant, sed flet æterna divisio bouorum et malorum. Quod sic dicit, Dominus exaudivit, id est, ostendet se tunc exaudisse hic desiderium paupe- D rum, adimplendo illud, et quia desiderium potest accipi etiam in precantibus verbis, addit plus convertendo se ad Dominum cum dicit, Auris tua, id est potentia audiendi, quæ in te, o Domine, est, qui to-tus auris es, et totus oculus, et cætera talia: illa, inquam, auris audivit, id est tunc ostendet se exaudivisse præparationem cordis eorum, id est bonam affectionem, cor corum valde paratum et intentum facientem: et quod sit illud desiderium, hoc scilicet Judicare pupillo et humili, id est, ut tu judicium, id est separationem, facias inter bonos et malos, ad utilitatem illius qui mortificando sibi patrem mundum, sive diabolum, fecit se pupillum: et hoc non ad arrogan:iam, sicut Diogenes abrenuntiavit mundo, ut videretur at hominibus, sed ad utilitatem, scilicet ut obediret præceptis tuis. Et ad hanc utilitatem, utille qui est simpliciter homo imbutus, scilicet adhuc veteri fece, qui in hac vita prius posuit se iniquitatem,

ceas super cos, quos nunc dilatio meritæ pænæ ad A et deinde apposuit cum aliis eamdem ini putatem, pœnitentiam non commovet. Unde dicit Apostolus persuasit ut sic magnificaret se, idest, magnum nomen persuasit ut sic magnificaret se, id est, magnum nomen sibi faceret ultra, id est, ut non possit priori positioni adjungere ut magnificet se super terram, id est super tnos, qui jam ereut stabiles et solidi sicut terra.

### IN PSALMUM X.

In finem psalmus David.

ARGUMENTOM.

Verba David quando Saulem fugiens in desertis est habitate compulsus. Aliter vox Christi est. Lego ad Genesim: perditio Sodomæ.

EXPLANATIO.

Finis semper ad Christum intendit, sed modo passionem illius, modo resurrectionem designat. Nunc autem sanctam fidem declarat, in qua hæretici digladiantur contra fidelissimos Christianos. Sciendum igitur hunc psalmum ad destruendos hærelicos esse prolatum. judex est, pertinet causam suorum orphanorum agere. B Primo capite de insidiatoribus dicit hæreticis, qui nituntur cutholicos in suam convertere pravita em. Secundo Domini judicium comminatur, et quid in illa retributione sustinere possint, evidenter ostendit, ut justitiam Dominimetuentes superstitiosas deserant falsitates.

COMMENTARIUS.

In Domino confido, quomodo dictiur animæ meæ. Psalmus iste sic intitulatur. In finem psalmus ipsi David. Quod sic exponitur: Hiec verba sequentia, quæ psalmus sunt, quia ad laudem Dei instruunt, sunt attributa ipsi David, vel prophetæ ipsi, vel alicui perfectiori de priori populo, vel de posteriori hortanti alios, ut sibi caveant a fermento hereticorum. Quie verba referuntur in finem, quia dicta sunt pro his que futura erant in fine temporis, id est in plenitudine temporis, scilicet in tempore Ecclesia. Loquitur autem hic psalınus contra hæreticos, quia propheta sive quilibet perfectus, cujus vox est in hoc psalmo, prævidens quosdam pestilentes viros. se solos justos et veros Christi cultores affirmantes, emersuros de corpore Christi, id est, de Ecclesia. A nobis enim exierunt, quia a nobis non suerunt : qui nitentur multos ab uberibus sanctæ matris Ecclesiæ separare, et in sectam suam inducere, dicentes se in monte, se in eminentia virtutum esse, alios autem in valle, id est in humilitate vitiorum : et ideo confidenter eos sic admonentes, Transite ad nos, qui in sublimioribus sumus, nobis adhærete. Ecce apud nos Christus. Quem Christum sacra Scriptura diversis nominibus vocat; nunc leonem, nunc montem, et cætera talia: prævidens, inquam, hoc, instruit nos in hoc psalmo quid illis circumvenientibus nos respondere, et quomodo nos in puritate et sinceritate fidei debeamus permanere; quasi dicat : Adfuturi sunt quidam cervicosi tauri, id est hæretici, pro arrogantia errorem suum allirmantes, non pro ignorantia. Arrogantia enim facit hæreticum, non ignorantia : quia dicturi sunt nobis, Transite ad nos in montem; Ecce apud nos Christus. Quibus vos respondebitis sic quisque pro se : Unum montem teneo. In Domino, qui mons montium est, consido. Quomodo vos ergo dicitis, id est, qua fiducia dicere præsumi-tis, animæ meæ, Transmigra in montem, id est, relinque vallem humilitatis in qua es, et appone nostram eminentiam, cum vos potius omnium infimi sitis : anime meæ dico quæ est sicut passer, id est, cauta a laqueis et pennata virtutibus et divinis præceptis, et quæ jam sibi certam domum, id est, ecclesiastica instituta invenit. Frustra utique facitis. Vel sic potest etiam dici : Cum talia dicitis, reputatis quod anima mea sit inconstans et instabilis sicut passer. Utique non est. Vos dico, qui ut errorem vestrum persuadeatis, et vos commendetis, peccata aliorum aggravatis, et veros doctores criminamini, dicentes mihi: Vere debes ad nos transire, quoniam peccatores, id est, scriptæ legis prævaricatores, quos tu sequeris, arcum, id est, divinam Scripturam

intenderunt, id est valde pravis tentationibus suis A vilescant, ad hoc aperiumur, u' nutriant. Que palpocoarctaverunt, quod est ecce, id est, manifestam et intendendo paraverunt sagittas suas, id est, dolosas et deceptorias sententias in pharetra, id est in occulto cord's sui ad line ut sagittent, id est, occulte decipiant rectos corde, id est, bonos non cautos et providos, sicut nos sumus : sed positos adhuc in obscuro, id est nondum sublimatos, sicut vos simpliciores estis.

Quoniam quæ perfecisti destruxerunt. Ideo vos, pessimi hæretici, istud bonis imponitis, quoniam vos istud fecistis, scilicet pravis interpretationibus vestris Scripturam sanctam depravavistis. Quod sic dicit convertendo se ad Dominum: O Domine, destruxerunt male interpretando hæretici ea quæ tu perfecisti, id est, Scripturas, qua- tu per tuos viros plenos Spiritu sancto edidisti. Item se convertit ad hæreticos, quasi dicat : Vos, hæretici, destruvistis opus Domini, sed non deberetis, quia justus, id est Christus, absolute d cendus justus, qui unitatem et concordiam relinquens suis dixit: Pacem meam relinguo vobis, pacem meam do vobis. Et qui traditorem suum tanta patientia pertulit, ut primam eucharistiam manibus suis confectain, et ore suo commendatam, ei cum cæteris discipulis traderet. Quique etiam ad prædicandum regnum cœlorum ipsum cum cæteris misit; ut demonstraret dona Dei pervenire ad illos qui ea cum fide suscipiunt, etiam si ille a quo suscipiuntur sit talis qualis ipse Judas fuit. Ille, inquam, justus quod fecit vobis, id est, quod commercit apud vos, propter quod vos depravantes Scripturas, unitatem quam ipse reliquit destruxistis.

Dominus in templo sancto suo. Vobis quidem nihil justus fecit, at ipse boc facit quod et suos misericordi er salvat, et malos non solum pro malo voto suo, quod ad Scripturas ascenderet, ut inde damnentur, prave eas intelligere permittit, sed etiam doctrinam corum pravam ad multorum damnationem provenire permittit. Quod innuit ubi dicit : Pluit super peccatores laqueos, et spectat illuc nominativus hic positus, scilicet Dominus. Interponit autem de bonorum sal- C vatione primum, et deinde de pravorum in seipsis damnatione, ita dicens : Dominus (absolute dixit Dominus), id est, Christus en verus Dominus, in suo templo, id est in fidelibus qui per liderumtatem templum ejus sunt. De hoc templo dicitur : Templum Dei sanctum est, quod est s vos. Et : Quicunque violuverit templum Domini, disperdet illum Deus. Ille autem templum Dei violat, id est unitatem violat, qui principatus sui causa a catholica unitate disjungitur, sicut faciunt hi qui causa arrogantiæ quod prave intelligunt confirmare contra communem fidem nituntur, id est hæretici, et determinat de quo templo dicat, dicens : Sedes ejus est in cælo, id est in his qui de terrenis facti sunt cœlum. Unde dictum est : Anima justi sedes est sapientiæ. Et item : Cælum mili est sedes, terra autem scabellum pedum meorum; et quod cœlum sunt, non ex meritis suis, sed ex respectu misericordiae ejus. Quod sic dicit : Oculi ejus respipertransit pauperem, rejicit oculos in eum, videtur moveri commiseratione circa eum : ita Deus misericordiæ respectum exhibet circa pauperem suum salvandum, et hoc modo respicit in pauperem, quia palpebræ ejus interrogant filios hominum. Licet liiii possint dici et boni et mali, hic tamen, teste beato Augustino, ut ad pauperes referatur, accipiemus filios hominum, il os quos vetus homo parturit cum gemitu et dolore in novum hominem, id est, qui per pænitentiam veteris hominis sunt regenerati in novum hominem. Qui lihi hominum quibusdam obscuris locis Scripturarum, quasi clausis oculis Dei exercentur, ut quærant : quibusdam vero manifestis Scripturarum locis illuminantur ut videant. Hæc autem crebra apertio et opertio in Scripturis sunt quasi palpebræ Dei, claudentis et aperientis Scripturas, sicut palpebræ claudunt et aperiunt oculos, de quibus Scripturis alibi dicitur : Ob hoc teguntur, ne

bræ, id est, obscuritates et apertiones Scripturarum interrogant, id est probant illos Blios hominum de quibus prædiximus, in hoc scilicet quia illi nec fati-gantur obscuritatibus Scripturarum, ut rejiciantur, sed exercentur, ut quærant; nec cognitione Scripturarum inflantur, sed confirmantur. Sicut e contra mali rejiciuntur obscuritatibus, et non exercentur : inflantur cognitione, et non confirmantur. In quo utrique recte probantor. Sicut enim aliquis dominus servos suos excludens a secreto consilio suo, probat illos quos postmodum vult admittere, scilicet qui pitienter repulsam ferunt : probat etiam illos quos rejiciat, scilicet qui non patienter ferunt, sed indignantur, et qui quod aliquando admissi sunt, non gratiæ Domini, sed suæ arrogantiæ attribuunt; ita Dominus per palpebras suas, id est per obscuritates Scripturarum suarum probat suos, probat etiam non

Dominus interrogat justum et impium. Ostendit quos filios hominum hie acceperit, et est a pari ostensio: quod vere Dominus per palpebras suas interrogat filios hominum; quia interrogat, id est probat justum, id est pauperem, sicut prædictum est : et interrogat, id est, probat eliam impium, hic apponit de malis. Et accipiemus hic pauperes illos qui post fidem susceptain depravati suni, id est hæreticos, quos Dominus probat ad eorum danmationem per palpebras : quia ipsi obscuritatibus fatigati rejiciuntur, cognitione inflantur, non confirmantur: et ideo a Domino exciecantur ut et ipsi prave eas intelligant atque damnentur; et aliis qui digni sunt, prave cas interpretando, ipsos secum damuent.

Oui autem diligit iniquitatem. Debeinus extra intelligere quod justius respondet interrogatus a Domino pro competentia sua. Sed ille qui diligit iniqui. tatem, id est depravatus odit animam suam, id est tale quid respond t, si non voce, saltem actu, in quo se ostendit odisse animam suam, quia videlicet rejicitur obscuritate, inflitur amb tione; et ideo Dominus non solum ipsum damnat, sed etiam per ipsum alios. Quod sic dicit, nunc tandem ponens personam superioris nominativi : Dominus pluit, id est per pluviam malædoctrinæ unpiorum super peccatores qui scilicei meriti sunt. Mittit laqueos, id est impedimenta plura falsitatis, ne possint atten lere veritatem : et ostendit per quid sint illi laquei, per hoc scilicet quia pars calicis corum, id est illud quod ipsi peccatores cum certa mensura de prava doctrina impiorum suscipiunt, per calicem enim fit divisio. Et ideo ponitur hic calix, qui est notæ mensuræ, ut sciant quia nihit inordinate, nihit sine modo fit, etiam in damnatione malorum. Nam licet Deus non crearit tenebras, ordinavit tamen cas. Unde dictum est : Divisit Deus lucem a tenebris. IHa, inquam, pars est cancis ignis, quo primum devastantur per incentiva carnalium concupiscentiarum, et ex illo igne procedit sulphur, id est fetor malorum operum, quo sepaciunt in pauperem, id est, sicut aliquis qui postquam D rantur ipsi boni a malis : et sic sequitur spiritus procellarum, id est gravis absorptio interitus, quando in meffabiles ice as in fine trudentur.

Sciendam quod omnes interpretes Scripturarum, boni sive mati, nubes, id est complutores dici possunt : quia atios doctrina sua bona sive mala quasi compluent. Unde rectis præcombus verifatis dicitor a Domino : Mandabo nubibus meis ut non pluant super meretricem illam; quod de Judæa et Hierusalem dictum est; et ex eadem Scriptura pluit Dominus per bonos doctores serotinam pluviam, id est tempestivam, et profic entem docurmam super bo-nam terram, id est super bonos, et per hæreticos nocivam pluviam, id est pestilentem doctrinam super malos, sicut ex eadem pluvia materiali et producitur triticum ad similaginem, et lolium ad combustionem.

Quoniam justus Dominus. Dixit superius, Et Dominus salvos facit justos, ubi ait, quod sedet in illis et quod dannat impios, ubi scilicet ait : Iniquus A tem eam, fac salvum, id est mitte quem missurus es. odit animam suam; et, Pluit super peccatores, et reliqua. Nunc autem reddit causam ad utrumque. Quasi dicat : Ideo salvat Bominus justos, quia ipse qui vere justus est, diligit justitias, id est singulos justos. Ideo autem damnat impies, quia vultus, id est vultuositas et severitas ejus vidit hoc esse æquitatem, id est, æquum.

### IN PSALMUM XI.

In finem pro octava die. Psalmus David.

#### ARGUMENTUM.

Ex persona David canitur quod in tempore ejus omnis defecerit sanctus, et diminutæ sint veritates a filiis hominum. Aliter Christus pro passione suorum dicit de Judæis. Lege ad Lucam. Aliter psalmus iste pro octava scribitur, id est Dominica die resurrectioni. Christi, quando defecit credens, et diminutæ sunt veritates, ita ut etiam custodibus corporis pecunias offerrent, quorum labia dolosa Dominus disperdidit. B

#### EXPLANATIO.

Octava, ut in sexto psalmo jam dictum est, ad æternam per linet requem; nam octavum diem mundus iste non recipit, sed finito septimo redit semper ad primum. Petit itaque propheta iniquitatem mundi istius destrui. ut ad il am veritatem futuræ promissionis debeat perveniri : meritoque huic psalmo octavus dies aptalur, ubi saculi islins consuetudo viliosa deseritur, et illius venire innocentia postulatur. Prima parte Propheta a mundi istius perversitate salvum se fecit fieri, quoniam dolosi alque superbi potentiam Domini sceleratis oblocutionibus abnegabant. Secundo promissionem Patris per omnipotentem Filium prædicat esse faciendam. Eloquia Domini sub brevitate collaudans, sicut prius sermones impios arguebal.

#### COMMENTARIUS.

Sulvum me fac, Domine. Psalmus iste est vox prophetæ David, vel quorumlibet persectorum de priori C populo exspectantium et operantium adventum Domini Jesu Christi, per quem veram salvationem mundo adfuturam intellexerunt, præfiguratam quidem in carnalibus, venturam vero tempore plenitudinis, id est, adventus ipsius Christi, quando umbra recessit, et veritas successit. Qui sideles quia vere per Spiritum sanctum in carnalibus institutis illam futurain cognoverunt, intendunt in hec psalmo contemporaneos suos hortari et consolari, ut ipsam secum vere futuram credant, et ejus adventum omni desiderio appetant: posteriores autem post ejus adventum futuros, sicut nos intendunt hortari, ut ipsam quasi prateritam omni devotione intelligant atque suscipiant. Dicit enim beatus Augustinus : Signa et illa fuerunt, signa et hæc sunt. Illa futurorum, ista præteritorum. O, ortet ergo ut sicut illi per carnalia venturam, ita nos intelligamus eam per mystica spiritualia, quæ nunc apud nes fiunt quasi præteritam. Juxta quod psa!mus ipsi David, vel prophetæ, vel alicujus perfectioris de priori populo, qui per carnalia instituta intelligerent spiritualia ventura, tendentibus scilicet in finem, id est, optantibus venire finem, id est plenitudine temporis. Psalmus dico pro octava, id est pro vera salvatione et requie, quæ in adventu Christi colla:a est optanda : quæ ideo dicitur octava, quia transacta varietate temporalium rerum, in quibus septenarius numerus accipitur, quia per septem dies volvuntur, tune incipiet octava dies, quam nox nunquam interpolabit, id est tunc manifeste apparebit in veritate vera salvatio illa, qua nunc per adventum Domini requiescimus in spe. Unde dicit Apostolus: Spe enim salvi facti sumus. Nune ad litteraut accedimus. Propheta sive qualibet perfectus de priori populo cujus vox est in hoc psalmo, exoptans adventum veræ salvationis, sic orat : Domine l'ater, me attendentem medicinam mihi necessariam, et optan-

Sanctum sanctorum, Deum deorum, per quem mihi vera salvatio, et per quem restituatur destructa sanitas. Qua salvatione vere indigeo, quoniam sanctus Dominus, id est, quoniam sanctitas defecit, id est, periit in priori sancto quem tu misisti, id est in Adam quem Deus posuit ante lapsum in plenitudine virtutum, et per illum in me. Et ideo defecit sanctitas, quia a præceptis tuis recesserunt, et primi homines, et filii illorum hominum, quod sic dicit : Quoniam diminutæ sunt a filiis hominum. Veritates hic sicut superius justitias dicit, quantum ad singulas personas, cum tamen una vera justitia et veritas sit, a qua omnes illuminantur. Deus enim una veritas, qui dicit : Eyo sum via, et veritas et vita. Præcepia quoque ejus sunt veritas, adimplentes se veros facientia. A quibus præceptis primis parentibus recedentibus, et deinde filiis per culpam ipsorum, diminutæ sunt veritates in singulis.

Vana locuti sunt. Vere diminutæ sunt veritates, quia multiplicatæ sunt vanitates. Quoniam unusquisque, id est, singuli hominum sunt locuti vana in seipsis, per effectum scilicet, fiduciam in terrenis; quæ vanitas vanitatum sunt posuerunt, et Deum neglexerunt : et non solum in seipsis, sed etiam locuti sunt vana ad proximum suum, videlicet ut qui Deum odit, odio habeat et proximum, sicut e converso, qui diligit Deum, diligit et proximum. Loqui vana proximo, est persuadere ei terrena; quæ vere vanitas sunt amare et desiderare. Quod ipsi fecerunt exemplo et voce, ipsi dicentes, vel habentes labia dolosa, id est dolum in verbis ad decipiendum proximum : quia locuti sunt in corde et corde, i lest non simplici corde, sed in multiplici. Non ideo dicit eos locutos in corde et corde, ut plura materialiter corda haberent, cum quisque tantum unum cor habeat, sed propter diversas voluntates, quia aliam in verbis voluntatem ostenderunt, aliam in mente habuerunt. Sic agit omnis qui aliud promptum in lingua, aliud clausum

habet in pectore.

Disperdat Dominus. Istud non est imprecatio, sed divini judicii aggratulatio. Quasi dicat : Quia veritatem destruunt, et dolose cum proximo agunt, id est, fiat illis quod merentur, scilicet disperdat æterna damnatione Dominus illos, qui emphatice dici possunt ipsa labia dolosa, propter nimis frequentem dolum, et hoc non in parte, sed universa: ut nihit exceptum putes, et disperdat etiam linguam magniloquam, id est, superbiloquam. Emphatice similiter linguam magniloquam vocat hæreticos, et imitatores eorum, qui causam principatus, quod perverse intellexerunt, ad perniciem aliorum astruere nituntur, quos determinat dicens : qui non solum dicunt, sed semper dixerunt, sive in corde, sive in effectu, linguam nostram, id est, sententias, quas nullo revelante, neque Deo neque homine, sed ex propria interpretatione nostra hahemus : magnificabimus, id est, ad magnificentiam nostram affirmabimus : quia labra nostra, id psalmus iste sie intitulatur : In finem pro octava Dest, lacundia nostra est a nobis, id est, in parce nostra, scilicet nos defendit et commendat : vel est a nobis, id est nos ip i, et non ali.s non eam docuit. Quis igitur noster Dominus est ? Quid ergo notas Hieronymus, vel Augustinus, vel aliquis doctor contulit; cum a nobis omnia habeamus? Hæc dicit perfecta anima de priori populo prophetando, quasi ponens se in tempore hæreticorum. Potest etiam quantum ad priores, referri ad Scribas et Pharismos, qui nibil Moysi neque cæteris prophetis quidquam ascribebant, sed sibi omnia arrogabant. Potest quoque disperdat superius, quod nunc aggratulationem fecimus, in bono legi, sicut in carteris similibus jam prædiximus locis.

Propter miseriam. Perfecta anima, que superius optavit salvationem, ostendit hic se certam esse de adventu illius, veræ salvationis, ut ad cam optandam et vere sperandam contemporaneos suos hortetur : posteriores vero, nt eam vere venisse cum

gaudio suscipiant. Quasi dicat: Vere salvabit me A non rumpitur, sed in longum et latum crescit: ita Dominus, quin ipse Dominus pater dicit, id est dis- ipsi purgati per ignem, per tribulationem, tunsi posuit. Dicere enim Dei, est disponere. Nunc exsurgam, id est, ego qui prius humiliter surrexi in servis missis ad vineam, id est Patriarchis et Prophetis : quorum alium lapidaverunt, alium verberaverunt, alium occiderunt, et cætera talia : nunc manifeste consurgam in filio. Verebuntur enim filium, et hoc faciam propter miseriam inopum, id est, quain inopes patientur in corpore, sive in anima per pœnam primi peccali auferendam : et propter gemitum pauperum, id est, quem pauperes pro miseria illa agunt consolandum. Unde dictum est : Vidi afflictionem populi mei, etc. Inopes hic accipit, qui non se sufficientes sibi ad veram salvationem per carnales observantias, aut per liberum arbitrium putant, sine vera salute collata per Dominum nostrum Jesum Christum, et hoc quantum ad priores. Quantum vero ad nos, possunt dici inopes, qui neque per liberum arbitrium, neque per merita aliqua sibi sufficere putant: sed totam spem suam in salute illa ponunt. Pauperes vero dicuntur, quicunque advertentes illam inopiam, tali affectione habent se erga illum, per quem repellitur inopia : quali affectione aliqui sæculares pauperes habent se erga divites, qui et manus corum osculantur, et ipsos humiliter sequuntur, et cartera talia faciunt.

Ponam in salutari tuo. Vere nunc exsurgam, quia imponam in salutari meo, per quem exsurgam, id est filio : quod imponendum est salutari, scilicet ut et miseriam auferat, et gemitum consoletur : et ego qui quasi prius dubie egi in servis, in isto agam fiducialiter, et in verbis et in factis.

In verbis vere fiducialiter egit. Unde dictum est : Nunquam loculus est homo, sicut hic homo. Et item: Eral loquens languam potestatem habens, non sicut scribæ eorum et P. arisæi. In factis quoque satis fiducialiter egit, cum facto flagello de funiculis, populum maximum cum principibus et sacerdotibus de templo C. ejecit. Egit etiam fiducialiter, per eum circa alios, qu indo per ipsum tales constituit, quales Apostolus describit cum dicit: Quis nos separabit a charitate

Christi? et reliqua.

Eloquia Domini casta. Hi duo versus præcedentes in voce patris lecti sunt : qui vero loquantur, in voce Prophetæ, vel perfectæ animæ leguntur. Quasi dicat : Vere fiducialiter aget Deus pater in eo, quia eloquia ipsius Domini, id est, Christi, erunt eloquia casta, id est, invariabilia, quia quod sen el probabunt, nunquam improbabunt: et quod semel negabunt, nunquam affirmabunt, et in hoc erunt comparabilia castæ mulieri, quæ eadem se exhibet præ-sente et absente marito. Vel erunt casta, id est, carebunt correptione simulationis, et non erunt incesta : quia nihil pro terreno lucro annuntiabunt, sicut faciunt aliqui hypocritæ, de quibus dicit Apostolus: Quidam non caste Christum prædicant. Illi enim non caste prædicant, qui non pro spirituali commodo, sed pro terreno lucro prædicant, simu- D lantes pietatem esse quæstum, et ita erunt casta, quod erunt argentum igne examinatum : id est, ita nitida sicut argentum igne recocium : quod probatum est terræ, id est, prorsus caret terrena fece, et purgatum est septuplum, id est, multipliciter est purgatum. Vel aliter : Eloquia Domini non erunt inceria, id est, incestos facientia, sicut fuerunt eloquia servi, id est Moysi, qui propter duritiam eorum concessit Judæis, ut suas uxores dimitterent cum vellent, vel alios ducerent. Unde Dominus in Evangelio: Vobis Moyses concessit propter cordis duritiam dimittere uxores, et libellum repudii mittere. Ego autem dico : Quicunque dimiserit uxorem, nisi propter fornication-m, et aliam duxerit, mæchatur. Eloquia, inquain, Domini non crunt incesta, sed casta, id est castos farientia, et ita castos, ut sicut argentum igne examinatum, id est sicut comparabiles argento, perfecte per ignem purgato, ut sicut illud tunsum non dissilit, id est

verberibus et aliis miris modis non dissiliant, id est. non deficiant, sed crescant in longum firmiter perseverando, et crescant in latum charitatem suam ad inimicos etiam extendendo: ut ille qui pro lapidantibus dixit : Domine, ne statuas illis hoc peccatum ; et sint probati terræ, id est, per confessionem trimitatis: et repurgati, id est perfecte purgati : septuplum, id est gratia septiformium donorum Spiritus sancti, et his talibus eloquiis adhærebunt inopes et pauperes, qui spiritualiter ea intelligunt, et litteram solam non insistant. Impii autem, id est, opulenti et divites. qui se scilicet et per liberum arbitrium, et per propria merita ad veram salvationem sufficientes esse credunt : illi his eloquiis non adhærebunt, quia ambulant in circuitu, id est, quia litteram solam in-sistunt, et a gratia, id est a spirituali intellectu resiliunt: et ideo ambulant in circuitu, id est, delectantur, et proficiunt in terrenis rebus, quæ sunt circuitus : quia semper volvantur per septenarium numerum temporum, et qui in his tentum delectantur, ad vera bona non perveniunt. Et ab hac tam devia generatione scilicet qui in circuitu ambulant, tu, Domine Pater, servabis nos, ne nos sibi conforment : et custodies per perseverantiam ducendo nos in æternum, id est in veram et æternam salvationem. quæ in titulo dicta est octava. Et vere custodies nos quia sicut il a ambulantes in circuitu multiplicati sunt a fructu sui frumenti et olei, id est in terrenis : ita tu multiplicasti, id est multipliciter ditasti veros hominum filios, scilicet regeneratos in novum hominem : et hoc secundum altitudinem tuam, id est secundum hoc quod convenit majestati tux, scilicet dilatasti eos, non in vanitaribus, sed in virtutibus, ut de virtute in virtutem ascendant, usque dum videatur Deus deorum in Sion, et sic recipiant octavam, id est, salvationem veram. Vel aliter. Quasi aliquis dicat : Cum lime generatio sit impia, et ambulet in circuitu, quare ergo, Domine, nascuntur? Quare ergo supersunt? Ad hoc respondet Propheta, sive perfecta anima ita : O Domine, tu multiplicasti numerum filiorum hominum terrenorum, scilicet parentum secondum altitudinem incomprehensibilis dispositronis tuæ. Unde dictum: O allitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, et reliqua.

# IN PSALMUM XII. In finem psalmus David

Ezechne preces ab Assyriis obsessi. Aliter vox Christi ad Patrem, de diabolo dicit in Marco.

Totus psalmus de charitate loquitur Domini Christi. respiciens Propheta totum fere mundum idololutria mancipatum. Prima parte credulitatem suam adventu sancia incarnationis deposcit expleri, ut vel sic confusa gentilitus suum posset agnoscere Creatorem. Secundo ad nostras petitiones efficaciter instruendas illuminari faciem suam vekementer expostulat, ne inimici aliqua fraude succumberet, qui semper se in ejus dicit misericordiu juisse confisum.

#### COMMENTARIUS

Usquequo, Domine. Vox l'rophetin est in hoc psalmo, vel cujusque perfectæ animæ de prioribus sive de posterioribus exoptantis et ingemiscentis venire ad illam veram contemplationem atque perfectam cognitionem, quæ tunc demum erit quando Christus erit omnia in omnibus: et quando videndo facie ad faciem, cognoscemus perfecte sicut et cogniti sumus: et quando novissima mors aestruetur, et peribit aculeus, id est peccatum. Quæ perfecta anima in hoc psalmo proponit se aliis ad exemplum per exoptationem, ut eos instruat quanta affectione et quanto desiderio debeant ingemiscere et suspirare, ut re-

veram contuitionem valeant pertingere. Secundum hoc proprie est iste psalmus. Vox dicentium cum Apostolo : Cupio dissolvi et esse cum Christo. Et sicut superior psalmus de priori adventu tractavit, ila iste de secundo. Potest et aliter dici, quod perfecta anima sive Prophetæ, sive cujusque posita in tribulatione et fluctuatione hujus vitre ubi tanquam circumstantibus ventis agitatur vitiorum procellis, timens ne sicut jam per primum parentem partim incurrit damnum intelligentiæ veritatis: ita etiam inter tot impedimenta constituta, damnationem æternæ cæcitatis incurrat, orat et optat ut Dominus in præsenti cognitionem veritatis, quanta hic possit haberi, restituat : proponens se aliis exemplum, quos admonet ut toto mentis ardore cognitionem veritatis, quanta possit haberi, in hac vita appetere studeant, ut demum per istani ad veram, quam prædixinus, perveniatur. Intitulatur autem hic psalmus ita: In finem psalmus David. Quod sic exponitur: B Iste psalinus attribuitur David Prophetæ, vel cuique anima tendenti in Goem, id est, in perfectionem, id est, optantis, sive veram cognitionem, quæ sine fine erit, sive quanta possit in præsenti haberi, ut ad illim tandem perveniat, et dicit ita: Domine Pater, videris mei oblitus, dum a patria, id est, a vera cognitione differor, vel saltem præsentem quanta possit haberi, non habeo salutem. Sed usquequo oblivisceris mei ? id est, quam longe manebit hæc oblivio mea? tendet in finem mundi, id est, erit omnimoda? Vel aliter, ut responsio sit, hæc oblivio erit in finem tendens, id est, usque ad terminum, quem tu disposnisti differetur, sive illa vera, sive ista præsens cognitio. Sicut enim dispositum est, quando ma'orum nequitia consumetur, ita etiam quandoque cujusque honi virtus perficietur. Vel tertio modo; Usquequo oblivisceris me, in finem non ducendo, id est, in cognitionem perfectionis sive futuræ, sive praesentis? et unquequo avertis, id est, pateris aver-sam esse faciem tuam, id est, cognitionem tuam.

Pro en quod est insipiens, in Hebr. vo Nabal posi-tum est, unde et Abigail de viro suo Nabal dixit: sive finalem, sive presentem, a me?

Quandru ponum. Istud potest intelligi interrogative sive responsive; sed melius responsive. Quasi dicat : Tandiu oblivisceris me, et avertes facieni tuam, quandiu ponam consilia in anima mea, id est, quandiu dominabitur in membris meis lex pugnans contra legem mentis meæ, et sic necesse erit ut ego positus in adversis, ponam consilia in anima mea quibus evadam adversa peccata, scilicet ne committam peccata: sum ministrans, et sicut misero neces e erit ut ponam dolorem compunctionis in corde men, quod erit per diem, id est, per totam præsentem vitam, quæ volvitur de die in diem. Quandin enim in hac vita sumus, semper superest quo impugnamus. Illi tamen qui jam in tanta celsitudine conteniplationis positi sunt, quanta hic potest haberi altior. liberati quasi ab impugnationibus sunt, sicut leguntur luisse fratres in Ægypto, qui jam diuturnitate solitariæ vitæ et carnis maceratione nullos jam car- D cognoscere noluerunt, opera ejus videntes, et signa nales motus noverant. Anima et cor pro eodem hic accipitur, sed tamen quia cor pro interiori allectione solet apponi, ideo dolorem cordi apponit : et consilium animæ, quod levius est, quia lacilius est cavere ne labamur, quam resurgere a lapsu, hic attinet quod dicitur: Qui stat, videut ne cudat; et item : Si dixerimus, quia peccatum non habemus, et reliqua. Vel aliter per diem, quasi dicat : Licet averteris faciem tuam a me, tamen hoc quod pono consilium in anima et dolorem in corde, hoc est per diem, id est, per tuam illuminationem

Usquequo exultabitur. Hoc interrogativum est, sed quia interrogatio non mutat sententiam, ita dicamus: Tandiu ponam consilia et dolorem usquequo, id est, quandiu inimicus meus sive diabolus, sive carnalis consuctudo, exaltabitur super me, id est. nitetur per illicitos motus opprimere me. Et ut non vere exaltetur. Domine Deus omnium potestate,

moti ab hoc como ad illam quæ tenebras non novrt, A meus autem voluntate, qui prius avertisti faciem respice me : et qui prius oblitus eras, exaudi me, et tall respectu et tali exauditione, scilicet illumina per cogitationem veritatis sive finalem oculos non corporis : sed quos reputo meos, scilicet rationem et intellectum ammæ oculos. Illumina dico, ne unquam obdormium in morte, id est, contra præcepta tua mihi acquiescam eundo in mortem, id est, in aliquod criminale peccatum, quod sit mors, id est. ne quando dicut, id est, ut aliquando dicere nos possit inimicus meus, per effectum scilicet, Pravatui adversus eum. Quod valde cavendum est, quia valde lætabitur si dicere poterit. Quod sic dicit : Illi qui tribulant me, id est, hostes invisibiles tribulantes et animam tentatione et corpus etiam prenali afflictione, qui non exsultaverunt de beato Job, tribulato et victore exsultabunt de me, si motus fuero, vel a bono proposito vel a fidei stabilitate. Ut autem non exsultent, ego non movebor : quod non ex me erit, sed quia speravi non in me, sed in tua misericordia, ut qui gloriatur, in Domino glorietur. Et quia speravi in te. ideo exsultavit cor meum, id est, perfecta lætitia erit in mente mea, in salutari tuo, id est, per veram salvationem, id est, Christum: quia vel in fine perfecte facies me cognoscere, vel in præsenti etiam quantum possibile est, et sic perfecte in line. Et qui exalitabo in Deo, cantabo Domino, id est, laudabo Dominum voce et corde Qui tribuit mihi hæc bona spiritualia, non ad humanum diem pertinentia, id est, sperare et perficere : et psallam etiam operando bene per corpus, quasi per instrumentum, non ad gloriam meam. sed ad glorificandum nomen Domini, ut videntes opera vestra bona, et reliqua.

# IN PSALMUM XIII. In finem psalmus David. ARGUMENTUM.

Pro en quod est insipiens, in Hebreo Nabal posi-Vere secundum nomen suum insipiens est. Hæc Ezech as contra Rapascen loquitur. Item verba Christi ad divitem se interrogantem in Matthæo, et de populo Judaico.

#### EXPLANATIO.

Ecclesia Christi vesaniam condemnat Judeorum. sacies illa Domini, quæ in duodecimo psalmo quærebutur, hic jam advenisse narratur. Et ideo primo modo increpat Ecclesia Judæos, qui viso Christo minime crediderunt. Secundo modo dicit inani eos trepidatione confundi, qui fructuosum timorem Domini co-gnoscere nolucrunt. Ad postremum eorum in fine sæculi prædicitur evenire conversio.

Dixit msipiens. Vox capitis est in hoc psalmo oxprobrantis et objurgantis duritiam Jud.corum, qui medicum præsentem, et ad eos sanandos missum non advertentes : cum tamen ex Judæis quidam dixe. rit, Nemo potest facere quæ tu facis, nisi Deus fuerit cum illo. Et exprobrando hortatur eos, ut quem corpore neglexerunt, saltem ne prorsus percant absentem corpore, præsentem autem deitate per præcones veritatis agnoscant. Potest etiam dici quint sit vox prophetæ ante adventum Christi exprobrantis similiter duritiam Judæ rum, et diuturnam infidelitatem gentium, ut exhortetur utrosque Judæos ad hoc, ut cum venerit Sanctus sanctorum qui auferat iniquitatem ab eis, ipsum gaudentes suscipiant. et tempus visitationis suæ agnoscant. Gentes autem ut quem corporali præsentia videre non meruerunt. quia dixit: Non sum missus nisi ad oves quæ perierant domus Israel, annuntiatum per apostolos benigne suscipiant. Intitulatur vero psalmus iste. In finem psalmus ipsi David. Quod sic exponitur, lste psalmus attribuitur ipsi David vero capiti, scili-

cet, vel etiam Prophetæ : psalmus dico tendens in A cuim bonos mores colloquia mala, et in hoc est os finem, id est, in perfectionem : quia horiatur et Judges et gentes ad perfectionem, il est ad Christum. Sciendum autem quod secundum quod vox rapitis est agit hic ipsum caput de solis Judæis, et boc per quaindam similitudinem alicujus potentis regis vel imperatoris, qui collecto exercitu suo ab aliqua alta turri vel specula inspicaret, qui se ibi viriliter haberet, quis vero torperet. Ingrediur quasi conferendo Deum Patrem imperatori, se turri, Judaicum vero populum exercitui, et dicit in terrio versu ita: Dominus Pater respexit de cœlo, id est, de me quem fecit cælum suum, ubi sederet. Deus enim erat in Christo reconcilians sibi mundum, quasi de alta quadam specula et supereminenti prospectu. id est, discretionem habuit super filios hominum, id est super Judæos, qui fuerunt filii verorum homi num, id est, patriarcharum et prophetarum carnaliter, non spiritualiter; et ad hoc prospexit ut videat, ret, per me cum eis conversatum, si est inter eos intelligens Daum mente, aut requirens eum in opere. Sed non est inventus in eis intelligens aut requirens, quia ille populus insipiens vere qui medicum non cognitit, et visitationis tempus non advertit dixit, et per affectum me contemnendo, et in corde cogicando : Hic non est Dens. Quod vere et tunc aftirmaverunt, cum dixerunt : Non est hic homo a Deo, qui sabbatum non custodit; et item : Bene dicimus, quia Samarilanus es tu, et dæmonium habes, et in multis talibus. Et de hac insipientia sunt ipsi accusabiles, non auctor corum, quia cum auctor ad similitudinem et imaginem suam per rationem et intellectum eos creasset, ipsi corrupti sunt a bona natura, per suum vitium discedentes : et ideo facti sunt apud Deum abominabiles, id est, contemptibiles et exharedabiles in studiis suis, id est, propter studia sua, scilicet quia irritum fecerunt mandatum Domini prop'er traditiones suas; vel quia magis C mundum quam Deum, creaturam quam crestorem, dilexerunt. Nec hoc est mirum, quia non est in eis qui faciat aliquid bonum, quod sit ad salutem : non est dico, usque ad unum, nec unus. Quod non sic intelligendum est, quin aliqui essent inter eos facientes bonum, sicut multi discipuli Domini, et prophetæ multi: sed dictum est ad comparationem, quasi dicat : Tot sunt facientes mala, quod etsi aliqui sint boni, nec unus dici possunt comparatione malorum. Tale est illud de primitiva Ecclesia: Lætare, sterilis, quæ non paris, etc. Et item illud: Oliva et Sumaria, justificastis Sodomam et Gomorrhan sorores duas, et multa similia. Vel aliter : Non est in eis faciens bonun usque ad unum, id est, præter illum qui factus unum mecum, id est, cujus ego sum caput et ipse membrum meum.

Omnes declinaverunt. Ideo non est in eis faciens bonum, quia omnes: quod item propter multitudinem malorum dictum est, Omnes, inquam, declinaverunt, id est, a veritate deviavorunt simul docti et D indocti, superiores et inferiores, et declinando facti sunt mutiles et sibi et Deo, non quod Deus aliquam utilitatem a nobis sibi expetat, cum sit ipse bonum se ipso contentum : sed propter naturaliter sibi insitam bonitatem, nostram militatem in nobis requi-

rit, et suam cam deputat.

Non est qui sucrat bunum. Repetitio est ut ostendat

per quod inutiles facti sont

Sepulcrum patens est. Vere non faciunt bonum, quia potius malum, nam guttur corum est sicul patens sepulcrum. Quia sicut sepulcrum aut ad hoc patet ut cadaver recipiat, aut si recepit, fetorem emittit, ita guttur eorum est patens, vel ad voracitatem, ut vel nimiaio gulam exerceant, vel quos-cumque possunt de corpore Christi avellant, et in se per conformitatem quasi devoratos sepeliant. Vel est patens ad dolositatem, ut quos devorare nequeunt, saltem aliquo modo corrumpant. Corrumpunt

corum patens sepulcrum, quin semper dolose agebant linguis suis: id est, venenatis linguis, simulantes scilicet verba docendi, et habentes venenn n nocendi, quid ideo est, quia venenum aspidum, id est mort feræ cogitationes, sunt sub labits corum, id est in corde eorum. Vel potest dictum esse hac similitudine, quia sicut aspis unam aurem firmiter terra: applicat, alteram autem cauda reflexa obdurat, ne vocem sapientis incantatoris audiat, ita ipsi Judaci unam aurem quasi terrenis affectionibus applicabant, quibus tirmiter inherebant, alteram vero aurem quasi cauda reflexa obdurabant, quia memoria præteritorum malorum ita eos excaecabat, ut vocem sapientium incantatorum, id est præconum veritatis, non audirent, et vocabimus in hac sententia venenum terrenas affectiones et memoriam peccatorum, per quæ comparantur aspidibus.

Quorum os maledictione. Non solum guttur eorum non ipse queta nihil latet : sed ut alios videre face- B est sepulcrum, sed etiam os corum, id est Jud.corum, plenum est maledictione, id est, blasphemia in Deum, vocando me demoniacum, filium fabri, destructorem legis, et cætera talia. Et amaritudine, id est amaris verbis, dicentes Pdato: Tol'e hunc, et dimitte Burrabam, et crucifige eum, et talia similia. Vel potest dici sic et superius, et in alio psalmo, quia plenum est muledictione, id est amaritudine, id est, ideo fecerunt sibi amarum Dominum. Pedes, id e-t affectiones, corum sunt veloces, non solum ad interficiendum verbo. Unde dictum est: Lingua eorum gladius acutus, sed etiam ad effundendum sanguinem honorum gladio. Et ideo est in viis, id est in operibus corum infelicitas in præsenti, cum dantur in tenebras interiores, et in futuro contritio, cum in exteriores dabuniur. Hinc dictum est : Qui ceciderit super lapidem, confringetur : super quem vero ceciderit lapis, conteret eum. Cadet super lapidem, qui in præceptum Christi, id est angularis lapidis, offendit, et ille confringitur hic in præsenti, cum interiori cæcitate damnatur. Si vero confractus non resipuerit, tandem cum lapis cadet super eum, id est in manifesto judicio conteretur penitus, id est, in æternas pænas dabitur. Et ideo erit eis contritio, quia viam pacis, id est me, qui sum via, ad veram pacem semper euntem in idipsum, et quia volui esse vera par corum, unde diclum est : Ipse est pax nostra, qui fecit utraque unum : me, inquam, non cognoverunt, id est non sicut medicum sibi necessarium honoraverunt, sed tanquam inutilem et nocivum contempserunt : et hoc ideo quia timor Dei non est ante oculos ejus, id est, quia non timent judicium Dei, neque præsens, neque futurum. In quo decipiuntur, quia etiam manifestum judicium tandem experientur. Quod sic dicit: Nonne tandem vere cognoscent Deum, est timendum, omnes illi, id est Judæi, qui operantur nunc iniquitatem, emphatice iniquitatem, sed qui medicum non coznoverunt, sed potius interfecerunt : qui hæredem de vinea ejecerunt, et qui servis occisis saltem nullam filio reverentiam exhibuerunt : et qui etiam plebem meum, id est sanctos et apostolos meos, devorant, id est nituatur devorare, et sibi reformare : devorant dico, sicut escam panis, id est, ita ut assidue hoc laciant, et in hoc delectantur, sicut panis assiduus cibus hominis est, quo jugiter delectatur. Possunt etiam devoratores plebis Domini largius accipi, qui in solis Judæis, omnes scilicet qui sauctos Dei de quacunque gente sint, devocando, et sibi conformare nitendo, quasi devorant. Unde dictum est Petro de malis: Macta et manduca. Dicuntur etiam plebis devoratores recte, quicunque prælati officia sua non ad salutem subditorum, sed ad terrenum lucrum exercent, de quibus dictum est : Colantes culicem, et absorbentes camelum; quia leviora etiam peccata ubi nihil possunt extorquere paniunt, majoribus autem et in seipsis et in alus preuo inducti consentiunt.

Dominum non invocaverunt. Ideo operantur iniquitatem, et devorant plebem meam, quia Dominum non bum sensum, ut faciant quæ non conveniunt; quia Deum habere in notitia non probaverunt. Ille Deum non invocat qui aliud sibi præ se, qui ipsum Deum facit, quod Judæi fecerunt, qui terrenis tantum inhere-bant. Quod sic dicit: Trepidarerunt ipsi Judæi illic, id est in amissione terreni rezni, ubi timere non fuit opus, id est utile. Quia cœleste regnum amiserunt, dum timent amittere terrenum.

Quoniam Dominus. Ostendit per quod Judmi tandem cognoscunt Dominum esse judicem, vel esse timendum, per hoc scilicet quia Dominus qui modo in generatione justa est, id est in his qui per ipsum justi generati sunt est inhabitator, erit in ipsa tunc remonerator. Et convertit se ad ipsos Judæos, quasi dicat : In vobis autem Judæis non erit, quoniam vos confudistis, id est, quantum voluntate et actione potuistis, confusum fec stis consilium inopis, id est humilem adventum ejus, qui cum esset dives, pro vobis factus est pauper. Quod sine causa fecistis, quia B ideo tantum quoniam solus Dominus erat spes ejus, id est, quia nihil in eo sæcularis pompæ vidistis, et ideo contrarius operibus vestris fuit. Humilis adventus Christi merito appellatur consilium, quia dum omnia tenerent medium silentium, ipse solus mundo percunti remedium contulit, et completivum summæ beatindinis fuit, scilicet dispositionis antiquæ, reparationis novæ, felicitatis æteroæ. Quod consilium Judei si non re, tamen voto et reputatione confuderunt, cum per mortem nomen ejus de terra se abstulisse putaverunt.

Quis dabit ex Sion. Confudistis quidem, o vos Judæi, consilium inopis, sed non deheretis, queniam hic est ille de quo vere prædixit: Veniet ex Sion, qui avertat captivitatem ex Jacob, cum alter esse non possit. Nam quis alter veniet ex Sion, id est, nascens de Judæis, qui propter cultum veri Judæi, et propter plura excellentia beneficia Dei et legis et prophetarum sibi concessa dicti sunt Sion, id est specu- C latores, et Israel, id est Deum videntes : quis, inquam, veniens ex Sion dabit salutare Israel, id est salvationem a propheta pr missam Judaris, si iste non dabit? Certe nullus. Ilinc quidam dicit in Evangelio : Aut duo sunt, aut hic est. Hinc et am dictum est ad David: Unus de mille sit tibi consiliarius. Et vere iste dabit salutare. Nom tunc dabit, cum tradiderit regnum Deo et Patri, scilicet cum Dominus Pater, quia jam in spe avertit, perfecte avertit captiritatem a plebe sua, qua per primum parentem incurrit, hoc mortale induens immortalitatem. Et sunc persecte exsultabit Jacob, id est omnis proficiens ad illam salvationem, qui hic fuit Jacob, id est supplantator invisibilium supplantatorum snorum. Et lætabitur Israel, id est omnis perveniens ad illam; et sic factus est Israel, id est vir vere videns Deum. Per Jacob ideo intelligitur proficiscens, et per Israel perveniens, quia Jacob cum reverteretur in terram jam fere ad patriam venisset, vocatus est ab angelo Israel. Potest quoque, ut superius diximus, psalmus iste in persona prophetæ mistim de gentibus et de Judæis sie legi, juxta quod sie Propheta ordine inci-piet, primum increpando dinturnam infidelitatem gentium. Insipiens, id est, gentilis populus, vere insipiens, qui idola manifesta præposuit Creatori, si non voce, tamen corde dixit, et in effectu osiendit, quod non est Deus verus omnibus adorandus atque timendus : et ex boc errore sunt ipsi accusabiles, non ipse Deus, qui eos creavit, quia ex corruptione eorum, hoc est non ex imperfecta creatione, et non mutatur sententia.

Omnes declinaverunt. Hic communiter agit et de Judæis et de gentibus, quod notat simili : nec aliquid mutatur, nisi quia quod prius ad solos Judæos, hic ad utrosque referimus; et quod in quorum os sub exemplis prius dictum est, nunc simpliciter dicitur:

invocaverunt. Quod tale est : Ideo dati sunt in repro- A Et viam pacis non cagnoverunt, in tertia tantum persona dicetor.

Nonne scient omnes. Hic quoque communiter accipiemus et Judæos et gentes, referemus operari iniquitatem ad Judaos, sicut prius : devorant verc plebem, ad gentes propter excellentiam; et dicit Propheta in hac sententia plebem meam, id est cujus pars ego sum, sicut solemus d'cere de populo vel gente patriæ suæ quisque, Populus meus vel gens mea : id est, cujus pars ego sum.

Dominum non invocaverunt. Illud quoque ad utrosque referemus, et accipiemus trepidationem quantum ad Judæos, de loco et gente; quantum vero ad gentes de amissione alicujus terreni commodi. Consilium inopis confudistis, poterimus etiam referre ad gentes. Quæ si non in capite, in membris tamen confuderunt. Cætera non mutantur, nisi quia Israel et Jacob largius de gentibus accipiemus.

IN PSALMUM XIV. Psalmus David.

ARGUMENTUM.

Verba populi in captivitate Babyloniæ optantis reditum ad patriam, enumerantisque quibus meritis quis ad hanc pervenire queat. Aliter, quia lex tota decalogo concluditur decem exempli Christi formas expressit, quibus ea docuisse, quæ fecisse moustran-

EXPLANATIO.

Propheticæ interrogationi respondet Dominus in decalogi exemplum, decem virtutibus ad suæ beatitu-dinis atria perveniri. Divisio psalmi hujus tota interrogatione et responsione continetur; sed interrogatio uno versiculo, responsio vero sex versibus est com-

COMMENTARIUS.

Domine, quis habitabit. Psalmus iste sic intitulatur: Psalmus ipse David, Prophetæ scilicet attribuendus. Propheta plenus Spiritu sancto, prævidens Ecclesiam multiplicandam esse super numerum perfectorum, scilicet futuros esse plures nomine tenus Christianos, non re tenus, qui gauderent tantum de Christiano nomine, et non de Christiana religione : ui ostendat solum nomen non valere nisi studeat quilibet sicut Christus ambulavit et ipse ambulare : igit sub quadam similitudine alicujus perfecti regis militize vel imperatoris, qui bello coorto et multis probis et ignavis concurrentibus, quæreret ab ipso domino suo quos ex illis in tabernaculo vellet secum militare, et post militiam in palatio remunerare. Et est tale ac si breviter diceret: Nemo aggratuletur sibi de Christiano nomine solo sine re, quia non proderit ei nomen sine re, vel ut possit in taberna-culo militare, aut in palatio conregnare. Taberna-cula autem sunt expeditionales domus, in quibus ad tempus milites sæculi laboraut, ut postmodum in stipendiis diutius gaudeant. Hæc tabernacula signifisuam in proficiscendo adhuc erat Jacob; cum autem D cant præsentem Ecclesiam, in qua contra diabolum atque carnem pugnatur, quia qui digne militabit in hoc tabernaculo, æternaliter gaudebit in cœlesti palatio. Unde Apostolas : Si compatimur, et conglorificabimur. Not and um quoque quod ad similitudinem prædictam Propheta taliter exsequitur, ut primum describat nobiles milites, deinde vero gregarios, qui et digne militant in tabernaculo, et regnabunt in palatio, ut per oppositum cognoscamus qui sint indigni tabernaculo atque palatio, et primum sic agit cum Domino: Domine, Rex universorum ad cujus militiam tot convenerunt, quis habitabit in tuberna-culo tuo? id est, quem ex tanto numero elegis, qui et digne militet hic in tabernaculo, et tandem requiescet tecum in monte, id est, in superuz giorize tuæ celsitudine? Alia translatio habet, Quis peregrinubitur? Quod satis convenit. Nihil enim alud præsens est vita quam peregrinatio. Unde Apostolus . Dum sumus in hac vita, peregrinamur a Domino.

Qui ingreditur sine macula. Hic nobilium militum A descriptio est, et potest legi, ut vel sit Domini responsio, vel ut ipsemet Propheta sibi respondens di at : Ille scilicet d'gne habitabit in tabernaculo, et digne tandem requiescet in monte, qui ingreditur, id est, qui in hac vita cum bene viventibus est ingressus ad supernam vitam : conversatur sine macula, id est sine crimine peccati : et quia non sufficit declinare a malo, nisi addatur bonum, subdit: I t qui operatur justitiam, id est, quidquid juste facere potest, facit. Quam justitiam exsequitur per partes. dicens: Qui loquitur veritatem, id est vera, et ita ut verum quod dicit sit in corde suo, id est, ex bona affectione procedat. Possumus etiam et verum dicere, et mala tamen affectione, sicut si alicui de duabus viis quæ rectior esset quærenti, indicarem rectiorem, non quod esset rectior, sed ut incurreret in ea latrones, vel aliquod aliud malum. Verum quidem meum dictum esset, sed ex mala affectione procederet. Et qui non egit dolum in lingua sua, id B quitatem hujus seculi omnipotentie sue virtute supeest, qui nec in lingua contra proximum peccavit, quod summa perfectio est. Non frustra enim lingua in udo posita est; sed ideo quia sicut in udo aliquis facile labitur, ita nos in lingua facile peccamus. Unde dictum est : Perfectus est vir qui in lingua non labitur. Et non solum verho proximum non offendit, sed nec malum operando proximo fecit : et si alius opprobrium proximo intulit, ipse non accepit, id est, non factum esse voluit; et insuper malignus, id est, detractor proximi, ad nihilum conspectu ejus deductus est, id est contemptus, et nihilum reputatus. Illos autem qui timent Dominum timore casto glorificat, id est, magnipendit et expliat. Dicit in hoc loco qui Jdam notabile beatus Augustinus, hoc scilicet: Nemo malignus quid sit novit, nisi cum sub specie Creatoris eternæ incommutabile ad speciem creaturæ, quæ de nihilo facta est convertitur. Quod sic intelligendum est, quia tunc tantum homo malignus est, id est male agens est, quando Creatorem, ad cujus similitudinem factus est, nogligit, et terrena, quæ ab ipso C de nihilo facta sunt, appetit.

Qui jurat proximo. Ilic describuntur gregarii milites, quod per jurare notatur. Perfectis enun dictum est : Sit sermo vester, Est est, Non non. Quidquid autem plus est, a malo est, scilicet et a malo illius qui aliquid sibi credi postulat; quia sæpe fefeilit, et a malo illius a quo postulat, qui iterum frairi male credulus est. Propter hoc igitur malum necesse est in humanis contractibus juramenta sæpe facere, et licet secundum quod hic dicitur, scilicet si qui jurat, non decipiat. Interdicitur tanjen perfectis jurare, ne per consuetudinem jurandi aliquando ut pejerent contingat. Qui pecuniam suam non dedit ad usuram, id est, nulli ut plus inde acciperet, accommodavit pecuniam snam, sed misericorditer pauperibus distribuit, vel sicuti distribuit, et apud illum remanere noluit, non nisi quantum dedit exegit; et qui non accepit munera super innocentem, ut causam nocentis corrupti judices faciunt.

Qui facit hæc. Hic psalmum plane adaptat inten-tioni. Quasi dicat: Quisquis hæc prædicta de perfectioribus vel minus perfectis militibus facit, ille cantum et digne habitabit hic in tabernaculo, et non movebitur, completa in militia æternum a palatio. Ouapropter qui hæc non facit non sibi de Christiano nomine applaudat.

# IN PSALMUM XV.

Tituli inscriptio Ipsi David,

# ARGUMENTUM.

Ezechias in ægritudine Dominum deprecatur, et In vitæ suæ reparatione gratulatur, et quod bumunarum rerum non sit egens, exponitur. Item vox Christi ad Patiem.

#### EXPLANATIO.

Dum om ies dicantur inscriptiones titulorum qui psalmorum frontibus affiguntur, nescio quid mysticum iste designans, hoc specialiter primus continet, quia enim Domino crucifixo scriptus est titulus, Hic est rex Judæorum, non inconvenienter in psalmo quo idem Rex de sua passione et resurrectione locuturus est, hujus inscriptionis commemoratio præcedit. Nam et hoc quod additur ipsi David, non ad quamlibet aliam personam, sed ad ipsum Dominum Salvatorem, quod canitur, pertinere monstratur. Per totum psal-mum introducitur persona Domini Salvatoris. Primi positione ex humanitate suscepta, loquitur ad Patrem. conservari se petens, quia spem suam posuerit semper in eo. Subjungit etiam quemadmodun sancti ejus nou carnalibus desi leriis, sed spiritualibus virtutibus eligantur. Omnia quæ pertulit, ad hæreditatis suæ gloriam asserens fuisse perducta. Secunda positione idem Patri gratias refer!, qui illi a dextris apparendo, inirant; unde animam suam de inferno asserit esse liberatam, et post resurrectionis gloriam in delectationibus dexieræ ipsius memorat collatam.

#### COMMENTARIUS.

Conserva me, Domine. In hoc psalmo loquitur Rex noster ex proprietate susceptæ humanitatis, et agit hic de passione sua orando Patrem pro constantia illius obedientiæ proficiendæ, pro qua missus est : non quod ei qui tantæ potestatis erat, ut diceret : Potestatem habeo ponendi animam meam, gi iterum sumendi eam; et: Nemo tollit a me animam meam; et: Post tres dies resurgam, deesset aliquid. pro quo adipiscendo necesse esset eum orare, se l'ut nobis ad quorum salutem venerat, orandi formanı pro patientia et obedientiæ constantia, per que no bis restituatur, quod primi parentis per inobedientiam amisimus, in se ipso daret. Subdit etiam patientiam et obedientiam suam sequi certam remunerationem, scilicet carnis in sepulcro incorruptionem et resurrectionis clarificationem, ut nos carnificaret; quod si patientiæ et obedientiæ erimus consortes, erimus et remunerationis comparticipes. Intitulatur autem psalmus ita: Tituli inscriptio psalmus ipsi David. Quod sic exponitur: Psalmus iste attr buitur ipsi David vero capiti scilicet, non historiali. Q ii psalmus est tituli inscriptio : dicitur autem iste psalmus ideo tituli inscriptio, quia tractat de negotio illo, id est, de obedientia passionis, per quod sibi Dominus noster Jesus Christus illud regnum obtinuit, de quo titulus iste divina dispositione inscriptus est, Qui a Pilato capiti ejus in cruce dormientis superpositus fuit: Hic est Jesus Nazarenus, rex Judæorum. Nunc ad litteram accedamus. Vox Dominici hominis est, ut supra diximus, pro persicienda obedientia orantis: Quasi diceret: præcessit olim quidam, quem tu. Domine, quia in te non speravit, non conservasti. Me autem, o Domine Pater, conserva, id est, superiorem faceret cause innocentis, quod sæpe D sicut jam servasti me per peccati immunitatem in corrupti judices faciunt,

anima, ita etiam serva in corpore a corruptione: quoniam ego speravi in te, id est, totam spem meani conjeci in to, et vere speravi, quia digne dixi tibi Domino, Tu es Deus meus. Quod quidem digne nullus dicere potest, nisi divinitus inspiratus, cum nec Dominus Jesus dici possit nisi per Spiritum sanctum, ut testatur Apostolus. Ille autem digne dicit Domino Deus meus, qui et se ei totum subjicit, et nihil sibi præ se nisi ipsum facit; et vere propter has prædictas causas me conservabis, quoniam causa illa quæ objicitur terrenis dominis, tibi non potest objici, quonism tu cum sis bonum se solo contentum, non eges bonorum meorum, scilicet ut vel tibi ser-viam, vel aliquid tibi tribuam ut faciunt terreni domini.

Sanctis qui sunt in terra. Vere dixi Domino, Tu ca Deus meus, quia seci quod debui, quoniam omnes roluntates meas, id est ab ipso mibi datas, non enjur

et exemplo his qui sunt ejus, id est, in terra viventium. Mirificavi, inquam, id est, mira eis feci, sciliect ut suæ voluntates viderentur eis sædæ et despicabile, meæ autem miræ, id est desiderabiles. Eis dico ideo sanctis, id est, in virtute bonorum operum consummatis: et ita eis mirificavi ut non solum in affectione eas habeant, sed manifeste per opera in eis appareant, quia cognoscunt, et quid prosit hu-manitas divinitatis meze, et quid divinitas humanitatis mex, quod est dicere, qui et mortui in pecca-tis sunt in vitam aternam, jam spe resurrectionis susceperunt. In hoc enim profuit humanitas Christi, quia ne nos in peccatis moreremur, mortus est. In hoc vero profuit divinitas, quia cum carnem a morte suscitavit, immortalita:em vitæ per resurrectionis spem contulit. Unde dictum est quod mortem nostram moriendo destruxit, et vitam resurgendo repuravit. Terra viventium, id est cœlestis patria, emphatice dicitur Domini esse, cum et ejus sit terra morientium, B præsens scilicet habitatio. Illi autem dicuntur, si non præsentia, spe tamen, in terra viventium, quorum corpus tantum in terris, mens vero conversatur in cœlis. Unde dicit Apostolus : Nostra autem conversatio est in cœlis. Potest et aliter iste idem versus continuari. Quasi dicat : Quo fructu peto me conservari : hoc scilicet quia et mirificabo et mirificavi voluntates meas sanctis ejus. Si autem mirificavit secundum quamdam translationem inveniatur, ita dicatur: Vere Dominus Pater me conservabit, quia per me voluntates suas jam mirificavit. Sententia vero in neutro modo mutatur.

Multiplicatæ sunt infirmitates. Vere mirisicavi ego, vel Dominus Pater me mirificavit aliis voluntates suas, quia per me multiplicatæ sunt infirmitates corum, id est, multiplices infirmitates suas, et doctrina mea et exemplo vitæ meæ intellexerunt non ut perniciem, sed ut medicum quærerent ad salutem : ct posten accelerarerunt, id est, ad me medicum prope rantes, et solliciti accesserunt. Non autem per carnalia sicut prius, sed per spiritualia, quia non quæram ab eis amplius sanguinem hircorum, sed vitulos labiorum. Quod sic dicit: Non congregato conventicula eorum amplius, id est congregationes eorum, quæ sunt factæ quasi conventicula, id est, parvi conventus, postquam mei facti sunt. Semper enim boni licet plures sint virtute, numero tamen hominum sunt panciores; sicut e contra mali, licet plures sint numero hom num, pauci tamen sunt, quia dehiti perditioni. Non congregado, inquam, eos de sanquinibus, id est causa fundendorum sanguinum ad sacrificandum: nec ero memor nominum eorum, id est, non distinguam cos per nomina; sicut prins distinguebantur, ad quamdam excellentiam, cum diceretur, Dic domui Juda, dic domui Levi, propter dignitatem. De tribu enim Juda tantum reges, de tribu Levi sacerdotes eligebantur. Vel possumus accipere per nomina hic hoc quod Judzi prius ad comparationem gentium dicebantur justi et culto- D res veri Dei, gentiles vero immundi et peccatores. Quæ nomina modo non manent, quia non est ac-ceptor personarum Deus, sed in omni gente qui timet Deum, et operatur justitiam, acceptus est illi; et item : Non Indieus, etc. Non erat, inquam, memor, et hoc per labia mez, id est, per pacem ante secula mundi promissam, per me autem completam : et possumus hic pacem accipere, vel quod ima summis per eum reconciliata sunt, quæ recte designatur per labia, cum de ea prædicatur : Osculetur me osculo, etc., vel quod ipse gentilem et Judaicum populum pacificavit, solvens inimicitias in carue, et destruens medium parietem maceriæ, quo disjungebantur. Unde dictum est : Ipse est pax nostra, qui secit utraque unum. Possumus etiam per labia, quæ instrumenta sunt locutionis vel prædicationis, præcones veritatis accipere, ut sic dicatur, Hoc quod ipsi non disjungentur, flet per labin, id est

veni ut faciam voluntatem meam, mirificavi verbo A per prædicatores, eos in fidei concordia ponentes. Dominus pars hæreditatis meæ. Ideo non distinguam eos per nomina, quia ipsi se non distinguent. Nam omnes unam bereditatem, id est, Deum, eli-gent. Quod sic dicit: Dominus Pater erit pars, in universitate rerum hæreditatis meæ, id est illorum, quod ipse dedit mihi in hæreditate; et calicis mei: id est ipsorum eorumdem qui sunt calix meus, id est, divisio data mihi hominibus. Per calicem enim fit divisio, id est, mei non eligunt sibi aliam partem in rebus, nisi Dominum. Vel aliter: Dominus erit pars hæreditatis meæ, id est, moorum; et calicis mei, id est, Dominus in parte erit rerum hæreditas data meis; et calix, id est divisio data meis. Quasi dicat. eligant alii h.ereditatem mundum, mei non eligent bæreditatem sibi, nisi Dominum. Bibant alii mortiferas sæculi delectationes, mei non bibent nisi salutiferum potum, quia calicem habebunt Dominum.

> Tu es, etc. Justa primam sententiam, inquam, hæreditas gentes accipiuntur, datæ in hæreditatem Christo, ita continuabis. Quod dico hæreditatem esse mihi, non mihi ascribo, sed tibi, Pater, quia tu es qui hæreditatem meam-mihi ab æterno datam, unde Apostolus: Elegit nos in ipso ante constitutionem mundi, et in prævaricatione Adæ amissam, restitues mihi per completam in me obedientiam.

Funes ceciderunt. His loquitur ad similitudinem. Solent enim hæredes partiri prædia sua per perucas aut funes, et aliquando cadit pertica sive funis uni in pulchro loco, alii in turpi. Sie in divisione hominum, illi super quos funes Christo ceciderunt, pulchri virtutis ornamento sunt; qui autem diabolo contigerunt, turpissimi sunt. Littera sic continuatur. Ideo cum dico restitues hæreditatem, appono meam, nam mea est præclara. Nam funes, id est divisiones, ceciderunt; id esi, non mittis, sed sola gratia saivante cos, evenerunt mihi in præclaris, id est in his qui valde sunt virtutibus decorati. Et vere in præclaris, quia hereditas mea , id est illi qui sunt mihi dati in hæreditatem, licet sint pannosi et abjecti, et sicut peripsema omnium facti, tamen mibi sunt præclari. Et ideo benedicam Patrem Dominum in omnibus ei obsequendo, qui tribuit mihi in meis intellectum, scilicet rationem et discretionem talem, scilicet ut imitarentur patientiam obedientiæ meæ, per quam ipsi mihi restituit in hæreditatem. Potest noc aliter legi juxta illam sententiam, in qua hæreditatem vocabimus Dominum. Quasi dicat : Ideo tu, Domine, eris hæreditas meorum, quia tu es qui hæreditatem meam, id est claritatem coæternitatis, et ejus majestatis, quam tuæ similem habui apud te, priusquam mundus fieret, restitues mihi: non quod ego unquam cam amiserim, sed quia misericordiam, intelligentiam et spem ejus per primum lapsum amiserunt, et cam eis per meam obedientiam et resurrectionem, intelligentiam et spem ejus restitues; quia ego in eis sum, et mihi cam per cos restitues; et determinat quæ sit illa hæredinas. Quasi dicat: Hæreditatem meam voco tuam claritatem; quia sicut timites possessionis sacerdotum et Levitarum olim in divisione terræ promissionis contigerunt in excellentioribus et pulchrioribus locis : ita funes, id est limites bæreditatis meæ, sunt in præclaris, id est in tua icternitate et majestate. Ad solam enim similitudinem hoc dictum est. Et bene dico in præclaris, nam bic effectus ostendit præclara esse, scilicet quia ipsa hæreditas mea, id est tua coæterintas et co-majestas est præclara mihi in meis, id est mei, quibus revelata est, valde præclaram et prettosam esse reputant. Vel ideo benedicam Dominum Patrem, qui tribuit mihi in meis intellectum, id est, qui sic illu linavit meos, ut illam tantam claritatem et iutelligant, et suo modo spe jam possideant. Quicunque enim hic vere manducat, id est, imitatur Curistum, vivet in futuro cadem vita qua Christus, factus el coaternus, et pro modo suo conglorificatus. 'quia quod sequitur, non pertinet ad claritatem illam, sed ad humanitatem. Quasi dicat: Ex hoc etiam benedicam Deminum, quia renes mei, id est, carnales consanguinei mei, de quorum renibus exivi, increpuerunt me, id est, increpando duriter erudierunt me : obedientia usque ad noctem, id est, usque ad mortis experientiam. Vel per renes, que inferior pars corporis sunt, possumus accipere inferiorem naturam in Christo. Ut si dicat: Renes mei, id est, mortalitas et passibilitas humanitatis meze increpatum perduxerunt me usque ad noctem, sicut prius. Ego autem certus de remmeratione, et ideo dolorem non attendens, sed p zemium, providebam Dominum remuneratorem, semper eum habens in conspectu meo interius : et merito, quoniam illis persecutoribus existentibus mihi in sinistra, cum me ad impatientiam insultationibus suis provocaverunt dicentes: Si filius Dei es, descende de cruce, et similia : ipse Domimihi vices, ne ullo modo commoverer a constantia et patientia perficiendæ obedientiæ. Et propter hoc lætutum est cor meum, id est, latitia fuit in corde mo, et in cognatione mea, et lingua mea, protulit exsultativa, scilicet: Nemo tollet a me animam meam, eic. Et insuper caro mea requiescet in spe. Et exponit in qua spe, in hac scilicet, quoniam licet anima mea descendat in infernum, tamen non derelingues eam, ut possideatur ab inferno: nec dabis inimicis meis cupientibus me sanctum tuum, id est, sanctificantem alios videre, id est sentire corruptionem carnis in sepulcro. Et vere non dabis, quia non solum facies in re, sed jam fecisti in dispositione notas mihi vias vitæ, id est resurrectionem, quæ dicitur via ad vitam : quia et per cam data est nobis spes recuperandi vitam, quam amiseramus, et tandem ipsa re dabitur; et deinde adimplebis, id est valde implebis, læntia existente cum vultu tuo, scilicet clarificabis me confesstente cum vattu ino, poinces con control in dextera tua, coratto pro perseverantia. Control con vox in claritate con tubies dolosis. In labits dolosis orat quis, cum vox et majestale tua, vel in æterna vita , quæ etiam per dexteram designatur. Juxta illud : Læva ejus . etc. , delectationes dico euntes usque in finem delectationum, id est ad tantam perfectionem, ut non possint esse persectiores. Potest quoque bic versus aliter legi, et in parte continuari, ut sie dicatur : Ideo aniniam meam non derelinques in inferno, nec dabis videre corruptionem in sepulcro: quia fecisti notas mihi, et in me aliis, vias vitæ, id est patientiam et obedientiam, que sunt vice reducentes ad vitam per obedientiam amissam, et propter illas vias exsecutas, scilicet cum perfecerint meo exemplo patientiam et obedientiam, tunc perfecte adimalebis me, id est meos: læticia manente cum vultu tuo, id est, qui semper est in præsentia tua; et tunc erunt eis delectuiones in dextera tua, id est, in æterna vita euntes usque in Linem, ut superius.

#### IN PSALMUM XVI.

#### Oratio David.

#### ARGUMENTUM.

Deprecatur Dominum David, ut se devotum cor habentem, auditu dignum faciat, quem inimici gratis impugnabant. Afiter Christus de Judæis dicit ad l'atrem.

### EXPLANATIO.

Cum multi psalmorum in textu suo habeant orationes, movere potest cur hic talem posuerit inscriptionem. Sed quamvis alii cum rebus diversis breitler mistas contineant deprecationes, iste tamen pene tota sui contextione supplicatio est. David vero, ut notum est, significat Dominum nostrum, ex cujus persona ad institutionem humani generis totus est psalmus iste prolatus. Trifaria oratio ab hamanitate Christi in hoc psalmo dep. omitur. Prima est, ubi secundum justitiam suam s.b. petit deberi restitui. Secunda ut a Judworum insi-

Insuper et usque ad noctem. Insuper ideo apponit, A diis puritos liberetur. In tertia resurrectionem velocissimam deprecutur. Ne diutius insultare liceat perverso populo Judæorum, et ne aliquid de ejus majestate turba fidelium haberet, ambiguum profiletur se in æterna beatitudine mansurum.

#### COMMENTABIUS.

Exandi, Domine, justiti m meam. Psalmus iste sia intitulatur: Oratio ipsi David. Quod sic exponitur. Iste psalmus attribuitur vero David, id est Christo: qui psalmus est oratio. Sciendum autem, quod cum fere omnes psalmi possint dici oratio, quia aliquam in se continent orationem: iste tamen specialiter oratur et intitulatur, quia ex majori parte est oratio. Orat enim in hoc psalmo Dominus noster Jesus Christus in ipso agone passionis suæ, ex en affectione erga suos, qua pro ipsis pati voluit, ut Dominus Pater judicium illud quo persecutores putaverunt judiciaria polestate damnare, manifeste ostendat suis, et conus erat mihi a dexteris, in meliori parte, ministrans p gnoscere faciat, non ex consilio eorum unius tantum perniciem machinantium, sed ex sua inelfabili bonitate et dispositione ad salutem omnium processisse : ut cum hoc manifeste eis cognitum fuerit, nullo modo possint devocari, quando et congratulentur ejus nalivitati, et conformentur ejus passioni, et dicit ita : Domine Pater, quia versatus es injustitiam Adæ, ut non exaudires illum, exaudi justitiam meam, id est, ostende in effectu quod exaudieris me, quem tu per immunitatem a peccatis justum fecisti. Plus est quod dicit, exaudi justitiam meam, quam si diceret me justum, quia causam ponit exauditionis. Nam et elecmosyna orat, et justitia orat. Et intende deprecationem meam, id est, intensum te fac ad exaudiendum, vel me fac intensum, ne remisse agam in deprecatione mea, id est, facta a me pro meis : et percipe auribus, id est, per potentiam audiendi quæ in te est. Urationem meam, id est pro meis factam. Est autem, ut dicit beatus Hieronymus, deprecatio pro peccatis, oris non convenit voci cordis.

De vultu tuo. Ponit unde petat se tantopere exaudiri. Quasi dicat: Pro hoc oro, Domine Pater, et deprecor ut judicium illud quo Judiei judiciariam potestatem putaverunt exercere in me ad glariam et ad utilitatem suam, factum în eum, id est, ad gloriam et ad utilitatem eorium, et ad illorum ignominiam prodeat, id est manifestum flat, vel manifeste appareat prodiisse de vultu tuo, id est, et de voluntate et de dispositione tua, ad utilitatem omnium volentium processisse; quoniam ex illorum fraudulento consilio, et oculi tui, id est, diligentissima et perspicacissima discretio, quæ in te e-t, videat in hac re æquitates tam in mea clarification. , quam meorum damustione. Nihil enim æquius quam et illos innocentem sine causa damnantes, damnari, et innoceutem clarificari.

Probasti cor meum. Vere facies nunc quod rogo, D quia prius quod mihi utile fuit fecisti: exhibitio enim præterito um , certitudo est futurorum : hoc æqui-pollenter hic dicitur, et est præposteratus ordo , ut sic prius dicatur : Tu, Domine Pater, visitasti me in nocie. Nox potest dici quælibet tribulatio, quæ perturbat. Ignis vero tribulatio gravis dicitur, quod quasi comburat. Possumus igitur in Domino nostro Jesu Christo noctein accipere captionem, ligationem. sputa, alapas, et cælera opprobria: ignem vero ipsam crucifixionem. Visitatio quoque est medicorum accessus ad consulendum ægro. Possunt autem omnia flagella quibus Deus Pater corripit omnem filium, quem recipit, visitatio vocari : quia per ea saluti eorum consulit. Quantum vero ad Christum tribulatio non ob aliud dici:ur visitatio, nisi quia languores nostros ipse curavit, et dolores nostros ipse portavit. In eo enim nulla infirmitas fuit. Littera sic dicetur: Visitasti me, id est, visitationem ut medicus exhibuisti mibi et in me aliis nocte, in priori tribula-

item quantum ad illos in igne, id est, in ignea crucifixionis tribulatione. Et per hoc utrumque probas i cor meum, id est, probatum per patientiam conservatam usque ad experientiam mortis fecisti cor meum; et quia probusti, id est, iniquitas non est inventa in me, id est, omne malum fuit remotum a me in tantum, ut nec os meum loqueretur opera harc. id est, ut nec malum verhum pro anta persecutione proferrem, good facere est opera hominum: quia homines si non possunt ulcisci se repercutiendo, saltem mala terba loquontur, cum tribulantur, sed ego potius custodiri vias Domini. Vel aliter, ut ilc dicatur: Quod dico iniquitatem non esse in me, non ad hoc dico, ut es meum loquatur opera hominum, id est, ut me jactem more hominum, sed quia ita est in re. Nam ego custodivi, et cætera. Vel aliter: In tantum remota est iniquitas a me, ut etiam os meum non loquatur ad opera hominum: subauditur magnificanda, ut laudem humanam pertinens : sed etiam facerem et dicerem omnia ad laudem tuam. Quod inde apparet, quia ego custodivi vias duras, id est præcepta tua, quie aliis videntur dura : habet alia translatio, vias latronis. Juxta quod sic potest dici: Ego custodivi vias duras, id est vias latronis: quia sicut latro qui non audet apparere in publica et lata via, graditur semper per sentosas et difficiles vias : ita ego omnia dura, omnia aspera passus sum. Juxta illud Catonis: Qui nec mihi, nec animo meo unquam in aliquo delicto peperci. Vel aliter: Custodivi vias latronis, id est, cavi opera malorum, ne incurrerem ea. Quæ viæ etsi blandæ videantur, tamen ex opposito sunt duræ: quia in fine sunt strictæ et asperæ, et hoc feci propter verba labiorum, id est, propter permissionem pacis et reconciliationis summorum et imorum, a te, Pater, ante sacula dispositæ, per me autem adimpletæ. Vel aliter: hoc feci propter verba labierum, id est, propter dicta prophetarum, ut Scripturarum C præconia, quæ de me erant implerentur. Potest quod superius uno modo lectum est, Non in labiis dolosis, taliter etiam legi, et consequenti versui conjungi, ut sic dicatur : Hac oratione pero te, Domine Pater, exaudire et percipere, ut judicium meum, id est, omnis sententia a me et a meis data de quacunque re prodest de vultu tuo, id est, procedat de sincera ratione et vero intellectu a te, et non sit in labiis dolosis, id est, non ex dolo vel figmento aliquo prodeat: et oculi non exteriores, sed mei, id est, interiores, quibus uti maxime debeo, videant et in me et in meis æquisatem, scilicet in remunerationem bonorum, et in damnationem malorum : et in probandis que proharda sunt, et improbandis quæ improbanda sunt: habet enim quædam translatio hanc litteram, scilicet oculi mei et æquitatem. Sequentia non mutantur, nisi quod per noctem in sequenti versu possumus accipere interiorem persecutionem et occultam, scilicet diabolicam tentationem, qua et Christo in monte a diabolo occulte, id est, solo cum solo facta est, et D quotidie fit perfectis : et dicitur nox quia perturbat : et tamen est visitatio, quia prodest. Per ignem vero accipere possumus omnem exteriorem persecutionem, sive in capite, sive in membris.

Perfice gressus meos. Quasi dicat: Quod ego verba labiorum implere curavi, et vias duras custodivi, hoc ad perficiendos meos gressus feci. Et ideo, o Domine l'ater, perfice in semitis tuis, id est, perfectos fac in arctioribus præceptis tuis gressus meos, id est, apostolos et cateros, per quos ad notitiam hominum ingrediar meos, id est a te mihi datos. Quasi dicat: Tui, erant, Pater, et in mihi eos dedisti, et ideo serva eos: perfice dico, ut restigia mea, id est signa vitæ mem, id est bona opera non moveantur ab eis.

Ego clamavi. Vere perficies cos, quia ego solus idoneus per peccati immunitatem ad hoc clamavi ad te, id est, liberam et validam intentionem precis ad le direxi. El vere clamari, quonium tu qui Deus es.

tione; et examinasti, id est, purum ab omni labe feristi; A et ideo exauditor bonorum, exaudisti me jam in pluribus. Quapropter inclina aurem tuam, id est, potentia exaudiendi, quæ in te est, non deserat me propter humilitatem meam, qui adeo infirmus sum, quod a te erigi non possum, et exaudi verba mea, id est oretionem meam factam pro meis, hac scilicet exauditione mirifica eis misericordias tuas, id est, facies eis mirum et desiderahile videri, quod eos antequam essent elegisti, et perditos vocasti, recreasti, justificasti, et magnificasti, quæ sunt misericordiæ tuæ. Mirifica, inquam, ut sperent in te, et sic salvabuntur, quia tu salvos facis omnes sperantes in te.

A resistentibus dexteræ tuæ. Postquam oravit pro repellenda a suis infirmitate, orat etiam pro conservanda sanitate. Quasi dicat : Postquam reputeris a meis infirmitatem mirificando eis misericordias tuas, conserva in eis sanitatem, scilicet custodi me, id est. a resistentibus dexteræ tuæ, id est, a contradictoribus veritatis, qui resistunt mihi, qui sum dextra ad denon solum non facerem, sed nec dicerem aliquid ad B bellandos inimicos tuos. Custodi eos, inquam, at pupillam oculi, id est, sicut custodisti me, qui sum pupilla oculi tui. Pupi la minima particula est in oculo. qua tamen totum corpus dirigitur. Sic Christus dicitur pupilla oculi, id est Eccles æ, quæ est lux vera, quæ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. Vel aliter: Custodi meos ita, ut sunt illi custodiendi, qui sunt pupilla oculi : id est, per quos, licet sint pauci, transfunditur lux veritatis, in totum corpus Ecclesia.

Et protege me. Id est, meos, sub umbra, id est, sub protectione alarum tuarum, id est char talis et misericordiæ, quibus nos tanquam alis obumbras: et accipitur hic charitas qua ipre prior, id est ante etiam quam essemus, dilexit nos. Misericordia autem susceptæ humanitatis per Verbum affectio propria. Vel per alas possumus accipere dilectionem Dei et proximi. Quæ ideo dicuntur alæ, quoniam teste beato Augustino sine his duabus virtutibus non volatur ad cœle. stem gloriam. Protege mcos, inquam, a facie impiorum, id est ne impii conformando eos sibi ponant in eis faciem suam, qui vere cos affligunt: quia jam prius me afflixerunt. Quasi dicat: Si mibi viridi ligno non pepercerunt, nec eis qui aridum lignum sunt, parcent. Et hoc modo afflixerunt, quia inimici mei, id est persecutores mei Judæi circumdederum animam meam, non ad imitationem, sed ad damnationem. Et concluserunt se per adipem suum, id est, in pingui lingua sua obfirmaverunt superbiam suam. Solent enim adipata animalia, ut tauri, cervicosa esse, et superbire : ita Judzi propter temporalium rerum prosperitatem superbicrunt contra Dominum. Nam os eorum locutum est contra eum superbiam, id est plura superba dicta ut illud, Nos non habemus regem, nisi Cæsarem, et similia.

Projicientes me nunc. Vere superbierunt contra me. quia me prius ejectum de synagoga projicientes me, etiam ad cruciligendum, extra urbem ne pollueretur nunc, quando locus datus est eis : prius enim nemo misit in eom manns, quia nondum venerat hora ejus: vel quem olim in servis missis projecerunt, nunc in me ipso projicientes circumdederunt me, ad insultationem et derisionem : et hoc ide , quia statuerunt declinare oculos suos in terram, id est ex toto terrenis adhæserunt, et cœlestia nullo modo respexerunt. Vel aliter: Statuerunt oculos suos declinare in terram, id est solam carnis afflictionem, dum me cruciligerent, consideraverunt: clarificationem autem resurrectionis, quæ futura erat, non attenderunt.

Susceperunt me sicut leo paratus ad prædam. Vere declinaverunt oculos, quia susceperunt me, id est, effecerunt hoc apud discipulum, ut me eis traderent, cum pontificibus ut caperent, cum præside ut crucifigerent. Et his omnibus modis susceperunt, majores quidem sicut leo paraius ad praetam : et minore. . sicut catulus leonis habitans in abditis, id est, simulantes se ab ejus damnatione innocentes esse. Minures cum dicerent, Nobis non licet crucifigere quemquam; præses vero cum diceret, Innocens ego sum a A ret, et tanquam aliquis quæreret : Cur, Domine, hoc

sanguine Justi, et reliqua.

Exsurge, Domine. Ipsi quidem me susceperunt, tu autem, Domine, qui modo jaces illi populo, quia te mundana curare et regere non attendit, exsurge ei, id est, manifeste potens appare ei, præveni scilicet eum in vindicta una; mentis cæcitas scilicet anticipet eum in vindicta una; mentis cæcitas scilicet anticipet meam credet agere, tua potius ad multorum salutem agatur provida dispositione. Quasi dicat: Fiat cæcitas in eis, ut p'enitudo gentium intret; et supplanta eum ut amittat, scilicet per mortem meam, locum et gentem, cum per ipsam retinere se pute ea. Et eripe animam meam, resuscitando me ab illo impio populo, scilicet eripe frameam tuam ab inimicis manus tuæ, id est animam meam qua manus tua, id est, divina potentia tua, scilicet. Verbum, armavit se ad depellendas aereas potestates, eripe per resuscitationem

ab inimicis ipsius manus tur.

Domine, a paucis. Quasi dicat : Et ut ille n quam R populus supplantetur, o Domine, divisos eos jam a paucis, id est a bonis, qui cum sint plures in virtote, quantum ad numerum, tamen sunt in parcitate; cos, inquam, divisos a paucis, moraliter divide, id est, exclude de terra sua etiam localiter, et hoc in vita enrum, id est, ipsis persecutoribus meis adhuc viventibus, amittant locum et gentem. Multi-enim ex cis adhuc vivebant, cum a Tito et Vespasiano destructi sunt: vel in vita eorum, id est in præsenti divide eos ab habitatione sua terrena, quos divides a cœlesti patria. Et dignum est hoc fieri, quia venter corum, id est memoria corum, vel carnalis voluntas corum est adimpleta, id est valde impleta: de absconditis tuis, id est de sceleribus pravis, scilicet deceptione mea, et captione et ligatione, et similibus, quæ tibi sunt abscondita, non cognitione, sed dignatione. Quasi dicat : Satisfecerunt carnali cordi suo super me in his in quibus non debuerunt. Venter dicitur memoria, quasi sicut ex his quæ ventre capiuntur, pars egeritur, pars in membra transfunditur, ita memoria sententias sive intellectus quoscunque capit, quie postquam ratio discutit, falsa et inutilia quasi digerendo abjicit. Cætera in disciplinam morum et habitum mentis transfundit. Potest et aliter de absconditis tuis dici, ut talis distinctio. Divide eos de terra, ut prius, et divide eos etiam de absconditis tuis, id est de mysteriis sacramentorum, scilicet ut non avertant sacramentum incarnationis et passionis tuæ, et similia. Quod bene promernerunt, quia venter eorum adimpletus est ex his unde non debuit. Nam saturati sunt filiis, id est malis operibus, scilicet quod discipulum ut eis me traderet postulaverunt, et a Pilato ut me crucifigerent, et similia. Opera nostra namque tam bona quam mala dicuntur filii nostri, quasi a nobis generata. Habet quædam translatio: Saturati sunt porcina, quod satis congruit propter operum immunditiam. Valde enim immunda res apud Judæos porcus est, et in tantum sunt saturati, quod peccata sua re- D dundaverunt in posteros suos. Diviserunt enim reliquios suas, id est peccata sua superabundantia, parvulis, id est filiis suis. Quod tunc factum est, cum dixerunt: Sanguis ejus super nos, et super filios no-stros. Vel aliter, ut sic dicatur: lloc quoil venter eorum impletus est, non eis profuit, sed filiis. Nam ipsi tanquam grosso cibo sunt saturati, satisfaciendo carnali cordi suo in morte mea, quod non eis profuit, sed filiis, quia dimiserunt reliquias quas deberent facere suas, id est intellectum gloriæ resurrectionis et ascensionis, et cæterorum tulium, quæ quasi subtitis et tenuis cibus erant, sicut sunt reliquize respectu grossi cibi, et quo vere reficiendi essent. Illas, inquam, reliquias non advertentes, dimiserunt suis parvulis, id est de posteris suis qui parvi facti sunt, id est humiles. Vel aliter, ut illa sentontia æquipollenter hic habeatur, quod ideo ex parte cæcitas contigit in Israel, ut plenitudo gentium intra-

ret, et tanquam aliquis quæreret: Cur, Domine, hoc factum est, ut quidam de Israel ita cæcati sint, ut venter eorum adimpletus sit de tuis absconditis? Respondeat ac si dicat: Non debes mirari cur hoc factum sit, quia in hoc sunt facti similes avibus illis quæ saturantur non sibi, sed pullis suis nutriendis, sicut columbæ et quædam aliæ aves. Quod sic dicitur: losi sunt saturati, ut supra diximus, non sibi, sed filis, id est ad utilitatem filiorum; et hoc ideo, quia reliquias quas deberent facere suas, scalicet ut essent de quibus est, illæ reliquiæ salvæ flent: illas, inquam, reliquias dimiserunt posteris suis, qui parvuli, id est humiles erant. Nam in illis vere in line adimplebitur salus illa, quæ reliquiis promissa est.

Ego autem. Quasi dicat: Inimicos meos, o Domine, prævenies et supplantabis, ego autem qui ab eis reus reputatus sum, apparebo in justitia, id est justus in conspectu tuo, id est illis qui digni sunt ut tu eos conspicias, scilicet bonis, et non paucis, sed satiabor, id est multis cognitus fiam: tu, cum apparuerit gloria tua, id est gloria resurrectionis a te mibi data, id est, postquam resurrecero et accendam, et Spiritum sanctum mittam. Vel aliter. Illi quidem de terra dividentur, ego autem qui eis non apparui, apparebo in justitia, id est in perfecta obedientia, ita ut sim dignus esse in conspectu tuo, id est, quæ tu conspicias et resuscites, et satiabor æternis delectationibus, cum apparuerit mibi gloria tua, id est, cum evaltaus fuero consessione.

# IN PSALMUM XVII.

In finem puero domini David, qui locutus est Domino verba cantici hujus in die qua cripuit com Dominus de manu omnium inimicorum ejus, et de manu Saul, et dixit.

## ARGUMENTUM.

Hunc Psalmum David prope ultimum vitre suce tempus, ut ip-e titulus indicat, pro gratiarum actione cantavit. Alter David dicit, in similitu linem Christi in passione in inferno constituti, ad Patrem in Joanne.

## EXPLANATIO.

Puero Domini Christo Salvatori significat, de quo dicitur: Quia puer natus est nobis : narrat autem historia quomodo David ab inimicorum omnium suerit insidiis ereptus; ad cujus similitudinem resurrectio Domini et membrorum ejus absolutio de potestate diabolica declaratur. Psalmus hic uni tantum non potest convenire personæ. Nam primo ordine Propheta loquitur, gratias agens quod eum de gravibus periculis di-vina pietas liberare dignata est. Secundo Ecclesia loquitur, quæ ante adventum Domini innumeras periulit calamitates, posteaque miserius ei medicinam sanctæ incarnationis indutsit, et baptismatis beneficio Christianum populum de orbi; universitate collegit. Tertio in rem misericordiæ vox Christi Salvatoris illabitur. ubi pulcherrimis allus onibus virtus ejus potestasque describitur. Quarto iterum Ecclesiæ catholicæ dictu proferuntur, et cum mayna exsultatione Divinitatis concessa munera laudantur.

## COMMENTARIUS.

Diligam te, Domine. Psalmus iste dicitur canticum, sive verba cantici, id est vox exsultativa, quia in eo Dominus noster Jesus Christus et caput nostrum Christus scihcet agit gratias et laudes Deo Parri pro victoria suæ passionis, in qua ereptus est ab inimicus suis, id est a perse quentibus Judwis, et pro gloria resurrectionis, qua etiam dominium mortis evasit; et pro gloria ascensionis et confessionis, et spiritusiis gratiæ missionis, et pro perfectione corporis sui, id est Ecclesiæ, quam misso Spiritu sancto per prædicationem apostolorum in unitatem fidei collectam, de aquis multis, id est de gentibus pluribus, assumpsit in hæreditatem præclaram, ca-

agit gratias, ut nos exhortetur et instruat, ut sicut ejus membra sumus, ita, quantum in nobis est, cum ejus auxilio satavamus ut et in præsenti ab omnihus inimicis nostris tam interioribus quam exterioribus liberemur, et inde gratias quantas nunc interim valeamus agamus, et in futuro e iam de manu Saul, id est de potestate mortis, eripiamur, cum hoc mortale induet immortalitatem, et mors novissima destruetur, ut tunc plenarias et dignas gratias ipsi Christo Domino nostro, qui tunc erit omnia in omnibus, et Patri per ipsum referamus æternaliter. Intitulatur antem psalmus iste ita : In finem pro puero Domini David, quæ locutus est Domino verba cantici hujus, in die qua eripuit eum Dominus de manu omnium inimicorum ejus, et de manu Saul, et dixit. Quod sic exponitur : Verba cantici hujus, id est hujus psalmi, qui est cauticum, id est vox lætitie, ut supra diximus, referentur non ad historiam, sed in finem, id est, in perfectionem in Christum: vel in finem, id est in plenitudinem temporis gratia; et sic removet nos a carnali intellectu. Scilicet verba dico attribuenda David prophetæ dicta ab eo, cum historialiter liberatus est a Saule et a cæteris inimicis suis ron pro se, sed pro puero Domini, id est, in persona Christi, qui vere puer a puritate dictus fuit; vel secondum quosdam libros simplicater dicemus attribuendo David puero Domini, id est Christo. Quæ verbainse puer locutus est Domino, id est ad laudem Domini, tanto tempore ante per Prophetam suum in die, id est in consideratione illius temporis, in quo Dominus Pater eripuit jam eum dispositione, quem erepturus erat in re, in se et in suis. Vel etiam possumus dicere quod jam eripuerat eum in quibusdam membris suis, quæ præcesserant. Eripuit, inquam, de manu, id est de potestate omnium inimicorum suorum. Caput quidem de manu Judæorum persequentium, membra vero de manu quorumlibet persecutorum interiorum, sive exteriorum : et eripuit etiam de manu Saul, id est de dominio mortis. Caput C in prima resurrectione a mortuis, membra vero in communi resurrectione futura; et dixit puer ille, id est Christus, ita, ad landem Patris : Domine Pater, Adam motus est ut se ipsum diligeret, movet mundus quosdam, ut se diligant : ego autem te solum, non me, diligam, ut faciam voluntatem tuam, non mean. Et quia ad instructionem nostram loquitur, convertit se ad nos, ostendendo quo fructu eum diligat. Quasi dicat : Merito eum diligam, quia ipse Pater est fortitudo mea, id est, quidquid boni si virium in me fuit et in meis, ab ipso est : et per hoc est fortitudo mea, quia est liberator mevs, id est quia liberavit me hominem per Verbum suum : quod intelligendum est quantum ad materiam, non quantum ad personain, et liberavit meos de compedibus et vinculis mortis. Omnes enim sicut Apostolus dicit, detinebamur sub lege peccati et mortis, et omnes sub peccato venundati essemus æternaliter, nisi tios libera-set : et quia est liberator, ideo est refugium mihi, id est ego qui fugi ab eo in me item materialiter, et in meis per primum hominem ducentem in mortem, refugiam ad eum ut vivam: et merito refugiam, quia ipse firmamentum meum, id est, me refugientem, et firmum, et stali-lem fecit in præceptis suis : ipse dico per omnia ens Deus meus, id est dignus quem mihi faciam Denm. Et exsequitur quomodo sit liberator. Ideo est Deus meus, quia est adjutor meus, id est, quia præbet mihi v cationis suæ adjutorium in me et in meis: quod ideo facit, ut ego sperem in eum, et ideo ego sperabo tantum in eo, et merito, quia ipse protector meus, id est clypeus meus contra vitia ingruentia, ne ego præsumendo de me, erigam contra ipsum cornu superbia; et est etiam cornu salutis mea, id est, factus est mibi firma celsitudo salutis meæ; et potest dici ad similitudinem, quia sicut cornu cat-

rentem ruga et macula. Pro his omnibus, inquam, A nem excedit et induratur, ita Dominus persectos de carnalibus concupiscentiis exaltat, et quasi indurat confirmando in spiritalibus; et ideo est mihi protector et cornu, quia sus eptor meus, id est, quia suscepit causam meam contra omnes agendum. Unde ego laudans invocabo Dominum. Potest simplicius accipi quod dicit susceptor meus, et continuabitur ad illud quod longe inferius sequitur, scilicet : Admisit me de summo. Juxta quod sic dicetur: Ideo est mihi Dominus protector et cornu salutis, quia est susceptor meus, id est, quia me hominem suscepit, et hoc modo me suscepit, quia misit Verbum suum de summo, id est, de sinu suo Deus Pater, et per illud Verbam mihi personaliter unitum accepit me hominem. Est enim hæc vox Dominici homin s, et assumpsit me, id est, corpus meum Ecclesiam de aquis multis, id est de populis multis, scilicet non solum de Judæis, sed etiam de gentibus. Unde ego invocabo valida cordis intentione solum Dominum, et non aliud, B laudans eum per bona opera, et sic ero salvus in me et in meis per constantiam, ereptus de inimicis meis et meorum, tam carnalibos quam spiritalibus; et hac salvatione valde indigeo, quam infirmus sum in me et in meis : quod æquipollenter dicit, dolores mortis, id est mortalitas et passibilitas ducentes ad mortem, circumdederunt me et meos. Consurbaverunt me, id est tristitiam et commotionem ad tempus, quod conturbatio notat, intulerant mihi et meis. Torrentes iniquitatis, id est validi impetus eorum qui sunt dicendi ipsa iniquitas, comparabilis tamen torrenti, quia sicut aqua torrentis que non naturalis est, sed ex inundatione pluviæ subito crescit, cito deficit et arescit : ita impetus malorum, quantumcunque saeviant nunc, cito deficient. Tempus enim breve est. floc dictum est ad exhortationem et instructionem nostram, ut si aliquando contingit ut aliquid patiamur, quod vere necesse est, libenter et patienter illud sufferamus. Patientia enim necessaria est ut reportemus promissionem, scientes quod omnes prie entes tribulat ones cito finem habebunt.

Dolores inferni. Ostensio est, quos torrentes iniquitatis accipiat, quod sic exponitur : dolores inferni, id est, inferorum, id est illi qui dolebant de rerum inferiorum se amissione, vel gaudebant de acquisitione: et ideo facti inferi, id est omnium infimi, dolentes cum audirent a me et a meis. Transit mundus et concupiscentia ejus, per quod eis auferebantur terrenorum spes, quem desiderabant, circumdederunt me et meos. Potest hoc quoque cum præcedenti versu aliter dici, et sic præcedens versus continuari: vere sunt mihi inimici, quia dolores mortis, id est Judæi dolentes me vivere, quod fuit eis ad mortem, id est ad damnationem, circumdederunt me noa ad imitandum, sed ad danmandum, et torrentes iniquitatis conturbaverunt me sicul prius. Circumd. derunt me, dico dolores inferni, id est, dolentes me vivere ex invidia, quod est eis ad mortem; quia per hoc deducuntur ad infernum vitiorum. Istud repeti-Deus Pater per Verbum suum nos velut servos en pti- D tum est, ut sicut causam doloris apponeret. Nunc etiam subdit ad quod circumdederint eum dicens: Præoccupaverunt me laquei mortis. Laqueos mortis vocat dolosa et occulta consilia, quibus eum Judæi et quilibet persecutores mali machinabantur dare morti, et est tale. Luquei mortis ab ipsis inspirati pravoccupaverunt me, id est vel fraudulenter mihi quasi ignoranti reputatione corum paraverunt mihi damnatinnem ; vel doli eorum præoccupaverunt me, id est cum me vel meos prius vellent lædere, prius ipsi læsi sunt. Prius enim quisque peccat in se quam in alterum. Ego autem in tribu atione mea illata mihi ab illis non malum eis rependere studui, sed per patientiam Dominum solum invocavi. Et clamavi, id est validam intentionem precis direxi ad Deum meem tantum promerendum. Et ideo Dominus exaudisit rocem meam, id est intentionem cordis mei : de templo sancto suo, id est de me ipso, quem plenitudine spiritualis gratiæ fecit saum sanctum templum, in

quo habitaret. Deus en'm erat in Christo, mundum A habentibus altus et lux inaccessibilis apparuit : et sibi reconcilians. Hoc dicit ad instructionem, ut ostendat quad quisquis Dominum digne vocat, de vicino exauditur, cum Deus sit in ipso. Anima enim justi sedes est sapientiæ, Et vere exaudivit me, quia clamor meus, id est intensa vox cordis mei introivit .n aures ejus, id est a potentia exaudita est audiendi. que in eo est; et hoc ideo quia clamor ille in conspectu ejus fuit, id est, non cum strenitu verberati neris factus fuit, sed ex corde ubi ipse conspicit, processit.

Commota est et contremuit. Ostendit per effectum quod vere Dominus exaudivit eum, quia resurgere fecit eum. Nec tamen ponit ipsam resurrectionem, sed quiddam adjunctum ei, scilicet terræmotum, qui in ipsa factus est dicens : Terra commota est, id est simul omni parte mota est, et præ illa commo-tione terra contremuit, id est terreni obstupefacti sunt. Et deinde per præd cationem apostolorum fundamenta montium, id est, firmæ spes in terrenis printerrenis posuerant, conturbata sunt, id est, pariter com ipsis turbatæ sont : quia cœperunt ipsi montes, id est principes, diffidere in spe terrenorum, cum audirent apostolos dicentes: Transit mundus et cancupiscentia ejus; et, Nolite sperare in incerto divitiarum : et post conturbationem commota sunt ex toto illa fundamenta, cum eisdem apostolis hortantibus multi prins confidentes in terrenis ipsa contempserunt; et hoc ideo quoniam Dominus iratus est eis, id est quia revelatum est eis iram Domini venturam super omnem animam operantis malum. Et in ira ejus, id est in cognitione iræ ejus, id est ipsius Domini, sumus : id est lacrymosa deprecatio, pœnitentiam ascendit, id est multiplicata est, et illum fumum flamma subsecuta est, quia ignis, id est fervor charitatis, et divinus amor exarsit in cordibus enrum a fucie eque, id est per cognitionem ipsius Domini. Et ab eo igne carbones, id est illi qui cum in primo homine fuissent secundum creationem pri- c eum ambire et aperte cogno cere, quia ejus opera mam ardentes, facti sunt in eodem carbones, id est exstincti ab ardore boui desiderii, et tenebrosi cafentes cognitione veritatis, rursum succensi sunt per illum ignem, id est andorem boni desulerii su-cepe-unt. Et quo ordine factum est boc tanquam respondens dicit : Dominus inclinavit cœ'os, id est apostolos, in quibus ip e sedebat, juxta illud : An ma jus i sedes est sapientiæ: inclinavit, id est homiliavit ad omnes corporales afflictiones sustinendas, pro dilectione sua et pro salute fratrum, in quo dedit aliis exemplum, et ut Deum diligerent, et animas pro fratribus dare non dubitarent. Quod profuit ut carbones succenderentur. Et inclinando cœlos ipsemet in eis descendit ad tolerandas easdem afflictiones. Qui enim dixit : Venio Romam iterum crucifigi , sicut ciucifixus est in Petro, ita lapidatus est in Stephano, et in cæteris similiter. Et in descendendo caligo, id est amores terrenorum, qui caligine nequitize sure Deum non cognoscebant, erant sub pedibus ejus et suorum ad simulitudinem : quia quanquam viderentur excellentiores, ipsi caliginosi et ipse et sui inferiores et inclinati, quia affligebantur ab illis, tamen in rei veritate quasi sub pedibus conculcabant illos, qu'a contemnebant et deridebant islos, ut egregius ide martyr, qui tyrannum in passione sun derisit dicens : Assatus sum, jam versa et munduca.

Et ascendit super che ubin. Descendit quidem Dominus in cœlis inclinatis, et tamen in descenso illo ascendit super cherubin. Cherubin interpretatur plenitudo scientiæ. Recte ergo intelliguntur per cherubin dilectionem Dei et proximi habentes, quæ duplex dilectio est plenitudo scientia, quia in his duobus præcestis continetur tota lex et prophetæ. Et est sensus : Quantumcunque Dominus bu iliaretur in afflictione suorum apud malos, tamen ascendit super cherubin, id est sanctis plenitudinem scientiæ

super, id est ut longe ctiam contuitum eorum superajet : et quomodo dicat ascendisse, ostendit. Et volarit, id est, celer ter exaltatus est : volavit dico super penuas ventorum, id est magis quam penue ventorum possuat ascendere. Venti dicuntur animæ sanctorum propter levitatem, quia terrenis non gravantur, quie pondus sunt, non sub-idium. Pennie antem sanctarum animarum sunt virtutes, quibus se in auras libertatis attollunt, id est quarum auxilio a servitute quæ in terrenis est liberantur. Et est sensus: Ultra capacitatem animarum sanctarum quantomenique pennaiæ virtutibus sint, exaltatus est Do vinus.

Et posuit tenebras. Ac si dicat : Quantumcunque ascenderit Dominus, suos tamen non deseruit, quia posuit tenebras, id est constituit obscuritatem sacramentorum ecclesiasticorum latibulum suum, id est in quibus malos lateret. Non enim mali advertunt cipum superborum, qui totam fiduciam suam in B divinam virtutem in ipsius sacramentis. Taberniculum autem ejus, id est militantes ei, quos ipse in præsenti ad tempus tanquam tabernaculum inhabitat, in futuro autem æternaliter inhab tabit : illi sunt in circuitu ejus, id est manifeste vident et cognoscant eum in ipsis sacramentis, sicut qui circa a'iquem sunt, vident illum circa quem sunt. Vel aliter. Posuit tenebras latibulum suum, id est occultum spem in cordibus fidelium, in qui lateret, non eos deserens, etiam in his tenebris mundanis in quibus aubulamus per spein et non per speciem. Quod nunc est, quando non videnius quod speramus, sed per patientiam exspectamus : et est æquipollenter dicere, Dominus non deseruit suos, quia in quibusdam est per occultam spem, quod nunc dictum est; in quibusdam est per manife-tam operationem, quod sequitur cum dicit, Tabernacutum ejus, id est, manifeste militantes ei, qui tabern sculum sont, nt supra dictum est : sunt in circuitu ejus, id est videntur manifeste operantur. Nemo tamen militantium arbitretur per hanc cognitionem se esse in luce futura in manifestatione ipsius Dei, quando eum facie ad faciem videbunt, quia omnes prophetiæ et apastolicæ Scripturæ, per quas illud tantillum cognitionis quod habent perceperunt, tenebrosæ quantum ad claritatem illius lucis sunt. Quod sie dicit : Aqua, id est, doctrina, rigans corda sicut terram aqua; ens in nubibus, id est in propietts, qui nos sub alto, id est a longinquo, sicuti nubes doctrina sua compluerunt : et aqua acris hujus qui sub nubibus est, id est ductrina apostolorum, qui sub prophetis sunt, quia dicta corum exponunt: et designantur per acrem, qui vicinior est terræ quam nubes, quia tempore nobis propinqui sunt, et veritatem apertius prophetis exponunt. Utraque, inquam, hæc doctrina est tenebrosa præ fulgore i lius fulgentis et claræ lucis, qua futura est in conspectu ejus, id est in manifestatione ipsius Domini, quando cognoscemus s cut et cogniti sumus. Potest aliter quoque savis congrue legi superior versus. Ille, Inclinavit cælos, et descendit, ut ita dicatur : Quo ordine factum est quod ignis exarsit in cognitione irie Domini, et carbones succensi sunt. Hoc scilicet modo, quia Dominus Pater inclinavit cælos, id est humiliavit apostolos suos, ut nobis saperent, et doctrinam suam capacitati no tre adaptarent. Eriguntur quoque la cœii, mente Deo excedunt, scilicet quando talia de divina essentia loquuntur ad que non valet pertingere communis intellectus hominum. Ut ille qui dicit : In princioio erat Verbum et reliqua. Inclinantur vero, quando in sua doctrina sobrie sapiunt, humanæ condescendendentes infirmitati. Et ipsemet Dominus descendit in ipsa inclinatione, cum non ipsi, sed potius ipse in eis loquerctur : et hoc modo caligo, id est amatores mundi, qui prius crant tenebrosi, facti sunt sub pedibus ejus, id est sub a Tectionibus ipsius Domini,

affectiones suas, et subdiderunt se spiritualibus.

Et ascendit super chirubim. Hic versus non mutatur. Sequens vero versus juxta illam sententiam in qua caligo sub pedibus ejus, in malo accipimus, ita potest legi ut dicatur : Dominus quidem volavit super penn's ventorum, et tamen suos non descruit : quia et usus est malis occulte ad ipsorum utilitatem, et quibusdam bonis perfectioribus manifeste usus est ad aliorum bonorum minus perfectorum instructionem. Quod sic dicit: Dominus posuit tenebras lutibulum, id est ordinavit tenebrosos viros latibulum suum, id est, per quos latenter operaretur ad utili atem suorum. Impius enim vivit pio per divinam dispositionem, quod tamen ipse impius ignorat. Juxta illud: Virga furoris mei Assur, ipse vero intellexit. Tabernaculum autem ejus in circuitu ejus, id est, boni manifeste in operibus suis ostendunt se cognoscere Deum, et sic Dominus per ipsos aliis præbet exemplum. Potest quoque cadem manente conti- R nuatione hac idem taliter dici. Dominus posuit tenebras lutibulum suum, id est fecit corpus meum, per Verbum sibi adjunctum latibulum suum, ut lateret scilicet impios. Tabernaculum autem ejus, id est, apostoli et cæteri, quibus ipse per operationem bonam manifeste inhabitat, illi sunt in circuitu ejus, id est aperte cognoscunt eum, et sic quod de es dicunt, manifeste dicunt. Quod necessarium suit propter propheticas Scripturas aperiendas. Nam aqua, id est doctrina, existens in nubibus hujus aeris, id e-t in prophetis, qui in se continent aerem, id est apostolos, qui ipsos exponunt es e tenebrosa præ fulgore, id est ad comparationem doctrinæ fulgentis, quæ est in conspectu ejus, id est in ipsis apostolis, qui nune conspectus Domini, quia ejus convictores fuerunt, et ipsos verbo et exemplo docuit. In nubibus acris dico, quæ nubes per ipsum aerem transierunt, id est, transitum fecerunt. Nam prophetæ, qui p ius apud Judæos tantum crant, per apostolos ab ipsis oportet primum loqui verbum Dei, etc. Qua nu es fuerant grando prius, et deinde carbones ignis. Grando chim fuerunt, per objurgationem. Quæ objurgatio recte comparator grandini, quia sicut grando cadens in frigidam terram et duram, tundit eam, dura permanet, cadens autem in humidam et calidam terram liquescit, et in satiantem imbrem vertitur; ita objurgatio in malorum cordibus nihil proficit; in cordibus vero bonorum tanquam imber satiabilis in terra bona fructum reddit. Et quia objurgationem illam in bonis subsecutus est fervorum charitas, ideo etiam post grandinem fuerunt car-bones ignis. Et per hoc nubes illæ fuerunt grando et carbones ignis. Qu'a Dominus introivit in nubibus illis, per minas scilicet, de unoquoque calo, id est de singulis apostolis; et altissimus, id est idem Dominus, dedit vocem suam, vocem scilicat exhoriationis in eisdem nubibus de unoquoque cœlo. Quod ut supra dictum est. Et præteres misit Dominus sagittas suas, id est evangelistas suos pennatos virtutibus, sicut sagittæ, et transligentes humana corda, et per illas sagittas dissipavit eos, ad quos eas misit bona dissipatione, scilicet destruendo eos in hoc quod mali eram. Unde dictum est : Verte impios, et non erunt. Vel dissipavit cos, id est divisit cos, ut aliis quidem essent odor vitæ in vitam, aliis odor mortis in mortem. Et hoc taliter fecit, quia multiplicarit fulgura, id est per ipsos apostolos et evangelisias adauxit miracula humana corda, sicut fulgur perterrefacientia : et sic conturbavit cos, id est obstupescere fecit eos ad quos ipsos misit. Et per eadem fulgura apparuerunt veri fontes aquarum in vitam æternam salientium, id est distincti sunt pseudoapostoli a veris apostolis, et per illos fontes reveluta sunt sundamenta orbis terrarum, id est exposita sunt scripta prophetarum, quæ fundamentum

quie erant in apostolis : tales deposuerunt terrenas A Ecclesice fuerunt : et li cc revelatio, Domine, facta est ab increpatione tua, id est per increpationem, quam to per illos fecisti cum dicerent : Pænitentiam agite, appropinquabit enim regnum cælorum. Et ab inspiratione spiritus iræ tuæ, id est et per hoc qu'a per eos inspirasti spiritum iræ tuæ: id est tempestuosam et gravem fram tu un cum dicerent : Nisi pæritentiam egeritis, moriemini.

Misit de summo. Conversio ad nos, quasi dicat: Quomodo per increpationem, et per inspirationem iræ Domini factum est hoc? Hoc scilicet modo, quia Dominus Pater misit Spiritum sanctum de summo, id est de superna habitatione ubi îpse manet, super apostolos confirmantem eos. Et ut increparent, et spiritum venturæ iræ annuntiarent, et hoc modo per ipsos apostolos accepit me, id est corpus meum, Ecclesiam scilicet : et ita accepit me, quod assumpsit me de aquis multis, id est ipsam Ecclesiam, quæ corpus meum est, elegit de populis multis in hæ editatem præclaram, non habeatem maculam et rugam. Vel aliter : Misit Dominus Verbum suum de summo, id est de sinu sur, et sic accepit me hominem : quia mihi illud univit, et per me apostolos elegit, quibus tandem Spiritum sanctum misit: et sic per illos assumpsit me per Ecclesiam assumptam de aquis multis, ut supra dictum est. Et hoc med me assumpsit, quia cum me conversum ad eum in meis, multi persequerentur, eripuit me : id e-1 meos, de inimicis meis in ipsis, inimicis dico fortissimis : id est, qui non tantum prævaluerunt ad affligenda i et conturbandam, et conterendam hanc ærumnosam vitam. Istud refertur ad persecutores corporum exteriores, qui non solum afflixerunt, sed quibusdam etiam corporalem vitam abstulerunt; et cripuit me etiam ab his qui oderunt me intrinsecus, id est, a devocatoribus animarum qui gravius odium gerunt. quam persecutores corporum. Et vere oderunt, quoniam confortati sunt: et ita ut essent super me, id est, super meo: prævaluerunt, scilicet ad devocan-Judæis ad gentes translati sunt, juxta illud: Vobis C dos quosdam, qui nondum perfectam Dei cognitio nem habebant, qui tamen posten resignerunt. Nota quod post assumpsit, statim ponit eripuit. Legi ur enim quod postquam filii Israel de aqua, que de petra profluxit, biberunt, statim Amalecitie in cos insurrexerunt : Amalecitæ autem *lingentes terrun* interpretantur. Notatur ergo per hoc quod postquam aliquis ad doctrinam Christi quæ vere petra est accedit, et gratiam ejus percipit, et sic carnalibus desideriis contradicit, statim Amalecitie persequen es interius et exterius occurrunt ei. Unde dicit Salomon: Fili, accedens ad servitutem Dei, prapara animum tuum ad bellum.

Prævenerunt me. Vere confortati sunt super me, quia prævenerunt me in meis, id est oppresserunt meos, in quo tamen præventi sunt : quia cum vellent priores lædere, prius læsi sunt per interiore n vindictam. Prævenerunt, inquam, in die afflictionis meæ, id est in præsenti vita, quæ est tempus affitonitruum, et quæ vox fuit grando et carbones ignis. D ctionis, quod sequitur exsultation s : quia quisquis in hac vita, pro Christo affligitur, in futuro exaliabitur. Et hæc afflictio milit profuit in meis: quia Dominus Pater factus est protector mens, id est meisrum, conturbando scilicet firmamentum terrenæ delectationis per admistam amaritudinem miseriarum. Et hoc modo pro ector factus est, quia eduxit me, id est meos de angustiis corporalibus in latitudinem spiritualium, scilicet ut eti im gauderent in tribulationibus, scientes quoniam tribulatio patientiam operatur, et reliqua. Et sic salvum me fecit, id est meos per constantiam; et hoc non ex meritis, sed ideo quoniam ipse prior voluit me, id est bonum voluntatem habuit erga meos, quam ipsi in eum. Et quoniam ipse roluit me, fecit etiam ut ego in meis vellem eum. Et tamen retribuet miki in meis Dominus secundum justitiam meam, id est secundum justitiam bonæ voluntatis, ab ipso mibi datæ in meis : quia qui dedit mihi bene velle, dabit et besie dieit. Secundum puritatem manuum mearum, id est secundum opera in meis pura, id est munda, et non ad humanum favorem facta, retribuet mihi Dominus in meis, scilicet et coronam justitiæ in futuro et in præsenti deducendo me in latitudinem fidei, quæ per dilectionem operatur. Quod extra intelleetum in libro ostenditur. Quasi dicat: Hoc modo deduxit me in latitudinem fidei, quia ego custodivi in meis vias Domini, id est omnia præcepta, et omnia opera Domini, quæ sunt via ad cum. Et huic latitudini longanimitatem addidit, quia ego non gessi aliquando impie in meis recedendo a Deo meo, id est, ab ipso Domino, quem Dominum mihi feci; et hoc ideo, quoniam semper habeo in conspectu meo, id est ante oculos cordis meorum proposita omnia judicia ejus sive in præsenti, sive in futuro. In præsenti quidem flagella corrigendorum, ten'ationes probandorum, excæcationes obduratorum: in futuro vero tam supplicia malorum, quam præmia bonorum. Et B propter hæc judicia cognita non repuli a me in meis justitias ejus, id est flagella Domini patris justificantia meos, data bic in exemplum justi judicii futuri. Quod faciunt illi qui deficiunt sub onere, nolentes portare pondus diei et æstus. De his flagellis dicitur. Fili, noli negligere disciplinam patris tui, neque fatigeris, cum ab eo argueris, etc. Et de reliquo non repellam, sed ero immaculatus in meis, id est sine capitali crimine existendo cum eo, id est adhærendo ei, et insuper observabo me, id est observabunt se mei ab omni iniquitate, non solom a macula. Quam iniquitatem ex nimia affectione dico meam. Quod non sic accipiendum est, ut iniquitas cadat in Deum; sed secundum hoc dictum est, quod iree peccata nostra portavit, et languores nostros ipse sanavit. In hoc iterum versu perseverantia notatur.

Et retribuet mihi Dominus. Quasi dicat : Deduxit me quidem Dominus in latitudinem fidei, ut per dilectionem operarer, et dedit mihi perseverantiam in C meis, et ipse inde Dominus retribuet mihi in meis secundum justitiam meam, id est meorum ab ipso datam, scilicet et secundum latitudinem fidei, et secundum longanimitatem, et etiam secundum bona opera inde procedentia. Quod sic dicit, Et retribuet milii, id est meis, secundum puritatem manuum suarum, id est, et secondum munda opera ipsorum, quæ et per dilectionem faciunt, et com longanimitate; et hoc ideo, quia illa opera sunt in conspectu oculorum ejus, id est non simulatorie ad humanum favorem captandum, sed ex corde facta sunt, ut ei soli placeant. Nota hunc ordinem, in verbis superioribus primum posuit bene velle, et ex bene velle dixit sequi retributionem benefacere, quod jam niajus est; ex henefacere vero sequi dixit retributionem operari per delectionem et per perseveraniam, quod jam perfectius est. Ex his vero duobus dicit cliam segui retributionem, scilicet ut qui justus est, justior magis et magis fiat, quousque tandem justitus coronam recipiat. Potest quoque superior series D aliter legi, ut secundum sententiam illam, in qua misit de summo ad missionem Verbi reiulimus, sequentia etiam ad ipsum caput referamus. In hac lamen sententia: Assumpsit me de aquis multis, et eripuit me de inimicis meis sortissimis, refertur ad corpus, ni est, ad Ecclesiam sicut prius. Quod vero sequitur, ad caput. Quasi dicat: Eruit me quidem Dominus in meis, et eripuit etiam me caput per resurrectionem sb his qui oderunt me, id est, a Judais, qui vere maximo odio habuerunt me : Quoniam confortati sunt super me, id est, prævaluerunt mihi in passione. Et hoc modo confortuti sunt, quia prævenerunt me, id est, affixerunt me, cum tamen ip-i essent præventi vindicta inter ori, scilicet, cæcitate cordis in die afflictionis, id est, in tempore passionis, quando eis concessum est ut me alfligerent, quod tamen mihi nihil nocuit, quia Dominus factus est protector meus, id est, protexit n.e ab eis resusci-

nefacere, et pro benefactis iterum retribuet : quod A tando. Et præterea eduxit me de cavea angusta Judaici populi, in lat tudinem gentium per prædicatores apostolos, quos de Judæis ad gentes transtulit, juxta illud: Vobis oportebat primum toqui verbum Dei, et reliqua. Et secit me sulvum in ipsis gentibus salvando illas per me, et hoc non ex meritis illorum, sed quoniam prior voluit me, id est, ejus bona voluntas princessit in illis, ut per me salvarentur. Vel non meritum alicujus, sed sola voluntas ejus hoc fecit, quod ipse me hominem per Verbum suum assumpsit per quem illos salvaret : et tamen idem Dominus Pater retribuet mihi, quoniam ex sola gratia sua assumpsit secundum justitiam meam, id est. secundum perfectam obedientiam meam clarificando me, scilicel, resurrectionem et confessionem, et secundum puritatem manuum mearum, id est, et secundum opera mea retribuet etiam mihi. Nec mirum, quia ego custodivi omnes vias ipsins Domini, id est, in nullo a præceptis ejus apostatavi, nec aliquando aliquid impie gessi, per quoil recederem ab ipso Do-mino in regionem longinquam, sicut Adam fecit; et hoc ideo, quoniam in conspectu meo, id est, ante oculos cordis mei proposui omnia judicia ejus, sicut supra dictum est. Et ideo justitias ejus, jel est. flagella eju: non repuli a me ipso, sed libenter suscepi, et de reliquo semper ero immaculatue, id est, in nullo præceptum ejus transgrediar, existendo cum eo, id est, adhærendo voluntati ejns, et sic ego immaculatus ero, ita etiam observabo me, id est, observabunt se mei ab omni iniquitate, quam ex niuta affectione dico meam. Et ideo Dominus pater retribuet mihi, id est, retribuet meis, sicut et mihi pro competentia sua, secundum justitium operum me.)rum, secundum obedientiam meorum, qua me imitabuntur. Et secundum puritatem manuum mearum, id est, et retribuet eis secundum bona opera corum ex obedient a procedentium, quæ erunt in conspecta o.ulorum ejus, sicut prius.

Cum sancto sancius eris. Istud secundum utrainque sententiam eodem modo continuatur. Et convertit se caput hic ad Deum patrem familiariter per secundam personam. Quasi dicat : Vere tu, Domine, retribues mihi secundum justitiam eorum, et secundum puritatem manuum, quia hoc retribues, ut qui justus est justior firt, et sic ad veram salutem perveniant, sicut e contra permittis ut qui perversus est, perversior flat. Littera sic exponitur: Tu. Domine, qui vere sanctus es, alios sanctificans, tu autem eris cum unoquoque sancto, ut magis et magis eum sanctifices, et sic innocens flat, et cum quolibet ita facto per te innocente eris, ut innocentor fiat. Et dico vere innocens, quia nemini nocens, ficet videaris inferre pænam quibusdam, sed potius funiculis peccatorum suorum unusquisque malus constringitur; et tu qui vere es electus ante omnes. scilicet, virtute, factus, eris cum electo, ut electior fiat. Nota ordinem verborum. Prius enim fit sancius aliquis, cum ab immunditia purgatur, deinde fit innocens per virtutis studium, et sic tandem electus, quasi jam ab aliis per perfectionem divisus. Potest et sic dici : Tu, Domine, eris sanctus cum sancto, id est, sanctus reputabit te sanctum, et innocens innocentem, et electus electum, et cum perverso perverteris, id est, perversus perversum te reputabit, dicens : Non est æqua via Domini. Habet alia quædam translatio: Cum perverso perverteris. Quod sic intelligendum est : Quando aliquis pervertitur de bono. in quo creatus est in malum, et resipiscere negligit, tunc tu pervertis te apud itum a misericordia in judicum. Similiter quoque passivum, quod hæc translatio habet, potest exponi, ut sic dicatur: Cum perverso perverteris, id est, lies perversus a misericordia in jusutia, dando eum in graviorem cæcitatem mentis, ut sic perversior assidue tiat.

Quoniam tu illuminas. Hic aperte agit, pro consummatione enim Ecclesiæ. Orat hic Patrem pro illis aliis ovibus, de quibus dictum est : Alias opes huconvertantur ad perfectionem sui corporis, id est, Ecclesiæ cum electis de Judæn, in unum ovile, id est in unam fidei concordiam, et sub se caput redigantur. Et sic continuatur : Perversi quidem, Domine, qui salvas humiles, et superbos damnas, te perversum putant. Sed quantumcunque videaris eis in hoc perversus, tu tamen non desistas propter hoc ab eorum qui digni sunt salva-ione; sed, o Domine, Deus meus, id est, quem Deum mihi facio, illumina tenebras meas, id est, illos de gentibus, qui, cum modo sint tenebrosi, futuri sunt mei, facti lux a te, Domine. Et debes illuminare, quoniam tu jam illuminas, id est, illuminasti lucernam meam, id est, apostolos et quosdam de Judæis, per quorum doctrinam et operationem aliis reluceo.

Quoniam in te er piar. Vere illuminabis, quoniam ego positus in te cripiar, id est, mei ponentes spem suam in to et fidem tuain suscipientes eripientur per te a tentatione, ne succumbant cuilibet tentationi, B meis, protectionem selutis tuæ, id est, talem proteet circumferantur ab omni vento doctrinæ, et persistentes in te Deo meo, quem et ipsi facient Deum suum, transgredientur murom illum, id est, obstaculum illud quod peccata construxerunt. Et coelestem Jerusalem, id est, reconciliabuntur supernis civibus per virtutes et bona opera, a quibus remoti et divisi erant per

peccata, et sient cum illis Ecclesia una.

Deus meus. Vere per te, Domine, cripientur et transgredientur murum, quia tu qui es Dominus meus, id est, quem Dominum mihi facio, eripies me de contradictionibus Judaici populi, et constitues me caput ipsis gentibus, scilicet, ut mibi subjaceant, et me imiten ur. Il c versus longe inferius sequitur. Quod autem tot interposita sunt, ideo factum est, ut caput ipsum pluribus modis comprobet, quod merito Deum sunm faciat Dominum, et sic ipsos gentiles hortetor, ut et ipsi Deum suum cum faciant, et idola vana postponant. Qui gentiles, quia multipliciter in idolo atria aberraverant, ad cultum Dei veri revocandi erant, et ideo non frus ra ad commendationem tot rationes interponit, et convertit se ad ipsos gentiles. Quasi dicat : Merito Dominum Deum meum facio, qu'a via ejus, vel præcepta ejus et opera, quibus ad ipsum venitur, non sunt polluta, id est, non pertinent ad immunditiam illam quæ est in sacrificia idolorum, quorum aræ etiam sæpe humano cruore polluebantur, sed sunt impolluta, id est, ad verain munditiam pertinentia. Vel possumus sic dicere : Via Domini per quam ipse scilicet ad nos accedit, id est, virtutes et bona opera sunt impolluta, id est, vere munda. Non enim hubitat in corpore subdito peccatis, et eloquia ipsius Domini sunt exeminata per ignem, id est, præcepta Domini faciunt tales, qui sunt comparabiles argento examinato per ignem, ut jam supra dictum est. Et idem Dominus est protector omnium in se sperantium, abjector vero et contemptor de se præsumentium, propier quod merito es Deas meus. Et ideo etiam, quoniam quis Deus alter, id est, quis de omnibus illis quos vos gentes colitis pro diis, est D illos in quo sunt confringendi per illos gressus meo.; Dominus præter illum Dominum cui nos in spiritu servimus? Aut quis Deus alter est vere Deus præter Deum nostrum, id est, quem nos post servitutem bonam consummatam hæreditatem, qua æternaliter pascamur, recep uri amus? Utique nullus.

Deus qui præcinzit me virtute. Ideo etiam est Deus meus, quia est ille Deus, qui pracinait me, id est meos, tirtute, bac, scilicet, ut opera corum non diffluerent cupiditate, et posuit viam meam, id est, meorum, immaculatam, id est, constituit meis talia, per quæ ad ipsum veniant, scilicet, fidem sinceram, spem firmam, charitatem perfectam, quæ sunt im-

maculata, id est, munda et sancia.

Qui perfecit pedes meos. Ideo ciiam est Deus meus, quia perfecit pedes meus, id est, affectiones meorum, tanquam pedes cervorum, id est, similes pedibus cervorum, scilicet, ut essent agiles ad transitienda hacc terrena, umbrosa et lutulenta, et conscendendum

ben, que, et reliqua, scilicet pro gentilibus, ut et ipsi A alta ut cervi faciunt; et est statuens me, id est, meos. super excelsa, id est, figit intentionem meorum super coelestem habitationem, ut adhuc in carne in coelestibus tamen conversentur. Et ideo quoque est Dens meus, qui docet manus meas ad prælium, id est, quia docet talia bona opera facere, quibus superent inimicos, et devocatores suos, volentes eis intercludere

regnum cœlorum. Et posuisti ut arcum æreum, etc. Hic familjariter sa convertit ad Dominum Patrem, ut per hoc magis hortetur illos, ut et ipsi Deum summ faciant emm, et sic ejus familiares flant. Quasi dicat : Juste, Domine Pater, te Deum meum facio, quia tu etiam posuisti brachia mea, id est, meorum, ut arcum æreum, id est : fecisti meos amplexari tanquam brachiis infatigabilem intentionem bonorum operum, quæ recte designatur per arcum æreum. Si enim fleri arcus æreus posset, infatigabilis esset. Est autem similitudo hic ab impossibili. et etiam dedisti mihi, id est. ctionem a vitiis, qualem merentur qui salvantur a te. Et in hoc est illa protectio, quia dextra tua, id est. favor gratize tuze, suscepit me defendendum. Et ideo disciplina tua, id est, paterna flagella tua, quibus omnem filium corripis quem diligis, illa, inquam, disciplina, non patiens me errare, correxit me in finem, id est, direxit me ita in meis, ut quidquid agerem referrem in illum finem quo tibi cohæretur; et ipsa eadem disciplina tua, quæ me in finem direxit, docebit me conservando me in bonis operibus. ad illum finem pervenire. Et ideo merito es Dens meus, et propter hoc etiam, quia tu dilatasti gressas meos, id est, gressibus meis, id est, apostolis et aliis præconibus meis, per quos ad notitiam hominum gradior, dilatatum cor dedisti, scilicet, ut tristitia passionis cor corum non angustaret, sed gauderent in tribulationibus, et cordis affectionem extenderent, ad orandum etiam pro persecutoribus; et ita dilatasti cor, ut subtus me essent, id est, ut non secundum suam, sed secundum meam voluntatem agerent, et præceptis meis obedirent. Non vero supra me essent, vel mihi præcepta darent, sieut fecit Perrus cum, Domino dicente : Ecce ascendimus Jerosolumam, et relique, tanquam volens præesse in accendo, divit : Propitus esto tibi, Domine, ne fiat istud. Unde a Domino grave responsum pertulit, cum divit : Vade retro, Satuna. Quasi dicat : Noli præcepta mihi dare, quem potius convenit inferiorem locum tenere, et meis præceptis obedire. Satanas enim deorsum fluens interpretatur. Et quia dilatasti gressus meos, ideo vestigia, id est, signa illa qua ego factis et dictis impressi altis, ad me imitandum, zos sunt infirmata, id est, debilitata in eis, sed viriliter conservata, et per hos tales gressus persequar inimicos meas, et meorum bona persecutione, et comprehendam illos in bono. Et non convertar ad have persecutionem donec deficiant in hoc quod sunt inimici. Et hoc modo delicient, quia ego confringam nec poterunt stare, id est, resistere, ipsi inimici mei, spiritui sapientiæ qui loquitur in eis; sed potius cadent sublus pedes meos, id est, meorum, id est, mutabunt carnales affectiones suas in spirituales affectiones meorum. Et ideo per illos gressus confringentur inimici, et cadent, quia ipsi viriuosi sunt ad hoc faciendum. Nam tu, Domine, præcinzisti me, id est, coronasti et munivisti me virtute, id est, virtuosis viris, apostolis, scilicet, et aliis, ad hoc belium agendum, scilicet, ad persequendum inimicos, et reliqua. Et insurgentes in me, id est, devocatores et persecutores meos, supplantasti per illos virtuosos. ita ut lierent subtus me, id est, ut qui voluerunt esse superiores ipsis meis, lierent eis inferiores duebus modis, vel ut conversi cos quos prius persequebantur comitarentur, vel ut cum cos tormentis et devocationibus se vincere putaverunt, victi potius ab ipsis coatemnerentur.

Et inimicos meos. Istud specialiter ad caput refer- A deficiant qui mihi oblatrant, id est, carnales ipsæ tur, et est dictum de Judæis, et continuatur ad principale superius. Quasi dicat : Juste te Deum meum facio, quia inimicos meos quosdam, id est, persecutores meos de Judæis, qui prius quasi Deum præce-debant, dedisti mini deorsum, i l est, fecisti esse imitatores meos, ut non præcedant, sed subsequantur. Quod intelligendum est de his qui conversi pœnituerunt. Odientes autem, id est, in odio permanontes, et non conversos desperdidisti jam dispositione, quia disperdes ens ubique terrarum in captiviratem, auferendo eis locum et gentem. Et ideo disperdes, quia ipsi clamabuut quidem ad te Messiam adhuc exspectantes, sed non digne clamabunt. Quod sic dicit, agens de futuro quasi de præterito: Clamaverunt jam et clamabunt adhuc, nec suit, vel erit, qui salvos saciut cos. Clamaverunt dico ad Dominum Patrem etiam, sed quia per Mediatorem non clamaverunt, et ideo indigne, ipse Dominus non exaudivit eos, nec exaudiat eos. Et ideo comminuam, id est, p dividam, cos ubique gentium, sicut pulvis comminuitur, id est, dividitur et destruitur, ante faciem venti, id est, in prasentia validi venti, et eos diminutos delebo, id est, conculcabo ubique per omnes gentes, at lutum quod est in plateis, id est, in latis et publicis viis ubique conculcatur. Iloc ad simplicem similitudinem dictum est. l'otest vero si quis interius consideret, sie diei : Comminuam eos ut pulverem ante faciem venti, id est, erunt aridi et infructuosi ut pulvis, non recipientes imbrem verbi divini; sed indati superbia rapientur per ipsam superbiam a firma spe, ut ventus rapit pulverem a stabilitate terræ; et delebo eos, ut illi delendi sunt, qui sunt lu:um platearum, id est, qui per latas perditionis vias lubricando per carnis luxurias ambulant. Et de contradictionibus populi hujus, qui est ut lutum platearum, qui serlicet dixit : Nolumus hunc reguare super nos, et cætera talia, in quibus contradixerunt mihi. Eripies me, Domine Pater, resuscitando me, et nomen meum, quod prius angustabatur, inter eos dilatabis, C quia constitues me caput gentium. Ita versus iste continumbitur in superioribus, si suo ordine legatur. Juxta quod, Deus meus, ad quod prius continuabatur, aliter dicetur. Accipietur enim præcedens versus, scilicet: Quoniam in te eripiar a tentatione, non de solis gentibus, ut prius, sed communiter de quibuscunque credentibus; et sic continuabitur, Deus meus, quasi dicat : Vere, Pater, in te Domino meo eripientur, et transgredientur murum, quia tu eris Deus mens, id est, meorum, id est, mei facient te Deum suum, sicut ego te feci Deum menm, scilicet, ut non secundum suam voluntatem agant, sed secondum tuam. Et convertit se ad ipsos. Quasi dicat : Merito facietis eum Deum vestrum. Quia via ejus, et reliqua. In hac quoque lectione omnia, usque ad Eripies me, ad hoc interponuntur, ut per ca Deus communiter omnibus credentibus non solis gentibus, ut prus commendetur. Nec est necessarium ut omnia ad Deus mens, sicut prius, referantur, sed quædam positiones D maneo in domo in æternum; et ideo vivo, quia Dens per se sunt, quædam ut inter se continuantur. Senmeus, id est, Pater qui me misit, quem ego vere tentia vero non mutatur, usque ad Dilatasti gressus meos. Quod secundum beatum Augustinum de aflectionibus accipitur, et sic ad proximum continuatur. Quasi dicat : Per hoc disciplina tua docebit me m linem pervenire, quia dilatasti gressus in meis, id esi, dilatatas affectiones dedisti meis, videlicet, ut non impedirentur carnalibus angustius, sed hilariter operarentur etiam de his quæ sub se sunt mortalibus rebus et membris. Et ita dilatasti, ut sint sublus me, id e t, sub meis, noc est, ut ipsæ affectiones eis non dominentur, sed ipsi affectionibus; et non sunt infirmata vestigia mea in ipsis sicut prius. Et in his talibus persequar ego inimicos meos, id est, carnales affectiones, interius persequentes; et comprehendam illos, ita cos domando, ut ipsi non comprehendantur ab e.s., hoc est, ut non eis ipsæ carnales affectiones i ravalcant, ei non convertar a persequendo, donec

affectiones, que meis ut lacerent quasi a lateribus astant. Et vere delicient, quia ego eas confringam, et ita quod non poterunt stare, id est, durare, sed potius cadent subtus pedes meos, id est, convertantur ipsie carnales affectiones in spirituales. Et hoc ideo, quia tu præcinxisti me virtute ad bellum, id est, constrinxisti fluentia carnis desideria in meis, ne præpedirentur ad tale bellum. Et per hoc supplantasti insurgentes in me, id est, carnates delectationes, que prios nitebantur spirituale de iderium exstinguere in meis, ita supplantasti, ut sint subtus me, id est, mutatæ sint in spirituales. Juxta hanc sententiam idem est istud quod : Et cadent subtus pedes mens; sed repetitum est post probationem quasi pro conclusione. Sequentia eodem modo ad caput et ad Judwos referentur, sicut prius.

Populus quem non cognovi. Concludit, ideo merito me constitues caput gentium, quia populus ille gentilis, scilicet quem ego corporali præsentia non cognovi, serviet mihi; et ad hoc facilius inductus, quia obedivit mihi in auditu auris, id est, statim cum audierit per apostolos verborum prædicationes, unde beatus erit. Beati enim qui non viderunt et crediderunt. Illi autem qui debuerunt esse lihi, id est, Judæi, facti alieni, qui se ab hæreditate alienaverunt, mentiti sunt, id est, mendaces apud te Patrem, qui illos ut filios educasti, effecti sunt. Quod factum est milit, id est, ad gloriam et utilitatem meam. De his fillis dictum est : Filios genui et en trivi, ipsi vero contempserunt me. Et item : Vos ex patre diabolo estis. Et: Filli regni ejicientur in tenebras exteriores, et multa similia. Mendaces vero multipliciter fuerunt. Dixerunt enim sæpe Moysi: Quæcunque præceperit nobis Dominus faciemus. Quod quia non ex corde dixerunt, cito obliti sunt. Item de Christo dixerunt : Hic dixit, Possum destruere templum hoc, et reliqua. Et: Invenimus hunc subvertentem gentem nostram. Et: Venerunt discipuli ejus, et surati sunt eum, et innumera talia. Vere alieni facti sunt filii. Nam in tantum abahenati sunt, quod cum ego eis novam gratiam, qua novarentur, attulerim, tamen inveterati sunt, id est, in vetustate sui erroris manserunt, et claudicuverunt, id est, Novo Testamento, quasi dextro pede, caruerunt, a semitis suis, id est, causa semitarum, hoc est traditionum suorum, qui-bus jam in priori Testamento irrita fecerant mandata Domini. Curabant enim, ut in Evangelio dicitur, que deforis erant ad munditiam carnalem pertinentia, veram autem munditiam negligebant. Quod eis ipse Dominus frivolum esse ostendit, cum quas: reprehensus de non lotis manibus apostolorum, respondt: Non lotis manibus manducare, et in multis simi-

Vivit Dominus. Quasi decat : Illi tanquam mali servi alieni a domo facti sunt. Dominus autem, quem ipsi voluerunt penitus exstirpare, vivit, id est, ego, cujus nomen etiam delere conati sunt, vivo, et per-Deum scio, vivit in æternum. Ipse dico benedictus, id est, exaltatus et sublimatus per me. Per hoc innuit quod sicut ipse per Patrem vivit, ita et quicunque ei adharebit per ipsum vivet. Juxta illud : Sicut me misit vivens Pater, et reliqua. Et exaltetur Deus. Quasi dicat: Sicut per me est benedictus, ita semper per meos exaltetur, Deus Pater auctor salutis meæ, qui merito a meis exaliandus est, quia magnificatus est, s. r. e., id est, quia semper magnificat in virtutibus salvatos a me, quem constituit regem. Et vere est auctor salutis me.e., quia misericordiam me re-suscitando faciat mibi vero David, Christo suo. Et laciet imsericordiam semini ejus propter ipsum, id est, propter me resuscitabis omnes quoscunque spiritualiter generabo; in præsenti quidem a morte animæ cos resuscitabis, tandem vero a carnis corruptione. Et hoc faciet usque in sæculum, id est, æterquia commodius est, taliter jungitur illi superiori.

Deus qui das vindictas mihi. Convertit se funitiariter ad Patrem, quasi dicat : Tu, dico, Deus exaltaris, qui vindicas me de inimicis meis et meorum, et hoc scilicet, quia populos Judaicos prius superbientes conversos subdis, id est, humilias, ita ut sub me sint, supra quem prius esse voluerunt. Et hoc modo cos subdes, quia liberator meus eris per resuscitationem de inimicis meis crucifigentibus me vere ira-cundis, cum dicerent: Tolle hunc, et crucifige eum. l'ostquam enim magnificata fuit per apostolos resurrectio Christi, multi qui prius de en dubitaverunt, crediderunt de Judæis, et apostolis dixerunt: Viri fraires, quid faciemus? Quibus illi responderunt : Panitentiam agite, et baptizetur unusquisque vestrum in nomine Domi i. Et ab insurgentibus, id est, vere liberabis me, quia exaltabis me ab insurgentibus in me, id est, hoc facies per gloriam resurrectionis, ut ipsa resurrectio inimicorum contra me, qua me B deprimere voluerunt, sit exaltatio mea. Et etiam eripies me, vel meos a viro iniquo, id est, ab omni genere iniquorum, ne ab ipsis devocentur. Et propterea, scilicet, quia et me exaltabis, et meos cripies, confitebor tibi in meis in nationibus, id est, laudabilem confessionem faciam tibi in meis per omnes nationes, in lide, videlicet, et innocentia. Et etiam psalmum dicom tibi bene operando per illos nomini tuo, id est, non ad corum gloriam, sed ad gloriam nominus tui.

# IN PSALMUM XVIII In finem psalmus David.

### ABGUMENTUM.

Approbatur in hoc psalmo providentia Dei, qui ex hoc ipso multam hominum curam se habere monstravit, cum ita elementa a se creata componit, ut post ipsa possit cognosci. Item propheta de adventu Christi dicit in Matthæum.

Inscriptio ista notissima est, dicta psalmi referens ad Dominum Christum, de cujus primo adventu propheta dicturus est. De qua re hic primus est psalmus, sequuntur autem alii quatuor, id est, septuagesimus nonus el octuagesimus octavus, nonagesimus sextus, el centesimus decimus sextus. Per totum psalmum prophetæ verba sunt. Prima narratio ejus laudat Domini prædicatores, ipse quoque de ejus Incarnatione speciosissimis comparationibus verba subjungens. Secunda laudat præcepta Novi et Veteris Testamenti. Tertia ab occultis vitiis purgari se a Domino deprecaur, ut eum sibi esse facial dignum l'salmistam.

## COMMENTARIUS.

Cœli enarrant. Propheta prævidens per Spiritum sanctum in posterioribus de populo suo, et contemad salutem omnium missum cognoscerent, ne tempus visitationis suz adverterent, aperte in hoc psalmo increpat eos, et objurgat eorum duritiam, ostendendo ejus adventum certum et indubitabilem futurum per manifesta signa et per sanctorum apostolorum præconia, et præterea legem ejus immaculatam commendando; quod totum ad exhortationem corum facit, ut quandoque phrenesim deponant, et medicum cum tempore visitationis cognoscant, et qui legem prius servi receperunt, legem Deum recipere gaudeant, quæ tanto diguius amplexanda est, quanto Dominus servo diguior est. Sciendum autem hunc psalmum cum duobus sequentibus, ut sancii dicunt, unum esse psalmum, et quia eodem negotio diversis tantum partibus agunt, et ad idem intendunt, scilicet ad objurgandam duritiam Judæorum, et eumdem habet titulum, hunc, scilicet: In finem prolmus David. Quod sic exponitur: Iste psalmus attribuitur

naliter. Hie versus licet suo ordine legi possit, tamen A David prophetæ, et refertur in finem, id est, Christum, hic psalmus, per hoe, quia de Incarnationis gioria, et prædicatione apostolorum, et de sauctitate novæ legis ejus agit. Alii vero suo modo quisque referuntur. Incipit autem propheta in hoc palmo objurgare cæcitatem Judæorum per manifestam prædicationem apostolorum, agens de futuro propter certitudinem quasi de præsenti vel præterito. Et sciendum quod apostoli, et alii sancti præcones, ideo cœli dicuntur, quia longe a terris elati sursum sunt, Deum portantes, pra coniis intonantes, miraculis coruscantes. Unde ita dicit: Cali, id est, prae ones sancti apostoli et alii, enarrant, id est, manifeste narrabunt, aliis gloriam Dei, id est, gloriosum Filium Dei Patris, per quem ipse gloriosum opus operatus est in mundo, quia cum omnes peccatores essemus, per eum ex peccatoribus justos, ex servis filios, ex impiis pios, ex damnatis fecit in regnum assumptos, quod vere Dei fuit gloria, non nostrum meritum, quia cum nos nihil boni meruissemus, tantum bcnum recepimus juxta quod dicit Apostolus: Apparut benignitas Salvatoris Domini nostri Dei, qui non ex operibus justitiæ, quæ fecimus nos, sed secundum suam niisericordiam salvos non fecil, et reliqua. Et firma-mentum, id est, illi iidem præcones sancti, de terra cælum quorum car Spiritu sancto confirmatum est; onnuntial opera manuum, id est, potentiæ ejus Dei. ldem dicit quod prius, sed aliquantum expressius. Licet enim per firmamentum eosdem, quos per colos accipimus, vicinius tamen firmamentum notat constantiam in eis quam cœlum. Sciendum autem quod non ideo dicit opera manuum ejus, ut Deus Pater manus habeat, et manibus operetur, non enim humanis membris circumscribitur, sed dicitur facere quodeunque facit verbo, id est, sapientia, aut manu, id est, potentia. Filius autem est sapientia ejus, et potentia, et ideo quod per Filium secit recte dicitur opus manuum ejus, id est, potentiæ. Et quia illud opus quod per gloriam prius accipimus dignius est C inter omnia opera quæ Filius in carne fecit, ideo emphatice opus manus Dei vocetur. Potest autem hoc ab illo taliter diversificari, ut sic dicatur : Cæli enarrant aliis gloriam Dei, verbis extriusecus in firmamentum, id est, cor eorum Spiritu sancto confirmatum annuntiat in se ipso intrinsecus opera manuum ejus. Per hoc enim quod cor eorum a Deo constans est, quod etiamsi mundus sæviat contra eos, nibil tamen proficiat, repræsentant opus manus, id est, potentiæ Dei in se, scilicet, constantiam tantam quam aliunde, nisi a Deo habere non possent.

Dies diei. Quasi dicat : Ita annuntiant gloriam Dei, ut spirituales spiritualia spiritualibus, et carnales carnalia carnalibus. Per diem enim accipimus limpidissimum et lucidissimum ingenium, ad divina contemplanda habentes, ut Joannes habuit cum di-xit: In principio erat Verbum, et reliqua. Nox vero dicitur, corum comparatione, illi qui ca considerant poraneis adventus Christi, tantam cordis duritiam et instruunt que hominibus comprehensibilia sunt, atque phrenesim futuram, ut nec ipsum medicum D ut qui de Christi humanitate loquuntur, et de mortalibus. Et sicut ille qui dies est alii diei verbum, id est, divinitatem, non simpliciter indicat, sed quasi eruciat, ab intimo corde profert quod prædicat, ita qui nox est aliis noctibus, non verbum, sed scientiam, id est, humilia et humana facile indicat. Possunt vero iidem præcones esse dies et nox diversis temporibus et ad diversos. Quod Paulus innuit cum dicit : Sive excedimus mente, Deo; sive sobrii sumus, vobis sobrii sumus. Item iterum ad Corinthios dicit: Sapientiam, id est, divina, loquimur inter perfectos. Sapientia autem proprie pertinet ad divina, scientia autem ad humana. Et item in eadem Epistola: Nihil aliud inter vos, nos scire testati sumus, nisi Christum, et hunc crucifixum. Quasi dicat : Non vobis altiora, sed humiliora secundum humanitaiem Christi vobis prædicavi. Potest quoque aliter hic versus exponi et continuari, ut sic dicatur. Cæli quidem nuntiabunt gloriam Dei, et hæc annuntiatio non ad

tempus breve er't, sed comprehendet omnem vola- A cœlum cœlorum dicitur, quia est lumen de luminibilitatem temporum, quia et dies semper in hac enuntiatione continuabitur dici et nox nocti, et sic omni tempore erit. Omne enim tempus aut dies aut nox, et non tantum uno genere linguarum fiet hæc annuntiatio, sed in omnibus generibus, quia non sunt loquelæ, id est, integræ orationes. Neque etiam singuli sermones in oracionibus voces, id est, proprize expressiones, quorum non audiantur ab apost :lis ac si essent eorum. Et ideo sonus prædicationis ipsorum apostolorum exirit a Judæa perveniens in omnem terram, id est, in omnes partes terræ, et etiam ad omnes angulos partium, quia verba eorum in omnes fines orbis terræ perveneruat. Nullus enim angulus terræ habitabilis est, ubi doctrina apostolica, aut per ipsos, aut per discipulos et successores enrum, non innotuerit. In hac sententia sonus et verba pro eodem accipiuntur. Potest vero alio modo dici, ut utramque proprie accipiatur, ita, scilicet · Sonus quide n apostolorum, id est, simplex vox prædicationis eorum, communicer in omnem terram exivit, sed non ubique profect. Quia verba eorum, id est, vox, com in intellectu, quod proprie dicitur verbum, pervenit quidem in fines orbis terræ tantum, id est, ad solos illos qui terrenitatem in se finierunt et orbis, id est, perfecii sancti sunt. Eorum, dico, dicentrum ita gloria Dei, id est, Filius Dei, veniens ad helligerandum contra regna tenebrarum, posuit tabernaculum, id est, militare habitaculum suum, videlicet, corpus humanum, in quo ad tempus Deo Patri sicut in tabernaculo militavit in sole, id est, in tempore. Quod ideo per solem designatur, quia per so-tem tempora maxime distinguintur. Qui enim apud Patrem erat sine tempore, natus est ex matre sub tempore. Vel aliter: Posuit tabernaculum suum in sole, id est, in labore præsentis vitæ. Non enim venit ad perfruendum aliqua terrena delectatione, sed ut sibi injunctam obedientiam perficere laboraret. Unde ipse quoque dicit: Non veni ministrari, sed ministrare. Labor autem per solem ideo designatur, quia qui in C sole aliquid operatur gravius laborat, quam qui extra solem. Vel aliter : Posuit in sole, id est, in manifesto tabernaculum suum. Multa enim præclara signa et præcedentia et præsentia, et subsequentia, adventum ejus vere rationabilibus manifestum satis fecerunt, cum etiam quædam de irrationabilibus in præsepi eum cognovisse Scripturæ testentur. Et per hoc posnit in sole, quocunque modo dicatur, quia procedens de thalamo suo, nd est, de virginali utero, qui recte dicitur thalamus, quia in illo humanitate assumpta Ecclesiam sibi tanquam sponsam sociavit, procedens, dico, tanquam sponsus, id est, ornatus ita interius plenitudine divinitatis, et virtutibus, tanqu'un spousi procedere solent de thalamis suis ornati exterius, et ipse, id est, notabilis. Nam cum multi ornati processissent in hunc mundum, ut Joannes Baptista et alii tales, iste tamen omnes excessit, quia solus inter mortuos vere liber fuit. Ipse, inquam, pro edens exaultavit, id est, exsultanter in hunc Da calore ejus, id est, quin perceperit notitiam ejus mundum venit, non ad immorandum, sed ad currendam viam, id est, ad peragendum cursum hujus vitæ. Natus enim est, crevit, docuit, et reliqua. Et in exsuitando fuit ut gigas. Gigas enim est et velox et fortis. Ipse quoque et velox fuit, quia nulla illecebra eum detinuit; et fortis fuit, quia mors eum superare non potuit, sed ab ipso victa fuit. Item gigantes serpentinos pedes habuisse describuntur, in quo terræ adhærentes et humiles licet sint, fortes notantur. Christus quoque fuit humilis misericordia infra omnes, majestate vero fortis supra omnes. Rursum gigus altus corpore est, et Christus vere altus fuit dignitate, quia egressus ejus est a summo cœlo, id est, egressus ejus e sinu Patris. Pater enim est summum cœlum, quia est primum cœlum non dignitate, vel potentia, sed ordine, quia non est ab alio, sed lux per se est. Filius vero dicitur cœlum cœli, quia lumen de lumine Patre est. Spiritus sanctus aurem

bus. D. hac egressione dictum est: Egressus ejus a Patre, regressus ejus ad Patrem, et reliqua.

Et occursus ejus. Occursum ejus vocat æqualitatem ejus. Illud enim proprie dicitur alii rei occurrere, quod ci aquale est. Et est quasi dicat : Cum egressus esset a l'atre et venisset in mundum, nihil sibi requale vel comparabile invenit, quou que rursum ad Patrem rediit. Quia occursus, id est, requalitas ejus est, pertingens usque ad summum ejus, id est, usque ad illum summum cœlum, a quo processit. Et quia adeo altus est, ideo non est qui se abscondat, id est, excusare possit vel debeat, a calore, id est, a notitia, ejus. Quod est dictum ad similitudinem. Si enim in aliqua domo esset magnus rogus acconsus, calor ejus et splendor omnes angulos domus penetraret, et ad omnes manen e, ibi perveniret; similiter Christo in medio mundi, hoc est, in Judica, quie circunclusa gentibus erat, posito, quasi ardente R rogo eluxit. Fulsit enim miraculis, et ca uit in verbo p ædicationis notitia ejus, et per se et præcones suos ad omnes pervenit. Et possumus vocare calorem eius dilectionem illam qua se tradidit pro nobis, qua omnibus per præcones annuntiata est. Et ideo nullus per ignorantiam se excu-are potest. Potest superior versus, scilicet, in sole posuit tabernaculum suum, aliter continuari, et partim exponi, ut sit dictum contra hæreticos, qui apud se solos dicebant esse Christum, sicut Afri, tempore beati Augustini, hæresi tacti, dixerunt, occasionem a sumentes de versu illo Canticorum quo dicitur : Ubi cubas in meridie ? Putabant enim hoc ad litteram, intelligentes ad se solos propter situm loci sui referri; et ita dicemus: Quia sonus apostolorum ad omnes pervenit, ideo gloria Dei posuit tabernaculum suum, id est, Ecclesiam, quæ tabernaculo comparatur, ut supra dicium est; non aliquo angulo terræ tantum, ut hæretici dicunt, sed in sole, id est, manifesto apud omnes eam dilatando. Et ideo in manifesto, quia ipse exsultarit ut gigas, id est, adventus ejus altus fuit et manifestus. Vel posuit apsam Ecclesiam per apostolos in sole, id est, in laborem. Non enim apostoli docuerunt corporalem delectationem, sed laborem, scilicet, ut qui Christum sequereur. sicut ipse ambulavit ambularet. Et ideo posuit eam in labore, quia etiam ipse venit ad laborem, non ad delectationem. Nam ipse procedens de thalamo suo, exsultavit ens ut gigas, ut prædictum est. Venit ad currendam viam, id est, ad cursum obedientiæ injunctæ perficiendum. Quem sic perfecit, quia egressus est a summo cœlo, id est, a Patre, scilicet, descendit incarnatus et natus est, crevit, docuit, mortuus est, et sepultus, resurrexit. Et occursus ejus usque ad summum ejus, 1.1 est, ascendit, et ad dextram Patris sedit. Inde Spiritum sanctum super apostolos misit, in igne fenum carnis arsurum; aurum vero virtutum probaturum et purgaturum. Unde ipsi confirmati sunt, constanter ubique gloriam ejus annuntiaverunt. Et ideo non est qui abscondere, id est, excusare possit, vel debeat, simpliciter ut prius, vel quin senserit fervorem et doctrinæ et dilectionis, quam contulit Spiritas ejus apostolis, et per eos ahis.

L'ex Domini immaculata. Vere nullus debet se excusare ab ejus notitia, sed libenter eum cognoscere, et legem ejus cum jam suscepisset, legem servi suscipere, quia cum lex servi esset maculata quantum ad litteram, cum diceret: Diliges amicum tuum, et odio habebis inimicum tuum, et quia concedebat libellum repudit mittere uxoribus, et cætera talta, per quod multos faciebat maculatos, Lex Domini, id est nova lex Christi, est immaculata, quæ e contra præcipit et inimicum diligere, et dicit : Quod si quis dimiserit uxorem, nisi cuusa fornicationis, et aliam duxerit, mæchatus est, et reliqua. Et cum illa esset prolubens manum, non instruens animum, ut prohiberet affectum, have instruit animas non timore pw :c, sed ad se imitandum libertate convertens, et

testimonium Domini, id est, Christi, de Patre est fidele, quia quidquid de en testatus est, verum est. Unde dictum est : Nemo novit Patrem nisi Filius, vel cui ipse vult revelare. Domini dico, qui est præstans sapientiam, id est, vera bona, et intellectum purum, parvulis, id est, humilibus. Unde dictum est : Q æ abscondisti sapientibus, et revelasti ca parvulis. Et irem : Superbis resistit, humilibus dat gratiam, Sciendum antem quod idem lex est et testimonium. Lex en m dicitur Novum vel Vetus Testamentum, in quantum prohibet; testimonium vero, secundum quod aliquid testatur et affirmat. Justitiæ quoque servi non fuerunt rec &, ut quod præcipit lapidare mulierem deprebensam in adulterio, et religua. Justitia Domini, id est, opera quæ Dominus justa esse dicit, et pracipit, sunt recta. Quoniam ipse nec peccatum fecit, nec inventus est dolus in ore ejus. Et nihil docuit, nisi quod fecit, et cum illæ essent tristantes corda, dicentes oculum pro oculo, et similia, ista sunt latificantia corda snorum, ita ut gauderent in his quæ imitarentur hilariter com charitate, non serviliter cum timore. Et omne præceptum Domini est lucidum, id est, sine velamento carna-lium observationum, illuminans oculos, non autem hebetans, sicut præceptum servi, quod ubique aliud sonabat exterius, alind tegebat interius. Timor quoque Domini est sanctes, non ille scil:cet legalis, qui rœnalis fuit, temporalia bona perhorrescens sibi subtrahi, quorum desiderio sæpe anima fornicatur, sed castus timor, quo sponsa sua Ecclesia, quanto ferventius sponsum diligit, tanto quem diligit offendere cavit. Et ideo perlecta charitas foras hunc timorem non mittit, quia non est servilis, ut ille, sed lilialis; et ideo permonet in sæculum sæculi, id est, aternaliter. Judicia etiam Domini non sunt falsa, ut judicia servi, quæ in firmando et in pollicendo secundum litteram fefellit, sed sunt vera, quia sive minetur, sive polliceatur in præsentialicui, non fallit, cum quidquid dicit necesse est sieri, nec aliquis in futuro poterit auferre, vel præmia bonis, vel supplicia maiis, quod totum pertinet ad judicia Domini. Quæ judicia non opinione vel favore hominum sunt justa ut judicia servi, sed sunt justificuta in semetipsis, id est, in seipsis habent illud per quod sunt justa. Et sunt desiderabilia super aurum et lapidem pretiosum, id est, super omne visu delectabile, id est, jucundum in terrenis, quorum desiderio tit hor, ut judicia Dei non desiderentur, sed vel timeantur a reis, vel contemnantur ab arrogantibus et su-perbis, vel non credantur a stuttis. Hæc enim duo pretiosiora pro omnibus ponit, et hoc sapienti, non insipienti, fideli, non insideli. Potest enim interius dici, videlicet, ut quisquis sit aurum per purum intellectum, sit lapis pretiosus per fidei cons'antiam, ut non igne consumator, sed in thesaurum Dei assumatur. Et sic desiderabit super se, id est, magis quam se judicia Dei, cujus voluntatem suze przepo- D suit voluniati. Et sunt dulciora judicia Dei super mel et favum, id est, plus quam omne gustu delectabile. Vel jucundum, sanæ, videlicet, menti, non febricitauti. Est enim mel aliquis qui jam solutus a vincnlis hujus vitæ, tanquam a lavo expressus exspectat diem quani veniat in epulas Dei. Favus vero est ille qui adhue circumplicatur in hac vita, non concretus ei, sed implens eam. Qui indiget aliqua pressura manus Dei, non opprimentis, sed exprimentis, qua de præsenti vita in æternam eliquetur, et his talibus sunt dulciora super se judicia Domini, cujus voluntatem sum præposuerunt voluntati.

Etenim servus tuus. Ideo in tantum judicia Domini sunt desiderabilia, quia in illis custodiendis multa est retributio. Cessante enim omni exteriori commodo, magna merces est, quod custodienti ea per intelligentium veram, quam dant, sunt in præsen i suavia, et in futuro salubria, sicut non custodienti

cum testimonium servi esset insidele, quia multa A in præsenti sunt aspera, et sutura nociva. Et quod promisit quæ secundum litteram non evenerunt, testimonium Domini, id est, Christi, de Patre est indele, quia quidquid de en testatus est, verum est. Unde dictum est: Nemo novit Patrem nisi Filius, rel cui spe vult revelare. Domini dico, qui est præstans sapientiam, id est, vera bona, et intellectum purum, parvulis, id est, humilibus. Unde dictum est: Q æ abscondisti sapientibus. et revelasti ca parvulis. Et

Delicta quis intelligit. Vere in custodia judiciorum Dei est intelligentia. Nam in delictis non est intelligentia, sed potius cucitas. Quod sic sub interrogatione dicit : Qu s, subauditur manens in delictis, intelligit delicta? Equidem nullus, et ideo, Domine, Redemptor meus a malo, et adjutor in bono, vel Re-demptor ut incipiam, vel ut ad te tendam; adjutor vero ut perficiam et perveniam. Munda me ab occultis, id est, a pravis cogitationibus, et cupiditatibus, quæ latenter in me sunt, primum; et deinde parce mihi servo tuo ab alienis peccatis, id est, remove a me pravum persuasorem. Primum enim oportet alquem mundari a suis, ut parcatur ei ah alienis. Fit autem omne peccatum ab aliquo, aut per se, aut alio persuadente. Quod utrumque vinum in ipso primordio claruit. Malignus coim angelus ex suo occulto cecidit, Adam vero persuasione aliena peccavit. Vel possumus dicere quod occulta vocat originalia peccata; quæ quasi péculte per traducem peccati in omnes descendung et ideo recte dicit meis. Istud enim est quasi hareditarium. Aliena vero dicit actualia, quasi excepentia extrinsecus, non hareditaria. Vel e converso occulta possumus dicere actualia, quorum majorum pars tegit occulta cuique conscientia. Aliena autem originalia, quod aliunde, id est, a primo patre accessit.

Si mei non suerint dominati. Relatio hic non fit ad voces, sed ad significatum. Quasi dicat : Lileo , Domine, peto ut munder ab occultis, et ab alienis, quia si hostes isti, scilicet occulta vitia et aliena, non fue-C rint dominati mei, tunc ego ero immaculatus, til est, sine capitali crimine. Et emundabor etiam a maximo delicto, id est, a superbia; quæ ideo dicitur maximum delictum, quia et initium est totius peccatt, et quia dejecit angelum, et ex angelo fecit diabolum, atque interclusit ei regnum cœlorum; et ideo etiam maximum, quis sicut primum occurrit recedentibus, ita novissimum occurrit redeuntibus. Est enim etiam in recte factis hoc vittum cavendum. Et postquam sic mundatus fuero, tune non solum facta, sed ettam eloquia oris mei erunt talia, ut tibi, Domine, complaceant, id est, erunt humilia, non pomposa; et non solum eloquia, sed etiam meditatio, id est, cogitatio cordis mei semper erit talis, quæ sit digna este in conspectu tuo, id cat, quæ placeat tibi, scilicet non

arrogans crit, sed hum.lis.

# IN PSALMUM XIX.

In finem l'salmos David.

## ARGUMENTUM.

Pro Ezechia rege suo populus pariter ab Assyriis obsessus orat. Aliter propheta operantem hortatur. Item Christo eunti ad crucem dicit Ecclesia, ut Arnobio placet.

## EXPLANATIO.

Jam quia tituli verba nota sunt, de textu psalmi aliquid disseramus. Futurorum igitur illuminatione propheta completus evenire prospera sanctæ deprecatur Ecclesiæ, quæ illi per adventum Dommi pro certo noverat esse ventura. Primo ingressu propheta rogat, ut Ecclesiam diverso mundi turbine fatigatam Christus Dominus exaudiat, suscipia:que. Secundo deprecutur omne consilium ejus recta nque fidem Dominus sua pietate confirmet, promittens fidelem populum uon pietate mundana, sed divina potentia magnificandum.

## COMMENTARIUS.

Exaudiat te Dominus. Psalmus iste, ut supra dic-

dem negotio, non solum eumdem titulum, sed eamdem etiam habet intentionem. Sicut enim in superiori psalmo propheta redarguit duritiam Judæorum, qui tempus visitationis suæ non cognoverunt, agendo de manifesta Domini Incarnatione, de apostolorum prædicatione; ita in hoc quoque psalmo eosdem aperte redarguit, agendo de ejus manifesta resurrectione, etram de gloria que secuta est resurrectionem, scilicet, quod et multi salvati sunt, et omnes resurgendo et conclarificando acceperunt. Agit autem hic sub figura optantis propter maj rem affectum, et ut illos quos redarguit hortetur, ut quandoque resipiscentes, et tempus visitationis cognoscentes, optent salvari, et Christo hic conformari, ut tandem possint conglorificari : Si enim compatimur, et conglorificubimur. Continuatur autem psal-mus iste superiori, quasi dicat: Domine, quem cæli annuntiabunt, et qui tabernaculum tuum pones la sole, et qui adjutor milii es et Redemptor, Dominus Pater exaudiat te, id est, resuscitet te clamantem pro clarificatione in die tribulationis, id est, in tempore passionis, quoniam malis permittetur te tribulare. Hæc autem exauditio declarata est cum, eo dicente: Clarifica me, Pater, claritate quam habui priusquam mundus fieret, vox de colo descendens dicit: Et clarificavi, et iterum clarificabo. Et protegat te, id est, tuos; nomen, id est, laus et fama Dei, qui cum omnium Deus sit potestate, est Deus voluntate Jacob, id est, posterioris populi et humilis, intellecti per Jacoh minorem, qui operam dant ad glorifican-dum illud nomen, in hoc, scilicet, quia sunt Jacob, id est, supplantationes benedictionis priori populo, qui intelligitur per Esau, promisso, primogenita edulio ementes, id est, primatum et dignitatem. Quæ apud Deum illius quasi fuerant per terrenorum contemptum acquirentes, quia non in posteriora, sed in interiora, id est, in futura bona oculos intendunt, et hoc talis numinis Dei glorificatio, quasi C dicat: Sit protectio corum.

Mittat quoque Dominus Pater auxilium tibi. Id est, tuis, de suncto, id est, de tua sanctitate, id est : tua sanctitas sit tuis auxilium; et tueatur te, id est, tuos; de Sion, id est, de speculatione, id est, propterea, quia non insistunt præsentia, sed longe speculantur futura. Vel aliter : Mittat tibi auxilium de sancto, id est, faciat tibi sanctificatum corpus, ut sic de sancto illo, id est, de multiplicatione sanctorum sit auxilium per doctrinam et exemplum unis ab aliis; et de Sion tueatur te, id est, speculatio sit tuis tuitio, ut prius.

Memor sit etiam Dominus Pater omnis sacrificii. Id est, faciat tuos memores, ut te imitentur, omnium miseriarum et tribulationum tuarum, quas aute patibulum crucis patieris, et quibus Deum Patreni, tanquam sacrificiis, humano generi placabis. Et holocaus:um, id est, ipsum integrum sacrificium tunm, quando in ara crucis te totum pro nobis hostiam placationis offeres, quod recte per holocausium intelligitur. Holocaustum namque interpretatur D est, in pompa sæculari et arrogantia, non scilicet ad totum incensum. Erant enim olim sacrificia quædam. quorum pars tantum comburebatur diis, cætera vero in epulas sacrificantium retinebantur. Alia vero sacrificia erant, que integre in ara deorum comburebantur. Et hæc holocausta dicebantur, et erant sanctiora. Similiter hie per omne sacrificium intelligimus omnes ærumnas quæ passionem præcesserunt, ut captionem, ligationem, et similia, in quibus quasi quasdam partes sacrificavit, quantum ad holucaustum, quod subsecutum est, cum se in ara crucis integre obtulit. Illud, inquam, ho ocausium fiat pingue, id est, delectabile Deo Patri, ut convertatur in iztitizm revertantur (sic). Acceptabiliores enim pingues hostiæ erant alus, unde etiam in lege præcipiebantur offerri. Et tribuat tibi Dominus non secundum cor inimicorum tuorum, nomen tuum per mordelere volentium, sed tribuat tibi effectum mor-Lis tmæ secundum cor tuum, qui vere prævidebis, et

tum, est idem cum superiori, quia cum agat de co- A quid prosit humanitas divinitatis, et quid prosit divinitas humanitatis. Humanitas enim mortua contulit vitiorum mortificationem, divinitas vero ipsam resuscitans justificationem. Et confirmet Dominus Pater omne consilium tuum in morte tua, videlicet. tam de exercatione Judworum quain de salvatione gentium.

Lætabimur in salutari tuo. Ne cassum propheta. qui tanto ante tempore fuit, hanc optationem fecisse videretur, cansam ejus apponit. Quasi dicat: Ideo, Domine Adjutor et Redemptor, opto ut Dominus Pater te exaudiat in clarificatione resurrectionis, quia in hoc tuo salutari, id est, in hac salvatione tuæ resurrectionis lætabimur, id est, non solum lætor ego tanto ante tempore, sed lætabuntur omnes mihi consimiles semper usque ad eam salvationem, jam nobis in ipso per spem datam. Spe enim salvi facti sumus, et tandem magnificabimur ipsa gloria resurrectionis, si in hac vita suerimus in glorist-B cando nomine Dei nostri per humilitatem et bona opera.

Impleat Dominus. Redit ad optationem, quasi dicat : Quia item lætabimur, ideo Dominus impleat. id est, perficiat omnes petitiones tuas, scilicet, non solum quas in terris facies pro clarificatione, sed illas etiam quibus ad dexteram Patris sublimatus quotidie interpellabis pro nobis. Ipsa enim præsentia humanitatis Christi assidue Patrem orat pro suis. · Nunc cognovi. Hic ad majorem increpationem duritize Judzerum ostendit se certum esse, tanto ante tempore, resurrectionis Christi futurze. Quasi dicat: Vere implebit Dominus petitiones tuas et in te et in tuis, quouiam ego nunc tanto ante tempore cognovi. quod non solum faciet salvam, sed jam salvum fecit dispositione, Dominus Pater Christum suum, integre, id est, et in capite et in membris. Caput enim resuscitabit, et congruum corpus ei aptabit. Persectus enim Christus est caput cum corpore.

Exaudict. ld est, vere salvabit Christum in corpore, quia qui exaudivit illum de terra, cum adhuc mortalis et passibilis esset, pro sua clarificatione exaudiet illum de cœlo, id est, de sublimitate impassibilitatis et immortalitatis, clamantem pro corpore. Vel potest et cœlum et terra, ut simpliciter dicatur, materialiter accipi. Et vere exaudiet eum pro corpore, quia salus dextræ, id est, savoris et propitia-tionis ejus erit in potentatibus, id est, salvati per ejus gratiam potentialiter salvabuntur, quia æternaliter. Salus autem sinistræ, id est, per præsentem prosperitatem, de qua dicitur : Homines et jumenta salvabis, Domine; que dicitur sinistræ non qual aliquid sinistrum in Deo sit, sed quia non ex ejus digna propitiatione est, cum sit transitoria, et etiam mortifera; illa, inquam, salus erit in infirmitatibus, et hoc ideo, quia hi scilicet qui salvantur per ipsam non invocant Deum sicut deberent, quia veniunt ad invocandum in curribus, id est, confisi in volubili successu temporalium rerum. Et veniunt in equis, id glorificandum nomen Domini. Hoc enim faciebat Judaicus populus, spem non in Deo, sed in terrenis habens, cujus mos erat saltem in pascha singulis annis convenire Jerusalem, ad offerendum et orandum. Nos autem salvati, scilicet, per dextram, invocabimus, non in arrogantia, sed in glorificando nomine illius, quem et Dominum nostrum per spontaneum servitutem facionus, et Deum, quia tanquam creatura Creatori ei obedimus. Habet alia in hoe loco Translatio pro Invocabimus, Exsultabimus, quod satis congruit.

Ipsi obligati sunt. Ideo salvati per sinistram taliter invocant, quia ipsi sunt obligati in cupiditatibus terrenis, irruentes præ nimio amore loci et gentis in lapidem offens onis et petram scandali ; et quia terrena diligunt, ceciderunt a facie collestium. Nos vero e contra a terrenis surreximus in spem cœlestium per fidem, et erecti sumus per bonam erectionem. Vel

tidem. Et ut perfecte surgamus et erigamur, Domine l'ater, hunc regem tuam, in quo lætabimur, et per quem potenter salvabinur, qui exemplum nobis pugnandi in passione sua dabit, quod ad regem pertinet, fac salrum per clarificationem resurrectionis et ascensionis, ut, sacerdos factus ad dexteram tuant, assidue interpellet pro nobis. Regum cuim est pugnare, sacerdotum orare et sacrificare. Et exaudi nos per hunc Mediatorem clamantes in die, id est, in mentis puritate, qua invocaverimus te, quandocunque te invocamus.

## IN PSALMUM XX.

In finem Psalmus David. ARGUMENTUM.

De Ezechia canitur, cæsis Assyriis, et infirmitate

#### EXPLANATIO.

His psalmus Domini Salvatoris primo Incarnationem, et postea deitatis facta decantat, ut patenter agnoscas eumdem tam Virginis matris, quam Dei Patris esse Filium. In prima narratione psalmi hujus propheta loquitur ad Patrem de Incarnatione Doninica; secunda diversas virtutes ejus, gloriamque describit, declarans a parte qua passus est, ad quam summam rerum apicemque pervenerit. Tertia conversus ad Dominum, more desiderantium, optat illa in judicio ejus fieri quæ novit esse ventura.

#### COMMENTARIUS.

Domine, in virtute tua. In hoc quoque psalmo, sicut et in duobus superioribus, redarguit propheta duritiam Judworum, commendando humilitatem Christi, quam ipsi recognoscere noluerunt, et ostendendo quia asperum eum quandoque sentient, qui eum nunc non cognoscunt humilem, quatenus eos exhortetur nt, resipiscentes, malint eum hic recognoscere humilem, quem tandem severum judicem in majestate C venientem. Titulus idem est qui in duobus præcedentibus, hic : In finem psalmus David. Quod sic exponitur: Iste psalmus attribuitur David prophetæ, referendus in them, id est, in Christum, cujus, ut prædiximus, commendat humilitatem. Continuatur autem sic superiori, quasi dicat : Dixi, Domine, ut salvum facias regem, et debes eum salvum facere, quia hic rex nibil de se præsumet, nibil sibi attrihuet, sed lætabitur tantum in tua virtute, id est, in Verbo tuo sibi adjuncto, per quod solom se fortem reputabit. Et vehementer exsultabit salutare tuum, id esi, salvationem tuam esse super se, id est, sibi esse commissam, scilicet, quod per ipsum et ima summis conciliare, et omnia vivificare atque salvare proposnisti.

Desiderium cordis ejus tribuisti. Merito lætabitur in tua virtute, quia tu per illum virtutem tribuisti jam ei dispositione, quia tribues ei in re desiderium cordis sui, id est, illud quod desiderabit cor suum, tale jam D arbitrii et abundantia virtutum superbivit. lactum, ut non desideret nisi desideranda, scilicet, ut et ponat animam pro suis, et resumat eam pro suis. Mortuus est enim propter delicta nostra, et resurrexit propter justificationem nostram. Et non fraudabis eum, id est, non abnegable ei aliquid in voluntate labiorum, id est, verborum ejus, quia quidquid a te, sive pro sua, sive suorum salute rogabit, hoc ei non denegabis. Vel aliter: Non fraudabis eum in voluntate labiorum ejus, id est, geminæ pacis, quam statuere voluerunt, scilicet, concedes ejus voluntati ut et pacem relinquant, et pacem dent, juxta illud : Pacem relinquo vobis, pacem meam do vobis. Reliquit enim sequentibus pacem in interiori tantum, pervenientibus vero ad se dabit pacem suam, scilicet, ut non tantum in interiori, sed in utroque pacem habeaut. Quæ utraque pax labiorum, quod pluraliter positum est, intelligitur. Labiis enim osculum, quod est siguum pacis, damus, et ita per labium pax designa-

surreximus per invocationem, et erecti sumus per A tur. Et aliter : Non fraudahis eum denegando ei voluntatem, non solum suam, sed etiam labiorum, id est, præconum ejus, qui recte per labia, quæ instru-menta loquendi sunt, intelliguntur; scilicet : concedes præconibus suis quod ipsi voluerunt, scilicet, ut ubi ipse erit, sint et ipsi. Quod ipse Parrem rogavit dicens: Volo, Pater, ut ubi ego sum, ibi sint et mei. Quoniam prævenisti eum. Ideo tribues ei desiderium

suum, et voluntatem labiorum implebis, quoniam tu talem eum facies, qui idoneus sit, ut satis flat ejus desiderio et voluntati, quia non erit præventus fellis amaritudine, qua omnes in Adam præventi sumus, id est, peccato originali, sed tu in ipso conceptu prævenies, id est, præmunies eum, ut in eum peccatum illud non perveniat; in benedictionibus, id est, in multiplicationibus dulcedinis, scilicet, quod et sine peccato concipietur, et sine dolore nascetur. Et non ei ad mensuram dabis spiritum, et quod immunis a peccato erit, et cætera talia. Et posuisti jam, id est, pones, in capite ejus, id est, vel in ipso qui caput est, vel in principio prædicationis ejus pones coroname, id est, multitudinem apostolorum et aliorum perfectorum c reumdantem eum, coronam, dico, factam de omni lapide pretioso, id est, ornatam duodecim pretiosis gemmis, id est, apostolis, qui merito gemmæ, quia fulgent et virtutibus et præconiis et signis.

Vitam petiit. Vere tribues desiderium ejus, quia petet vi ain a te, id est, resurrectionem et æternitaiem sibi et suis. Et tu tribuisti cam, id est, vere tribues ei vitam non quamliber, sed longitudinem dierum, id est, aternam, et non solum sibi, sed sais, quia tribues suis longitudinem dierum per interiorem resurrectionem in præsenti, per exteriorem vero in futuro. Longitudinem, dico, prolongandam in sæculum præsens, et in sæculum subsecutivum hujus sæculi,

id est, in æternitatem.

Magna est gloria ejus. Tribues quidem ei vitam, et in hoc tuo salutari, id est, per hanc tuam salvat.onem gloria ejus erit magna, id est, gloriosa et æterna vita ejus, et suorum erit magnifica, quia per hoc impones tu super eum, tanquam fundamentum, gloriam et magnum decorem, id est, gloriosos viros in virtutibus, et multum in miraculis decoros, vel gloriosos in conscientia, vel multum decoros in virtutibus, et non paucos, sed muitos.

Quoniam semper dabis eum in benedictionem. Id est, in multitudinem. In sæculum sæculi, id est. æternaliter, quia nunquam deerunt aliqui perfecti qui associentur ei capiti; et tandem letificabis eum et suos in gaudio absoluto et æterno cum vultu tuo, id est, in consessione ad dexteram tuam. Et merito, quoniam rex iste non de se præsumit, sed sperat, id ost, spem suam ponit in te Domino tantum. Et non commovebitur per superbiam, positus in misericordia Altissimi, id est, constitutus in divitiis a te, qui altissimus es, sibi datis, scilicet, in immunitate peccatorum, et in plenitudine divinitatis singulariter sibi concessa, sicut primus homo in divities suis, scilicet, in libertate

Inveniatur manus tua. Hic se propheta convertit ad regem ipsum, cujus humilitatem hactenus commendavit commiserando duritiæ Judæorum, humilitatem ejus non advertentium. Quasi dicat: O Domine rex, qui tantæ patientiæ futurus es, manus tua, id est, humilis potentia tua, dum adhuc elata ad percutiendum tanquam dextera non erit, inveniatur, id est, in humilitate recognoscatur in præsenti ab omnibus inimicis tuis, id est, a contradicentibus tibi Judæis. Illos autem omnes qui te oderunt, id est, qui in præsenti no-lucrunt recognoscere humilem manum tuam ad salutem, inveniat tandem ad damnationem dextera tua, id est, potentia tua, cum jam elata ad percutiendum erit in judicio ut dextera. Hoc autem est divinze sententiæ aggratulatio, non imprecatio.

Pones cos us clibanum. Vere odientes te inveniet dextera tua, quia tu pones eos ita ut sint clibano ignito similės: quia sicut clibanus ignitus vastatur

interius, endem modo ipsi propria conscientia vasta- A resurrectionis ostendit, quando ipse mortale corpus, vebuntur in tempore valtus tui, id est, vultuositatis et severitatis tuæ, scilicet in die judicii. Et tuuc Dominus conturbabit eos in ira sua, id est : Tu, quem prius in humilitate Dominum habere noluerunt, conturbabis eos in ira tua, id est, in ira tibi congrua, cui scilicet servorum nullus resistere præsumet, cum dices eis: Ite, maledicti, in ignem æternum. Et tunc ignis ille perpetuus, qui præparatus est diabolo et angelis ejus, devorabit eos. Et vere conturbabuntur, qu'a tu, Domine rex, fructum, id est, mala opera eorum perdes, non dando in æternam oblivionem, ut non puniantur, sed in hoc perdes, quia separaverunt se de terra viventium, id est, bona remuneratione carebunt. Et semen, id est, imitatores eorum perdes, separatos a filiis verorum hominum, id est, a bonis, qui patriarchas et apostolos, et reliquos veros homines imitabuntur. Ipsa enim separatio erit perditio eorum. Et merito perdes fructum eorum, quoniam mala illa quæ ipsi putabant se passuros te regnante, scilicet, R amissionem loci et gentis, declinaverunt jam, id est, certissime retorquebunt in te in morte tua, quantum ad reputationem suam. Et cogitabunt consilia, scilicet, nt mundus post te non abeat, et ut ipsi regnum obtineant. Quæ consilia non potuerunt stabilire, quia non est sapientia, non est prudentia, non est consilium adrersus Dominum.

Quoniam pones. Ideo tandem pones eos ut clibanum ignis, et conturbabis eos, quoniam in præsenti primæ resurrectionis participes non erunt, ut tunc sint part:cipes secundæ; imo dabuntur in reprobum sensum, quia in pones, id est, facies eos esse dorsum, id est, ira contemptibiles facies eos, sicut sunt illi qui sunt dorsum, id est, quos tu contemnis, et non respicis. Vultum autem eorum, id est, cognitionem tuam, quæ debuit esse corum, per legem sibi datam, illam eis ablatam præparabis, id est, collocabis in reliquiis, id est, posterioribus corum, qui per humilitatem sient tuæ reliquiæ, ill e scilicet reliquiæ de quibus dictum est : Et reliquiæ salvæ fiant. Vel aliter : Vultum, id est, voluntatem eorum qualis sit præparabis, id est, monifestabis in reliquiis tuis, id est, in inferiori tuo, hoc est in corpore tuo, quod crucifigent. Vel in tuis reliquiis, id est, in Apostolis et sanctis tuis, quos persequentur. Qui erunt propter te reliquiæ, id est, peripsema et abjectio omnium. Vel aliter: Vultum corum, id est, quod maxime velint et appetant præparabis, id est, manifestabis in reliquiis tuis, id est, in desiderio loci et gentis et caterorum temporalium, pro quo te crucifigent, quæ sunt reliquiæ tuæ, id est, tuorum a quibus contemnunt. Vet aliter: Vultum eorum. id est, cognitionem, quæ debuit esse eorum, illam præparabis in postremis eorum, qui in tempore Antichristi erunt; et hoc facies per reliquias tuas, id est, per Eliam, Enoch, quos vivos relictos ad hoc conservas. Exaltare, Domine. Illos quidem pones, nunc interim ad dorsum, et tandem perdes qui humilitatem tuam recognoscere noluerunt. Tu autem, Domine. cerent: Deus dereliquit eum, rexaltare, id est, exaltatus et magnus appare in virtute tua, resurgendo, ascendendo, Spiritum sanctum mittendo. Et tunc nos, te prius in humilitate recognoscentes, cantabimus et psallemus virtutes tuas, id est, celebrabimus virtutes tuas ore, celebrabimus et opere.

## IN PSALMUM XXI.

In finem pro susceptione matutina, psalmus David. ARGUMENTUM.

Rogat Dominum David factione Absalom laborans. Aliter, Judæi de Esther hunc psalmum putant esse cantatum, quod videlicet ipsius periculo et intercessione apud regem sit populus Israel a morte laxatus.

## EXPLANATIO.

Sive in finem, sive David, quod ad Christum pertiuzant, notum est. Susceptio autem matutina, tempus

teris hominis conditione deposita, in magnam gloriam clarificatus assumpsit. In Hebraeo autem scrip'um est : Pro cervo matutino, quo eumdem Dominum signifi ari non dubium est, qui interfecerit serpentes et venena consumpserit, Judæisque canina rabie persequentibus, cælorum alta petierit. Per totum quidem psa!mum loquitur Dominus Christus, sed primo capite derelicium se clumat a Patre, ut dispensa am scilicet susceperit passionem, potentissimam humilitatem suam hominum abjectione commendans. Secundo loco passionem sacram dirersis computationibus prophetavit, deprecans ita sevientibus inimicis suis divina protectione liberetur. Tertio commonet laudare Dominum Christinos, qui sua resurrectione suam catholicam respexerit Ecclesium, ne, passione tantum audita, mortalium corda paverent.

#### COMMENTARIUS.

Deus, Deus meus, respice in me. Psalmus iste sic intitulatur : In finem pro susceptione matutina psalmus David. Quod sic exponitur: Iste psalmus attribuitur David, non historiali, sed David in sinem, id est, Christo, in quem velut in finem, id est, perfectionem omnia tendunt. Psalmus dico dictus vel cantatus ab ipso pro susceptione matutina, habent enim quidam libri pro assumptione matutina, quod ad idem redir. Susceptio autem vel assumptio matutina dicitur resurrectio ipsa. Quando enim Dominus assumpius est in æternam vitam, suscipiens carnem quam deposuerat mortalem, passibilem et corruptibilem, factam immortalem, impassibilem, et incorruptibilem. Mitutina vero vocatur hæc susceptio, vel quia historialiter mane prima Sabbatorum facta est, vel ideo di-citur matutina, etiamsi non in mane, sed ante facta sit, quia sicut matutinale tempus quod dicitur matutinum, quasi mane primitivum, et tenebras noctis repellit, et lucem primam diei inducit, ita in resurrectione Domini et nebula præcedentium peccatorum a nobis recessit, et sol justitiæ nobis illuxit. Sicut enim Christus pro delictis mortuus, ita et resurrexit propter justificationem nostram. Dictus est ergo psalmus iste pro susceptione matutina, id est, pro resurrectione, quia in eo Dominus noster orat Deum Patrem, ne differat suam resurrectionem in communem omnium resurrectionem. Quod nec secit, quia tertio die eum resuscitavit. Sciendum autem quod licet intituletur de resurrectione psalmus iste, prius tamen loquitur multa de passione, quæ passio est causa resurrectionis; unde manifestata passione, commodius fit quod dicitur de resurrectione. Et diligentius in hoc psalmo quam in aliquo alio Dominus noster passionem suam nobis exponit, quia proponit nobis et quod passus sit, et quare passus sit, ad exhortandum nos, ut utrumque quantum possumus, imitemur, scilicet, et aggratulemur ejus Incarnationi, et conformemur ejus passioni, ut et conjucundemur resurrectioni, et ut qui audit dicat, Veni. Notandum quoque quod in llebræo habetur in titulo Pro cerva matutina, quod cujus virtutem ipsi infirmitatem putaverum, cum di- D satis congrue intelligitur. Dicitur enim quod cervorum natura sit, ut, depulsis tenebris noctis, et ascendente luce diei, cum quadam naturali jucunditate ab imis alta petant. Recte ergo caro Christi cervæ comparatur, quæ in resurrectione liberata a tenebris priorum tribulationum cum jucunditate et lætitia magna quasi ima de altis [Leg. alta de imis] petiit, cum de corruptione mortalitatis in incorruptionem aternitatis surrexit. Femininum au em, quod est cerva, posuit propter carnem cui comparavit, quæ est ejusdem generis. Nunc ad litteram accedamus. Possunt sex primi versus hujus psalmi dupliciter legi, scilicet ut vel caput pro se in eis loquatur, in persona veteris hominis, qui cum eo crucitizus est, id est, in persona membrorum suorum , quorum velustatem, id est, peccata ipse qui peccatum non fecit in se crucifixit. Ipse enim infirmit tes nostras morte sua destruxit, et vulnera suis vulneribus curavit. Juxta quod tale est, quasi dicat : Domine

singulariter per gratiam præ aliis mihi concessam, respice me, id est, meos, quos olim inspexisti in primo parente in abundantia virtutum posito, quem a pectum per inobedientiam ejusdem amiserunt; illos, inquam, respice per meam obedientiam, quo respectu opus est, quia dereliquisti eos per hoc scilicet, quia prævalet vetustas peccati. Et quare dereliquisti me, id est, meos? Ideo, scilicet, quia longe seceront le peccata esse a salute mea, id est, meorum. Longe enim a peccatoribus est salus. Hæc verba plane innuunt caput non in persona sua hic luqui. Quomodo enim derelictus, vel longe a salute factus, posset esse ille, qui cum sit Filius Dei, Deus est, et de quo dictum est : Deus erat in Christo, mundum reconcilians sibi; et rursum : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Dens erat Verbum, quod Verbum incarnatum in cruce verba tamen sonare videntur quid de se egerit, subditur, hoc determinato, verba delictorum meorum. Quasi dicat : Verba quie nunc dixi, scilicet, respice in me, dereliquisti me, et reliqua, non sunt verba justitiæ dicta in persona mea, sed sunt verba delictorum, id est, sunt edicta in persona membrorum pro delictis ipsorum, quæ delicta feci mea, quia pœnam eorum in me transtuli, ut et ipsi facerent justitiam meam esse suam. Aliter enim nesas est intelligere hoe de illo qui peccatum non fecit, nec inventus est dulus in ore rius.

Deus meus, clamabo per diem. Ostendit suos vere esse der dictos, quia nec exaudiuntur in prosperitate, nec in adversitate. Quasi dicat : Vere dereliquisti meos. Nam et, o Deus meus, clamabo ego, id est, clamabunt mei ad te per diem, id est, per prosperitatem temporalem, ne mutetur. Et clamabunt in nocte, id est, in adversitate, ut in melius mutetur. Et tamen quia immundis verbis delictorum clamabunt, tu non C exaudies eos; et quod tu non exaudies, non reputo ego fieri mihi, id est, meis,ad insipientiam, id est, ut insipientes tiant, sed ut sapiant, quod eos clamare velis, scilicet, non immundis verbis delictorum pro desiderio tempo alium rerum ad damnationem, sed verbis conversionis novæ ad te in vitam æternam. Sciendum quod Deus hoc quod suos in tribulatione non exaudit, ad magnam corum utilitatem facit. scilicet ut intelligant ipsum medicum esse, et tribulationem medicamentum esse ad salutem, non pœnam ad damnationem; sicut tu aliquis sub medicamento positus, dum secaris, dum ureris, medicus non exaudit te clamantem ad voluntatem, imo ad salutem. Multum enim profuit Paulo quod pro stimulo carnis exauditus non fuit, quia et virtus ejus in infirmitate magis enituit, et quia verbis delictorum, id est, pro tem porali salute clamavit, propter quod exaudiri non debuit. Verbis enim delictorum clamat, quicunque pro temporali commodo postulat. Si quis autem quærat quare Deus [Add. qui] suos in tribulatione immundis D verbis delictorum clamantes non exaudit, quosdam qui sic clamasse videntur exaudiverit, sicut tres pueros, quos de camino ignis liberavit, et Danielem de lacu, et Susannam de falso crimine; sciat non illos verbis delictorum clamasse, et liberatos corporaliter ob hoc tantum esse, ut corum salvatio aliis esset exemplum. Nec prætereundum quod sicut quidam non exaudiumtur extrinsecus, cum tamen maxime exaudiantur intrinsecus ad salutem, ita quidam exaudiuntur ad damnationem, ut diabolus in persecutione beati Job exauditus quidem fuit, sed ad damnationem.

Tu autem in sancto. Hoe quod meos in tribulatione non exaudis, non est ad insipientiam quidem, est autem ad saprentiam. Qui inhabitas in sancto, id est, in illo, quem quia nou exaudis, sanctiorem facis, scilicet, ut intelligat se non exauditum esse ad saluteni, quia quos tu inhabitas, illos utique tribulatio meliores facit, vel ut aurum ignis probabit, ut si

Pater, Deus omnium per naturam, meus autem Deus A quando inimicus aliquem ex ipsis contingere appetit, aut molestia corporali, aut aliquo damno exteriori, aut etiam morte suorum, et ei concessum fuerit, ille qui contingitur firmum cor in illo habeat, qui se non subtrahit, id est, in Deo, quia et si subtrahit aurem ploranti exterius, misericordiam tamen apponit deprecanti interius. Novit enim reficere nos, qui fecit nos, tu, dico, qui es laus Israel, id est, qui facis laudabilem omnem, qui est Israel, id est, in te intendens, et non de se præsumens, ut manum contra vetitum ad illicita extendat, sicut Adam fecit.

In te speraverunt. Hic remonet, non ex injustitia Dei hoc esse, quod suos clamantes non exaudit, sed potius ex eorum culpa esse, quia immundis verbis delictorum clamant. Nam si digne clamarent, eos exaudiret, sient patres priores, patriarchas scilicet, et illos quos de Ægypto eduxit, sæpe quia digne, id est, verbis justitiæ, clamaverunt, exaudivit. Quod pendebat, et hac talia dicebat? Utique non posset. sic dicit: Patres nostri, id est, antecessores nostri Et quia, licet in persona membrorum hac dixerit, B de priori populo speraverunt, id est, spem suam in te, Domine, et non in se posucrunt. Speraverunt digne, inquam, et tu liberasti eos. Clumaverunt quoque non verbis delictorum, sed ad te, id est, verbis justitiæ clamaverunt, et iden a te vere salvi facti sunt. quia speraverunt in te, et non in se, et non sunt confusi, id est, non decepit eos spes eorum. Quod speraverunt toties ponitur, non vacat, sed est repetitio ad confirmationem.

> Ego autem. Patres quidem verbis justitiæ clamantes exauditi sunt ; ego autem ut jam non loquar in persona veteris hominis, sed loquar ut ego, id est, verbis justitiæ, secundum me diro quod sum vermis, quia et mortalis, et de virgine sine virili commistione natus, ut vermis de materia nascitur sine patre; et quod non sum tantum homo, propter Verbum mihi adjunctum. Quasi dicat : Ego qui factus sum in homine ultra hominem, ut vol sic humana soperbia dignaretur imitari meam humilitatem, in quo justitiam patrum et omn um hominum excedo, sum tamen sicut non exauditus a te. Domine, dum meorum infirmitatem in me transfero, et sicut infirmus ad exemplar corum rogo. In hoc scilicet, non exauditus, quia sum factus opprobrium hominum in tantum, ut me etiam aliis imputent ad opprobrium. Pro summo enim opprobrio Judzi habnerunt, quod cæco de ipso dixerunt: Tu discipulus ejus sis, et reliqua. Et non qualiumeunque hominum opprobrium factus sum. sed sum abjectio plebis, id est, a plebeiis omnibus contemptus sum. Quod quasi diceret : Non ideo, Domine, factum, quin tu me, cum sim in homine, supra hominem exaudias; sed quia disposuisti complere per mortem means salutens humano generi promis-am. Hoc in loco dicit quiddam beatus Augustinus quod satis congruit huic sententiæ, hoc scilicet : · Nunquid qui patres clamantes ad se exaudivit, ad Filmm defecit? Utique non defecit, sed vere exaudivit eum, quia salutem aute tempora promissam per ipsum adimplevit. Nec credendum, quod Christus pro se dixerit, qua i timens mortem : Pater, transfer, si possibile est, calicem hunc a me, et similia; sed et nostra infirmitate hoc dixit, ut nos licet timidos ad passionem suam imitandam confortaret. Non timuit enim mortem Paulus, qui dixit : Cupio dissolvi. Non timuit eam Laurentius, non Stephanus, nec cæteri tales. Quomodo ergo convenit, ut quod miles potuit, imperator non posset? Nullo modo utique. > Nunc a principio reiteremus, ut in supradictis versibus caput in persona sua loquatur. Juxta quod poterit solita littera legi, scilicet, respice in me, satis commode; et est quasi dicat : Domine Deus omnium per naturam, Deus autem meus per gratiam, ne respicias illos qui insultantes mihi dicunt : Si Filius Dei est, descendat de cruce, sed respice me humilem, ita ui respectus tuus appareat in me, videlicet, ut facias me de sepulcro resurgere, non de crace descendere. Longe enim gloriosius et competentius suit ut Dominus peracta obedientia a mortuis contra eorum opinionem

resurgeret, quam ut quasi impatiens ad vocem insul- A tur. Vel, tu es qui extraxisti me, etc., id est : Tu solus tantium de cruce descenderet. Praterea quoque si descendisset, eorum petitioni videretur obtemperare, et sic corum nequitiam corroboraret. Respice, inquam, in me, quia dereliquisti, id est, videris dereliquisse me extrinsecus, cum morte turpissima patieris me ab inimicis assigi. Et quare dereliquisti me sic? Ideo, scilicet, quia verba delictorum meorum, id est, manifesta delicta meorum faciunt te longe esse a salute mea, exteriori scilicet, id est, expetunt hoc, ut exterius in corpore non salves me, sed permittas exterius me tunc mori in cruce, ut per mortem meam peccata illa deleantur.

Deus meus clamabo. Ideo videor esse derelictus a te, quia ego clamabo et in me et in meis, et un non exaudies me. Et debemus hic in eo clamorem accipere, quem non pro se fecerit, sed pro nostra infir-mitate, ut quod dicit: Pater, si possibile est, et similia, in quibus quod videtur extrinsecus quantum ad litquod corde intendebat, sit exauditus, non solum in his, sed ubicunque voluit. Dies vero in hac sententia dicitur caro ejus a tenebris peccatorum absoluta. Nox quoque dicitur Paulus et cæteri fideles, qui, quantumcunque sint perfecti, tamen non sunt immunes a peccato, juata illud: Si dixerimus quia peccatum non habemus, et reliqua. Nox ad comparationem dominici hominis recte dicuntur. Littera sic dicetur : Clamabo per diem, id est, per proprium corpus meum, quod est dies. Et clamabo in nocte, id est, in meis, quantum ad me nox erunt. Ettamen tu non exaudies me, id est, videbor ego non exauditus et mei non exauditi. Et hæc non-exauditio non erit mihi, vel meis, ad insipientiam, sed potius ad sapientiam, ut supra dictum est.

Tu autem. Noc ideo apponitur, ne videretur, Patrem despexisse Filium non exauditum. Quasi dicat : Videor quidem non exauditus, et in hoc despectus. Tu autem non me despicis, quia habitas in me sancto tuo. C Deus enim erat in Christo, etc., tu, dico, laus Israel,

ut supra.

In te speraverunt. Ad primum versum continuatur ita: Non mirum si videor a te, Domine, derelictus, quia cum patres etiam pro terrenis clamantes olim exaud eris, me digne clamantem non exaudire videris. Littera eodem modo exponitur ut prius, nisi quia et sperare et clamare, et liberari et salvari, ad terrena referentur. Terrena accipiuntur hic victoria de inimicis, et aqua quæ in deserto de petra profluxit, et cætera talia, pro quibus patres sunt exau-

Ego autem. Patres quidem sunt exauditi, ego autem videor non exauditus, quia sum vermis, id est, negligunt me damnare inimici mei, sicut vermis a conculcante negligitur, et quasi non sim homo, id est, quasi nec humanitatis respectus in me habeatur. Quod vere putatur de me, quia factus sum opprobrium ho-

minum et abjectio plebis, ut supra.

Omnes videntes me. Quasi dicat : Hoc modo sum D factus opprobrium et abjectio, quia omnes videntes me deriserunt me, et locuti sunt de me, cum dixerunt : Ave, rex Judaorum, et similia. Solis labris, et non corde, et moverunt caput corporis, insultando mihi exterius, quia prius moverant caput, id est, mentem, interius a vero contuitu, scilicet, ut non intelligerent me super egenum et pauperem, losi, dico, dicentes ad invicem de me : Iste speravit, id est, dicit se spem posuisse in Domino, et ideo eripiat eum Dominus, ut a nobis non tribuletur; et salvum faciat eum, ut mortem non patiatur. Quod vere faciet, quoniam dicit: Quia ipse Dominus vult eum, id est, diligit cum; hoc est ironice dicium.

Quoniam tu es. Ideo sic me despiciunt, quia nihil in me præter infirmitatem humanam attendunt ; et hoc **ideo, q**uoniam tu extraxisti me de ventre matris, id est, secisti me esse hominem. Hæc enim est communis lex onvoium nascentium, ut de ventre extrahan-

per gratiam sanctus, tu via mihi nascendi fuisti de Virgine, non humanus pater; per quod videor esse contrarius, quia dissimilis sum eis, et tu es spes mea, id est, spem nieam te feci ab uberibus matris meæ, id est, propter humanam infirmitatem, quam ex matre contraxi. Nam secundum te non es tu spes mea, sed Pater meus ante omnia tempora, et ex atero, id est, ex humanitate hoc habeo, quod sum jactus per spem in te; ex gratia vero, quia a peccatis me liberasti, hoc quod projectus sum, id est, porro jactus sum in te, quia plus aliis confido in te; et hoc ideo. quia tu es Deus meus, id est, Creator meus factus es, noa secundum Verbum, quod tibi coæternum et consubstantiale est, sed de ventre matris, id est, secundum humanitatem sumptam ex matre. Possunt hi duo versus aliter quoque dici, et sic continuari : 1deo Judæi tam ignominiosa dicunt contra me, quoniam carnali legi corum non consentio. Nam tu , teram, non exauditus, cum tamen vere secundum B Domine, extraxisti me de ventre matris Synagogæ, id est, fecisti ut non chauderer tenebris carnalium observantiarum, ponendo mihl salutem in eis, quæ sunt quasi venter Synagogæ, multos consumens; cujus tenebris clauditur quisquis nondum in lucem Christi renatus, spem certam salutis sibi ponit in carnali observatione Sabbati et circumcisionis, cæterorumque talium. Et tu es factus spes mea, id est, mei, remoti per te ab uberibus matris meæ Synagogæ, scilicet, ut non sugerem tanquam ubera carnales observantias delectando in eis, sicut ipsi faciunt. Et ex utero sum projectus in terram, id est, uterus matris Synagogæ, qui me non pertulit, ejecit me a se, et tamen non cecidi, quia projectus sum positus in te, qui me non labi in peccatis permisisti, sed sustulisti in spiritual bus; et tu es Deus meus de ventre matris, id est, venter matris Synagogæ non potuit hoc essicere, ut tanquam parvulus obliviscerer tui; sed te Deum meum, id est, defensorem et adjutorem meum constitui, et ideo tu, Domine, ne discesseris a me, id est, ne subtrahas mihi anxilium, vel ne disseras resurrectionem meam in communem omnium resurrectionem.

> Quoniam tribulatio proxima. Ideo ne discedas, quoniam tribulatio proxima est, id est, infirmitas morta-litatis et passibilitatis, per quam tribulationi subjaceo, est proxima mihi, quia in me ipso est, vel tribulatio proxima est, id est, qui tribulaturi sunt me jam circa me sunt; nec est homo qui adjuvet me, et ideo maxime egeo tuo auxilio; nec frustra, quoniam circumdederunt me viculi multi, id est, multitudo lascivientis populi circumdedit me ad damnationem meam, et pingues tauri, id est, principes eorum in terrenis prosperitatibus superbientes obsederunt me tanguam reum et damnandum.

> Et aperuerunt super me os suum, non tunm, idest, damnaverunt me non de sententus Scripturarum, sed de concupiscentiis suis. Ipsi, dico, existentes sicut leo paratus ad devorandum, qui est rapiens et rugiens. Rapiens leo fuerunt Judæi, quando Dominum et ceperunt et ligaverunt, et ad pontifices adduxerunt; rugiens vero leo fuerunt, cum una voce Pilato dixernni : Crucifige, crucifige eum.

> Sicul aqua effusus. Aperuerunt, inquam, os suum. et hoc modo effusus sum, id est, viliter sine omni circumspectione et cura ab eis damnatus sum, sicut aqua inter cateros liquores incircumspectius effunditur, et ideo omnia essa mea, id est, omnes robustiores de meis, dispersi sunt. Unde dictum est : Percutiam pastorem, et dispergentur oves gregis; et quia ossa dispersa sunt, ideo cor meum, id est, doctrina Scripturarum, quæ ideo est cor meum, quia agit de interiori meo præcipue, id est, de divinitate. et quæ prius firma erat, facta est liquescens, id est, labiis, et iusirma, in medio ventris mei, id est, in corde meorum, qui molliores et infirmiores erant, sicut' venter in corporis partibus molifor est; et est breviter hæc sententia: Præconia Scripturarum, quæ

a meis firma credebantur, apud imperfectiores dubia facta sunt, cum me damnatum morte viderunt. Unde et duo ex eis, ipso cum eis ad resurrectionem eunte in via, quasi dubii facti dixerunt : Nos sperahamus quod ipse redempturus esset Israel; et quia cor liquescens factum est, id est, virtus mea, quæ prius solida et tirma videbatur, aruit, id est, viluit tanquam testa, id est, fragilis facta est. Et ideo lingua mea, id est, meorum, adhæsit faucibus ipsorum, id est, omnes præcones mei tacuerunt. Et hoc ideo, quia deduxisti me, reputatione illorum, in pulverem mortis, id est, putaverunt me tanquam unum quemlibet mortuum in pulverem redigi, et non a te suscitari. Possunt quoque tres hi prædicti versus aliter exponi, si in Sicut aqua effusus sum, alia similitudo notetur. Aqua enim effusa et lapsum parat, et sordes abluit, et terram in qua effunditur irrigat. Sic et mors Christi et lapsom persecutoribus Judæis, si non exterius, saliem interius, per mentis cacitatem paravit (contigit enim ex parte cæcitas in Israel), et sordes peccatorum in credentibus abluit, et corda fideliam doctrinæ imbre rigavit. Unde de eodem dictum est : Ecce factus est hic in ruinam et in resurrectionem multorum in Israel. Juxta has autem diversas similitudines, sequentia etiam taliter diversificantur. Effusus sum sicut aqua, id est, in damnatione men mentis ruinam quibusdam paravi, et ideo illis persequentibus, omnia ossa mea, id est, apostoli et omnes validiores mei di persi sunt, id est, conturbati et ubique fugati sunt. Et quia ossa dispersa sunt, ideo factum est cor meum, etc., ideo etiam infirmiores conturbati sunt. Littera in hac sequenti lectione non mutatur. Juxta aliam vero similitudinem ita dicetur : Effusus sum sicut aqua, quia et ablui, et rigavi; et hoc modo ablui et rigavi, quia ossu mea omnia, id est, omnes apostoli et præcones mei dispersi sunt ad prædicandum per totum mundum. Et boc modo cor meum, id est, doctrina Scripturarum, quæ prius erat dura ad intelligendum, facta est per eos liquescens tanquam C cera, id est, mollis et intelligibilis, etiam in medio rentris mei, id est, in corde infirmorum. Et per hoc virtus mea, quæ prius putabatur mollis et debilis, aruit, id est, induruit et roborata est in cordibus meorum, tanquam testa in igne recocta. Et lingua mea, id est, meorum, adhæsit faucibus ipsorum, id est, ita incessanter et velociter locuta est in prædicatione, ut nec moram immotam aliquam facere videretur, sed quasi faucibus hærere, et continuo verba proferre; et quia prædicatio meorum increbuit per hoc, Domine, deduxisti me in pulverem mortis, id est, in notitiam gentifium, qui prius fuerant pulvis mor-talis, quia imbrem divini verbi non susceperant, vel qui peccatis usque ad mortem impulverati et sædati erant.

Quoniam circumdederunt me. Ideo deduxisti me in notitiam gentium, quoniam illi ad quos me prius misisti, id est Judæi, repulerunt me, quia velut canes tis sententiam, versus iste remotius continuabitur ita : Ideo rogo, Domine, ne discedas a me, quoniam canes, id est Judai, magis ex solito quam ex veritate latrantes, non pauci, sed multi circumdederunt me, non ad imitandum, sed ad damnandum. Et vere multi, quia concilium, id est, universus cœtus malignantium Jud.corum obsedit me, in judicio daminationis ne evaderem. Et obsidentes soderunt manus meas et pedes meos, c'avis in cruce affixis; et dinumeraverunt omnia ossa mea, id est, ita me in cruce extenderunt, ut dinumerare possent omnia ossa mea; et tamen ipsi qui maxime debuerunt me venerari, quorum mortuos suscitavi, infirmos curavi et ad quos missus fui, ipsi, inquam, vero, id est, in veritate consideraverunt, id est, simul majores et minores viderunt me : oculos quidem usque ad carnem intendentes, ad divinitatem vero non pertingentes; et insperente, id est, spectaculum quo gauderent in

testabantur sa'utem mundo futuram per me, et prius A me sibi fecerunt. Et crucifigentes me, diviserunt sibi cætera vestimenta mea; meliorem autem vestem meam, tunicam scilicet inconsutilem, quia pretiosa erat, non diviserunt, sed sortem cui obtingeret integram super eam miscrunt. Quod non ex corum vo-luntate, sed ex divina dispensatione gestum. Possunt hi duo versus quos historialiter exposuimus, spiritualiter quoque intelligi, ut sic dicatur : Non solum in me, qui viride lignum eram, Judæi obsidentes insurrexerunt, sed etiam in arido ligno, id est in meis, multa mala fecerunt, quia foderunt, id est, laniaverunt manus meas, id est, majores inter meos, in quibus non solum verbo, sed etiam mirificis miraculorum signis ope abar, apostolos scilicet qui prædicabant, Domino cooperante, etc. Et foderunt pedes meos, id est minores præcones meos, qui licet miraculis in tantum non coruscarent, tamen pedes mei erant, portantes me ad notitiam hominum, et omnia ossa mea, id est, omnes illos in quibus aliquod robur v rtutis apparuit, dinumeraverunt non ad imitandum, sed ad damnandum. Et ipsi qui venerari eos, non persequi, deberent, quia ad ipsos sicut et ego principaliter missi sunt, consideraverunt eos in tribulationibus, et in ipsis quasi spectaculum habuerunt. Et quidam ex eis diviserunt sibi vestimenta mea, id est, imitatores meos tam apostolos quam reliquos, de quibus dictum est ; Vivo ego, dicit Doninus, quia his omnibus velut restimento vestieris, ut Corinthii fecerunt, qui putantes gratiam baptismi per baptizantium merita variari, dicebant : Ego sum Cephæ, ego Pauli, ego Apollo, et similia. Vel possumus accipere vestimenta sacramenta ecclesiastica, quibus ipse tegitur et quasi vestitur. Quæ sacramenta etiam diverso modo acceperunt. Quidam enim dixcrunt in haptismo sola actualia remitti, non originalia; quidam sola originalia, et similia. Et notatur hic fraudulenta persecutio ab harcticis facta, superius vero violenta.

Et super vestem meam. Istud non ad malum sicut superiora, sed ad bonum referendum est. Dicitur tamen de eisdem supra notatis malis, tandem conversis. Nec mirum, com nulli nisi ex peccatoribus satvi facti sunt. Accipitur autem hic per vestem inconsutilem Domini desuper textam unitas fidei et charitatis, quæ desuper texta est, quia a Deo prius processit, qui prior nos sic dilexit, ut Filium suum unigenitum pro nobis daret. Et hæc vestis non scinditur. quia unicuique fidei unitas datur, non scissa, sed integra datur, et sors super cam mittitur, quia nulli permeritorum elationem, sed per gratiam solam, quæ per sortem intelligitur, datur ; et ideo sors recte superponitur, quia gratia præcedit. Est autem sententia talis: Miserunt sortem super vestimenta mea, id es!, quicunque ex illis vestem meam, id est, fidei unitatem susceperunt, miserunt sortem super eam, id est, iutellexerunt se eam accepisse non ex meritis, sed ex gratia.

Tu autem, Domine. Illi quidem et me et meos ita circumdederunt me. Juxta aliam vero de pulvere mor- D persequentur; tu autem, Domine Pater, ne elongaveris auxilium tuum a me et a meis, sed conspice ad defensionem meam et meorum, hoc modo scilicet: Erne animam meam per resurrectionem a framea, id est, ab inimicorum sententia, quæ necat ut framea, qui dicunt de me : Deus dereliquit eum. Et unicam meam et sponsam meam Ecclesium unice dilectam, erue de manu canis, id est, de potestate cujusque contradicentis inimici. Et salva me ex ore leonis, id est, da perseverantiam meis ut per os populi parati ad devorandum ut leo, non devorentur. Et humilitatem meam, id est, me humilem salva a cornibus, id est, a superbia et arrogantia unicornium, id est, Judæorom, singulari superbia justitize se erigentium. Unicornis enim animal est, unum cornu habeus. cui comparantur Judæi, qui quasi unum cornu habebant, quia in uno tantum testamento et in terrenis promissis, non in cœlestibus confidebant.

Narrabo nomen tuum. Hactenus ostendit quia

passus sit, inseruit etiam de resurrectione, et in his A saturabuntur, id est imitabuntur. Ipsa enim imitatio duohus proximis versibus et superioribus, ubi dixit : Ne discesseris a me; nunc autem ingreditur ostendere quare passus sit. Quasi dicat : Ideo peto me et meos salvari, quia narrabo ego et narrabunt mei nomen tuum, id est gloriam et laudem tuam, scilicet quod de peccatoribus justos, et de damnatis facis in regnum assumptos; fratribus meis, id est, aliis renatis de eodem fructu spirituali, scilicet, unde ego natus sum. El laudabo le ego el mei in medio Ecclesia, id est, non tantum in Ecclesia de Judæis, sed in catholica, id est, in communi Ecclesia, cujus unus paries de Judzis, alter vero de gentibus accessit, qui per angularem lapidem conjuncti sunt. Vel quia unusquisque etiam sidelis Ecclesia dicitur, possumus ita dicere: Laudabo te in medio Ecclesiæ, id est, in corde cujusque fidelis, qui membrum est Ecclesiæ. Laudabo, inquam, ita dicens: Omnes qui timetis Dominum, timore casto, non servi'i, laudate eum vera laude, opere scilicet, non ore. Timentes autem Dominum accipio semen Jacob, et semen Israel, et Ideo semen universum, id est, vos omnes qui estis imitatores Jacob, posterioris scilicet, cui major serviet, quia estis veri supplantatores vitiorum; vos, inquam, glorificate Dominum non solum ore, sed et opere. Et omne semen Israel, id est omnes qui cum prius essent semen Jacob, idest, renati in fide, quod intelligitur per Jacob, facti sunt semen Israel, id est, reparati ad visionem et veram speculationem, sicut persona eadem prius dicta Jacob, meruit dici Israel. Omnes hi, inquam, timent vero et casto timore Dominum, qui me ito timendus atque laud ndus et a me et ab ipsis est. Quoniam non sprevit habitum pauperis in me, neque despexit deprecationem factant pro peccatis meorum a me. Ut hanc : Pater, serva eos quos dedisti mihi, et huic similes. Et vere non despexit, quia non avertit a me vel a meis faciem, id est. præsen iam et benevolentiam suam, quia exaudivit me pro me et meis, cum clamavi ad eum.

Apud te laus mea. Hic se convertit ad Dominum. C Quasi dicat : Ideo me exaudivisti, quia laus mea est apud te, id est, ego non quæro laudem nisi tuam. Vel cupio ut et tu lauderis in me, et ego in te in Ecclesia non parva, sed etiam magna. Parva fuit Ecclesia, quando Petrus, qui figuram ejus gerebat, ad vocem aucillæ extimuit atque negavit; vero fuit, cum idem Petrus, post gratiam Spiritus sancti de cœlis in igne super apostolos missam, coram tyrannis in principibus dixit : Obedire Deo oportet magis quam vobis. Potest quoque sliter distingui istud, ut dicatur per se : Laus mea est apud te et vota mea, id est, vota mea quæ feci, cum me ipsum in ara crucis obtuli : illa reddum in Ecclesia magna, id est, iterum per quotidiana sacrificia meorum in sacramentis offeram. Vota dico eadem vere in conspectu timentium eum, id est, quantum ad intellectum bonorum, et non sint eadem in conspectu malorum, qui nihil in sacramentis, nisi quod exterius apparet, intelligunt. Vel cet, quæ quasi sterilis fuit ipso vivente, quia paucos aliter: Vota quæ in ara crucis obtuli, reddam, id D genuit; mortuo autem in ara crucis Christo, fratres est, iterum dabo in meis qui per se ipsos offe-rent sicut ego me obtuli. Reddam dico in conspectu, id est, in anima timentium Dominum, in qua veritate conspiciunt, quia etsi exterius non patiantur, tamen in anima semper parati erunt, ut, si locus fuerit, sicut ego animam pro omnibus posui, ita et ipsi non dubitent animas pro fratribus ponere.

Edent pauperes. Ego autem quidem reddam vota. de quibus votis edent pauperes, id est, mundi contemptores edent quidem realiter, si ad sacramenta referatur; et saturabuntur æternaliter, quis intelligent in pane et vino visibiliter sibi proposito aliud invisibile, scilicet, corpus verum et sanguinem verum Domini, quæ verus cibus et verus potus sunt, quo non venter distenditur, sed mens saginatur. Si autem ad passionem referatur, ita dicetur : Edent pauperes vota mea, id est, delectabuntur sicut aliquis in suavi delectatur edulio in mea passione, sed

est saturitatis veræ eructatio, postquam saturitatem nec formidabunt bujus mundi inopiam, nec concupiscent copiam; et tunc laudabunt Dominum vera laude, illi qui cum eum in Adam antequam peccaret, quæsissent, et in eodem per inobedientiam eum amisissent, modo requirent per fidem et operationem bonam; et in hoc laudabunt eum, quia licet pro peccatis corpora moriantur, corda tamen corum vivent per fidem et bona opera in sæculum sæculi, id est, æternaliter. Et per hoc vivent. Reminiscentur et cogitatione et opere Deum, quasi prius obliti, et s c qui prius aversi fuerant, integre convertentur ad Dominum, ut ejus impleant voluntatem, videlicet, universi fines terræ, id est, omnes qui jam finierunt in se omnem terrenitatem. Et conversi adorabunt Dominum, et venerabuntur, et laudabunt Dominum, non ficte, sed in conspectu ejus, id est, in corde, ubi ipse conspicit, et hoc non faciunt multi, sed universæ familiæ gentium, id est. B nulla familia erit in gentibus etiam quæ non sint adorantes Deum. Familias autem accipit pro diversis nationibus, ut sunt Scoti, Britanni et cæteri. Unde etiam in alia tr nsl tione quadam universæ patriæ gentium. Et merito omnes gentes adorabunt Dominum, quia regnum Domini suut, et ideo ipse in eis dominabitur.

Manducaverunt omnes pingues. Non solum pauperes edent de votis meis, sed etiam omnes pingues terræ, id est, omnimodi divites in terrenis, scilicet. qui nihil quod terrenum sit, a se alienaverunt. Illi quod manducabunt cum pauperibus vota mea realiter, quantum ad sacramenta. Et adorabunt, quia cum quadam exteriori veneratione accedent, vel manducabunt, id est, delectabuntur in passione mea. Et adorabunt simulantes venerationem mean veram, sed non saturabuntur, quia omnes qui descendunt in terram, id est, qui solis terrenis delectantur, vel qui in sacramentis nihil nisi quod terrenum et visibile est attendunt, cadent, id est, casum patientur damnationis æternæ in conspectu, id est, in anima ubi ille conspicit, quem fallere putaverunt.

Et anima. Illi quidem cadent, anima autem mea, id est, meorum, hic non cadet, sed stabit, quia vivet non sibi, sed illi; non suam, sed Dei, voluntatem operabitus. Unde ait Apostolus: Vivo jam non egc, vivit vero in me Christus. Et semen meum, id est, imitatores meorum, servient ipsi Domino, scilicet, Patri, cujus emptitii servi sunt. Et merito vivent et servient ipsi, quia generatio vera ventura, spiritualis scilicet, non carnalis, annuntiabitur, id est ascribetur non l'etro, vel Paulo, vel alicui aliorum, sed soli Domino. Nota similitudinem. In lege præceptum fuit ut si quis ducens uxorem, moreretur absque liberis, frater ejus eamdem duceret uxorem ut suscitaret semen fratri mortuo, et filii qui nascerentur, non nomine vivi, sed defuncti nomine vocarentur. Sic et Christus duxit sponsam suam, Ecclesiam sciliejus, apostoli scilicet, susceperunt uxorem ejus Ecclesiam, et multos filios in ea per verbum prædicationis genuerunt, qui omnes nomine defuncti vocantur, non nominibus ipsorum. Dicuntur enim Christiani et filir Dei, non Petrini, vel Paulini. Unde dicitur recte : Generatio annuntiabitur Domino, qua ventura est; et per hoc ventura, quia cœli, id est, apostoli et alii sancti præcones annuntiabunt justitiam, id est, persectam obed entiam ejus, cujus illa erit generatio populo qui nascetur, non carnaliter, sed quem Dominus faciet per Spiritum sanctum nasci in fide et operibus bonis, cujus, ut deit Apostolus, factura atque figmentum sumus.

## IN PSALMUM XXII.

## Psalmus David. ARGUMENTUM.

Reditum populi de Babylone prædicit, enumerans quantis redeuntes in itinere solatiis usi sunt Dei.

quanta post reversionem rerum ubertate donati. A Apostolus dicens : Ex parte enim cognoscinsus, et ex Item vox Ecclesiæ post baptismum ad Esther. Aliter quia in vigesimo primo psalmo habuimus tribulationem passionis, in vigesimo secundo !atitiam resurrectionis accepimus.

#### EXPLANATIO.

Loquitur, per totum psalmum renatus in baptismo Christianus, gratias agens quia de aridita e peccati ad toca pascuæ, et ad aquam sit refectionis inductus. Et notandum quia sicut antea Decalogum legis accepit, ita hic decem beneficiis se gaudet esse dilatum. Hic psalmus quia divisionem in personis non habet, sed in rebus, non divisiones ut in aliis psalmis, sed æras numeri per singulas quasque partes adfiximus.

#### COMMENTARIUS.

Dominus regit me. Psalmus ipsi David, id est, cuique persectæ animæ attribuendus. Est autem in hoc psalmo vox vel cujusque per'ecti de Ecclesia, vel bilia benesicia, a Christo pastore vero sibi collata, et in eis aggratulantis atque commendantis consortibus ea, id est, posteris suis, ut qui nondum expertus est ea quam dulcia sint, festinet experiri, nec tardet converti. Qui vero experti sunt studeant in melius refici illis pascuis uberrimis, quibus non venter distenditur, sed mens saginatur. Tale est ergo quasi dicat : Adam perversor distorsit me, Dominus autem, id est, Christus, qui pastor est verus, regit me, ut a veris pascuis non deviem; vel pascit me, juxta aliam Translationem, quo regente me nihil mihi deerit quod necessarium sit. Nam etsi aliquam indigentiam boni patiuntur exterius, nihil tamen eis deesse, qui illa indigentia plus prodest quam obsit, quia est animæ saturatio. Unde dictum est : Timentibus Deum mihil deesse, et revera nihil mihi deerit, quia posuit me in loco tali, ubi et pascar et poter. Et tractum est a similitudine pinguium pascuorum. Quod sic dicit : Collocavit me, id est, me Ecclesiæ de gentibus et Judæis simul locavit; super aquam refectionis, id G est, super aquas baptismi, quæ nos refecerunt, quia reparaverunt nos de vetustate in novitatem; et super aquas ponimur, quia gratia baptismi est conversa-tionis novæ fundamentum; me dico positam in loco pascuæ, id est, in ecclesiasticis institutis, ubi multæ sunt pascuæ, id est, plures Scripturarum doctrinæ, quæ pascunt animam; et non in quolibet loco sunt posita, sed ibi ubi valde jucundum est et delectabile. Sciendum quod cum regula grammaticorum pluraliter tantum pascua pascuorum dicit, divina Scriptura quæ non subjacet illi-, et hæc pascua, hujus pascuæ, et pascuæ pluraliter, dicunt. Collocavit me, inquam, super, aquam refectionis, et deinde educavit me in pascuis illis non destructoriis, sed nurritoriis aquis, scilicet superaddendo historiali intellectui moralem. et post spiritualem; et hoc modo convertit animam meam ad se integre, non habentem maculam et rugam; et deduxit me, id est, de virtule in virtulem actis præceptis justitiæ suæ, in quibus pauci ambulant; super quas semitas ille est qui quia volens, non coactus, in cis est, ipsas sibi subjugavit, non super se habet, quia non premitur ab ipsis, et hoe non fecit per meritum meum, sed propter nomen suum lorificandum per me.

Nam etsi ambulavero. Hic convertit se ad Dominum aggratulando beneficiis ejus, et commendando ea, et sic continuatur : Vere sum super semitas, quia amplius non timebo mala, id est, capitalia crimina ad montem ducentia; et si ambulavero, id est, quamvis conversatus fuero in medio umbræ mortis id est, inter eos qui sunt umbra mortis æternæ sibi adfuturæ : spem cujus in se repræsentant, quia umbrosi et tenebrosi in corde sunt, sicut umbra repræsentat corporis illius figuram cujus est, vel in medio umbræ mortis, id est in ignorantia, quæ medium, id est, communis est omnibus, ut testatur

parte prophetamus, etc. Quæ ignorantia est umbra mortis, id est, similitudo mortalis ignorantiæ, quæ erit in tenebris exterioribus tandem. Vel in medio umbræ mortis, id est, în præsenti vita et communi. quæ per quotidianos lapsus quos quilibet in ea patitur est umbra, id est, figura mortis, id est, mortalis lapsus, quem detrusi in gehennam patientur; et ideo non timebo mala, quoniam tu mecum es nunc per sidem, quandoque futurus per speciem. Ideo etiam non timebo mala, quia virga tua, id est, paterna corre-ctio tua, et baculus tuus, id est, auxilium tuum, quo quasi baculo sustentor; vel virga, id est, minor correctio tua, qua me, dum parvulus eram, eruisti; et baculus tuus, id est, gravior correctio tua, qua me adultum de animali vita in spiritualem, ut in ea proficiam stimulas. Virga enim minoribus minari, baculo vero majora solemus urgere animalia. Hæc, inquam, utraque non me conturbaverunt, sed ipsa totius Ecclesiæ, attendentis magna et innumera- B eadem consolata sunt me. Et hoc ideo, quis tu parasti ea mensam, id est, fecisti ea jucundam refectionem in conspectu meo, id est, in anima mea, quæ est verus conspectus meus adversus eos, id est, contra opinionem illorum qui me tribulant. Quod enim illi putaverunt mihi esse ad tristitiam, fecisti mihi esse ad lætitiam. Vel aliter, parusti mensam in conspectu meo, id est, proposuisti mihi in exemplum patientiam Dominica passionis, ut in ea resicerer sicut in mensa, et delectarer adversus eos qui me tribulant, videlicet, ne crederem eis, quantumcunque sævirent. Vel parasti mihi mensam, id est, divinam Seripturam, relicientem et consolantem me, cum dicit : Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam non possunt, et mulia ialia. Beatus Petrus dixit etiam: Omne gaudium existimate, fratres, cum in varias tribulationes incideritis.

Impinguasti. Quia mensam parasti, in ejus para-tione impinguasti caput meum, id est, lætificasti mentem meam oleo, id est, spirituali lætitia. Uleo enim inunguntur sacerdotes et reges, in qua unctione læ-tificantur; unde oleum pro lætitia ponitur. Pro spirituali vero ideo, quia omnem illam lætitiam excellit, sient oleum aliis supernatat liquoribus. Impinguare autem potest accipi pro mitigare, quia spiritualis lætitia mitigat ab exterioribus asperitatibus corda, sicut mitigatur extrinsecus quod inungitur olen. Et inebriasti me calice tuo, deberet dicere; sed ut majus pondus habeat sub admiratione, boc idem dicit sic : Calix tuus, id est, imitatio passionis tuæ, calix, dico, non solum potans, sed inebrians, id est, dementans, non corpus, sed animam, ut illum dementaverat, qui etiam ardorem ignis non sentiens dixit: Assatus sum ; ille, inquam, calix quam præclarus est ! quam dulcis et admirabilis est!

Et miserico dia tua. Pracessit me quidem misericordia tua in his omnibus, et illa eadem misericordia subsequetur me auxiliando omnibus diebus vitæ meæ, id est, hujus mortalis vitæ; et hoc tandiu faciet, duxit me; positum super semitas justitiæ, id est, in D quousque inhabitem in domo Domini, id est, in supercœlesti requie, in qua inhabitatur in longitudinem dierum, id est, æternaliter, et est æquipollenter dicere: Tandiu prosequetur misericordia tua vitam meam, quousque perducat in vitam tuam.

## IN PSALMUM XXIII.

Psalmus David prima Sabbati.

# ALGUMENTUM.

Prædicitur populo, uno præcipitur quibus vitæ suffragiis valeat de captivitate Babylonica laxari.

## EXPLANATIO.

Prima Sabbati significat diem Dominicam, qua prima est post Sabbatum, quo die Dominus resurresit a mortuis; et quia totus psalmus post resurrectionem canitur, ideo ei titulus iste præmissus est, ut corda fidelium congruo moneret indicio. Post resurrectionem Domini propheta lætior effectus humanum genus, quod varia resurrectione laborabat, alloquitur. Prima parte A atque rotundus, in quem fortuna semper manca ruit; definiens Domini universum orbem esse terrarum, ut sicut se nullus ab ejus imperio probaret exceptum, ita nec a fide crederet alienum. Secundo loco determinans quibus virtutibus præditi sint in ejus Ecclesia constiluis. Tertio dementissimos superstitiosos alloquitur, ut vero Domino famulantes, a noxia sibi perversitate discedant.

#### COMMENTARIUS.

Domini est terra. Psalmus David in prima Sabbati. Prima Sabbati vocari solet dies Dominica, in cujus matutino Dominus noster Jesus Christus surrexit a mortuis; et congrue, ut in qua die mundum secerat, in eadem insum etiam reficeret. Dominica enim dies, prima dies fuit, in qua Dominus mundum constituit, juxia illud Genesis: In principio creavit Deus cælum et terram. Per cœlum namque hic non nostrum cœlum accipitur, sed illud cujus ipse Aguns lumen est. Per terram vero intelligitur cæterorum elementorum R et adhuc facit, prius fluctuabant, et vexabantur in compositio, et illius totius massas quam Dominus in quinque diebus reliquis ante Sabbatum, in quo quievit, distinxit. Hic autem prima Sabbati accipitur aliter. Sabbatum namque, id est, requies, suit nobis resurrectio Domini, qui resurgens nos conresurgere fecit. Ascendens quoque et sedens ad dexteram Patris, nos ascendere et consedere fecit, nunc interim spe, quandoque consessuros in re. Spe enim salvi facti sumus. Prima ergo Sabbati dicitur primum tempus post Sabbatum, id est, tempus prædicationis apostolorum, in quo tempore primum innotuit illud Sabbatum, id est, resurrectio. Secunda vero Sab-bati potest vocari tempus prædicationis illorum qui successerunt apostolis; sic quoque tertia, quarta, quinta, sexta Sabbati in successione prædicatorum facile potest notari usque ad illud verum Sabbatum, quando requies a terna suscipiet animas sanctorum. Vel sicut divina Scriptura septimanam totam vocat Sabbatum a digniori parte, juxta illud in Evangelio : Jejuno bis in Sabbato ; ita etiam potest vocari Sab. batum totum tempus quod est inter Sabbatum resurrectionis et verum Sabbatum futurum. Et in hoc Sabbato potest notari prima Sabbati, et secunda, et reliqua, ut supra. Propheta ergo per sanctum Spiritum tempus illud futurum, in quo apostoli tam constanter et manifeste præconaturi essent, prævidens in consideratione illius temporis in persona apostolicæ tubæ, vel vocis, hone psalmum composuit, juxta quod titulus supradictus ita exponitur : Îste psalmus attribuitur David, vel prophetæ ipsi, vel cuilibet apostolorum, qui vere sunt manufortes, et visu desiderabiles. Psalmus, dico, habitus vel cantatus in prima Sabbati, id est, in consideratione futuri temporis apostolicæ prædicationis, quantum ad prophecam; quantum autem ad ipsos apostolos, in ipsorum tempore vere hic hymnus est celebratus. Hortantur autem nos apostoli in hoc psalmo sub quadam similitudine, scilicet, ut sicut antiqui victores suos cum trium pho ab hostibus redeuntes, et cum omni gaudio D suscipiebant, ita et nos Dominum Jesum Christum victorem mortis, et destructorem corporis peccati, qui cum triumpho ab inferis rediit, cum omni lætitia et gaudio suscipiamus, et ei conformari studeamus. Quasi dicerent apostoli : Gaudeant omnes subdere se Christo, quia ipse vere Dominus et verus victor est. Nam terra prius pervasa a principe tenebrarum est, modo Domini, id quod continet pro eo quod continetur, id est, terreni, qui prius captivi tenebantur sub ingo diaboli, destructa morte et principe ejus alligato, cesserunt in jus Domini sui; et quia terra in hoc simpliciter quod terra est non est Domini per inhabitationem, subdit : Et plenitudo ejus , vel terra est Domini. Quod autem sit plenitudo, determinat dicens: Orbis terrarum est Domini. Per orbem enim et plenitudinem persectos accipimus, ipsos scilicet apostolos, et eorum consimiles, quia et orbis signi-ficat perfectionem, juxta illud Horatii: Totus teres

et pleni numeri dicuntur perfecti numeri. Et universi sunt illi domini de his qui dicuntur orbis, qui non apostatant, sed habitant, id est, perseverant in en orbe, id est, in perfectione. Potest quoque Domins est terra ita exponi: terra, id est, caro humana, quae prins non erat Domini, quia poterat ab eo anferri, cum esset mortalis et passibilis, jam per incorruptio-nem in resurrectione suscepta est, facta propria Domini, quia jam omnem commutationem evasit, in quo victoria sicut prius notatur. Sequentia vero in bac sententia non mutantur.

Quia ipse. Merito orbis terrarum, id est, persecti sunt Domini, quia ipse Dominus eum orbem fundavit, id est, fundamentum aliis per b num exemplum, doctrinam fecit; orbem dico positum super maria, id est, plantatum in ip-is qui prius erant sicut maria, quia sicut mare et amarum est, et semper fluctuat, ita illi quos Dominus orbem, id est, perfectos fecit, amaritudine curarum et sollicitudinum hujus mundi. Quod etiam patet de ipsis apostolis. Vere enim fluctuabat Matthæus, quem de telonio Dominus assumpsit. Similiter pro suo modo alii. Et præparavit eum orbein etiam super flumina, id est, super principes sæculi cupidos, qui sicut flumina semper in mare influent, its semper ardore habendi inamaricantes hujus vitæ fluctus, plus et plus immergebantur, quorum unus fuit Paulus, et alii multi, id est. Ecclesiam, ut et supra maria et super flumina eum constituit.

Quis ascendet in montem Domini, aut quis s'abit in loco, etc. Quandoquidem Dominus in tanta sublimitate orbem suum posuit, ergo quis hactenus jacens in inferioratu peccatorum et mortis ascendet in montem Domini, id est, in sublimitarem Ecclesiae, quam Dominus præparavit, qua et propter virtutum excellentiam, et propter constantiam mons dicitur. Aut quis ascendens stabit, id est, mansorius erit in sancto loco ejus, id est, in hac tanta eminentia Ecclesiæ, quam Dominus constituit. Multi enim ascendunt qui

Innocens manibus. Quasi dicat: Ilic vere ascendet in montem, et in ipso stabit, qui est innocens manibus, id est, mundus in operibus; et qui est mundo corde, id est, mundus etiam in cogitationibus; et ille etiam ascendet, qui animam suam occupatam in vano, vel in vanis affectionibus et delectation:bus non accepit, id est, non pretiosam et charam habuit, imo miseram reputavit, et duriter correxit. Ex pœna enim peccasi est, quod vanæ affectiones, que tamen ad actum nunquam perducuntur, vexant a imum nostrum, quas etiam perfecti viri impunitas sibi insurgere non patientur. Vel non accepit, id est, non repulavit animam suam esse in vano, id est, intra transitoria, quæ vana sunt, juxta illud : Vanitas vanitatum, et reliqua; sicut multi stulti faciunt, qui desperant de vita animæ post mortem, et de resurrectione sua, et ideo animas suas negligunt; sed potius intelligit animam suam vere æternam, et ideo quantum valet laborat, ut ei sedem paret æternam. Nec jaravit, hoc est, ille etiam ascendet in montem, qui juravit proximo suo, quod sæpe necesse est in humanis contractibus fieri, non juravit in dolo, id est, non decepit. Et hic talis accipiet benedictionem, id est, multiplicationem a Domino, hanc, scilicet, ut in præsenti bene promerentur, et in futuro bene remuneretur ; et hoc non ex meritis, sed ex sola gratia, quia accipiet misericordiam a D. o. id est, quia præcedet bona voluntas Dei in eo, et gratia ejus, quæ non ex meritis est, sed a Deo. A Deo dico salutari suo, id est, qui secundum misericordiam præcedentem salvabit eum per supradictam henedictionem; et ideo salvabit euin, quia hæc generatio est quærentium eum ; id est : tales sunt de his qui quierunt in præsenti ipsum Dominum per fidem et bonam operationem, et tandem inveniunt. Quod sie dieit : Quærentium dico, et tandem invenientium faciem et præsenprimatum dedit posterius nato. Quod tune crit,

quando facie ad faciem videbunt.

Attollite portas. Quandoquidem Domini est terra, et nullus ascendit in montem ejus, nisi innocens manibus, et corde, et cætera; ergo, o vos principes, qui injuste hactenus primatum inter homines obtinuistis, attollite portas, id est, ad vos tollite, et auserte cupiditatem et metum, per quæ duo hactenus homines sub jugo dominii vestri quasi infra portas clausistis. Quicunque enim terreno Domino subjacet, aut spe acquirendi ei subjacet, aut timore, quæ jam acquisivit perdendi. Unde Sallustius quoque spem et metum dicit partes r. p., et est sensus : Desistite, terreni principes, ab injusta damnatione, quia non amplius locus erit prælationis vestræ, quia non erit aliquis cupiens terrena, aut timens perdere ea; et vos, portæ æternales, oppositæ illis portis, id est, abrenuntiatio mundi et pompæ ejus, et conversio ad Dominum perducentes, ingredientes per vos in æter- B nitatem; vos, inquam, elevamini, id est, amplificamini et exaltamini, ut illæ deprimantur; et sic introibit in humanas mentes non rex ignominiæ, sed rex gloriæ, id est, Christus, quem, scilicet, suis temporibus, id est, in die judicii ostendet beatus et solus potens Rex regum et Dominus dominantium, Deus Pater, scilicet. Gloriosum enim est esse sub Deo rege, ignominiosum vero sub homine rege. Ignominia enim nostra, scilicet, quia nos ipsos non reximus,

hoc fecit quod sub homine rege positi sumus.
Quis est iste? Quasi admirans humana natura quæ prius non noverat, nisi reges ignominiæ quæreret, quem diceret regem gloriæ, dicit sub interrogatione : Vultis scire quis est iste rex gloriæ? Ille, scilicet, qui vere Dominus est, quia prelio sui sanguinis nos servos emptitios sibi fecit, et qui est fortis, quem vos infirmum putastis, et potens, quem oppressum credidistis; vel fortis, quia portas mortis destruxit, et potens, quia principem mundi ejecit atque conca-tenavit; et hic Dominus est vere potens in hoc prætio, qui, confractis portis mortis et patefactis cœlestibus portis, tandem dicet : Gaudete, perfecti, quia eyo vici

Attollite portas. Hic alloquitur aerias potestates, id est, da mones, ita dicens: O vos principes, id est, o aeriæ potestates, vos etiam attollite portas vestras, id est, auferte vitia vestra et suggestiones pravas, quibus hactenus primatum vobis in his qui militiam cœli, id est, solem et lunam, et similia, adoraverunt, obtinuistis. Et vos, portæ æternales, id est, perducentes ad æternitaiein, levamini, id est, amplificamini, et sic Introibit Rex gloriæ, ut supra dictum est. Portæ æternales oppositæ portis dæmonum, qui militiam cœli adorantibus præerant, sunt charitas et castitas. Charitas, qua unus Dens præ omnibus diligitur; castitas vero, quæ postejus dilectionem anima sub multis qui dicuntur dii, et non sont, fornicatur (sic). Quod omnes adorantes idola faciunt.

stinus et Ambrosius etiam, de bonis Angelis dispensationem Dominicæ incarnationis ignoraverunt, quo-usque cum exaltatum super omnes viderunt; ideo quasi admirantibus damoniis hunc regem gloriæ dicit sub interrogatione, sicut et superius. Vultis scire quis est iste rex gloriæ, ille scilicet qui est Dominus non tantum super vos apostatas dæmones, sed etiam virtutum, id est, coelestium exercituum, vel qui est Domiuus virtutum, id est, cujus possessio et munera sunt non aliqua terrena, sed solæ virtutes; et ipse qui talis est, vere est rex gloriæ. Sciendum quod hi quatuor versus ultimi, juxta quod nunc eos exposuimus, solent a quibusdam præmitti, et ad hos principium psalmi taliter continuari. Ideo vos, terreni principes et aeriæ potestates, debeiis portas vestias attollere, et vos, poriæ æternales, elevari, ut introcat Rex gloria, quia Domini est terra, id est, quia ipse est Dominus, qui terram pervasam ab ini-

tiam, non novi Dei, sed Dei Jacob, id est, illius qui A mico sibi vindicavit, etc. Potest quoque primum nrimatum dedit posterius nato. Quod tune crit, Attollite portas, aliter legi, quam supra dictum sit, scilicet, ut per principes accipiamus angelos bonos, hominibus ad custodiam deputatos, de quibus dicitur in Evangelio : Angeli eorum semper vident faciem Patris mei qui in cœlis est, et sic dicatur : Quia terra est Domini, ideo vos, principes, id est, angelicæ potestates, hominibus ad custodiam præpositæ, facite quod vestrum est in occursum Domini, scilicet. attollite portas vestras, id est, amplificate virtutes in subditis vestris, ut Dominus auctor cum tota pompa triumphi possit ingredi. Et vos, portæ æternales, id est, vos, virtutes ducentes ad æternitatem, elevamini. Quod est dicere : Vos homines, in quibus sunt virtutes, obedite sicut debetis, scilicet amplificate virtutes in vobis, et sic introibit. Sequentia non ınutantur.

## IN PSALMUM XXIV.

In finem, psalmus David.

ARGUMENTUM.

Ex persona populi in Babylone degentis oratio formatur.

### EXPLANATIO.

Quoniam tituli verba jam nota sunt, et Psalmus iste Hebræorum primus alphabete deest, noverimus hunc sextam et nonam decimam litteram non habere. Per totum psalmum deprecatur Ecclesia, ne ante conspectum Domini contemptibilis appareat inimicis. Primo membro deposcit ut instituta Domini riasque cognoscat. Secundo beneficia ejus postulat, quæ sanctis patribus a sæculo condonavit. Tertio dicit custodientes præcepta Domini æterna præmia promereri, protestans se in eadem voluntate jugiter permanere; prima ergo portio continet litteras quinque, secunda sex, terva norem.

## COMMENTARIUS.

Ad te, Domine, levavi. Psalmus iste sic intitulatur: Psalmus David, idest, unique perfectiori, sive de Apostolis, sive de aliis attribuendus. Est enim vox cujusque perfectæ animæ in hoc psalmo, quæ hymnizat in eo Domino, ut nos exhortetur et instruat suo exemplo qualiter circa Dominum nostrum affici debeamus, et quod per talem affectionem ab ipso obtinere possimus, vel exigere debeamus, ita dicens : Domine, Pater, animam meam prius a te in Adam dejectam, et carnalibus dusideriis et concupiscentiis quasi in terram conculcatam tunc non mean , modo autem meain non solum levo , sed etiam levavi du-dum per spirituale votum et desiderium ad te ; et ideo non erubescam, id est, amplius ruborem aliquem non incurram, quia confido in te. Quasi dicat : Præsumpsi olim de me, et irrisus de superbia mea erubui, quia usque ad hanc infirmitatem dejectus sum ut mortem, etiam a quibusque minimis rerum timeam. Amplius autem non erubescam, quia jam non Quis est iste? Quia multi, ut testatur beatus Augu-D de me præsumo, sed in te confido; et merito in te, quia et Ambrosius etiam. de bonis Angelis dispenquia non ego jam ut prius volui sum mihi Deus, sed te feci Deum meum.

Neque irrideant. Confido, inquam, in te, et ideo inimici mei tam exteriores quam interiores, qui serpentinis et occultis persuasionibus suis me devocare nituntur, non irrideant me, id est, non faciant me inefficacem devocando me. Quod si fuerit, irridebunt me dicentes: Hic homo cæpit ædificare, et non potuit consum nare. Et ideo dicens ut non irrideant. Etenim universi qui sustinent te, non confundentur, id est, nulli qui vel sustinent te exspectando te remuneratorem, cum patientia. Unde dictum est : Si moram fecerit, exspecta eum, quia veniet et non tardabit; vel qui sustinent pondus præceptorum tuorum portantes pondus diei et æstus; nulli, inquam, tales confundentur ab inimicis, quia nec devocabuntur, nec irride-

buntur ab eis.

dictio, sed est divince sententiae prophetatio, vel aggratulatio. Quasi dient : Sustinentes te non confundentur, omnes autem qui inique agunt, id est, qui terrena cœlestibus præponunt, pro terrenis laborando, et cœlestia contemnendo, et in hoc vacue, id est, inutiliter et supervacue, quia magis per ea impediuntur quim expediantur. Quod tractum est ah irrationabilibus animalibus, quæ quanto magis moventur, tauto magis irretiuntur. Omnes hi, inquam, confundantur æterna confusione. Ut autem ego non consurdar, nec inique agam, Domine demonstra mihi vias, id est, præcepta; vias dico tuas, id est, quæ nullum ad interitum ducunt, sicut væ latæ faciunt, per quæ pecora campi incedunt. Et doce me, scilicet, non tantum, in verbo habere, sed etiam in opere semitas tuas, arctiora præcepta tua et paucis cognita.

Dirige me in veritate tua. Separata positio est. Quasi dicat : Ego, Domine, distorsi in mea falsitate; B tu autem dirige me, ut non aberrem amplius a via justitiæ in veritate, id est, in præceptis tuis veris, veritate, dico, tua. Tu es ipsa veritas, et a te est omnis veritas, a me autem nihil est nisi falsitas. Ommis enim homo mendax, et ut dirigar in veritate, doce me ipsam veritatem, scilicet, non solum in verbis tenere, sed in re exercere; et ad te pertinet hoc facere, quia tu es Salvator meus, non ego, qui proditor sum. Nam cum de paradiso essem ejectus, et in longinquam regionem per grinatus, per me redire non potui, quia de via iniquitatis est scriptum : Omnis qui ambulat in ea, non revertetur; sed per te liberatus sum, qui bene potuisti facere, quia es Deus et Salvator meus, ideo sustinui te, id est, cum patientia exspectavi te remuneratorem; vel sustinui pondus præceptorum tuorum tota die, id est, toto tempore conversionis meæ; vel tota die, id est, tota mentis sinceritate; et quia sustinui, ideo, Domine, obliviscere delictorum meorum et reminiscere miseratio- C num tuarum et misericordiarum. Miseratio est exhibitio operum misericordiæ ; misericordia autem pia affectio cordis præcedens mi eracionem. Et est dietum ad similitudinem. Quasi diceret : Recordare, Domine, bonorum, quæ jam multis contulisti, ut et mihi similiter conferas. Littera sic exponitur: Reminiscere, Domine, miserationuns tuarum, id e-t, operum misericordiæ ab initio mundi exhibitorum; qui etiam peccantem hominem ita miseratus es, quod eum tot et tantis creaturæ tuæ consolation:bus n n deseruisti, non passus necessaria vitæ deesse ei. Et reminiscere miserationum tuarum, id est, tuarum piarum affectionum, quæ a sæculo sunt, id est quæ ab inito mundo et etiam ante in te suerunt. Misericordize enim semper in Deo sueruut, miserationes vero temporaliter per singulos exhibitæ sunt, ut in Abel et in Abraham et in cæteris.

Delicta juventutis. Miserationum quidem reminis cere, ut miserearis, sed ne memineris, id est, non D recipiendam ipse nos sanguine suo redemit; et testireserves ad poenam, sed quasi excident tibi per misericordiam, manifesta delicta juventutis meæ, id est, quæ ego scienter commisi, post innovationem in unda baptismatis, per quam a vetustate peccati in habitum virtutis quasi in juventute reflorui. Vel quia juvenes solent esse temerarii, possumus simpliciter dicere: Ne memineris, reservando ad poenam; manifesta delicia juventutis, id est, temeritatis meæ, scilicet, quæ ego scienter et temerarie commisi. Et ne memineris ignorantias meas, id est, occulta peccata mea, quæ ignoranter commisi, sive ex temeritate, sive post innovationem baptismatis.

Secundum misericordiam. Ne memineris, inquam, delicia, sed potius memento mei, Domine, ut miserearis secundum misericordiam tuam, id est, te condignam, non secundum iram me condignam. Tu dico ad quem pertinet, qui solus misereris, solus mederis, solus peccata dimittis, et hoc non facias

Confundantur omnes inique agentes. Istud non male- A propter merita mea, sed propter bonitatem, id est. suavitatem tuam.

Dulcis et rectus. Ne aliquis arroget sibi de honitate Domini, non attendens rectitudinem justitiæ esse in eo, et ideo licenter peccare vellet, convertit se ad nos ostendens utrumque esse in eo cum dicit : Dominus est dulcis et est rectus. În hoc dulcis, quia peccatorihus et impiis priora peccata, si convertantur, dinuttit; rectus vero in hoc est, quia misericordia vocationis et veniæ, quæ gratiam habet sine meritis, ultima digno judicio justo ordine merita requirit. Et vere dulcis et rectus est, quia prorogat misericordiam delinquentibus extra viam, ut sint in via. Quod æquipollenter hæc littera dicit : Propter hoc dabit legem, id est, correctionem, delinquentibus extra viam, ut ponat eos in via. Vel alirer. Vere est rectus Dom'nus. quia exhibet paterna flagella etiam filiis, quos recipit in exemplum judicii, scalicet, ut per hoc intelligamus quid futurum sit servis fugitivis. Quod sic dicit : Propter hoc, seilicet, quia rectus est, dabit legem, id est, constrictionem paternorum verborum filiis delinquentibus, qui, licet delinquant, sunt tamen in via, id est, in præceptis ambulant, et non nisi venialia committunt : quod ideo faciet, ut delinquentes citra viam, scili et, qui, non subditi præceptis Dei, quasi licenter criminalia et quæque illicita committunt, sciant quod sibi futurum sit; et in boc judicio, id est, in hac paterna correctione non perturbabit illos quibus legem dabit, sed diriget eos in viam justitiæ factos mansuetos, scilicet, ut non repugnent flagellis ejus, quasi feroces et indomiti; sed cum stimulantur, modestiores fiant, et in viam redeam, s.cut bene domita animalia, cum stimulantur, redeunt in viam, et modestius moventur; et docebit illos eosdem factos mites, scilicet, ut in nullo voluntari Dei contradicant, sed per omnia obediant, et voluntatem suam isti postponant. Illos, inquam, docebit, et cognoscere laciet ad augmentum perfectionis vias suas, quibus scilicet et ipse ad nos, et nos ad ipsum venimus. Et quæ sint illæ viæ o tendit dicens : Untversæ viæ Domini quibus vel nos ad ipsum, vel ipso ad nos venit, sunt misericordiæ et veritas. Misericordia, quia placabilis est; veritas vero, quia incorruptus judex est. Harum duarum viarum alteram jam exhibuit peccata dimittendo, alteram in futuro exhibebit merita examinando; et sic universæ viæ Dei possuut diei duo adventus ejus : alter miserantis, alter judicantis. Quas vias ille tenens perveniet ad eum, quisquis cognoscens nullis meritis suis se liberatum, deponit superbiam, et deinceps cavet severitatem judicantis, quia jam expertus est clementiam subvenientis. Quæ universæ viæ sunt misericordiæ, non quibuscunque, sed requirentibus testamentum ejus, id est, illis qui facti mansueti et mites recognoscuut, et primum adventum ejus luisse miserantis, et secundum fore judicantis; et propter hoe quarrant affectionem, et requirunt opere testamentum ejus, id est, æternam hæredita em promissam ab eo, ad quam monia ejus testamenti, id est, testificamones factas de ip-o in prophetis et evangelistis, ut tanto certiores inde fiant, vel requirant testimonia ejus, id est, præcepta i la quæ Dommus testatus est, ad hoc ut qui ea observarent, ad illud testamentum pervenirent.

Propter nomen tuum. Quia tres supra dicti versus interpositi sunt, ad ostendendum quod aliquis non debei arrogare sibi de bonitate Domini, ideo nuac redit ad principale, mutando personam. Quasi dicat: Vere memor eris mei, Domine, quia tu propitiaberis peccato meo non re ervando illud ad posnam; et hoc facias non propter meritum meum, sed propter nomes tuum, id est, propter gloriam et laudem tuam, scilicet, ut qui intelligent glorificent te Deum; et ide. etiam, quia ego locum propitiationi tuze in me facio, per hoc, quia peccatum meum mihi multum est, id est, nimis magnum et difficile videtur mihi. Culcunque enim peccatum suum parvum est, illius peccatum A apud Deum magnum est; sicut e contra quandocun-que peccatum suum alicui magnum est, apud Deum parvum est. Unde dicit beatus Augustinus : « Quia eatenus Deus ignoscit peccata, quatenus quisque cognoscit ea. > Et ad Saul dictum est : Cum esses purvulus in oculis tuis, magnus eras in oculis meis; cum autem magnus esse copisti in oculis tuis, parvulus factus es in oculis meis. Ne quilibet erraret, dicens Dominum sibi fore propitium, quia multum sit ei peccatum soum, vult certis signis ostendere quis ille sit cui vere percatum suum sit multum, præmittens sub interrogatione: Quis est homo qui timet Dominum? Quod æquipollenter dictum : Quis est ille cui vere peccatum suum videtur multum? timor enim Domini, qui filialis est, non servilis, facit peccatum videri multum, quantumlibet modicum. Et subdit statim signum timentis Dominum dicens, ei scilicet timenti Dominum, statuit ipse Dominus legem, id est, statosponte sua elegit, ne impune peccaret. Non enim decet milites Domini esse horarios. Accipitur autem via hic aut regula Christianitatis large, aut etiam quælibet strictior infra ipsam, ut monastica vel eremitica vita, vel aliquid tale.

Anima ejus in bonis demorabitur. Aliud item signum timentis Dominum, scilicei, quod anima ejus demorabitur, id est, valde morabitur, et semper manebit in bonis desideriis, scilicet, et cogitationibus. Et semen ejus, id est, opera ejus hæreditabunt terram, id est, excolent carnem ejus ita diligenter, sicut aliquis excolit hæreditatem, exstirpando, videlicet, ex ea spinas et tribulos, quos prius generavit ei, id est, vitia, ut in futuro ipsam clarificatam hæreditatem recipiat. Rursus ponit signum timentis Dominum, cum dicit Dominus : Dominus est firmamentum timentibus eum, id est, Dominus facit ut timentes eum, ipsum firmamentum habeant, non mundum videlicet, facit ut in se confirmentur et mundo infirmentur. Et testamentum ipsius, id est, æternæ hæreditatis, promissio facta ab ipeo est, e iam firmamentum timentibus eum, id est, causa est cur timentes eum ita lirmiter ei adhæreant; et hoc est eis firmamentom Dominus et testamentum ejus, ut tandem vel ipsum testamentum manifesteinr ill s, cum ipsum susciplent, vel ipse Dominus manifeste-tur illis facie ad faciem, juxta quod ipse dicit in Evangelio : Ego diligam eum, et manifestabo ei me ipsum.

Oculi mei semper ad Dominum. Quia Dominus timentibus se statuit legem, et ipsos confirmat, ideo interiores oculi mei, id est, omnes affectiones meæ, semper tendunt ad Dominum, non ad aliquod terrenum, ad quem merito spectare debeo. Quoniam ipse pedes meos evelles, id est, affectiones meas extrahet de laqueo, id est, de omni terrena perplexitate, quæ nos illaqueat.

Respice in me et miserere mei. Hic iterum, interpositione facta, redit ad principale, et sic continuatur : D Quia peccatum meum milu multum est, ideo, Domine, qui in Adam despexisti me, respice in me, id est, attende infirmitatem meam, et miserere mei, faciendo me perseverare; et deltes misereri, quia ego unicus sum, id est, unici filii affectione, qui sicut a matre unice diligitur, ita eam unice diligit, erga te habeo me, et quia sum pauper, id est, nihil milu ascribo vel de me præsumo, et opus valde est ut miserearis, quia tribulationes cordis mei multiplicatæ sunt, id est, quia cognosco tribulationes cordis mei mu tiplices esse in adversitate, scilicet, et in prosperitate, quia tam timeo casum prosperitatis, quam casum adversitatis, et ideo erue me de neces: i atibus meis, id est, tribulationibus cordis, hoc est de vitiis. Quæ ideo dicuntur necessitates, quia necesse est ut quisque desciens a veritate, cadat in falsitatem, et a luce in tenebras, et a gaudio virtutum in tribulationem vitwrum.

Vide humilitatem meam. Ideo debes ernere, quia ego humilis sum, et laboro ; et, ut ervas, vide humilitatem meam, id est, attende dejectionem infirmitatis mere, et laborem meum, quem patior dum studen satisfacere. Vel video humilitatem meam, id est, considero, quia me humilio non abrumpendo me per aliquam jactantiam justitiæ ab unitate corporis mei. sicut hæretici faciunt; et vide laborem meum, quia indisciplinatos et malos mihi permistos patior. Sicut enim in area simul sunt paleæ et grana, sic in Ecclesia mali bonis permisti sunt. Et dimitte mihi universa delicta mea, quæ, scilicet, et necessitate viæ committo. Licet enim perfecta sit anima, quæ hic loquitur absoluta a majoribus criminibus, tamen adhuc indiget lavatione pedum, id est, remissione venalium peccatorum. Quia quemadmodum si quis per pulverem graditur, necesse est ut saliem pedes cjus impulverentur, quos lavare necesse est; sic quisquis in hac vita, que pulverulente viæ compariam, non horariam, secit ei legem in via, quam ille B ratur, conversatur, quantumcunque persectus sit; non tamen penitus ab omni peccato immunis existit, et ideo saltem lavatione pedum indiget. Unde dictum est: Qui lotus est totus, non indiget nisi ut pedes la-

Respice inimicos meos. Ad idem ad quod et superior versus continuatur. Quasi dicat: L't erus me. respice inimicos meos, qui me devocare volunt, et repellas eos. Quod necesse est, quoniam multiplicati sunt, quia non tantum extrinsecus, sed etiam intrinsecus sunt sicut hæretici, qui, inter Ecclesiam existentes, cæteros tamen qui in ea sunt fraudulenta persecutione devocare nituntur. De quibus dictum est: A nobis exierunt, qui a nobis non sucrunt. Et ideo repellere debes inimicos meos, qui oderunt me sine causa. Nam oderunt me iniquo odio. Iniquum odium est, odire illum qui ad salutem suam laborat. Omnis vero perfectus et bonus ad omnium utilitatem laborat, quia pro omnibus orat; et ideo quisquis odit aliquem bonum, exercet iniquum odium.

Custodi animam meam. Et quia inimici mei multiplicati sunt, et inique me oderunt, ideo, Domine, custodi animam meam, ne declinet in conformitatem eorum, et erue me ab omni perplexitate cohabitationis ipsorum, scilicet, ne vel incurram contra eos latens odium; et non erubescam, id est, non patiaris mihi converti ad infirmitatis erubescentiam, quomiam (p·o quod) speravi in te, non in me, sicut prius quia de me præsumpsi, irrisus de superbia mea erubui.

Innocentes, et reliqua. Quasi dicat : Quo fructu peto me custodiri a te, Domine, et erui. Hoc schicet, quia innocentes et recti, id est, boni, qui nec proximo nocent, et recta opera exercent, adhærebunt mihi per conformationem et bonorum operum imitationem, quia jam etiam adhæserunt mihi, et hoc non propter me, sed quia sustinui te, id est, quia et cum patientia te remuneratorem exspectavi, et pondus præceptorum tuorum pertuli. Quod est dicere : Non imitabuntur me propter aliquid quod ex me habeam, vel ex me faciam, sed solummodo in hoc quo imitor te. Unde quoque Paulus dicit : Imitatores mei estote, charissimi, sicut et ego Christi. Quasi aperte diceret: Sequimini me, non secundum opera quæ facio ex me, sed secundum quod Christus operatur in me.

Libera, Deus Israel. Quasi dicat : Quia innocentes et recti adhærebunt mihi, ideo, Domine, libera Israel, id est, protege omnes illos quos tu præparas ad visionem veram, videlicet, quæ erit facie ad faciem, ut inter eos etiam adhærentes mini liberes me. Libera eos, inquam, ex omnibus tribulationibus suis, tam exterioribus quam interioribus, ne per eas devocen ur.

IN PSALMUM XXV.

In anem, Psalmus David. ARGUMENTUM.

Ex persona captivorum in Babylone verum sanctorum prophetiæ carmen componitur, qui pro conscientiz bono captivitatis resolutionem confidentius po- A cum mali sacerdotes, qui quasi sublato vexillo crustularent. Aliter propheta de se testatur.

Tolus psalmi textus ad perfectum aptandus est Chritianum, qui dirersorum laude meritorum in Ecclesia perseverans, divinis se beneficii. consolatur. Sanctus iste quem diximus primo modo psalmi innocentiam suam respici deprecatur, quia cum iniquis hominibus non habuit portionem. Secundo supplicat ne hæreticis aut schismaticis in judicio Domini misceatur, quoniam domum ejus se dilexisse testatus est.

#### COMMENTARIUS.

Judica me, Domine. Titulus talis est: Psalmus ipsi David, id est, culibet perfectæ animæ attribuendus. Loquitur enim in hoc psalmo perfecta fidelis anima. exhortans nos ut si quis bonus est, se solum bonum esse non putet, et ut non timeat permissionem malorum, quæ nunc est; sciens quia veniet tempus B placui, id est, mihi et tibi complacui. Et hoc modo ventilationis, quando videlicet quod leve est auferetur a vento, quod autem grave est remanebit in area; sed potius id optet, id oret, et ad id suspiret, ut Dominus non patiatur in futuro insimul perire, quos nunc patitur insimul vivere, et dicit ità : Domine Pater, qui jam me moraliter a malis dimisisi, judica, Domine, id est, separa me etiam in futuro ab eis localiter, ut non patiaris me cum ipsis illic perire, sicut hic pateris insimul vivere. Molesta et periculosa videri possent hæc vota, scilicet, quod quasi præsumptuose fidelis anima se postulat a malis separari, nisi hoc subveniret, quia non est superbia elati, sed confessio non ingrati, quod subsequenter ostendit. Quasi dicat: Non dico ut non judices me ex superbia elationis, sed quoni m post misericordiam a te mihi prærogatam, aliquod meritum innocentiæ meæ habeo, cujus vias custodivi. Quod sic dicit: Ego ingressus sum in innocentia, id est, vixi in præsenti vita, quæ est ingressus ad æternam vitam innocenter. Quæ innocentia mea est, a te tamen data. Ingressus sum, inquam, in innocentia, et magis ingrediar, quia non infirmabor unde ingrediendo; et hoc tantum tibi soli ascribo, quia sum sperans, non in me vel in quolibet also, sed in te, Domine, in quo solo sperandum est, et non in homine. Oui enum sperat in homine, titubante homine, titubat et spes ejus; et quia cadit homo, et spes ejus cadit; qui vero sperat in Domino, illius spes firma est; et sicut Dominus æternus est, ita quoque spes æterna erit.

Proba me et tenta. Dico, judica me, et ut, Domine, in futuro judices me, tenta me nunc, et proba me. Duo sunt genera tentationis : alterum quidem quo Deus erudit bonos ad salutem, alterum quo diabolus permissus decipit malos ad damnationem. De bono autem tentationis dicium est : Tentat vos Deus ut sciat. id est, vos facial scire; et: Fidelis Deus est, qui non patietur vos tentari supra id quod potestis, sed saciet cum tentatione, etc.; et: Tentavit Deus Abraham, et similia multa. Pro mala vero tentatione in- D stitutum est ut orantes quotidie dicamus : Et ne nos inducas in tentationem. De utraque dictum est : Tentatto vos non apprehendat nisi humana. Hic autem de bona tentatione dichur : Tenta me, Domine, id est, flagella, ure, seca, in præsenti, ut sim tenialus, non tibi, qui omnia scis, sed mihi, qui nie ipsum ignoro, et aliis ignorantibus; et tentando proba me, id est, duc in perfectam experientiam et cognitionem infirmitatis meze, ut sim probatus non tibi, quem nil latet, sed mihi et alus, quos sicut me ipsum lateo. Latuit enim Petrus se ipsum cum dixit : Domine, et si oportuerit me mori tecum, non te negubo; sed tentatus a Domino cum ad vocem anciliz eum negavit. infirmitatem suam recognovit, quia egressus foras Revit amare. Discipulus ille quoque Thomas scilicet latuit se, qui cum dixisset cum fiducia ingenti : Eamus es nos el moriamur cum eo, cum videret Domi-Capi, primus se in pedes dedit. Sic quotidie fit

cis, alios primi hortantur, dicentes: Venite, exsultemus Domino, primi se in pedes dant. Proba me, inquam, et, ut probes, ure renes meos et cor meum. Per renes intelliguntur delectationes, per cor vero cogitationes; et est dicere : Adhibe medicinale purgatorium quasi ignem delectationibus et cogitationibus meis, ne quid mali me delectet, ne quid mali cogitem; sod si quid mali in eis comburatur, et destruatur illo igne, quem mittens in terras vis ut ardeat, id est, in fervorem dilectionis Dei et proximi.

Ouoniam misericordia tua. Ideo rogo ut me piobes, tentes, uras, quoniam in his omnibus est misericordia ante oculos meos, id est, est mihi manifesta misericordia tua, qua manifeste cognosco quod per hæc omnia misereris mei. Et ideo displicui milii in falsitate mea priori, et applicui me ad veritatem tuam, scilicet ut tantum probarem probanda, et improbare:n improbanda; et in ipsa veritate tua existens comin veritate tha permansi, quia non sedi cum concilio vanitatis, id est, non elegi cor meum apponere his qui conantur providere quemadmodum ex rerum transeuntium præsumptione beati fiant. Quod fleri non potest. Conventus enim illorum proprie vanitatis concilium est. Littera sic exponitur: Ego non sedi, id est, non consensi cum concilio vanitatis, id est, cum his qui tantum student in vanitate temporalium rerum, quia et si præsens lui eis corpore, longe tamen ab eis fui mente. Ut si quis sanctus vir causa intercedendi pro aliquo ad theatrum accederet, præsens quidem corpore esset, sed tamen mens ejus longe a theatralibus esset. Aliter vero aliquis cujus tota intentio venire ad theatrum esset, licet impeditus aliquo gravi negotio absens corpore esset, mente tamen præsens in theatralibus esset. Et accipitur hic per Non sedi, quod non maniseste consensit. Qui enim sedet, ex mora et lima agit, et ideo manifestum est quod facit. Et non solum non sedi manifes e consentiendo, se i etiam non introibo cum gerentibus iniqua, id est, etiam occultam conscientiam non adhibeo, ut latenter consentiam, sicut qui intrat, postquam intrat, exteriores latet; gerentibus iniqua, id est, his qui veritati præponunt vanitatem; vel etiam quibuslibet qui quærunt miqua, id est, non æqua, hi qui transgrediuntur legem scriptum naturaliter in cordibus omnium, videlicet, ut non faciant aliis quod sibi nolunt fieri.

Odivi Ecclesiam mulignantium. Non sedi, inquam, cum concilio vanitatis, imo odivi Ecclesium malignantium, id est, congregationem omnium male agentium. Accipe tamen hic perfectum odium, scilicet, ut non ens, sed mala quæ faciunt, odio habeat. Unde beatus Augustinus : « Sic diligendi sunt homines, etc. » Quia odivi, ergo non sedebo, id est, non blaterabo cum illis impiis, quia non corum placitum meom blateratum erit, quod est illatum a repugaanti, ad confirmationem præmissæ sententiæ.

Lavabo inter innocentis manus meas. Non sedebo, inquam, cum impiis, sed potius lavabo manus meas, id est, munda faciam opera men, Domine, ut ponar inter innocentes, et cum his lotis manibus circumdabo altare tuum, id est, amplexabor et attingam modo per spem, tandem autem in re illam eminentiam tuam, æternitatem scilicet, impassibilitatem. in qua tu sacerdos immortalis quotid e ollers te dulcem hostiam Deo Patri pro nobis. Quæ sublimitas potest dici altare, id est, altara, id est, alta ara, ad comparationem illius humilitatis in qua prius mortalis et passibilis temporaliter in ara crucis se obtulit : et ad illud altare nullus pertinget, nisi lotis manibus, id est, mundis operibus, etsi boc præsens altere multi non lotis manibus, sed immundi amplexentur. Potest etiam dici ad eam similitudinem, quod sacerdotes et Levitæ solent altare circumdare palliis et varus ornamentis, juxta illud : Circumdate, Sion Levitæ, alture Domino, et induite vest mentis albis, etc.

lotis manibus, id est, per hæc munda opera et virtutes ornabo tanquam pailis tidem tuam in me; quæ quia fundamentum est bonorum operum, si desint ipsa bona opera, otiosa et mortua est, juxta illud : Fides sine operibus mortua, et hæc fides ideo altare dicitur, quia sine ca nihil quod acceptabile sit sacrificatur. Quoniam non est locus veri sacrificii extra Catholi-cam Ecclesiam, id est, extra fidei unitatem.

Ut audiam vocem laudis. Lavabo, inquam, manus, et circumdabo altare tuum, utroque modo et taliter, id est, faciam, ut non hoc ad laudem meam referam, sed ut in his omnibus audiam, id est, recognoscam per veritatem intus mihi præsidentem, quæ naturaliter singulis inest per rationem; Audiam, inquam, omnem vocem laudis tautum esse tuæ laudis, non meæ, te solum laudabilem esse in meis bonis operibus, non me, quia si quid laudabile in me est, a te est; quod vero vituperabile milii inest, a me est. Vel aliter: Ideo circumdabo altare, id est, fidem bonis R operibus, ut audiam a veritate, sicut prius, vocem taudis tuæ, id est, qua voce tu sis laudandus, scilicet, non solum voce exteriori, sed etiam cordis intentione, et bona operatione, et non solum in me audiam, sed ctiam aliis enarrem universa mirabilia, scilice, quod et de servis tilios, et de impiis pios, et de damnatis fecisti in regnum assumptos esse tuos, id est, non ex meritis meis, vel aliorum, sed ex sola gratia tua processisse.

Domine, dilexi decorem domus tuæ. Ita continuatur: Ideo, Domine, *circumdabo altare tuum*, id est, ornabo fidem tuam bonis operibus, quia semper dilexi animam meam facere tibi decoram domum, et gloriosum locum habitationis. Juxta aliam vero sententiam, qua in circumdabo altare tuum diximus, et taliter hoc continuabitur et ordinabitur, quia lavabo manus meas, et cum lotis manibus circumdabo altare tuum, id est, attingam sublimitatem tuam; ideo. Domine, ne perdas in lutura æterna damnatione animam meam cum impiis, id est, cum irreligiosis, qui te odiunt, et idola colunt. Et ne perdas vitam meain, id est, ipsam animam meam cum viris sanguinum, id est, cum his qui oderunt proximum, qui recte viri sanguinum, id est, homicidæ dicuntur, juxta illud: Umnis qui odit fratrem suum, homicida est. Quod æquipollenter dicere est: Ne patiare, Domine, me cum his perire, cum quibus hic pateris vivere. Quod bene accedit intentioni, et ideo non debes me perdere cum malis hujusmodi, quia ego semper studui a sociare me bouis, quantum potui. Nam semper dilexi decorem domus tuæ, id est, dilexi sanctos viros, qui sunt decor, id est, ornamentum domus tuæ, id est, Ecclesiæ tuæ, in qua habitas, ad hoc, scilicet, ut me eis conformarem; et dilexi locum habitationis gloriæ tuæ, id est, locum illum in quo habitant gloriosi tui, ut etiam ipsum locum cum eis participarem. Locus significat hic quod prius domus significavit, id sauctos viros; expressius tamen gloria significat perfectionem. Gloria enim, id est, gloriosi Dei dicuntur illi, qui jam tantæ perfectionis sunt, ut nibil boni sibi, sed Domino attribuant, et non in se, sed tantum in Domino glorientur.

In quorum manibus. Ideo, Domine, rogo, ne tandem perdas me cum impiis et cum viris sanguinum : quia opera eorum mala sunt, et ideo magnam mercutur perditionem. Quod sic dicit; Iniquitates sunt in manibus corum, id est opera eorum iniqua sunt multipliciter, et quidem da-tum eis ad obtinendam cœlestem patriam, illud convertunt ad accipienda munera sæculi, putantes pietatem esse; quæstum debere exerceri, ubi potius deberent esse pii, sicut in judicando, et in smilibus. Qued innuit cum dicit : Dextera corum repleta est muneribus. Si quid quod videatur dextrum, id est benum faciunt, non causa boni, sed

Juxta quod sic dicetur : Circumdabo altare tuum cum A victi muneribus faciunt. Accipe autem munera large, scilicet et munus a manu, et munus ab officio, et munus a lingua. In quibus omnibus gravis culpa est. Munus a manu est quando pecunia pro aliquo illicito datur. Quod mali Episcopi faciunt, qui dant in curia nummum, et accipiunt confusionis baculum. Munus vero ab officio est, quando aliquod corporale servitium pro spirituali gloria exigitur aut exhi-betur. Quod in capellanis curiæ manifestum est. Munus autem a lingua recipitur, quando aliquid quod pro sola pietate agendum esset, causa potius favoris et humanæ laudis agitur : ut si causa esset alicui pauperi cum aliquo divite, si judex injustam pauperis partem volens ex simulata pietate laudari, contra divitem defenderet, non penitus manus ab illicito munere excussi**s**set.

Ego uutem in innocentia. Illi quidem cam quibas rogo ne perdas me, tales et lam scelerati sunt : ego autem licet præsumptuose et periculose molesta vota superius videar fecisse, quia dixi : Judica me. Domine, proba me, tenta me, ure me, ne cum impiis perdas me; tamen dissimilis sum eis propter mala Opera corum : quia ego ingressus sum, id est, vitam institui deducerein innocentia mea, ut superius expositum est. Et ideo, Domine, redime me ab illis impiis, id est, prosit mihi pretium tam præclaræ redemptionis meæ: id est, sanguinis tui pretium, ne conformer illis impiis qui sanguinem tuum conculcant non attend nies passionis tuæ sacramentum. Et semper miserere mei in omnibus periculis hujus sæculi, ne aliquo modo devocer. Et ideo peto ut me redimas, et mei miserearis : quia meus opes, id est, omnis affectio mea stell, et jam stabit in directo : id est, non recedet a rectitudine justitiæ tuæ. Et ideo benedicam te, id est, non occultabo te, sed manifestabo te per mundanam conservationem, et bonorum opera his qui sunt in Ecclesia, ut ipsi videntes me, glorisicent te. Vel benedicam te, id est, multiplicabo corpus tuum, id est Ecclesiam, quosdam per conformitatem meam ei addendo, et non paucos, sed multos: quia in pluribus Ecclesiis hoc faciam.

# IN PSALMUM XXVI. Psalmus David priosquam liniretur. ARGUMENTUM.

Ezechias Assyriorum, morte lætior, reddit Dee officia votaque gratiarum, Item ad eos qui primum ingrediuntur in Dominicum, legendus ad Esaiam : Ecce qui serviunt tibi, bona manducabunt.

Ter unctus est David : semel in Bethleem, apud patrem suum per Samuelem; secundo in Hebron a tribu Juda, post mortem Saul; tertio ibidem a cuncto Israel post occisionem filii Saul. Quoniam vero nullum psalmum ante primam unctionem fecisse legitur, restat intelligere secundam hac inscriptione designatam, ante mus, quod et prius per decorem, id est, persectos et D cujus eventum cum adhuc ob insidias Saulis exsularet, quam liniretur in Hebræis voluminibus non habetur. Cum frequenter ante regnum liberaretur ab inimicis suis acerrimis, per totum psalmum loquitur Propheta. In prima positione dominum se dicens metuere, et nullum alium formidare, sed inter adversa sæculi unum sibi testatur esse suffugium, ut licet periculis corporalibus luctaretur, ipse in domo Domini firmissima devotione mentis habitaret. Secunda positione multiplici clade liberatus, diversis modis grutias agit, et prophetiæ spiritu spem sibi futuræ beutitudinis pollicetur.

## COMMENTABIUS.

Dominus illuminatio mea. Psalmus iste sic intitulatur, Psalmus David priusquam liniretur, id est, priusquam ungeretur unctione tertia. Legitur in libro Regum, beatum virum David ter fuisse unctum. Prime quidem cum adhuc puer esset, Saule mulium prævaricante a Domino reprobato, unctus est a Samuele

Propheta in domo patris, simpliciter in regem ju- A Sciendum autem quod illa unctio quæ per manuum hente Domino. Secundo vero unclus est a Nathan Propheta Rex super Judam tantum in Hebron. Tersio autem unctus est Rex super Hierusalem, et omnem Israelem. Ante hanc vero unctionem tertiam dicitur hunc psalmum composuisse historialiter quidem, non intendens ad historiam, sed mystice agens in voce illorum qui nune in Ecclesia initiati Domino per geminam unctionem olei et chrismatis; tertiam unctionem perfectam, quie tunc erit cum facie ad faciem videlimus, exspectant. Legitur quoque quod antiquitus duæ tantum personæ ungebantur, reges scilicet et sacerdotes. In quibus duabus personis pra figurabatur Rex et sacerdos unus futurus, Christus scilicet, a chrismate dictus. Qui Rex est, quia nos regit et ducit, et sacerdos est, quia apud patrem interpellat pro nobis. Qui idem exstitit quoque sacerdos et sacrificium. Sacrificium ideo, quia cum ille sacerdos n.hil inveniret, quod Deo Patri digne offerre posset, se ipsum pro nobis obtulit mundans et p quæ licet ex toto comesta sit ab hostibus, tamen imlavans nos ipse agnus immaculatus suo sanguine, et concorporans nos sibi, et faciens nos membra sua, ut nos in ipso Christo christi essemus. Totus enim Christus caput est et membra. Et sic non solum ad ipsum, sed ad nos quoque pertinet unctio. Unde dictum est : Vos estis geius electum, regale sacerdo-tium, et reliqua. Ista autem unctio tertia, de qua in hoc titulo agitur, perficietur in nobis spiritualicer in vita quæ promittitur nobis, videlicet cum cognoscemus, sicut et cogniti sumus. Et ideo possumus dicere, quod in hoc psalmo est vox fidelis animæ desideramis venire ad vitam illam, ubi illam perfectam unctionem accipiat, et nunc interim desiderantis gratiam illam quæ perficietur in nobis in fine, quando scilicet Dominus erit oninia in omnibus. Unde recte in titulo dictum est, Priusquam liniretur: quia videlicet vox est perfectæ animæ desiderantis veram unctionem, que in fine in nobis perficietur. Nunc autem in sacramento olei et chrismatis ungi-mur, per quod sacramentum quiddam mirum et ineftabile, quod in fine futuri sumus significatur, quod omni intentione desiderare debemus : et ideo nunc in sacramento suspiremus, ingemamus, ut tandem in re sacramenti gaudeamus. Nunc ad litteram accedamus. Vox est lidelis cujuslibet, ut supra diximus, desiderantis in se perfici finalem unctionem. Qui, quia intendit ad nostram instructionem, per uncionem vertit se ad nos ita dicens : Dominus illuminatio mea, id est, Dominus animam meam, qua prius in tenebris intidelitatis fuit, illuminavit per notitiam fidei, datam mihi, et in prima unctione olei, quando Satanæ et pompis ejus abrenuntiavi : et in secunda unctione chrisma:is, quando nominis ejus manifeste protessor fui. Recedant ergo tenebræ. Hinc Apostolus dicit: Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux en Domino. Et Dominus est salus mea, id est, Dominus me qui prius in infirmitate mortalitatis et corruptibilitatis fut, salvavit jam vere, et quasi ab ommi infirmitate per certam spem resurgendi in glo- D gente? Nitil utique. riam immortalitatis et impassibilitatis, quam mihi dedit, removit. Recedat ergo infirmitas; hinc rursus Apostolus: Spe enim sulvi facti sumus, et reliqua. Quem ergo timebo? Quasi dicat : Quando quidem ad Omnipotentem ita pertineo, ut me illuminet, et ut me salvet, quem alium præter ipsum timebo. Utique multum. Quoniam et salus ab ipso et talis data est, quam nullus possit extorquere : et lumen tale, quod nullus possit obtenebrare. Quod enim Omnipotens dat, nulius aufert, nisi ipse qui dat. Potest quoque, si cui libuerit, illuminatio ad primam tantum uncuonem, in qua simpliciter abrenuntiamus Satanæ, referri; salus vero ad secundam, in qua magis firmamur, quia et nomen Christi in ea proliteneur. Et ab co nomen accipimus, scilicet ut Christiani dicamur, et congrue fidelis anima hic agit de duabus primis unctionibus, ut quia se non ingratam de his ostenuit, ad tertiam quam desiderat mercatur perduci.

impositionem ab Épiscopis, quasi alia a duabus prædictis, et vulgo confirmatio dicitur, eadem est cum secunda, propter arrogantiam tamen non concessa est singulis sacerdotibus sicut et multa alia. Potest etiam versus iste simpliciter ita dici : Dominus est illuminatio mea, id est, per notitiam fidei suæ illuminat me, et hoc ad salutem. Fides enim ipsa accessus est ad veram salutem.

Dominus protector. Dominus, inquam, est illuminatio mea et salus, et Dominus est etiam protector vitæ meæ, id est, animæ meæ : quia sicut clypeus protegit aliqueni ab exterioribus telis, ita Dominus protegit animam ab igneis telis latentis hostis, id est, diaboli, et Domino protegente me a quo alio trepidabo? A nullo utique. Quasi dicat : Seviant inimici mei quantum velint, edant carnes meas, ego tamen Domino protegente me non trepidabo : quia neque anima, quam ipse inhabitat, trepidat, neque caro, mortalitate et impassibilitate in fine induetur, quidquam trepidabit. Si enim mortalis protegit mortalem, securum eum facit. Multo magis ergo Dominus aternus protegens me mortalem, faciet me securum.

Dum appropiant. Ideo Domino illuminante, salvante, protegente me, non trepidabo : quia dum nocentes, id est, dum inimici maledico dente suo me lædere volentes appropiant mihi, facti super me quantum ad exterius quod lacerant, non nocent, sed potius prosunt : quia appropiant, non ita ut lædant me intriusecus per devocationem, sed tantum ut edant carnes meas, id est, exterius me afligant, et sic carnalia desideria in me consumant; et ideo eos non trepidabo, quia corpus occident, animam autem occidere non possunt.

Qui tribulant. Exponit quod dixit; quasi dicat: Ita dico quod dum necentes appropiant mili, non me lædunt, sed tantum carnes meas edunt; quia dum intendunt me infirmum facere et devocare, ipsi potius infirmati sunt : quia inefficaces facti sunt in proposito suo, et dum casum mihi parant, ipsi potius intus in anima ceciderunt. Ego vero exsurrexi. Et quos ipsos accipiat prémittit dicens : Inimici mei, Volentes me sciticet devocare, quos ideo dico inimicos, quia tribulant me extrinsecus et intrinsecus.

Si consistant adversum me. Quia persequentes me infirmantur et cadunt, ego vero exsurgo; ideo si etiam castra consistant adversum me, id est, si conspirans contradicentium multitudo conveniat contra me. Vel quia positis castris solent milites imperatores consulere, qualiter in prælio se debeant habere : possumus ita etiam dicere, si consistant castra adversum me, id est, si omnia consilia inimicorum intendantur contra me, licet ipsi inimici præ multitudine et sæculari potentia muniti sicut castra sunt : tamen etsi caro extrinsecus timeat eos, cor meum, id est, intrinsecus meum non timebit. Quid enim munitus est Domino me illuminante, me salvante, me prote-

Si excurgat. Non solum si casıra adversum me sint non timebo: sed etiam si prælium, id est, si persecutio ipsa et flagella inimicorum exsurgant adversum me, ego tamen non timebo. Quid enun mihi faciet pradum? Nunquid meum auferet mihi præmium? Utique non. Tale enim est præmium quod elegi, et in tali loco positum, in cœlis scilicet, ut a nullo inimicorum possit auferri. Nisi enim vincatur qui dat, a nullo anferetur quod dat. Non timebo, inquam, prælium, sed potius ego sperabo, id est, fixam spem obtinendi præmium habeo in hoc, quia ego petii unam, subaudi petitionem a Domino, et h.nc nunquam petere desistam, sed semper eam requiram. Que talis est videlicet, ut ego qui nunc ad tempus habito in tabernaculo, tandem inhabitem, id est, perseveranter maneam in domo Domini, id est, in cœlesti patria, quæ semper inhabitatur. Domus enim mansoria habitatio est : tabernacula vero peregrinantium et m.-

recte per domum Domini cœlestis habitatio, quæ aterna est : per tabernacula vero præsens vita, quæ ad tempus in Ecclesia agitur, significatur. Petii, inquam, ut inhabitem in domo Domini, in qua inhabitabo non ad tempus, sed omnibus diebus non mortis mea, sed veræ vitæ meæ, id est æternaliter; dies enim præsentis vitæ non dies vitæ, sed mortis dies dicuntur : quoniam dum in præsenti vita sumus, assidue peccamus, et peccando morimur, peccatum enim mors est animæ : dies vero futuræ vitæ, quando jam mors novissima destructa erit, et aculeus ejus, id est, peccatum recte dies vitæ dicuntur; quoniam illos nulla nox adversitatis interpolabit. Quin potius una dies sine nocte, quam multi dies dicendi essent : sed sola divina auctoritas atternitatem non solum per unam diem et mensem et annum significare voluit, sed etiam per multos dies et multos annos.

Ut videam voluntatem Domini, et visitem templum eins. Quoniam abscondit me in tabernaculo suo; in die B malorum protexit me in abscondito tabernaculi sui.

Ideo inhabitare volo in domo Domini, ut ibi integre videam voluntatem Domini. Voluntas enim Domini est, ut non quæ volumus nos illa faciamus, sed ut nostram voluntatem secundum ejus voluntatem coarciemus. Quam voluntatem etiam qui perfectissimi sent, nunc ex parte vident quonium nullus est cui siepe propria non subrepat voluntas. Tunc enim videbitur, quando ipse Dominus erit omnia in omnibus, quia tunc nec cogitatione ab eo apostatabimus; videum, inquam, voluntatem Domini tunc, et visitem eriam eum tunc, id est, cum desiderio et assiduitate videam ipsum Dominum facie ad faciem, factus vere templum ejus, in quo scilicet digne et assidue inhabitet. Vel visitem templum ejus, id est, præsentialiter videam dominicum hominem, Christum scilicet, qui templum ipsius Domini est. Juxta illud : Deus erat in Christo, mundum sibi reconcilians. Et item : In quo habitat omnis plenitudo direntatis, et reliqua. Quoniam abscondit Talis est sementia : Quasi ei aliquis diceret : C Andes peccator immunde talia petere, audes inique peccator talia sperare? et ipse respondet : Audeo utique non ex mea præsumptione, sed ex Dei pignore; et ostendit vel exponit ipsum pignus, ut manifeste oster dat, quia si sibi in longinquo posito, id est, in hac vita quæ exsilium est, juxta quod ait Apostolus: Dum enim sumus in corpore, peregrinamur a Domino, talia non denegavit, tunc ex vicino multo minus talia ei denegabit, qualia modo prædixit. Littera autem sic continuabitur : Hac fiducia semper requiram supradictam petitionem a Domino, quonism Dominus jam mibi arrham dedit illius petitionis : quia me positum in tabernaculo suo, id est, in Ecclesia sua, quæ merito taber-naculo comparatur, quia tota hæc vita gerit bella contra vitia et carnalia desideria, abscondit, id est, in abscondito collocavit, quia per fidem, spem, charitatem me armavit. Que merito abscondita dicunex-pectatio futurorum, argumentum rerum non apparentium. Item spes est de futuris. Quod enim videt quis, non sperat; perfecta quoque charitas non-dum, sed futura est. Abscondit me, inquam, et hoc fecit in die malorum, ld est, in præsenti tempore, quod dicitur dies malorum, propter mala, id est propter afflictiones et tentationes, quibus mortalis vita subjacet. Pro quo die assidue in Ecclesia oramus. Sed libera nos a malo. In futuro autem erunt dies bouorum, quia tunc omnis tentatio cessabit, et persecutio. Et non solum abscondit, sed etiam protexit me : id est, protectionem contra impetus ommes dedit mihi in abscondito tabernaculi sui, id est, in ea parte tabernaculi, id est, Ecclesiæ quæ est abscondita. Absconditum autem tabernaculi vecatur sacerdos ille, qui introivit semel in sancta sanctorum, absconditus a nobis, id est, ablatus ab oculis nustris, et ad dexteram Patris collocatus, ubi quotidie inter-

litantium sunt, quæ ad tempus inhabitantur; et ideo A pellat pro nobis. Unde dicit Apostolus: Vita vera abscondita est cum Christo in Deo, et nos ibi sursum cum ipso sumus per fidem, spem, charitatem. Et ipse hic inferius nobiscum est per bonitatem, defensionem, et corporis sui unitatem, juxta quad ipse promisit dicens : Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus vitæ vestræ, usque ad consummationem sæculi. Et vere nobiscum est, quia altoquin Paulo persequenti Ecclesiam non dictum esset : Saule, Saule, quid me persequeris?

In petra exaltavit. Vere protexit me in abscondito tabernaculi sui, quia me, licet secundum corpus adhuc depressum in pulvere, exaltavit jam in petra exaltata, id est in Christo, qui est perra, propter soliditatem Ecclesia, de qua dictum est : Petra autem erut Christus. Spe enim per ipsum consedere nos fecit ad dexteram suam, et ita exaliavit, quod nune scilicet dum adhuc longe sum, quia mortale corpus gero, esultarit caput meum, id est, erexit mentem meam, et si carnem subjecerit, ita ut sit super inimicos meos, et contemnat persecutores meos, qui solum corpus occidunt, animam autem occidere non possunt. Scilicet per hoc exaltavit me in petra, id est, in Christo, quia jam exaltav t caput meum, id est ipsum Christum, qui caput meum est, sublimavit per ascensionem, et confessionem, et per æternitatem, ita ut sit super inimicos meos, id est, ulterius mortem non timeat, mors chim illi ultra non dominabitur.

Circuivi et immolavi. Dominus quinem abscondit me, et protexit me, et exaltavit me. Ego autem quid leci? Feci equidem in quantum potui quod debui. Nam circuiri non corpore qu'dem, sed mente circuivi, id est, circumspexi totum orbem credentem in Dominum, et ego positus in tabernaculo ejus, id est in Ecclesia, extra quam veri sacrificii non est locus. immolavi hostiam vociferationis, id est, immensum et ineffabile gaudium mentis ipsi Dourino sacrificavi, et in laudem ejus effudi, gaudens in eo quod ipse temporuliter humiliatus est , per quod tot millia elegit ; talı enim hostia placatur Deus. Quod gaudium quia sermo non potest exprimere, restat mente jubilare. Jubilus enim dicitur tanta mente concepta lætitia, quantam non sufficit verbis explicare. Et ideo hoc tantum gaudium recte d.citur bostia jubitationis vel vociferationis: quia sicut aliqui laudes aliquas canendo cum verba deficiunt, in vocem quamdam intensam et inarticulatam, quæ proprie jubilus dicitur vel vociferatio, prorumpit. Itaque hoc tantum gaudium non sufficit verbis exponere, oportet tota mentis affectione ipsa ubi sermo defuerit, adimplere. Vet aliter: Circuivi, id est, omnem creaturain mente circumspexi, et erant diversæ ejus species tanquam diversæ voces Denm laudantes. Et in hac consideratione immolavi hostiam vociferationis, id est, tanta mentis lætitia Dominum com gratiarum actione laudavi. quantam verbis exprimere non sufficit.

Cantabo et Psalmum. Hactenus pignus datum & Domino exposuit, et iude infert; quasi dicat : Quantor, quia nondum apparet quod sunt. Fides enum est D doquidem Dominus mihi adhuc longe posito hanc arrham dedit, scilicet quod me in tabernaculo suo abscondit, etc., ergo securus sum, quod tandem in domo Dowini cantabo, et Psalmum dicam Domino, id est, omni affectione et intentione laudabo Dominum. Ibi enim omne opus cessabit præter laudem Domini. Sive autem laus illa sola affectione, an etiam voce geratur, ignoratur : per cantabo vero, et psalmum dicam, oninis ideo notatur affectio in futuro, quia none in præsenti oumis nostra affectio colligitur in voce et corde, ad quæ ouo pertinet cantare : vol operatione, ad quod pertinet psalmum dicere. Potest quoque supra dicta series aliter legi, videli-cet ut sic dicatur: Petii unam petitionem a Donnino, quam nunquam petere desistam, sed semper requir. m, ut inhabitem scilicet in domo Domini, id est, i.t per nullas adversitates secludar a numero idorum, qui veritatem et unitatem lider Dominica per totum. orbem tenem : sed potius perseverem in Ecclesiasticis institutis, et sim membrum Ecclesiæ, quæ non A solum tabernaculum, sed etiam domus Domini dicitur, licet improprie, quantum ad supradictam rationem. Et hoc omnibus diebus vitæ meæ, id est, quandin vivam in hac vita mea, id est, labili et fragili. In hac sententia proprie pluralis numerus dierum accipitur. Et ideo cupio nunc habitare in domo Domini ut videam, id est, ut in præsenti cognoscam voluntatem Domini, hoc scilicet fine ut in finem perseveranti appareat mihi delectabilis species, qua facie ad faciem contempler. Quod est dicere: Ideo nunc volo videre in spe, ut postmodum videam in re, et sic tandem visitem Dominum factus templum ejus, scilicet quando, absorpta morte in victoria, immortalitate induar, factus ejus templum.

Quoniam abscondit me. Ideo tanta fiducia talem petitionem semper petam a Domino, quoniam hanc ejus arrham habeo, quod Dominus in tabernaculo sno, id est in dispensatione incarnati Verbi sui, quæ tabernaculum ejus fuit, in qua contra principem mundi dimicavit, et quod ipse ad salutem omnium credentium disposuit incarnari, quos in ipso ante mundi constitutionem elegit, abscondit me, id est, disposuit me ad ipsum pertinere, tanquim membrum ad caput. Quod absconditum est, quia silii quidem sumus, sed nondum apparet quod erimus; et boc fecit in die malorum, id est, in præsenti tempore, quod est dies vel quies malorum, ut jam prædictum est. Et protexit me in abscondito tabernaculi sui, id est, protectionem mihi et securitatem dedit in corde credenti ad justitiam, quod cor est absconditum tabernaculi sui, id est, mei qui sum tabernaculum ejus; et in opera, id est, in firmitate et constantia sua in me posita exaltavit me, id est, eminere me fecit, scilicet ut per opera mea aliis esset nota constantia ipsa. Et per illam constantiam exaltavit caput meum, id est mentem mean, et nunc dum adhuc mortale corpus gero super inimicos meos, ut contemnam scilicet eos. Ego autem quid feci? Feci utique quod debui, quia circuiri et immolavi, et reliqua. Sententia non mu- C tator. Et quia Dominus exaltavit me in petra, et exaltavit caput meum, et catera. Ideo cantabo et psalmum Domino dicam, id est, ore, corde, et opere assidue laudabo Dominum, dicens ita:

Exaudi, Domine, vocem meam, et reliqua. Juxta antem primam lectionem continuatio talis siet: Cantabo quidem in suturo, et psalmizabo in domo Domini. Nunc autem interim quid siet, quasi dicat: Ingemiscendum et orandum est; dum enim in hoc exsilio sumus, miseri et indigentes sumus, et miserorum est gemere, indigentium est orare. Quare ut alii hoc idem saciant meo exemplo, gemam ego et orabo, dicensita: Domine, exaudi vocem meam, id rst, vocem cordis mei, qua clamavi ad te, id est, quam valida intentione pro petitione una ad te direxi, et miserere mei, dando milhi illam petitionem, exaudi me clamantem pro illa. Repetitio est, quam ideo sidelis anima sacit, ut magnum esse quod petit innuat, et ideo unicuique magna ad illud petendum sopus e-se assectio. e.

Tibi dixit cor meum. Ideo deles me exaudire, quia cor meum quod non lequitur homini, et quod homini non ostendi dixit tibi, qui solus occulta ejus intelligis, Domine, facies meu, id est, præsentia cordis mei, quæsivit te, id est, ultra omnia semper quæsivit præsentiam tuam, quia inter omnia non invenit aliquid ita pretiosum in te. Et de reliquo *requiram* faciem tuam, id est, semper satagam ut te facie ad laciem videam, et ideo, Domine, ne avertas factem tuam a me, id est, inveniam quod quæro, præsentiam tuam scilicet. Ne declines a servo two in ira, id est, tu qui declinas a liberis tuis, qui te non sponte colunt, sed propter aliud in ira, id est, ut aliud quam te inveniant, id est, propter quod te colebant : a me servo tuo, id est, qui sponte me tibi subjicio, non declines in ira, ut aliud scilicet quam te inveniam. Qua ira nulla gravor est amanti, et veritatem vultus tui quærenti. Adjutor mens esto. Ne declines a me, inquam, sed potius esto adju or mens, et non relinquas me; quasi dicat: Posuisti me jam in via, quia liberum arbirium et rationem mihi dedisti, et ideo non derelinquas me, sed adjuva: quia si dereliqueris me, ecce aberraho, ecce remaneho, ecce deficiam, neque prorsus proficiam. Neque despicias me, id est, non contemnas me mortalem, quarentem to aternum: me imum quarentem to summum, tu qui es salutaris mens, id est, qui solus salvas me, et omnes qui salvantur: quod facere potest, quia tu es Deus.

Quoniam pater meus et mater mea. Ideo non debes me derelinquere vel despicere, quoniam pater meus vetus homo, scilicet Adam, et mater mea, id est, Eva, per prevaricationem suam dereliquerunt me, id est, exposuerunt et exhæredaverunt me; vel pater meus quem prius habui, id est diabolus, qui est, pater illorum, de quibus dictum est: Vos ex patre diabolo estis, et qui operatur in filis diffidentiæ. Et mater mea, id est societas infidelium, qui duo genuerunt me temporaliter et moraliter. Hi, inquam, dereliquerunt me, quærentem te. Statim enim cum aliquis transfertur in regnum lucis, deseritur a regno tenebrarum. Dominus autem illis me deserentibus assumpsit me sovendum, nutriendum, consolandum, temporalilibus bonis, et beatiscandum æternis.

Legem pone mihi, Domine, in via tua, et dirige me in semita recta propter inimicos meos. Nic facit apostropham ad Dominum; quasi dirat: Quandoquidem tu, Domine, assumpsisti me, pone mihi legem, id est, statoriam et firmam legem. Fac mihi in via tua, id est, in illo quem posuisti mihi viam, scilicet in novo homine Christo, qui dicit: Ego sum via, veritas et vita. Novus enim homo nova præcepta dedit mundo; et est dicere: Fac me persistere in regula Novi Testamenti, et postpositam communem legem, dirige me etiam singulariter per misericordiam in semita recta, id est, in rectitudine str.ctorum præceptorum tuorum, quæ occulta sunt, et paucis nota, et hoc propter inimicos meos, devitandos.

Ne tradideris me in animas tribulantium me, quoniam insurrexerunt in me testes iniqui, et mentita est iniqui-tas sibi. Ideo rogo ut ponas mihi legem, et dirigas in semila propler inimicos meos, ut non tradas me, id est, mentem meam. Mens enim cujusque is est, quisque in animas, id est, in conformitatem tribulantium me, quod animæ eorum desiderant. lloc ideo ad mentem referimus tantum, quia corpus concessum est inimicis. Juxta quod in Job dicitur: Terra tradita est in manus peccatorum. Et non debes me tradero in animas corum, quoniam testes iniqui, id est, ipsi testantes iniqua, scilicet conati persuadere aliquem beati posse in terrenis, quod sieri nequit. insurrexerunt adversum me, ad hoc ut corum conformitas appareret in me. Et tamen, gratia tua subveniente, iniquitas nondum mentita est mihi, id est, illi iniqui nondum mendacium suum persuaserunt mihi, et ideo mentiti sunt sibi tantum, et non mihi.

Credo videre bona Domini in terra viventium. Ideo iniquitas sibi tantum, et non milii mentita est: quia egu credo, id est, in spe habeo videre bona Domini, bona scilicet ineffabilia, incommutabilia et æterna; ego dico positus in terra viventium, id est in cœlesti requie, quæ vere est terra viventium: quia eruet me de terra morientium ille, qui pro me diguatus est suscipere terram morientium, et mori intra manus morientium, id est Christus.

Exspecta Dominum, viriliter age, et conforteur cor tuum, et sustine Dominum. Hic se convertit ad exhortationem aliorum; quasi dicat: Ut tu quilibet possis sperare, te visurum bona Dominiu sicut ego: exspecta Dominum, id est, licet Dominus faciat moram, non tamen tu qui portas pondus diei et æstus, amittas confidentiam, quia confidentia habet magnum meritum. Ut testatur Apostolus, et quanam sit exspectandus Dominus ostendit dicens: Viriliter age; non caim Dominus exspectandus est manibus disso-

viriliter agendo et determinot viriliter agere, ne referretur ad aliquam corporalem præsumptionem dicens : Cor tuum confortetur, id est, exterius aliquid temere agas, sed cor tuum, id est, interius tuum cor roboretur per confidentiam : et hoc modo sustine Dominum, id est, patienter exspecta Dominum, sustinendo pondus præceptorum ejus.

## IN PSALMUM XXVII.

## Insi David.

## ARGUMENTUM.

Ezechias infirmitatis suæ tempore Dominum rogat. It m legendus ad Danielem. Christus de Judæis dicit ad Patrem. Sciendom autem quod et iste psalmus, excepta una littera, in llebræis voluminibus scriptus est, secundum ordinem litterarum.

## EXPLANATIO.

David semper in titulis Christum significare, palam est manu fortem in certamine passionis, desiderabilem in claritate resurrectionis : sed aliquando in se, aliquando in suis membris Cum autem præmittitur ipsi, nullam aliam personam licet intelligi, sed ipsum mediatorem Dei et hominum, qui per totum hunc psal-mum loquitur, orans ab humilitate susceptæ carnis persecutorum, debitas indicans pænas non studio malevolentia, sed contestatione vindicta. Prima sectione oral Dominus Christus per id quod homo est, ut ejus uudiatur oratio futuro tempore passionis. Secunda gratias egit, quoniam exauditus est in his quæ postulabat. In psalmi fine jungens, at sicul ipse suscitatus est potestate divinitatis suæ, ita salvus fiat et populus ejus nomini crediturus.

#### COMMENTARIUS.

Ad te, Domine, clamabo. Titulus est talis, Psalmus Anie David. Quod qui velit exponere, pronomen in-sistat. Nomina namque significant substantiam cum C qualitate. Pronomina vero solam substantiam, quapropter titulus iste sic exponitur. Psalmus iste attri-buitur David, non historiali, vet alicui cui accidenter conveniat hoc nomen David, si huic David, id est, illi qui substantialiter est David, id est manu fortis, et visu desiderabilis. Est enim vox in hec psalmo Mediatoris, vere manu fortis, in ipso conflictu passionis orantis Patrem pro sua resurrectione, ut non differatur in communem resurrectionem, et pro resurrectione suorum nunc interim interiori, quandoque etiam exteriori; et quod hoc totiens et tam diligenter orat, nemo debet mirari, quia tale et tantum est quod orat, quod multiplici attentione et petitione dignum sit, et per hoc nos admonet, quanto studio et desiderio pro modo nostro idem optare debeamus. Si enim temporaneum esset, et tam jucundum esset, vere ab omnibus amplexandum esset; quanto magis ergo cum sit beatitudo interminabilis, cujus gaudia iledit ei in manus, et quod in omnibus eum exaudivit, agit gracias ipsi : quia eum et pro se et pro suis exaudivit, exhortans nos, ut et nos quantum possumus, ejus exemplo gratias agamus, ut in petitionihes nostris etiam exaudiri mercamur. Quod autem in hoc psalmo inimicis optare videtur, non est malevolentiæ votum, sed enumeratio pænæ illorum, sicut in Evangelio quibusdam civitatibus miraculis ejus credere notentibus non malevolentia optat quæ dicit, sed quid eis immineat, præmittit, dicens : Væ tibi, Corosaim; væ tibi, Bethsaida, etc. Nunc ad litteram accedemus. Vox capitis est, at supra diximus, ita pro se et pro suis apud Patrem agentis. Domine l'ater, ego qui jam claniavi et clamo, clamabo ad te, id est, validam cordis intentionem et in me et in meis dirigam sine intermissione ad te, quia qui es Deus omnium per naturam, meus autem et meorum,

lutis, scilicct ut quilibet sit otiosus, neque genibus A per gratiam, et ad huc clamabo, ne sileas a me: debilitatis: videlicet, ut qui stat, videat ne cadat. Imo id est, ut tu nunquam iratus nou sileas, id est, non annuas interrogationi meorum, id est, petitioni eorum pro resurrectione prima, aversus scilicet a me, id est, a meis. Iratorum enim doctorum est silere ad interrogationem discipulorum, et faciem avertere. Ne quando taceas a me, id est, ad boc etiam clamabo, ut tu non taceas mihi ipsi aversus a me, id est, ut non separes unitatem verbi tui a me. Quando pro aliquando, id est, in morte mea, quæ tunc videtur, si differret ejus resurrectionem in communem omnium resurrectionem. Et ideo ut non sileas meis, neque taceas mihi: quia si silueris meis, erunt similes aliis descendentibus in lacum, id est, in profundum vitiorum, ubi posita contemuunt, neque hic participes sunt primæ resurrectionis, ut participes tandem fiant secundæ. Et si tacueris mibi separando a me unitatem verbi tui, ero similis descendentibus in lacum, id est, corruptionem carnis incur-B ram , quia assimilamur aliis natis in profunda miseria hujus sæculi, quæ est lacus confusionis, in quo amatores mundi in volutabro luxuriæ et carnalium concupiscentiarum involvuntur, et ideo ad solam corruptionem tendant. Ex eo enim quod æternitas verbi tui non intermittit unire se mihi in boc ut non sim talis quales cæteri qui nascuntur in profundam miseriam hujus sæculi , ubi tanquam silcas , non cognoscitur verbum tuum.

> Exaudi, Domine, vocem orationis meæ. Quasi dicat: Ne, Domine, ego vel mei assimilemur descendentibus in lacum, exaudi vocem deprecationis meæ : id est, exaudi validam cordis intentionem, qua deprecor te pro me ipso, et exaudi vocem dum oro ad te pro ineis. Et dum extollo manus meas, id est, dum etiain crucifigor, manus meas in cruce extollendo ad templum sanctum tuum : id est, ad hoc ut et per me multi sanctificati fiant templum tuum. Vel extollo manus, id est, manifesta opera et signa facio ad templum sanctum tuum : id est, ut alii videntes opera mea imitentur ea, et conforment se mihi, et sic sanctificati fiant templum tuum. Templum enim Dei est, quod estis vos.

Ne simul tradas me cum peccatoribus. Ideo, Domine, ne sileas meis, ut non tradas eos in mortem profunditatis vitiorum similiter cum aliis peccatoribus. Et ideo ne taceas mibi, ne perdas me : id est, ut non des me in perditionem corruptionis cum operantibus iniquitatem, id est, cum Judais qui operantur in me iniquitatem, et quam iniquitatem Ostendit, scilicet qui loquuntur pacem hic exterius cum me prexime sue, et secundum carnem et quantum ad misericordiam, quam eis exhibere volui dicomes: Magister, scimus quia verax es, et viam Dei in veritate doces, et multa similia. In cordibus autem eorum, licet pacem exterius loquantur, sunt mala : quia meditantur traditionem meam et mortem meam. Et ideo, Domine, de illis secundum opera ipsorum : id est, accipiant quod merentur. Et da ilis secundum nequit am adinventienum ipsorum: id est, quia ipsi per nequitiam suam nullo fine clauduntur, nullisque amariudinibus per- D adinveniunt et affectant mala, non inveniant bona, turbantur. Novissime vero sciens, quia Pater omnia sed inveniant mala. Et retribue illis secundum opera sed inveniant mala. Et retribue illis secundum opera manuum eorum : id est, licet aliis prosit quod faciunt, eis tamen retribue secundum quod intendunt. Judzi enim crucifigentes Deum, ad nihit aliud per mortem ejus intenderunt, nisi tantum ad perniciem iusius unius, licet pater providam dispensationem convertent ad salutem multorum.

Et redde ipsis retributionem corum. Quasi dicat : Ipsi pro veritate quam eis pra dicavi falsitatem solam retribuebant mihi, quia multa de me mentiti sunt. Ut quando dixerent : Invenimus hunc subvertenum gentem nostram. Et hic dixit: Possum destruere templum Dei, et multa talia; et ideo redde iliis falsitatem, ut excarcati scilicet in ipsa permaneant. Et boc quasi diceret non est malevolentiæ, sed est enuntiatio debitæ pænæ illorum. Quoniam ipsi non inteliese runt : id est, non intelligenter iverunt in opera Dei patris, quia non adverterunt quo consilio Deus pater

surgere disposuit. Et ideo etiam quoniam non intelligenter iverunt in opera manuum ejus : id est, non attenderunt opera facta a me, qui sum manus ejus, que talia fuerunt, ut in manifesto possent dici ejus, id est, Domini patris. Unde quidam ex eis dixit : Nemo potest hac signa facere, qua tu facis, nisi fuerit Deus cum eo. Vel non intellexerunt opera Domini, id est, mei : id est, non attenderunt manifesta signa et opera, que ego ipse eis feci. Et ut intellezerunt in opera manuum ejus Domini, id est, non etiam adverterunt opera illa quæ inter eos fecerunt Apostoli Domini, qui sucrunt manus ejus, per quos operatus est. Et ideo, Domine, destrue, id est, inefficaces fac il os, ut neque mihi noceant. Et si aliquando mihi mocuerint, id est, si quando pro aliquando meis insurrexerint, eis non prævaleant. Et quia destructio quandoque solet fleri ad ædificationem, de qua dictum est : Verte impios, et non erunt ; subdit, Et non ædimelius ædificentur, sed prorsus consumantur.

Benedictus Dominus, quoniam exaudivit vocem deprecationis meæ. Ilic agit gratias Patri, sciens quia emnia dedit in manus. Et quia in omni deprecatione sua et pro se et pro suis exaudivit eum, ut et nos ad gratias agendum exhortetur. Et potest hæc littera ad supradictam continuari boc modo: Dixi, exaudi, Domine, vocem deprecationis mew. Et quoniam Dominus vere exaudivit vocem deprecationis meæ, et pro me et pro meis, benedictus sit Dominus, id est, multiplicatus et adauctus sit Dominus, crescat sci icet numerus illorum, per quos nomen Domini non blasphematur,

sed glorificatur in gentibus.

Dominus adjutor meus, et protector meus : et in ipso speravit cor meum, et adjutus sum. Vere Dominus exaudivit me deprecantem, quia adjuvat me in tribulatione patientem. Et est protector meus, quia proteget me per immortalitatem resurgentem. Et merito est adjutor et protector meus, quia quantumcunque tribuletur corpus meum, semper meum cor speravit, id est, semper fixam spem habuit in ipso; et ideo adjutus sum ab eo. Et vere sum adjutus, quia caro mea que prius storuit in Adam, dum in plenitudine virtutum mausit : et defloruit in eodem per ejus Iransgressionem, quod quantum ad massam intelligendum est : ipsa, inquam, caro refloruit modo per su coptam immortalitatem a Domino. Et ideo confitebor, id est, laudabilem confessionem per bona opera faciam ei in meis, non jam ex coactione, sed ex voluntate mea. Quia non jam timoris necessitate sub lege, sed libera voluntate in lege confitebuntur ei qui in me credunt. In quibus quia ego sum, confitebor ei.

Dominus fortitudo plebis sua, et protector salvationum Caristi sui est. Merito confitebuntur mei Domino, quia ipse Dominus est fortitudo plebis, que se facit suam, id est, Domini : id est plebi illi quæ non vult statuere justitiam suam, sed justitize Domini esse subjecta : et qua nihil suis meritis arrogat, nus fortitudinem, id est, constantium dimicandi in periculis hujus sæculi, et Dominus est protector sulvalionum Christi sui, id est, salvatos per me Christum suum, post fortitudinem et laborem belli, protegit Dominus per immortalitatem, et debemus accipere hic salvates a Christo, Apostolos tantum et proximos successores corum in primitiva Ecclesia, ut illud quod sequitur ab illu diversificetur.

Saluum fac populum tuum. Hic facit apostropham ad Dominum; quasi dicat: Tu, Domine pater, qui proteges salvatos in primitiva Ecclesia, sa vum fac propter perseverantiam in bono, et omnem populum luturum, qui non faciet se suum, nt non secundum suam voluntatem agat, sed secundum tuam, scilicet ut tuæ voluntati suam penitus posiponat. Et benedic hæreditan tuæ, id est, multiplica illos et numero et virtute, qui se facient hæreditatem tuam, ut exaltes cos et possideas, et rege cos temporaliter in præsen-

Verbum suum mihi uniri, et me nasci, mori, et re- A ti, reprimendo eos a malo, et dirigendo ad bonum : ct in luturo extelle illes, perducendo cos usque in eternum, id est, in æternam gloriam.

## IN PSALMUM XXVIII.

Psalmus David, in consummatione tabernacuil.

#### ARGUMENTUM.

Exhortatio Ezechiæ, qua ab Assyriis et morte liberatus usurus sit ad Judæos, ut pro tantis beneficiis Deo gratiarum actio et vota reddantur. Item ad superstitionem diei sabbati paschæ, legendum ad Noe diluvium. Aliter consummatio tabernaculi finis mundi est, in quo offerunt filii Dei filios arietum, ad dexteram ponendos.

### EXPLANATIO.

Consummatio tabernaculi perfectionem significat Ecclesiæ, quæ contra carnalia vitia bella gerens, me ito expeditionalis habitaculi nomen accepii. Prævidens Propheta mundi terminos ad fidem perducendos, primo ficabis eos. Quasi dical : Destrues eos, non ul in B ordine alloquitur universitatem, ul ei sacrificia devota mente persolvant, Secundo septenaria narratione per varias allusiones Spiritus sancti virtutes enumerat, ut unam potentiam Patris, et Filii, et Spiritus sancti esse cognosceres. Tertio loco inhabitare dicit Trinitatem sancto baptismeti, et virtulem et benedictionem dare Dominum, qui ex eo renatus suerit populo Christiano.

Afferte Domino, filii Dei. Titulus est talis : Psalmus David in consummationem tabernaculi. Tabernaculum est præsens Ecclesia, quæ ideo recte dicitur tabernaculum, quia tabernacula proprie sunt peregrinan-tium vel militantium. Et Ecclesia peregrinatur în præsenti juxta illud Apostoli : Quandin enim in hoe mortali corpore sumus, a Domino peregrinamur. Mili. tat quoque Ecclesia nunc, quia assidue contra carnalia vitia gerit bella. Consummatio autem tabernaculi dicitur, perfectio vel plenitudo Ecclesiæ, seeuudum omnia membra quæ usque in finem adipisceretur. Prævidens enim David propheta revelatione divina Ecclesiam per beatam prædicationem patriarcharum, prophetarum, maxime autem aposiolorum et eorum successorum consummandum esse per totum orbem terrarum, et hoc Spirita sancto cooperante et comprædicante, decantat hunc psalmum in laudem ipsius Spiritus sancti, cui nulla laus potest dici, nisi quam ipse facit de se dici, et enumerat septiformem gratiam donorum ejus, quam vult intelligi per hoc nomen quod est vox Domini, septies in hoc psalmo positum : quoniam per hare septem dona tota consummatio perficietur. Pracesserunt enim omnia in capite, cum Spiritus sanetus non est datus ad mensuram. Potuerunt quoque omnia in Petro fuisse. Aut si non omnia, non dubium est quin multa in ipso et cæteris apostolis suerint. Similiter quoque quisquis in hac consummatione laborat, nen ex se agit sed pro dono aliquo quod a Spiritu sancto accepit, ut scientiam de generibus linguarum, neque ex sese fortem putat, illi, inquam, dat Domi- D vel discretionem spirituum, vel aliquod aliorum vel plura. Et est intentio Prophetæ in hoc psalmo hertari nos ut in hujus tabernaculi consummatione lapides vel partes aliquas interponere studeamus : et a laude tanti opificis, de cujus munere procedit, quid-quid aliquis boni facit, vel quidquid boni de eo quisquam dicit nunquam cessemus. Lt dicit ita, principaliter exhortans apostolos ad consummationem tabernaculi : O vos, filii Dei, id est, apostoli, quos specialiter Deus in Christo habitans per se ipsum vocavit, et in fide genuit : Afferte, id est, sacrificate vos ipses Domino. Ille offert se Domino, qui prorsus secundum voluntatem Dei suam disponit, et humile corpus Christi imitando ipsum comedit; hinc dictum est: Quisquis cogital quid digne Dev voveat, seipsum maclet et offerat, hoc enim exigitur, hoc debetur. Afferte vos. inquam, et afferte etiam Domino filios arietum : id est illos quos, qui arietis estis, in fide per doctrinum generabitis evangelicam. Arietes dicuntur apostoli, et

in fide genuerunt per Evangelicam prædicationem, et quia utroque cornu feriunt, id est, utroque testamento sententias suas approbant, et dieta inimicorum confringunt; et quomodo debeant afferre et se et filios suos, ostendit dicens : Afferte Domino gloriam et honorem, id est, vos gloriosos, id est, honorabiles virtutibus et bonis operibus; et ne illam gloriam sibi adscriberent, subdit : Afferte, inquam, gloriam Domine, ita ut illam non nomini vestro, sed tamen nomini ejus glorificando adscribatis. Et sic adorate, id est, veneramini Dominum in atrio sancto ejus, id est, in Ecclesia, quæ est sanctum atrium ejus, id est Domini : quia sicut atrium vestibulum quod est ante domuni, so'et vocari, in quo sæpe domus Dominus delectatur : ita Ecclesia est quasi atrium ante cœlestem domum, quia per eam introitur, ad illam, in qua Ecclesia Dominus bonis moribus et operibus delectatur. Vel in sancto atrio ejus, id est, in corde bus sanctificato et ornato. Solent enim utrumque hoc habere, scilicet et spatiosa et ornata esse.

Vox Domini super aquas. Vere debetis nunc afferre vos Domino, et adorare eum. Nam nunc tempus est ille qui a Prophetis Salvator futurus praconatus est. nunc adest, per quem mediatorem potestis vos acceptabilem hostiam offerre. Quod sic dicit: Vox Do-mini, id est, unigeniti Dei Filii intonuit, id est, terribiliter de nube carnis insonuit super aquas, id est super Judaicos populos dicens : nisi pænilentiam egeritis, moriemini. Dicitur autem Judaicus populus aquæ pluraliter, vel propier duodecim tribus, quæ erant quasi diversi populi, vel propler illas duas partes principales, Judam scilicet et laraelem. Et vox cujus Domini intonuerat, determinat, dicens : Deus majestatis, id est, omnipotentiæ, vere existens Dominus. lose quidem intonuit, non tantum super Judæos per se, sed etiam intonuit per vos apostolos suos super aquas multas, id est, non tantum super Judæos, sed etiam super gentes. Et quomodo ut intonuerit vox Domini et in se et in suis determinat dicens : Vox Domini in seipso intonuit in virtute, id est vel summa potentia, non infirmitate. Unde dictum est: Et erat loquens non sicut scribæ eorum, et Pharisæi, sed tan-quam potestatem habens. In suis ante intonuit vox Domini in magnificentia, id est in magnifica gloria, schicet ut non tantum prædicarent, sed etiam quæ prædicabant signis confirmarent. Unde dictum est: Deo cooperante, et sermonem confirmante sequentibus signis. Qualiter autem Dominus per suos in magnifica bloria intonuit, ostendit dicens : Vox, inquam, Domini intonuit in suis; Libani dico cedros, id est, homines elatos divitiis, potentia, et etiam nobilitate de quolibet popularum per ipsas constringentis, id est, usque ad pœnitentiam humilitatis. Et vere quaslibet cedros per eos confringet Dominus, quia confringet ctiam ceuros Libani, quod est a majori. Libanus emm cæteros populos cultura idolorum et ignobilitate carois quasi denigratos candidus exstitit, et generis nobilitate et sæculari potentia, et quia legis cerimonias singulariter accepit. Per cedros autem Libani superbi de Judaico populo intelliguntur, qui propter malitiam singularem quam sibi arrogabant, magis semper veritati contradixerunt. Quosque confregit in parte per se et per apostolos suos. Dominus, haud dubium est quin multos alios minus contradicentes. et facile errorem suum cognoscentes, confregerit. Gentes enim quæ Creatorem creaturæ postposuerant, tacile se errasse cognovernat, et ideo statim ad sonum apostoneæ vocis pæmtuerunt. Si autem illud ad Dominum ipsum referator, tunc cedros prius ad solos Judatos referemus: et quod seguitor, scilicet, Et confringet Dominus cedros Libani, determinativum tamum erit, quas cedros confregerit.

Li comminuel cos. Dico quod Dominus confringel ce-

quia principaliter duces omnium sunt, et quia alios A dros Libani, et hoc modo confringentur : quia Dominus Verbum suum, sive Dominus pater agens per Verbum comminuet eas cedros, vel eos homines, significatos per cedros, tanquam vitulus Libani est comminutus. Vitulus enim in Libano natus et nutritus, Christus scilicet de ipso Libano ad victimam ducius, usque ad mortem humiliatus est. Ad hujus exemplar comminuel cedros Dominus, quia illos qui prius erant cedri faciet imitari humilitatem ejus. Et ideo dico comminuel eas languam vitulum, quia dilectus, id est, unigonitus Dei Filius præ omnibus electus, et unice dilectus erit, quemadmodum unus de filiis unicornium, id est. erit homo sicut ego. Unde etiam dicitur in Moyse : Suscitabit Dominus prophetam de fratribus vestris, tanquam me : id est, hominem ut ego sum. Iprum audite; venit enim Christus in similitudinem carnis peccati, quia de peccatoribus natus est, sed non in carne peccatrici : quia peccatum non fecit, nec dolus inventus est in ore ejus. Unicornes dicuntur Judæi, vel singulari per charitatem dilatato, et bonis operibus, et virtuti- 📙 justitiæ superbia se erigentes, vel in altero tantum testamento, sive in terrenis solum, non in collectibus. confidentes. Vel aliter : Vere comminuet cas Dominus tanquam vitulum Libani, quia dilectus : id est, quisque in fide electus; et ideo dilectus erit lumilis, quemadmodum filius unicornium, id est, Christus humilis fuit. Vel dilectus, id est, unigenitus Dei Filius comminuetur ad eum modum, ad quem modum erit filius unicornium, id est, tantum secundum carnem humiliabitur exterius, non vero secundum deitatem interius.

Vox Domini intercidentis flammam ignis. Vere vox Domini confringet cedros, quia intercidet flammam ignis, et concutiet desertum, et reliqua. Quod sie dicit : Vox Domini intonabit, Domini dico intercidentis: id est, dividentis et separantis flammas iquis, vel furentem iram persecutorum, quod tunc factum est quando per prædicationem apostolorum quosdam de his qui prius persecutores suerunt, in charitatem suam trajecit, quosdam vero in nequitia sua dereliquit. Vox, inquam, Domini intonuit concutientis desertum, id est, gentilem populum prius a patriarchis, prophetis et ca teris divinis cultoribus derelictum; et ideo desertum concutiet, id est, prædicationem apostolorum excelet, et arabilem terram faciet. Et noc taliter fiet, quia Dominus commovebit, id est, celebrari faciet ab illis commovendo ad eorum notifiam per Apostolos desertum Cades, id est sauctum legis a Judæis prius quantum ad spiritualem intellectum desertum, et simpliciter ad litte-Tam intellectum. Cades enim sanctum legis interpretatur. Et quo modo desertum illud commoveatur exponit dicens: Vox Domini intonabit, præparantis cervos, id est, qui præparabit apostolos exsuperatores et repulsores venenate doctrine et persuasionis illorum, qui in terrenis veram beatitudinem posse haberi putabant, et alios docebant in que sunt cervis comparabiles. Cervorum enim est natura singulis annis ut cornua deponant, et innoventur, interpretatur candidatus, sive candidatio. Per Libanum naque intelligitur Judaicus populus, qui Inter D tinentes: et per hos cervos, id est, per hos apostolos revelabit Dominus condensa. Quod est dictum ad similitudinem. Solent enim cervi inter condensa nemorum ingredientes, ramos ipsis cornibus separare, et campum ubi pascantur sibi et aliis animalibus aperire, sicut sancti apostoli opacitates et occulta mysteria Scriptoraram, in quibus et ipsi pascerentur et alios pascerent, aperuerunt; et his Condensis per apostolos et corum successores revelans omnes, id est aliqui de singulis gentibus dicent gloriam, id est, annuntiabunt gloriam Domini in templo ejus, id est in Ecclesia, quie non solum tabernaculum Dei dicitur, sed etiam domus et templum ejus; et hoc quisque faciet pro dono quod accepit a Spiritu sancto, quidam enim dictis et factis, quidam vero pro solis bonis operibus et sic da**versis** modis; hoc autem ideo eveniei, qua *Dominus* dum vagabitur in arca sua, id est in Ecclesiasticis institutis, in quibus octo animæ, id est, emnes perfecti

homines qui prius erant quasi diluvium positi in profundo vitiorum, et in procellis carnalium concupiscentiarum, faciet sanctos suos inhabitare illud diluvium. Id est, habitabilem et fertilem terram facere illos, qui prius erant diluvium : et sic Dominus sedebit, hoc est habitabit in illis, ita ut sit Rex corum in aternum; id est regat eos æternaliter. Et hoc modo reget eos, quia Dominus dabit virtutem, id est, constantiam in bono populo suo. Et Dominus etiam benedicet, id est, augmentum et numero et virtute dabit eidem populo suo, ut tandem ponat eum in pace eunte in idipsum, id est in æterna requie, ut benedicet illi posito hic in pace, id est, in observantia bonæ vitæ. Observantia autem bonæ vitæ est litigium habere com vitiis, pacent cum moribus optimis.

## IN PSALMUM XXIX.

Psalmus cantici in dedicatione domus David.

### ARGUMENTUM.

Elevatus Ezechias victoriæ tam gloriosæ proventu, pgrotatione correptus est, ut sum fragilitatis admonitione deponeret arrogantiam; sub ejus proinde persona ab errore correpti, ab infirmitate salvati, et ab hostibus eruti gratiarum actio prædicatur, et pro conversatione templi, tanquam pro dedicatione decantatur. Aliter Ecclesia orat cum laude.

#### EXPLANATIO.

Psalmus cantici est cum choro antecanente humanæ cantationis, hymno ars organi consonantis aptatur. quod ubicunque ponitur, ostendit per cognitionis divinæ scientiam usum boni operis esse tractandum, quatenus optatam fidelium yestorum efficientiam præcedit anterior de Deo adepta cognitio. Domus autem David Dominici corporis in templum, dedicatio vero ejus resurrectionem ejus ostendit, qua in æternam gloriam potestatemque perductum est. Prima narratione Dominus post resurrectionis gloriam Patri gratias agit, quia eum C de mundi istius adversitate liberavit, sanctis jubens laudem dicere Domino, quando universa in ejus posestate sunt posita. Secundo se dicit a sua constantia non movendum, insuper addens præcon a divinitalis a vivis potius, non a mortuis esse solvenda. Tertia redit ad resurrectionem suam lætus exsultans, quoniam, carnis fragilitate deposita, in æterna majestalis suæ gloria perseverel.

## COMMENTARIUS.

Exaltabo te, Domine. Titulus est talis, Psalmus captici in dedicatione domus David. Domus vero David, id est Ecclesia, quæ in præsenti labore summo et tribulationibus variis tam in universis quam in singulis ædificatur. Hæc domus tandem dedicabitur in communi, scilicet resurrectione, quando mortale hoc absorbetur ab immortalitate, et quando apparebit gloria populi Dei, qui nunc in ædificando a filis Edom, id est Esau, valde tribulatur et impeditur, tunc vere in admiratione illius gloriæ dicturus : Ecce D quos aliquando habuimus in derisum, et in similitudinem mortis improperii, quomodo computati sunt inter filios Dei, et inter sanctos illorum est sors? Dedicare enim proprie est aliquid novum ædificium in usum celebrem deputare. Vere bæc domus in celebrem usum deputabitur, quando ipse Deus in singulis æternaliter manelit, existens omnia in omnibus. Nunc enim, etsi in nobis habitat, sæpe tamen malo merito nostro a nobis recedit. Quæ commutatio tunc penitus exclusa erit, hæc autem dedicatio jam facta est partim in re, partem in spe. Fundamentum enim jam realiter dedicatum est, id est, Christus qui jam nunc resurrexit, et rursus positus est ad dexteram Dei Patris, qui vere fundamentum est. Juxta illud Apostoli : Fundamentum enim aliud nemo potest ponere, præter id quod positum est, Christus. Parietibus autem et tecto hujus adilicii jam facta est dedicatio in spe. Necesse est enim quod in membris sequatur quidquid præcessit

salvabuntur, hac et illac per diluvium, id est, per A in corpore, unde dictum est: Deus Pater qui Christuri resuscitavit a mortuis, et nos in ipso resuscitabit. Titulus autem sic exponitur: Iste psalmus, id est h c hymnus, qui est cantici, id est exsultationis, quia pertinet ad illam veram lætitiam, quam nulla tristitia intercurret, est dedicationis domus David, id est, agit de dedicatione domus veri David. Est enim vox capitis in hoc psalmo, gratias agenti Deo Patri, de hoc quia tristitiam passionis sure convertit in gaudium resurrectionis, per quod donni quoque sua dedit spem futura dedicationis, et nunc interim justitiam internæ resurrectionis, in quo nos exhortatur, ut quantumlibet tribulemur, non deliciamus tamen in ædificatione, quo tandem vere gaudeamus in dedicatione. Orat autem in hoc psalmo caput nostrum Christus ex humana infirmitate, secundum

quam competit ei orare.

Si enim respicias ad hoc quod in principio erat Verbum, et Deus erat Verbum, nec habet quem oret, B neque pro quo oret; si vero respicias ad id quod Verbum caro sactum est, et habitavit in nobis, et habet quem oret et pro quo oret. Scilicet pro te homine, quia mediator factus est inter summam æquitatem, et infimam iniquitatem : ipse dico homo non iniquus, sed infirmus. Ut per hoc quod esset non iniquus, conjungeretur summæ æquitati, per hoc vero quod infirmus, nostræ sociaretur infirmitati. Et est tale quasi dicat: Domine Pater, primus homo Adam erexit se, et quasi depressit te, quia potuit videri vel te esse infirmum, qui bominem feceras, cujus habitum non noras; vel quod non esses perfecte bonus, quem tam cito tuus deseruit consecretarius. Ego autem humiliando me exaltabo te, quia mea glorificatio tua erit exaltatio. Et merito exaltabo te, quoniam suscepisti me, id est causam meam contra pravos causidicos, id est contra Judæos egisti, et ideo non delectasti inimicos mees, id est præceptorem iniquitatis, diabolum, et Judeos: et si factus exper me quantum ad exterius, quia quantis delectarentur in morte mea, illa tamen delectatio ad horam tantum fuit, et conversa est eis in æternam tristitiam.

Domine Deus meus, clamavi ad te. Ideo non deleciasti, Domine, inimicos meos, quia clamavi, id est validam cordis intentionem ad te direxi, considerans quia tu es Deus meus, non ego sum mihi Deus, sicut miser Adam seipsum Deum putavit suum, et ex suo nutu pendere voluit. Et quia clamavi ad te, tu sanasti me, id est corpus quod saucium passibilitate portavi, immortalitate restituisti : et quomodo sanaverit ex-ponit dicens : Donine, eduxisti animam meam ab inferno, id est non permisisti animam meam sicut alias in inferno detineri, sed cum triumpho eam reduxisti, et sic me secunda resurrectione clarificasti, quoniam prius per primam resurrectionem clarificaveras: nam salvasti me, id est resuscitasti me prius in interiori, per immunitatem a peccatis, me dico separatum a descendentibus in lacum, id est a commorantibus in profundo vitiorum. Est enim lacus quo descendit fere omne mortale genus, barathrum scilicet luxuriæ et toijus nequitiæ. In quem ille quidem non descendit, qui peccatum non fecit, nec in-

ventus est dolus in ore ejus.

Psallite Domino, sancti ejus. Ecce capitis dedicatio jam notata est. Ubi dictum est: Eduxisti animam meam ab inferno. Et quia quod præcessit in capite. necessario sequetur in corpore. Vetus enim et verum proverbium est : Que caput, et cætera membra. Ergo quasi dicat: Habentes tantam certitudinem glorificationis et resurrectionis vestræ in me capite, vos sancti ejus, id est vos quos jam Dominus Pater sanctificavit per justitiam datam in resurrectione mea, psallite Domino Patri, quasi dicat : Gemite de præsenti, psallite de futuro; orate de re, gaudete in spe. Quod ultimum sic dicit, Constemini, id est laudem dicite pro futura spe memoriæ sanctitatis cjus, id est ipsi Domino. Qui cum vos essetis obliti ejus, transgredientes præcepta ejus, non est oblitus vestri,

eed potlus memor fuit sanctitatis vestræ , id es! me- A in his qui se Christo , qui veræ Incis matutinum est. mor fuit mei, resuscitando me, per quem vos justificatos sanctificavit.

Ouoniam ira in indignatione ejus. Vere debetis Domino psallere et confiteri, quoniam vindicavit in vos peccatum primi parentis per iram, et restituit vohis vitam in me per misericordiam. Quod sic dicit: Ira in indignatione ejus, et reliqua. Indignatio proprie dicitur, quando nos commoti erga aliquem, faciem nostram ab eo avertimus. Sic quando Adam prævaricavit, et magis uxori et serpenti obedire voluit, quam observare præceptum Domini, qui dixerat ei, De ligno scientiæ boni et mali ne comedas, Dominus faciem suam avertit ab eo. Quia fucem gratiæ suæ ab eo abstulit, et tunc factum est in co vespere, quia verus sol ei occidit. Juxta illud libri Genesis: Dum deambularet Dominus in paradiso ad auram post meridiem. Quasi enim meridies fuit, dum fervor observantiæ præceptorum Dei in Adam perstitit: post meridiem vere sol inclinatur ad occasum: B tus in abundantia virtutum a Domino, dizit, si non sic quoque in Adam quasi sol ad occasum declinavit, cum post transgressionem præcepti cognitio et inx veritatis in mente ejus defecit, et nox ignorantize subintravit. Unde qui prius in abundantia virtutum positus ad præsentiam Domini solitus erat gaudere, tune ad ejus ignorantiam compulsus est timere atque se occultare, dicente ei Domino: Adam, ubi es? Non quod locum ignoraret, sed quasi dicat : Ecee, miser, qui te contra licitum exaltare voluisti, in quantam insirmitatem te dejecisti. In hoc autem vespere factus est fletus, quia miser ille tradux peccati, morte mulctatus est interius et exterius. In quo totum genus humanum hanc miseriam mortalitatis ut assidue labatur interius et exterius incurrit. Et hic fleurs, id est hæc miseria, demorabitur etiam in perfectissimis, usque ad matutinum exsultationis, id est usque ad communem resurrectionem, quando in la titia prius amissa dedicabimur, et stola immortalitatis coronabimur.

Quod matutinum jam est præsignatum per matu- C tinalem Domini, quæ mane prima sabbati facta est, resurrectionem. Littera in his duolus versibus, quorum sententiam præmisimus, sic exponitur. Ira, id est mortalitas, et omnis fragilitatis humanæ miseria facta in nobis est in indignationem ejus, id est quando Dominus prævaricanti Adam est indignatus. Et vita immortalitatis, quam nullis vestris meritis recuperare potuistis, in voluntate ejus, id est per solam misericordiam et henevolentiam ejus, non per vestra merita, qui nibil pra ter iram merueratis, est vobis restituta jam spe, ut tandem restituatur in re. Vel si volumus empliatice accipere, possumus ipsum Christum voluntatem Patris vocare, quia nec cogitatione aberravit ab ejus voluntate; Adam vero indignationem, qui nihil meruit nisi iram. Et etiam præpostero ordine taliter potes legere: ideo jure confiteri debetis Domino, quoniam vita est vobis restituta in voluntate ejus, id est, per me qui sum restituta in voluntate ejus, id est, per me qui sum et ad justificatione::: sliorum, sed dubitur caro mea voluntas ejus, quem ideo nesci et mori constituit, D in purredinis corruptionem. Vere nulla utilitas erit, ut vos moreremini in peccasis, et ideo resurgere fecit, ut et vos ad veram vitam resurgeretis. Et vere vita est vobis data per meam voluntatem, quia ira data est in indignations, id est per illum qui solum meruit indignationem. Et hic fletus, id est hæc ira facta ad vesperum, ut supra dictum est, demorabitur, id est, diu manebit in hominibus, et exterius et interius. Et vere demorabitur, quia lætitia dedicationis, licet jam habeatur in spe, disseretur tamen in re usque ad matutinum communis resurrectionis, quando lux veri solis apparebit. Vel possumus accipere Actum peccatum ipsum, ex quo ira præcessit, et ita dicere, Ira quidem fuit in indignatione. Et fletus illius causa demorabitur semper intendentibus ad vesperum, id est in his qui vestigia vetustatis tenent, et ipsi respero se conformant. Lætitia vero nunc interim interioris resurrectionis, quandoque vero et jam exterioris erit, intendentibus ad matutinum, id est

conformant. Sciendum autem quod vespere factum est per Adam in humano genere, et matutinum nostrum ad vespere capitis, et ejus matutinum potest conferri. Caput enim, id est Christus, in vespere sepultum suit, triduo in sepulcro jacuit, tertia die mane surrexit. Et nos quoque in vespere, scilicet quando prævaricante Adam sol veritatis ei occubuit, sepulti in tenebris peccati et ignorantiæ fujmus, la quo sepulcro si ad atates mundi respiciamus, tridue jacuimus. Totum enim tempus ante legem una dies accipitur, item totum spatium sub lege secunda vocatur : veniente autem tertia die, id est tempere gratiæ, resurreximus jam interiori resurrectione in mane, sole scilicet justitiæ, noctem peccaterum fugante, et in hoc eodem tempore resurgemus tandem etiam exteriori resurrectione.

Ego autem dixi in abundantin men: Non morebor in ælernum. Ideo ira data est, quia primus homo posivoce, tamen in re : Ego non movebor, id est, non stal o in pracepto Domini, qui dixit, ne comedam, sed porrigam manum, et pomum accipiam, et sicut Deus. Ideo vero vita in me secundo homine est restituta, quia ego existens in abundantia mea, id est, longe majore et digniore abundantia illius; de hoc enim solo dictum est qued Deus non dat spirirum ad mensuram. In hoc item major fuit abundanta istius quam illius, quia cum ille tantum non mori si non peccasset, iste nullo modo mori potnit pec-cando. Ego, inquam, existens in abundania dizi, Non movebor, id est, non apostatabo a præceptis Domini perseverando in æternum. Et hanc perseverantiam non mihi ascribo, sed Domino. Nam, o ta, Domine, tu præstitisti virtu'em, id est constantiam, ne labi possem decori meo, id est, immunitati a pec-catis, quam mihi dedisti. Et hoc non fecisti ex meritis meis, sed voluntate tua, id est solummodo in beneplacito et misericordia tua.

Avertisti saciem tuam a me. Vere in misericordia sola præstitisti mihi virtutem, quia in ira eam abstulisti. Nam in prævaricante Adam faciem tuam, id est, lumen veritatis toz avertisti a meis et a me, quantom ad massam; et hoc modo conturbati sunt mei per peccatum, et mortalitatis insirmitatem, quæ ab illo susceperunt; et ego ipse, quantum ad pœnam peccati, conturbatus sum, licet non quantum ad peccatum. Esurivit enim Christus, alsit, sitivit ex pœna peccati; peccatum vero non cognovit, et pro hac conturbatione clamabo, id est, vatidam cordis intentionom dirigam ad te, Domine. Et hoc modo deprecaber, et pre me et pre meis ad te Dominum emniem per naturam, meum autem per gratiam dicens ita: De-mine, que utilitas erit in sanguine meo, id est, in effusione sanguinis mei, boc est, qui fructus sequetur ex passione mea dam descendo in corruptionem? Hoc est, si ego non resurrexero ad consolationem quia pulvis, id est, peccatores attriti a peccatis, et leves ut pulvis qui convertendi et justificandi sunt per resurrectionem meam; aliquin non confitebuntur tibi, id est, nullam laudabilem confessionem facient tibi, et nunquid confitebantur tibi? Utique non. Aut ai ego non resurvexero, quis Apostolorum vel aliorum annuntiabit ipsi pulveri veritatem tuam, id est, veram vitam per me restitui promissam ! Utique nullus annuntiabit, quia nullus de ca sperabit.

Audit Dominus et misertus est mei. Dixi Domino: quæ utilitas in sanguine meo? et cætera, deprecando; et Dominus audivit deprecationem meam, et misertus est mei Dominus me resuccitando, et meorum interius cos justificando, et spem certam perfectæ salvationis dando, et Dominus est factus adjutor meus, causam meam agendo contra inimicos. Et quemodo misertus est ostendit, et apostropham ad eum facit, dicens: Convertisti, Domine, planetum meum, id est, gandinm mihi et meis; unde in Evangelio dictum est: Nundus quidem quudebit, vos autem contristabimini, sed tristitia vestra vertetur in gaudium.

Et hoc modo convertisti, quia conscidisti saccum meum, id est, mortalem carnem meam in cruce conse di et perforari permisisti. Saccus enim proprie dictus est vestis quædam densa, olim ad usum militiæ apta, de pilis caprarum et hædorum contexta. Per hædos autem et per capras peccatores, propter

fetorem, recte intelliguntur.

Mortalis igitur caro Christi, quam de peccatoribus assumpsiati, recte per saccum intelligitur. De peccatoribus enim natus, in similitudinem carnis peccati venit, sed non in carne peccatrici, quia saccum quidem induit, sed meritum sacci, id est, peccatum non suscepit, quia solus a peccato immunis exivit. Conscidisti, inquam, saccum in passione, et circumde-disti me læticia; id est, jucunda et triumphali toga me quidem in re, meos autem in spe. Et hoc ideo, ut amplius non gemat tibi mortalitas mea, sed cantet tibi, id est, laudet te in evidentia rei gloria mea, id est, immortalitas et impassibilitas mea. Et etiam gloria mea jam eis in spe data, et amplius compungar ego quidem a mortalitate. Unde dictum est : Et mors illi ultra non dominabitur. Et mei etiam non compungantur amplius a stimulis peccatorum, scilicet, capitalium. Unde etiam Apostolus: Ut ultra non serviamus peccato. Et Ita, o Domine Deus meus, confitebor tibi in eternum, id est, laudabilem confessionem æternaliter fociam tibi in me, etiam in meis, quia si confiteamur hic quæ contra eum fecimus, ipse propitius erit. Et dimittet nobis, et sicut æternaliter quæ ipse nobis fecit confitebimur ei, scilicet, quod de impiis secit pios, quod de peccatoribus secit justos, de servis filios, de damnatis in regnum assumptos.

# IN PSALMUM XXX.

In finem, Psalmus David pro ecstasi.

ARGUMENTUM.

Quibus verbis pro reditu suo plebs in Babylone captiva Deo supplicet, quæve mala pertulerit, et quæ futura sit Deo concedente reversio, prædicitur. Aliter confessio est credentium Deum.

## EXPLANATIO.

Titulus notus est, pertinens ad Dominum Christum. de cujus passione et resurrectione totus est psalmus iste cantatus. Per universum psalmum verba sunt Domini Salvatoris. Primo ingressu precatur Patrem, ut de malis imminentibus liberetur, ac deinde exauditum se indubitanter exsultet. Secundo redit ad passionem suam aclumque rei per allusiones varias mirabili narratione describit. Tertio generaliter gratias agit pro se et populo fideli, quoniam universali Ecclesiæ misericordiæ suæ dona largitus est, commonens etiam sanclos ut in charitate Domini perseverent, qui et bonorum præmia et malorum retributiones superius audierunt. Potest hic psalmus juxta historiam de ipso intelligi.

## COMMENTARIUS.

In te, Domine, speravi, non confundar in æternum, in justitia tua libera me. Titulus est talis: In finem psalmus David ecstasis. Ecstasis, ut dicit Augustinus, Græcum nomen est, interpretatur excessus; proprie tamen ecstasis dicitur mentis excessus. Ilujus excessus duo modi sunt : Pavor, scilicet, et ad superna intentio. Talis quidem, ut jam mens labatur ab interna memoria. Quando enim sanctis revelantur divina secreta, tunc ab eis vere excidit eorum solita interna memoria, quia nibil jam cognant humanum, sed sola cuelestia ei spiritualia intendunt. In hac superna intentione Paulus suit, qui dixit : Sive excedimus mente, Deo; sive sobrii sumus, vobis sobrii sumus. Quasi dicat : Si semper alta et sublimia tantum con-

tri-titiam passionis mez et meorum commutasti in A sideraremus, quando vos infirmi ad nos ascendere possetis? Sed ut ad nos pervenire possitis, charitas Dei, qui se pro nobis humiliando exinanivit, nos compellit sobrie sapere, et vobis condescendere. Pertinet autem hæc pars ecstasis, videlicet, ad su-perna intentio, ad hunc psalmum hoc modo: Quia vir sanctus in hac superna intentione positus loquitur in hoc psalmo, exhortans nos, ut ejus exemplo sic ad superna intendamus, ut labamur ab interna nostra memoria, scilicet, ut non amplius cogitemus vel desideremus aliqua terrena, sed sola cœlestia. Alia quoque pars ecstasis, que in pavore consideratur, ab hujus psalmi contextione non separatur. Agit enim hic psalmus de tribulatione multipliciter, quam sancius vir qui hic loquitur patitur non solum a peccatoribus exterius, sed etiam a falsis fratribus interius; pro qua pavet quodammodo factus extra se, quia timet ne succumbat, et ideo liberari ab eo orat, exhortans nos ut si quando tribulemur, oremus et immortalitatis et incorruptionis in resurrectione, p nos, ut non deliciamus. Et si timemus, ita timeamus, ut etiam speremus, quoniam ipse qui agit in hoc psalmo non solum timet, sed etiam sperat. Timor enim sine spe desperatio est, spes vero sine timore præsumptio est. Et ideo debemus sperare et timere. Timere quidem ex bumana infirmitate, scilicet, ut qui stat videat ne cadat; sperare vero ex divina promissione, quia et si in humano corde aliqua sit conturbatio, non tamen descrit nos divina consolatio. Unde satis congrue a quodam de hoc psalmo dicitur : Psalmum intendamus, si oret, oremus; si gemat, gemamus; si gaudet, gaudeamus; si speret, speremus; si pavet, paveamus. Titulus sic exponitur: llæc verba referuntur non ad historiam, sed in finem, id est, ad Christum per ejus membrum, quæ sunt psalmus. Id est, laus attributa David perfecto viro, id est, vere manu forti, uni sine pluribus. Loquitur enim hic unus ex unitatis affinitate in persona multorum. Psalmus, dico, qui est ecstasis, quia in co perfectus vir cujus vox est secundum utramque ecsiasin supra dictam, agit ita agens et insistens cum Domino Deo suo : Domine, Adam infelix speravit in se, et ideo confusus est; ego autem speravi in te solo, non in me, et ideo non confundar in æternum, id est, zeternam confusionem non incurram, et non perhorrescam hic temporalem confusionem, sed æternam. Est enim quædam temporalis confusio, utilis perturbatio animi peccata sua respicientis. Respiciendo erubescentis, abhorrendo corrigentis. Quam confusionem Christiana anima formidare non debet, sed omnibus modis appetere, quia si banc amat, æternam confusionem devitat; si vero eam non appetit, divinam incurrit. Æterna autem erit, quando iniquitates suæ malos ex opposito, id est, ad sinistram, traducent. Quibus dicetur : Ite, maledicti, in ignem æternum. Et tunc erubescent, cum exprobrabitur eis : Esurivi, et non dedistis mihi manducare, etc. Non confundar, inquam, quia speravi in te; et non confundar, libera me a periculo mortis in tua justitia. Qui si D resipiscas ad meam justitiam, quæ solam iram meruit, damnabis me; in tua vero justitia salvabis me. Quæ justitia est mea, id est, mihi a te data: dicitur tamen tua, ne de se præsumat humana superbia. sicut illi fecerunt, qui justitiam suam statuerunt, et justiliæ Dei subjecti esse noluerunt. Quare gratiam Dei, id est, veram salvationem non attenderunt. Quæ vere dicitur gratia, id est, gratis data. Gratis enim nos vocavit, gratis et vocavit et justificavit et magnificavit. Et ideo, Domine, libera me in tua justilia, id est, in gratia tua, et erus me. Quasi dicat: Quod justificat me, scilicet, quod de impio facit pium, de cæco videntem, de cadente surgentem, de siente gaudentem. Ut tandem ab æterna confusione liberet me, nunc eruat me a malorum conformitate, habet enim alia translatio utrumque, scilicet, Libera me, el erue me.

Inclina ad me aurem tuam. Libera me, inquam, et inclina tu scilicet, altus ad humilem, medicus ad

potentiam exandiendi quæ in te est ad me clamantem, id est, dispone misericordiam tuam super me. Quæ culm misericordia major potest esse, quam quod Deus unigenitum suum incarnari pro nobis constituit, non ut nobis viveret, sed ut pro nobis moreretur? Inclina, inquam, et accelera, ut eruas me, id est, nt tandem a consortio malorum separes me, et vere accelerabis, quia tempus breve est, nec aliquid videri debet longum, quod habet exitum.

Esto mihi in Deum protectorem. Dico ut tandem eruas me. Nunc autem interim esto miki Deus protecter, id est, protegens me contra onnes impetus et insidias inimici, et esto mihi domus refugii. Fugi enim a te, et perdidi me; refugiam ad te, ut invcniam me, quia si a te recedam, quocunque sugero, te inveniam. Si iratus, punitorem; si placatus, adjutorem. Et ideo sis mihi domus, ad quam qui jam defeci in campo recedens a te, refugiam, ut faciam nie salvum, id est, ut qui prius me perdidi, me in- B latem observas. Nam dum speras, exspiras; et dum venianı.

Quoniam fortitudo mea. Ideo, Bomine, te rogo, ut sis mihi domus refugii et protector. Quoniam tu es fortitudo mea, dando mihi patientiam, ut sim fortis ad tolerandas tribulationes et persecutiones inimicorum. Et es resugium meum ad relinquendos eos, scilicet, ne eam in conformitatem illorum, et propter nomen tuum per me glorisicandum deduces me, id est, voluntatem tuam insistere et amare, et meam prorsus contemnere sacies. Et ita deduces me, id est, de virtute in virtutem sublimabis me. Et ita enutries me. id est, lacte nunc interim cibabis me, ut postmodum aptus sim ad ve cendum solido cibo, quo pascuntur angeli. Nota similitudinem. Sient enim materna pietas durum cibum, quo parvulus nequit pasci, in carnem suam trajicit, ut in lac mollescat, et sic parvulo suo præbeat, donec idoneus solido cibo pasci flat, ita summi Patris clementia solidum cibum angelorum, id est, sapientiam suam, ad quam percipiendam C nostra pravitas non erat idonea, in carnem trajecit, quia carne eam vestivit, et humilitatem ejus quasi in esca lactis nobis præbuit. Quam comedentes, id est, imitantes, fiamus tandem idonei ad pascendum pane vero quo pascuntur angeli. Ut enim panem angelorum manducaret homo, Rex coelorum factus est bomo.

Educes me de laqueo. Enutries me, inquam, et enutriendo educes me, id est, expedies me de laqueo illo, quem absconderunt, id est, absconse paraverunt mihi diabolus et ministri ejus. Laqueum vocat deceptionem omnem et insidias diaboli, in quo laqueo parat nobis et occultat duo implicamenta, errorem scilicet et terrorem. Errorem quidem in blanditiis, quo nos decipiat; terrorem vero in tribulationibus, quo nos frangat. Sed nos imitemur exemplum imperatoris nostri, qui non solum pro nobis dignatus est is carnari, sed etiam pro nobis dignatus est tentari. Et primo quidem tentatus est errore in monte mundi dixit : Hæc omnia tibi dabo si procidens adoraveris me. Sed decipi non potuit, quia januam cu-piditatis contra errorem clausit dicens: Vade retro, Satana, non tentabis Dominum Deum tuum. Tunc, ut evangelista testatur, recessit ab eo ad tempus, iterum rediturus; et quem non potu t errore decipere, voluit terrore frangere parando ei passionem. Sed nec hoc modo quidquam profecit, quia ipse item januam timoris contra terrorem clausit. Nos ergo similiter quando a diabolo vel ministris eis tentamur, contra errorem cupiditatis januam claudamus, et coutra terrorem timoris portam obstruamus, et sic a laqueo isto educemur.

Quoniam tu es. Ideo, inquam, educes me de laqueo, quoniam te solum elegi, ut esses contra insidias et impetus inimici protector mens. Et quia te protectorem halico, ideo, Domine, commendo spiritum meum, id est, animam meam a laqueo erroris et terroris

argrotantem, Deus ad hominem; aurem tuam, id est, A defendendam, non infirmitatem meam, sed in manus tuas, id est, in omnipotentiam tuam. Et merito hoc facio, quia tu certissime redines inde eam, quoniam jam eam per fidei sacramentum redemisti. Tu, dica, qui es Deus veritatis, id est, qui nullum fallis in promissis.

Odisti observantes vanitates. Vere es Deus veritatis. Nam non es Deus falsitatis, quia odisti observantes vanitatem. Observant autem vanitatem, qui dum timent mori, moriuntur. Timendo enim mori mentiuntur, et mentiendo moriuntur. Qui ideo mentiebantur. ut viverent. Mendacium enim mors est animæ. Et sic dum unam mortem figiunt, geminam incurrunt. Quod scilicet mortem fugere sit supervacue et inutiliter, quia licet mortem, ut videtur, possint differre, non tamen eam possunt auferre. Et hoc totum ideo fit, quia banc vitam et bæc temporalia bona amant. quæ vana sunt. Vel hoc modo : Si speras in perunia aut nobilitate, vel in aliqua singulari dignitate, vaniexspiras, perdis in quo sperabis. Quod item supervacum est, id est, damnosum. Amemus igitur ea quæ nec nos spirantes deserant, nec a nobis spirantibus deserantur.

Ego autem speravi in Dco. Udisti quidem, Domine, observantes vanitatem, me autem non odis, quia ego ad vanitatem non respexi, imo ad veritatem, quia speravi semper, et sperabo in te, Domine. Et hoc modo sperabo, quia exsultabo exterius, et lætabor interius, id est, plenarie gaudebo non in justitia mea, sed in misericordia, id est, in gratia tua. In qua merito debeo latari, quoniam sicut prius me elatum in Adam despexisti, dando me in necessitates, ita me nune humiliatum respexisti, quia jam salvasti pro spe de necessitatibus animam meam, id est, de peccatis et miseriis omnibus. Quæ ideo necessitates dicuntur, quia dum a luce veritatis in primo parente concidimus, necessario in has miserias lapsi sumos, a quibus nequaquam perfecte usque in finem salvari poterimus, spe tamen salvati sumus. De his necessitatibus dicit Augustinus : « Quis animæ necessivates enumerare, vel digne queat vitandas commendare? Nullus utique. Magna enim necessitas est nescire cor alterius. Unde evenit ut sæps de amico fideli male sentiamus, de inimico vero fideli bene cogitemus. Hinc dictum est : Nolite ante tempus judicare, > et reliqua. Magna quoque necessitas est cor suum nescire. Sicut Petrus nescivit qui dixit : Domine, et si oporteat me tecum mori, non te negabo. Prateres magna necessitas est ipsa mortalitas, quia necessarium est omnes mori, et nemo tamen vult mori. l'ugnare quoque contra veteres consuetudines, et detestari malum; et tamen facere malum graves necessitates sunt, et aliæ multiplices et innumeræ necessitates animæ sunt, quas nullus valet explicare.

Nec conclusisti me in manibus inimici. Salvasti me, inquam, de necessitatibus, et hoc modo conclusisti, id est, non permisisti me, neque permittes concludi a di bolo, cuni ci proponens omnia blandimenta D me, id est, animam meam in manibus, id est, in potestate inimici. luimicum hic accipe non familiarem aliquem, vel tuum vicinum, sed pessimum hostem serpentem antiquum, in cujus manibus concluditur quicunque in peccatis sus moritur. Qui vero conversus fuerit ab impietate sua, et fecerit justitiam, non morietur, neque in manibus ejus concludetur. Non conclusisti me, inquam, in manibus inimici, sed patius statuisti pedes meos, id est, affectiones meas, in loco spatioso, id est, in latitudine charitatis, hoc est, fecisti mihi facilem justitiam tuam, ut per eam corde dilatato currerem, quæ sicut est dissicilis nolenti, ita est facilis amanti. Arcia enim via est, que ducit ad vitam, quia non curritur uni dilatato corde.

Miserere mei, Domine. Hucusque est quasi aggratulatio perfecti viri , liberari a tribulationibus, qui et salvatus est a necessitatibus. Et cujus pedes sunt in loco spatioso. Quomodo autem nune dicit, periculo quasi rursus imminente, Miscrere mei, Domine, quo-

angustatur, quomodo pedes ejus sunt in loco spatioso? An forte ideo hoc dicit: Quia quorum unum corpus est, eorum vox una est? In quo corpore quedam membra sentiunt facilitatem justitize, quardam adhue laborant tribulatione; et si patitur unum membrum, cætera compatiuntur; et si glorificatur unum membrum, cætera glorificantur. Et ideo ista tristantur in illorum tribulatione, et illa consolan-tur in istorum glorificatione. Quod inde evenit, quia charitas facit compagem, compages amplectitur unitatem, unitas servat charitatem, charitas perducit ad claritatem. Quapropter perfectus hic vir, qui hic lequitur, quamvis a tribulationibus liberatus, in persona consortium suorum vel quorumlibet infirmorum, quibus compatitur, dicit : Miserere mei, Domine, et opus est ut miserearis, quoniam tribulor ego. Unde autem granum inter tantam multitudinem palearum quod prius gaudebat, modo autem tribulatur? Inde scilicet, qua jam refrixit charitas multorum. Et quia quos prius vidit in templo Domini, modo videt in theatro. Et nunc audit cantare theatralia, quos prius audivit psallere ecclesiastica cantica. Et non solum tribulor, sed etiam irascor. Unde irascitur? Inde. scilicet, quia videt homines ore Deum consitentes, moribus autem blasphemantes. Et mundo dictis abrenuntiantes, factis autem inhærentes. Multaque talia videt, quibus irascitur corpus Christi, quod interius vivit de spiritu Christi. Littera sic dicitur : Oculus meus, id est, intellectus meus, est in ira, id est, irascitur falsis fratribus, oculus dico, per iram rationabilem tantum conturbatus, non etiam per odium exstinctus. Irasci enim malis quæ mali faciunt licet, ipsos vero odisse non licet. Et non solum oculus, id est intellectus est conturbatus; sed eliam anima mea, id est, ratio mea, et venter meus, id est, sensualitas mea conturbata sunt. Et intellige per bis tria omnia interiora. Quasi dicat : Interiora mea omnia conturbata sunt, non etiam exteriora. Quando enim tantam perversitatem et nequitiam C malorum prævaluisse videmus, quam nec corripere, nec corrigere possumus, tunc irasci tantum l'ect, clamare vero non licet, quia si clamaremus, nihil proficeremus, imo magnum nobis offendiculum faceremus. Qu'd cum evenit, turbantur tautum inte-riora, non etiam exteriora. Sensualitas dicitur vis illa animæ, quæ tantum de exterioribus appetit, quantum sufficiat necessitati corporis. Quod quandiu servat, subjacet viro suo, id est, rationi; cum vero hæc excedit jugum viri sui abjicit, et, diabo o consentiens, manum ad illicita, quasi Eva ad ponum, extendit, et sic etiam virum seducit.

Quoniam defecit in dolore vita mea. Merito inte-

riora mea conturbata sunt, quoniam vita mea, quæ debuit proficere in lætitia, defecit in delore. Sciendum quod vita sancti viri et in Evangelio Christi perfecti non est necessaria sibi, sed aliorum dispositioni. Nec ip-e propter se vivit, sed ut ejus vita exemplum præheat aliis, qui cum aliquos lucratur, quos suo exemplo corpori Christi adjungit, tune vita ejus in lætitia proficit; et e contra si nultum sibi conformare poterit, ejus vita in dolore deficit. Unde perfectus hic vir conqueritur dicens : Vita meu desecit in dolore, et non brevis vita, sed anni mei, id est, longa vita mea, quam ut aliis proficerem deduxi; defeci in gemitibus, non in clares vocibus, quia tantam perversitatem attendo, quod dolorem cordis gemitu tantum licet exprimere, non ctiam vocem correctionis emittere.

Infirmata est in paupertate virtus mea. Ideo vita mea in dolore defecit, et anni in gemitibus, quia virtus mea, id est, vigor charitatis erga proximos exemplo meo salvandos, est infirmatus non in me, sed, quantum ad ellicaciam, in paupertate, id est, quasi in cibi egestate. Quia cum nihil aliud esurirem, nisi ut aliquos salvos facerem, nullum inveni per quem mihi conformando me reficerem. Et non

ziam tribulor. Si enim tribulatur, angustatur; si vero A mirum si virtus est infirmata, quia etiam ossa mea, id est, validiores inter consortes mens qui erant robur meum, conturbati sunt interius ( ut supra dicium est), non tantum ab hostium persecutione, quantum a falsorum fratrum impietate.

Super omnes inimicos meos. Ideo virtus est infirmata, et ossa conturbata, quia ego factus sum opprobrium super omnes inimicos meos, id est, majori contemptui habitus sum , quam omnes inimici mei , id est, Judæi, scilicet, et pagani, contradicentes veritati; quod tamen qua-i dicat evenit, inveniuntur falsi Christiani, qui deterius in Ecclesiæ sacramentis vivunt, quam vel Judæi vel pagani in regula sua faciant. Quod referendum est ad ipsos inimicos. Habet enim alia Translatio: Apud omnes inimicos meos factus sum opprobrium, et valde factus sum opprobrium vicinis meis. Vicinos vocat illos qui prius ad ecclesiasticam regulam accedere, et Ecclesiam intrare voluerunt, sed propter privatam vitam fal-B sorum fratrum repulsi sunt, apud quos factus est opprobrium. Vel quia ipsi eum communiter cum cæteris vituperabant, vel etiam ipsunct dicunt: Quare nos ad vos accedemus, cum multo turpiorem vitam nobis ducatis? Et notis meis, id est, illis etiam quibus ego vel qui mihi noti sunt jam in ecclesiasticis institutis, quia jam in eis vivere consueverunt; illis, inquam, sum ego timor, quia timent mihi accessisse, quoniam dubitant etiam de me. Quasi dicat: Propter quosdam excidimus in dubitationem. Illi quoque quibus non solum notus eram in ecclesiasticis institutis, sed etiam qui videbant me in Scripturis sanctis, quia legerant ibi plura prædicta, et de uno quoque perfecto singulariter et communiter de omnibus; illi, inquam, cum multum sapientes et persecti viderentur, sugerunt a me soras. id est, ecclesiam exierunt, et facti sunt hæretici. De quibus dictum est: A nobis exierunt, qui a nobis non suerunt. Et apud hos datus sum oblivioni, remotus a corde eorum tanquam essem aliquis in peccatis mortuus. Vel tanquam mortuus a corde, hoc est, prorsus ab intimo inso mortuus.

Factus sum tanquam vas perditum. Quia vita mea defecit in dolore, et virtus est infirmata, et factus sum opprobrium super omnes inimicos meos, etc. Ergo factus sum tanquam vas perditum, id est, vas con-fractum et nulli usui aptum. Quia sicut vas confractum liquorem sibi infusum, ut per ipsum aliis infunderetur, inutiliter effudit, ita ego laboravi. Et ut aliis proficerem me disposui, sed inutiliter labor meus et dispositio mea effluxerunt, quia non fuit qui me sequi vellet. Et hoc maxime ideo, quoniam audivi vituperationem multorum, id est, factus sum opprobrium multis tam inimicis quam vicinis et notis. Et his qui me prius viderant, et a me fugerant, multis dico commorantibus in circuitu, id est, qui tantum circumeunt, et non intrant. Circumeunt quidem et non intrant, quia rotam temporis amant. Non intrant autem ad veritatem, quia non amant æternitatem, temporalibus dediti quasi rotæ astricti. Et in eo circuitu commorantes, dum, quia ipsi in eo erant, ego vero non consentiebam, convenerunt adversus me, id est, contra me simul consiliati sunt accipere animam meam, id est, ut me, qui intra veritatem eram, extra facerent, et in circuitu secum ponerent. Inimici qui minis et persecutionibus, falsi vero fratres blandis seductionibus.

Ego autem. Illi quidein consiliati sunt, ut me devorarent, sed consilium suum non perfecerunt, quia ego inter tot opprobria, inter tot scandala positus, foris persecutiones, intus seditiones, vel seductiones, speravi, Domine, non in homine, sed in te, in quo firmum et certum est sperare. Qui enim sperat in homine, titubante homine, titubat et ipse et spes ejus. Cadente homine, cadet etiam spes ejus. In Domino vero non est processus, non est defectne, quia nec augetur, nec minuitur, sed semper iden permanet. Et ideo fixa spes ejus est et certa. Speravi, in-

non strepente voce oris, sed silente voce cordis: Eripe me, Domine, de manibus inimicorum meorum, etc. Et merito tibi dixi, quia tu solus es Deus meus; non Donatus, non Marcio, non etiam inse Paulus est mini Deus. Nunquid enim in nomine Pauli baptizati estis? Utique non, sed in nomine Christi. Et jure te Deum mihi facio, quia sortes meæ, id est, partes meæ, ad quas scilicet pertineo, hoc est, partes sauctorum sunt non in manibus hominum, sed in manibus tuis, id est, sola potentia tua, quia quod illæ partes sanctorum sunt, non est in meritis corum, sed in gratia tua. Vocatur autem gratia Dei sors quia sicuti contingit non electione meritorum, hoc fit sicut qui sorte eliguntur, non in meritis, sed casu eliguntur. Vel sortes meæ in manibus tuis, id est, elig nt alii quascunque partes in mundo velint; sortes autem meæ erunt in manibus tuis, id est, ego nihil eligam, nisi quæ digne pertinent, ad poten-Marcio, vel aliquis talium Africam, vel aliquam unam particulam in terra.

Eripe me de manibus inimicorum meorum. Hoc semper orandum, hoc omnibus votis optandum, ut eripiamur a Domino de manibus, id est, de potestate inimicorum. Notandum vero quod alii sunt inimici, contra quos debemus orare, alii pro quibus debe-mus orare. Contra diabolum enim et angelos ejus debemus orare, ne decipiamur ab eis, quia ipsi invident nobis regnum cœlorum. Dolent enim nos illuc ascendere unde ipsi ceciderunt; pro hominibus vero inimicis, in quibus spes conversionis aliqua est, orare debemus. Sciendum tamen quod inimici, homines qualescunque sint, non sunt odio habendi, ne cum malus odit malum quem patitur, duo sint mali. Diliget ergo boous malum, quem patitur, ut vel orus tantum sit malus.

Eripe me, inquam, etc. Eripe me a persequentibus me, id est, a falsis fratribus fraudulenter perse- C quentibus, pro quibus ideo etiam singulariter rogat, quia corum persecutio vicinorum est et periculosiorum. Nam illi tales cum a bonis non tolerantur, nec suo modo vivere permituntur, quærunt statim quomodo ab unitate erumpant, et aliquam perturbationem faciant; et pro his talibus est orandum, ut convertantur et resipiscant. Et si jam exierunt, redeant; si vero adhuc intra sunt, sed perverso modo, mutentur in melius, et perseverantes liant.

Illustra faciem tuam. Dico eripe me, et, ut eripias me, illustra fuciem tuam super me, non libertum meum, vel tuum, sed servum tuum, id est, fac me talem, ut in dictis et factis apparent pertinere me ad ha reditatem tuam et possessionem. Et ut illustres, salvum me fac, Domine, id est, fac me perseverantem esse, et hoc non ex meritis meis, sed in miscricordia tua. id est, non quia ego dignus sum, sed quia tu misericors es. Et ideo rogo ut salvum me facias, ne confundar, id est, ne incurram æter- D cordis de febri iniquitatis, sed solis tunentibus Dunum consusionem; num non debeo consundi, quoniam invocavi te. Facilis quidem et levis videtur causa quam dat , verumtamen satis est magna. Namque mali Deum vocant, sed non invocant, quia non gratis, id est, propter seipsom tantum vocant eum, sed ut eum nequitize suze ministrum aciant, scilicet, ut per eum aurum, argentum, vel alia, quæ per se nullatenus habere poterant, acquirant, illi vero soli recte Deum vocani, qui et eum gratis vocant, et vocando dignam ei habitudinem in corde suo præparant.

Erubescant impii. Ego quod non confundar, impii autem ex opposito erubescant, id est, æternam confusionem incurrant. Et, ut tandem erubescant, deducuntur in præsenti in infernum, id est, in profundum victorum, scilicet, dentur nunc in tenebras interiores, ut tandem dentur in tenebras exteriores. Et hoe non est malevolentiæ votum, sed enuntiatio j cenæ iliorum ; vel simpliciter ita potest dici : Impii

quam in te. Et hoc in effectu ostendi, quia dixi tibi A erubescant in suturo, et ita erubescant, ut deducantur in infernum, id est, in confusionem æternam.

Et labia dolosa fiant muta. Quod in hac vita nequit fieri, quia hic semper lacerant, blasphemant, semper venenatis linguis contradicunt; tandem autem vere muta fient, tunc, scilicet, quando iniquitates corum traducent malos ex opposito, et ultra non erit locus peccato.

Quæ loquuntur adversus justum. Illa, inquam, sunt labia dolosa, que loquantur iniquitatem adversus ca-put ipsum justorum, et adversus unumquemque justorum, in superbia dictorum et in abusione rerum. Superba dicta contra Instos sunt ut ista: Quid creditis? quid speratis? Certum quidem est quod laboratis, incertum vero est quod speratis. Nam quando veniet quod speratis? Hæc etiam vere dicta sunt valde iniqua. Summa enim iniquitas est justis anferre spem suam. In abusione vero loguantur illi iniquitatem, qui terrena appetunt et amont, quæ tiam tuam. Et ideo non permittat milii Donatus vel p Dominus noluit amare et habere, ut doceret ea esse contemnenda, non quia in ejus potestate non erant possidenda. Quod quidem faciendo ipsi Christo quem imitari nolunt, contradicunt. Et quia ipse caput est omnium justorum, in ipso ipsis etiam contradicunt, in quo utroque iniquitatem agunt.

Quam magna multitudo. Loquuntur, inquam, in superbia et in abusione. Sed non attendunt quanta sit multitudo dulcedinis tuæ, Domine. Potest quoque cum quorumdam verborum interpositione secundum beatum Augustinum taliter continuari, ut dicat perfectus vir qui prius aggratulabatur, tanquam a tribulationibus liberatus, et qui hic proxime ingemuit, pro consortio suorum in tribulatione, attendens bona Dei quæ intus in spiritu vidit ; quæ bona a solis fidelibus in occulto videntur, a malis vero non cognoscuntur, quia mali sola bona hujus sæculi no-runt videre, futuri autem sæculi bona nec sciunt cogitare, unde in superbia et in abusione contra justum loquuntur; attendens, inquam, bona illa. et commendans ea hominibus, quos hic vult tolerare, non præsentia amare, quasi admirans illa bona dicit ita: Domine, quam magna est multitudo dulcedinis tuæ! Dulcedinem vocat ipsam immortalem et veram sapientiam Dei Patris, quam per Verbum suum incarnatum notificavit, et quam in præenti partim fidelibus dat , in futuro vero perfecte dabit. Per hoc utrumque vero quod ponit, scilicet, quam magna et multitudo, innuit quod tanta sit que nec numero nec modo possit comprehendi, juxta illud: Et sapientiæ ejus non est numerus. Magna, inquam, et multa est dulcedo tua, Domine, quam, licet ce latam malis, tu tamen abscondisti, id est, reservasti timentibus casto timore te, non homines, et tendentibus ad te. Talis est , quasi aliquis de loquentibus iniquitatem diceret. Ubi est illa dulcedo quam dicis? ostende mihi eam. Et iste diceret : Non possum vobis eam ostendere, quia non est volis dicere: Gustate quam dulcis est Dominus, quoniam amisistis palatum minum potest ostendi, quoniam his solis Dominus

eam reservavit. Persecisti eis qui sperant in te. Tendentibus quidem ad te et timentibus abscondisti dulcedinem tuam; perfecisti autem eam, id est, perfectam quantum hic esse poiest fecisii jam eam, et tandem perficies eis integre qui ita sperant in te, ut non timeant conficeri spem suam in conspectu filiorum hominum, id est, ut ante principes et quoslibet persecutores qui non fili novi hominis, sed filii kominum sunt, id est, qui in vetusiate permanent, adhue non erubescant profiters fidem tuam. Hinc diest Dominus in Evangeno: Qui erubuerit me co am hominibus, erubescum et ego eum coram Patre meo; qui autem non erubuerit me, nec ego erubescam eum. Noli igitur tu quilibet erubescere spen tuam, sed quemadmodum vivit in corde tuo, ita habitet in ore tuo.

Abscondes ees in abscondito faciei tue. Vero per-

secisti delcedinem tuam maniseste sperantibus in te, A ut oleum per omnes gentes estudit. Quod taliter quia tandem abscondes eos, id est, munies eos se- secit, quia Spiritum sanctum de cœlis misit, quo paratos a conturbatione hominum, a quibus necessario dum adhuc in area grana cum paleis sunt, perturbantur.

Et pones eos in abscondito faciei tuæ. Nota quod non promittit Dominus locum suis in paradiso, aut in sinu Abrahæ, aut in cœlo, sed in seipso. Habitet enim hic Deus in te, et tandem faciet te habitare in se. Recipe cum bic in corde tuo, et ipse recipiet te in vultu suo. Quia qui nune occulte tuetur suos in bujus vitæ loco, tandem tuebitur eos in se ipse loco. c Quo modo autem locus sit in Deo, dicit beatus Augustinus, quod etiam si sibi esset vox dicendi, nulli esset auris audiendi? > Potest tamen quadam similitudine congrue hoc accipi, ut per absconditum saciei claritatem vultus ejus accipiamus, in qua tandem Dominus bonos tanquam in arce munita collocabit, quæ est abscondita a malis, juxta illud : Tollatur impius, ne videat gloriam Dei.

Proteges eos. Tandem quidem abscondes sperantes in te, nunc autem interim proteges eos in tabernaculo tuo positos, id est, in præsenti Ecclesia, que locus

est militiz et peregrinationis.

A contractions linguarum. Ilic enim assidue hæreticae et schismaticae linguae lacerant, blasphemant. Nobis autem quid est faciendum? Recipiat se quisque in sanctam Ecclesiam, et tenest regulam veritatis et unitatis. Et sic a contradictione linguarum manebit securus. Potest etiam Abscondes eos, quad de futuro legimus, de præsenti dici sic : Perlicies tandem, Domine, dulcedinem tuam his qui manifeste in te sperant. Nunc autem interim abscondes es, id est, munies cos a conturbatione hominum. In abscondito faciei tuæ, id est, in secreto cordis corum, ad justitiam credentis, ubi faciem tuam absconsam conspiciunt, et sic proteges eos in tabernaculo tuo, et reliqua. Solent enim sancti viri et perfecti, cum els insultatur a malis, et multa opprobria dicuntur, crecipere se in cordis secretum, ubi dulcedine vultus C Domini oblectantur, et quasi cum ipso Domino familiariter loquuntur, et ab ipso contra omnem turbationem confirmantur.

Benedictus Dominus. Postquam perfectus vir tanta beneficia Domini consideravit, scilicet, quod ipsum in se sperantem non permittet in æternum confundi; et quod de laqueo educet eum, et salvabit animam ejus de necessitatibus, maxime propter id, quod hic proxime dixit, scilicet, quod multitudinem dulcedinis, quam malis abscendit, timentibus se reservavit, et perficiet tandem cam manifeste sperantibus in se, ques nunc iterum in tabernaculo auo protegit; pro his, inquam, omnibus dicit: Benedictus sit Dominus, id est, exaltatus et auctus in membris suis sit Dominus. Et quia superius diffuse dicta suerant, breviter ea recolligit dicens: Quoniam mirificavit, etc. Quasi dicat: Merito dico benedictus sit Dominus, quoniam ipse hane suam misericordiam prædiction wirificavit, id est, mirificam et desiderabilem fecit D mihi perfecto viro, et in me et in meis consortibus, quorum vice loquor. Perfectus enim hic vir quasi pro toto corpore Ecclesiæ accipitur. Et non in paucis mihi com mirificavit, sed in civitate munita, id est, in multitudine Ecclesiæ, quæ munita est; vel quia populosa est sicut civitates populosæ sunt municæ; vel quia fide, spe, charitate, tanquam propugnaculis, protegitur. Habet alia translatio : In civitate circamstantiæ. Quod beatus Augustinus sie exponit : Dicit quod civitas circumstantiæ olim fuit Jerusalem, quam gentes undique circumstabant, ubi erat et sacerdotum et templum, et ubi sacrificia offerebantur, et prophetiæ declarabantur; ubi etiam Dominus prædicavit, docuit, miracula secit, passus est, resurrexit, ascendit. Sed quoddam longe dignius post harc omnia fecit, scilicet, quod misericordiam Christi sui infra illum populum tanquam in vase non permisit claudi, sed, velut f: acto vase, nomen ejus

corda apostolorum quasi quædam robora accendit. et per illos gentium silvam undique incendit. Unde hic recte dicienr, quod Dominus misericordiam suam in civitate munita, id est populosa, mirificavit.

Ego autem dixi in excessu. Dico : Benedictus sit Doninus, quoniam mirificavit misericordiam suam in civitate munita; et tamen ego in bac mirificatione p situs in excessu, id est, in ecstasi mentis meæ, pro pavore soilicet tribulationum, quas, ut hæc mirificatio per me fleret, vidi sævituras in me, et consortes meos, non solum a persecutoribus exterius, sed etiam interius a falsis fratribus, et ideo timens impedire, dixi: Domine, projectus sum a facie oculo-rum tuorum. Quasi dicat: Mala que in me seviunt ostendunt me amisisse misericordia tua contuituin. Nam si me respiceres, non me tanta pati sineres. Deit beatus Augustinus quod ex hoc loco occasio-B nem habuit psalmi titulus, quia ponitur hic excessus. Li potest reliqua quoque pars exstasis, scilicet, ad superna intentio, hic notari, si sic dicatur: Ego in excessu mentis meæ positus, id est, excedens me hominem, ut sublimitatem misericordiæ tuæ attenderem, dixi: Domine, projectus sum a facie, etc., non sum dignus tanta tua misericordia ut prius.

Ideo exaudisti. Ego quod non me extuli, sed humiliavi, et accusavi dicens : Ego projectus sum a facie oculorum tuorum. Et in tantis tribulationibus clamare ad te pro hac tribulatione non dedisti, et ideo tu exaudisti vocem orationis meæ et meorum consortium dum clamarem ad te, id est, quia clamavi non ore, sed cordis intentione, ad te Dominum tan-

tum, non ad aliud.

Diligite Dominum, omnes sancti ejus. Perfectus vit expertus humilitatem in tribulatione. Et quod Deus ipsum clamantem ad se exaudivit, hortatur nos ut eum imitantes clamemus ad Dominum, dicens: Diligite non vos, vel mundum, sed diligite Dominum, id est, clamate ad Dominum. Ille enim vere clamat ad Dominum, qui contemnit mundum, et abnegat seipsum. Diligite, dico, omnes per hoc futuri sancii ejus, et dehetis diligere, quoniam Dominus requiret rericatem, id est, hanc veram dilectionem ubi possit inveniri. Quid enim verius quam creaturam Creatorem, quæ nec per se potest subsistere, a quo pendet suum esse, diligere. Requiret, inquam, veritutem, et remunerabit etiam falsitatem, quia facientibus superbiam, id est, quæcunque peccata, superbia enim principium est omnis peccati, et hoc abundanter, id est, perseveranter; illis, inquam, retribuet pro meritis suis Dominus. Potest quoque veritas ista contra falsitatem illorum accipi de quibus supra dixit : Qui videbant me, foras sugerunt, et quos notos vel vicinos vocavit. Et superbia plane in eisdem contemnentibus unitatem notari. Nam et illorum falsitatem et veritatem corum qui servant unitatem, tandem discutiet Dominus, et utrainque remunerabit. Et ne longum videretur hoc exspectare infirmis, quia non dixit, retribuit, sed retribuet, hortatur cos dicens ut pa-tienter exspectent. Viriliter agite, et non dico in corpore, sed cor vestrum confortetur in perseverantia, ne sitis manibus dissolutis, et genibus debilitatis. Vos dico omnes qui speratis in Domino, quia vere diligius eum, Sciendum quod psaimus iste, quem Augustinus et Cassiodorus secuti, in persona perfecti viri cujuslibet legimus. In persona quoque capitis partim pro se, partim pro membris sens, toquentis, a quibusdam legitur, juxta quod titulus sic exponetur : Iste psalmus refertur non ad historiam sed in finem, id est, in perfectionem, attributus vers David, id est, capiti. Psalmus, dico, dictus ab eo ia ipso passionis agone pro ecstasi, id est, pro pavore mortis, non quod fas sit intelligere ulfatenus ex se mortem timuisse, sed tantum ex nostra quam in se transfiguravit infirmitate, ut alibi dictum est. Et est quasi dicat : Domine Pater, Adam speravit in se, et

etsi videar ad horam confusus ab inimicis meis, hæc confusio tamen non erit miernalis. Et ut non confundar in aternum, libera me, Domine, id est, resuscita me non in justitia mea, sed in tua justitia, qua me immunem a peccatis fecisti. Et tu altus inclina ad me humilem aurem tuam, id est, propitiationem tuam. Et accelera ut eruas me, id est, ut non disseras resurrectionem meam in communem resurrectionem. Et ut tandem eruas me, nunc interim sis Dens protegens me. Et sis mihi domus refugii contra ipsos inimicos meos, ut facias me salvum, id est, perseverantem, ne ab ipsis frangar. Et merito a te hoc postulo, quoniam tu solus fortitudo mea es, id est, line qued ego contra eos fortis sum, non a me habeo. sed a te. Et tu es refugium meum, id est, non ego mihi som refogiom, sicut Adam fuit sibi refogiom, quia refugit ad se, et perdidit se. Ego vero refugiam ad te, ut inveniam me. Et tu reduces me, id est, de angustia Judaici populi deduces, notitiam meam in p meis, tam Judæis quem gentilibus, militibus scilicet latitudinem gentium. Et sic enutries me, id est, plura membra mihi capiti adjunges, et crescere me facies. Quod taliter facies, scilicet, educendo me per resurrectionem de laqueo, quem absconderunt mihi, id est, de morte, quam occulte paraverunt mihi inimici mei Judai. Quod merito facies, quoniam tu solus es mihi protectio; ego autem mihi sum dejectio. Et quia tu vere educes me, ideo secure commendo spiritum meum in manus potentiæ tuæ. Commendatum enim proprie est, quod cum ea securitate datur alicui, ut quando voluit qui commendavit, illud recipiat. Et merito tibi commendo, quia tu reddes mihi eum, quia redimes me a morte, quia jam redemisti me per immunitatem percati, cum sis Deus veritatis, non fallens, scilicet, in promissis. Unde ctiam quod de mea resurrectione per prophetas promisisti, vere adimplebis.

Odisti omnes. D us quidem es veritatis, sed non es Deus falsitatis, quia odisti Judæos observantes vanitatem, id est, magis volentes amittere innocentiam per C mortem meam, quam me vivente perdere locum et gentem. Quod supervacue faciunt, quia tamen amittent locum et gentem. Vel potest dici quod vanitatem Judæi forerunt, quando milites ad sepulcrum custodiendum posuerunt, timentes ne discipuli Dominicum corpus lurarentur, et dicerent plebi : Surrexit a mortuis. Qui d supervacuum fuit, quia eis nelentibus ac nescientibus tertia die resurrexit.

Ego autem in Domino speravi. Illi quidem vanitatem observant, ergo autem non observo vanitatem, quia adhæreo veritati. Nam speravi in te, Domine, et ideo exsultabo et lætabor, id est, plenarie gaudebo non in mea jus itia, sed in tua misericordia, sicut prius. Et merito gaudebo in te, quoniam sicut Adam elatum despeziati et necessitatibus multis damnasti, ita respexisti me adeo humiliatum, ut nec voluntate a te deviaverim. El salvasti animam meam de necessitatibus, id est, de peccatis omnibus per veram innocentiam milii datam. Et non conclusisti, id est, nec permittes concludi me in manibus inimici, id est, Judaici populi, ut prorsus nomen meum auferat, sed statuisti jam et statues pedes meos, id est, apostolos meos per quos gradior in loco spatioso, id est, in diffusa multitudine, tam Judæorum, quam gentium, qui ab eis verhum veritatis audient.

Miserere mei, Deus. Hactenus caput pro seipso locutum est, hic autem pro suis loquitur. Quasi dicat: Domine, bonis principiis bonos exitus junge, et sicut mei in me ipso misertus es, ita etiam miserere mei in meis. Et opus est, quoniam tribulor, id est, tribulantur mei intus et exterius, in quibus quia ego sum, tribulor et ego. Et hoc ideo, quia oculus meus, id est, ratio meorum conturbata est a puro contuitu veritatis, quem prius habuit in ira illa quam prævaricator Adam promeruit. Et anima mea, id est, sensualitas mea est etiam conturbata. Et venter, id est, illud quod mollius in meis, scilicet, caro ipsa est, conturbata. Neque sensualitas mea vel nostra illicita

bleo confusus est; ego autem speravi in te, et ideo A appeteret, neque caro ita fragilis esset, si Adam non peccasset. Et nimirum si hæc omnia eis sunt conturhata, quoniam vita ipsa meorum, qua æterna esse debuit, defectum passa in dolore, id est, in ira illa pro qua semper eis dolendum est! Quod enim iram consequitor ut gravius videretur, pro ira ipsa posuit. Et anni meorum, qui deherent esse æterni, desecerunt in gemitibus, id est, in eadem ira, pro qua semper ingemiscendum est, quod est gravius. Et virtus, id est, constantia, meorum est infirmata per camdem iram, ita ut sit in paupertate, id est, in omui indigentia plena. Et ossa mea, id est, intellectuali as mea, que erat præcipuum robur meorum, est conturbata. Et pro his omnibus restituendis, quæ ira illa turbavit, sum factus opprobrium, id est, viriliter sine omni respectu damuatus apud omnes inimicos meos. Juxta quamdam Translationem : Vel sum factus opprobrium super omnes inimicos meos, id est, majori contemptui habitus sum omnibus in micis Pilati, qui eum crucilixerunt, et inter inimicos singulariter factus sum valde opprobrium vicinis meis, id est, Judæis, de quorum Inmbis exivi, et ideo factus sum timor notis meis, id e.t., his qui me prius perfects noverant, apostolis, soilicet, qui videntes eum capi, relicto eo, fugerunt. Et illi etiam alii discipuli qui videbant me, id est, qui attendebant in me super egenum et pauperem, quia viderant me prius ut Deum miracula facientem, et docentem. Illi, inquam, tunc sugerunt soras a me Deo in me hominem simplicem existimandum, et datus sum oblivioni apud eos, remotus a corde corum tanquam quilibet mortuus. Putaverunt enim me subjacere legi morientium. Vel illi qui dixerunt: Nos putabamus quod ipse redempturus esset Israel, et ideo factus sum apud eos tanquam vas perditum, id est, confractum, id est: viluit eis quidquid eos docueram, tanquam vilescit humor emanans de vase perdito, id est, confracto. Quod inde contigit, quoniam audivi, id est, patienter sustinui, vituperationem multorum, id est, Judæorum et gentilium militum commorantium in circuitu, id est, diligentium locum et gentem, et cætera terrena, que in rota temporis circumeunt, scilice', quia de cruce non descendi cum insultantes mihi dicerent : Valt! qui destruis templum Dei, et in tridua illud reædificas; et : Si Filius Dei es, descende de cruce, et similia ; et ideo commorantes in eo circuitu, dum, putantes me simpliciter hominem, simul convenirent advers m me, consiliati sunt accipere animam meam, id est, ut me interficerent, et nomen meum prorsus delerent. Sed non potuerunt, qua ego speravi in te, Domine. Et, dixi: Eripe me de manibus inimicorum meorum Judicorum, et a persequentibus me gentibus. Quod debes facere, quia es Deus meus et meorann. El sortes meæ et meorum sunt in manibus tuis, quia nihil eligemus nobis, nisi quæ ad me pertinent. Et ut eripias me, illustra faciem tuam super me, qui molo esse libertus tuus, sicut Adam fuit, sed sum servus tuus, id est, ita clarifica me resurrectione et ascensione, ut evidens sit me ad te pertinere. Et salvum me fac, id est, meos perseverare non in sua justitia, sed in tua misericordia, ne confundantur æterna confusione. Et debes facere, quoniam ipsi invocaverunt te in se, non aliud. In quibus quia ego sum, ego invocavi te, impii autem qui te Deum suum non faciunt, Judzi schicet persequentes me, ernbescant æterna confusione, et in præsent deducantur in infernum, et dolosa labia corum tandem fiant muta. Quæ modo loquuntur iniquitatem adversus me justum in superbia, cum dicunt: Non habemus regem nisi Cæsarem. Et in abusione rerum, quia malunt retinere locum et gentem, quam innocentiam. Non vero attendent quanta sit multitudo dulcedinis tua per me mundo promissæ et conferendæ.

Quam abscondisti, et religna. Sententia in his quatuor versibus eadem manet, quæ et in superiori ut prius dicit Benedictus sit Dominus. Et quia sparse dicta sunt, breviter ea recolligit, dicens: Quoniam per apostolos suos mirificavit omnem misericordiam suam per me mundo exhibitam, id est, meis, in

civitate munita, sicut prius.

Ego autem. Dominus quidem mirificavit misericordiam suam. Ut hæc autem mirificatio fieret, dixi ego in evidentia rei : Domine, projectus sum a facie oculorum tuorum. Ut quid me dereliquisti? Quasi dicat : lo tantum me humiliavi, et affligi permisi, ut viderer indignus quam tu respiceres: dixi hoc, inquam, in excessu mentis, id est, quasi ecstasi præ pavore mortis positus, quem pavorem non ex se, sed ex nostra quam portabat, pertalit infirmitate. Et quia ergo me in tantom humiliavi, ideo exaudisti, Domine, vocem orationis meæ: id est intentionem cordis mei, dum clamarem ad le pro meis. Et ut vos exaudiat, diligite Dominum, et sic clamate ad eum, omnes saucii ejus, et reliqui. Hic quoque ad finem p in quibus Dominus peccata non invenit. In omnibus sententia prioris lectionis non mutatur.

#### IN PSALMUM XXXI.

Ipsi David intellectus.

#### ARGUMENTUM.

Oratio Ezechiæ, quia in languorem ob superbiam inciderit; convenit et cæteris sanctis simili statu degentibus.

#### EXPLANATIO.

Hic cum pænitentiæ psalmus sit, primo David meminit propter titulos Dominum Christum, quoniam ad ipsum respicit quidquid pænitens iste dicturus est. Deinde intellectus ideo sequitur, quia nullus peccatum nisi qui intellexerit, plangit : meritoque psalmus talis est inscriptione prænotatus. Ubi se deterioratum peccator tardius intellexit, quia peccata quæ confestim prodi debuerant Domino se diutius tacuisse confessus est, audiens a Domino: Intellectum dubo tibi, et instruam te. In prima parte psalmi panitens loquitur, peccatum suum evidenter agnoscens, panam suam me- C rito districtionis indicens. Quonium noxia facinora credidit occulenda, ubi breviler principium et narratio continetur. In secunda parte sola correctio est. Nam cum se propria confessione damnavirit, a Domino sibi credidit esse parcendum. Tertia parte pænitudinis bona commendans, etiam sanctos in hoc mundo asserit Domino supplicare, in quo sibi merito testatur esse refugium. Quarta Dominus ad ejus verba respondens, sperantes in se circumdare misericordia pollicetur. Quæ quatuor partes interjectis diapsalmatibus dividuntur, nisi quas in divinationibus sequi constat esse propositi.

COMMENTARIUS.

Beati quorum remissæ sunt iniquitates. Commendatur nobis psalmus divinæ gratiæ et justificationis nostræ nullis nostris meritis præcedentibus, sed sola gratia præveniente. Cujus titulus est Intellectus David, non quod et alii intellectum non habeant, sed quia iste præcipuum specialiter quemdam intellectum maxime omnibus necessarium aperit. Instruit, videlicet, ut nemo vel liberta em arbitrii, vel merita sua, sufficere sibi ad beatudinem credat, sed sola gratia Dei se salvari posse intelligat. Et ait propheta in hoc psalmo contra populum illum arrogantem superbæ červicis, qui justitiam suam statuere vo-luit, justitiæ autem Dei subditus esse noluit, quia per se salvari posse credidit, et ideo gratiam Dei contempsit. Que vere dicitur gratia gratis data, quia non eam præcedentia conferunt merita, quapropter recte Psolmus iste intellectus David intitulatur. De hoc intellectu dicit beatus Angustinus : c Manifeste plane intellectus est. Nemo jactet opera sua ante fidem. Nemo sit piger in bonis operibus accepta lide, quia sola gratia hoc facit, ut Deus non reddat debitam pænam, sed donet indebitam gratiam. Debet vindiciam, et donat indulgentiam. Incipite ergo esse in tide per indulgentiam. • Rursus ut plus addat de sodem intellectu, dicit, intellectus vero vel ipsa in-

Benedictus Dominus. Ex omnibus superioribus sic- A telligentia est. Nemo præsumat ad regnandum de sua justitia, nemo etiam presumat ad peccandum de divina misericordia; sed quisque secundum quo I sibi conscius fuerit aut deleat corrigendus, aut gaudeat approbandus. Si se deviasse invenerit, redeat ut ambulet in via. Si in via stat, ambulet ut perveniat, et ita nemo superbiat extra viam. Nullus sit piger in via. Prima autem intelligentia est, ut noveris te esse peccatorem; consequens vero hujus intelligentie est, ut cum in fide bene cœneris operari per dilectionem, ne hoc meritis tuis ascribas, sed divinæ gratie attribuas. Et sie non erit dolus in te, ut aliud habens in corde, aliud in ore, sient in illis quos Dominus in Evangelio similes dealbatis monumentis dicit. quia extrinsecus kominibus apparent justi, intus autem pleni sont dolo et iniquitate. Vere enim dolosus est, qui, cum sit iniquus, prætendit se justum defen-dendo iniquitatem suam. Et quia totum per quod s itvamur soli gratiæ est ascribendum, non illi sont beati enim invenit, quia omnes peccaverunt, et omnes egent gloria Dei. Si illi vero soli sunt beati, quorum i iquitates ante gratiam intensie superveniente gratia sunt remissæ, id est, indultæ, et possumus hie dicere iniquitates et originalia et actualia peccata, juxta quo i sequitur: Et quorum tecta sunt peccata, erit repetitio non ex necessitate narrantis, sed ut expressius Ecclesiæ iniquitates remissæ ostendantur. Vel si volumus diversificare, accipiemus per iniquitates originalia, per peccata vero actualia, quæ ex propria transgressione nobis insunt, et secundum hoc simpliciter dicetur. Illi vero sont beati quorum iniquitates in originalibus sunt remissæ, id est, indultæ; et quorum peccata actualia sunt tecta, id est. abolita per gratiam. Tegit Deus peccata, quia non vult punire. Non vult ea cogno-cere, quia mavult ignoscere. Et ideo tecta sunt peccuta. Tecta quidom, non ut vivant, sed ut non videantur. Avertit enim Deus faciem suam a peccatis, non ut ad nos eam vertat. Item tecta sunt peccata, non ut nesciantur, sed non imputentur. Quod statim subsequitur. Quasi dicat: Recte affirmo quod illi sunt beati, quorum iniquitates et peccata sunt tecta. Nam ille vir vere est beatus, cujus Dominus non imputabit peccatum, id est, in quem Dominus non vindicabit aliquod peccatum ante gratiam, sive originale, sive actuale, neque aliquod post gratiam, quia si quid peccavit post perceptam gratiam, non est in spiritu ejus dolus, id est, in corde ejus, quia non defendit peccatum suum, sed humiliter confitetur. In illorum enim spiritu vere est dolus, qui jactando merita defendunt peccata sua. Ovia cum justitia sonet exterius, iniquitas latet interius. In quorum, scilicet, peccatorum defensione frustra laborant, quia dum se ut iniquitatem suam recognoscant nolunt humiliare, sed defendendo eam se exaliare, destruitur eorum fortitudo, quia nullus in se fortis est, sed in Domino. Juxta illud: Nam virtus in infirm tate perficitur. Potest quoque istud, scilicet, Nec est in spiritu ejus dolus, per se et de alio accipit, ut na dicatur : lile vir est beatus, cui non imputabitur peccatum. Et ille etiam beatus, in cujus apiritu non est dolus. Habet alia Translatio: In ore eins, juxta quod spiritus pro voce, sicuti placet, hic accipitur.

Quoniam tacui, inveteraverunt. Hoc dicit propheta non propter se, sed in persona illius superbi populi, contra quem in hoc psalmo loquitur. Quasi dicat : In spiritu quidem illius qui beatus est, non est dolus, sed in meo spiritu est dolus, quia tacui quod clamandum fuit, et clamavi quod tacendum fuit tota die, id est, assidue. Tacui enim, unde proficerem; clamavi, unde delicerem. Tacui confessionem, clamavi præsumptionem ; tacui peccata , clamavi merita. Et ideo inveteraverunt ossa mea. Nam si tacerem merita, et clamarem peccata, tunc innovarentur ossa mea, id est, virtus mea robusta esset in Domino, quia hoc modo invenirer in me infirmus. Quia autem tacui id est, in vetustate permanserunt, quia confitendo peccata nolui amare novitatem. Qui autem sunt reparati a peccatis, per misericordiam sunt.

Ouoniam die ac nocte. Iden inveteraverunt ogsa men, quonium manus tua, id est, flagellatio tua granete est super me superhum præsumptione, non kumiliatum confessione, die ac nocte, id est, assidue. Vei in prosperitate et adversitate. Est autem dictum ad similitudinem verberantis magistri, qui superbo puere non percit. Dominus autem exaltantem se humiliat, id est, super illum manum gravat. Et ideo, quia iste noluit humiliari confessione iniquitatis, passus est pondere divinitatis, id est, debilis ad quembbet motum refreuandum factus est, ut ad cor rediret, et se peccatorem cognosceret. Quando vero perferebat gravem manum Domini homiliantis, statim sensit quam facilem manum Domini sublevantis, quia peccata sua attendit, et respuit, vel resipuit. Quod subsequenter innuit cum dicit: Conversus sum in ærumna R mea. Quasi dicat: Manus tua, Domine, gravata est super me, et in hac ærumna mea, id est, in hac continua miseria, et attributione, quam patiebar ex aggravatione manus tue, sum conversus ad te. Et hoc ideo, dum, pro quod, configitur spina, id est, compuncta est conscientia mea per legem. Lex enim fixit spinam, id est, compungi fecit conscientiam, quia lex admonuit ut se quisque reum agnosceret, videns se eam non posse implere. Habet autem quædam translatio: Dum configitur spina. Quod vere bene congruit huic sententiæ. Spina enim feruntur corpora recta et erecta. Et ideo per spinam recte intelligitur superbia de propria justitia, quæ etiam superbia per legem quæ omnia conclusit sub peccato est humiliata. Et sciendum quod hac dient in persona tantum illorum qui de illo superbo populo pro quo dixit, Quoniam tacui, et reliqua, conversi sunt. Vel forte suf

ipsius persona juxta priorem statum.

Delictum meum. Vere conversus sum. Nam aggravata super me manus tua, et spina confixa, cognovi C delictum, quod contra præcepta feci; et injustitiam, id est, quodennque aliud percatum meum esse, id cet, ex vitto meo processiese. Et fect tibi cognitum utrumque, et delictum et ipsum meum esse, non toum, vel fati, vel alicujus talium. Et non abscondi, id est, aperui injustitiam esse, inhumiliter per confessionem, ut tu absconderes eam miscricor-diter per non punitionem. Quando enim quis sperit peccata sua Domino confitendo, ipse abscondit ea non puniendo. Et cætera, si ipse abscondit ea non

confitendo, Dominus aperit es puniendo.

Dixi Confitebor. Vere cognitum feci delictum et injustitiam meam. Nam dixi, id est, proposui in corde meo istad : Confitebor Domino injustitiam meam, id est, omne peccatum meum. Et ita quod adversum me. non adversum ipsum Dominum. Multi enim confitentur justitiam suam, ut ille qui dicit: Nibil quidem peccavi, aut ego quidem feci istud, sed non est pectamen non adversus se, sed adversus Dominum, ut ille qui diest : Ego quidem peccavi, sed non est culpa mea : quia Deus me talem qui facile peccarem fecit. Aut quia fatum hoc fecit, vel constellatio, vel inimica gens teuebrarum, quæ rebeliat Deo, et ideo facit homines peccare, vel quodlibet tale. Et lii onines qui talia dicunt de longinguo circumeunt ad Dominum accusandum, quia de compendio venire nolunt ad ipsum placaudum. Si enim breviter dicerent : Domine, good nos peccavimus, non iu, non fatum, non constellatio, nec aliquid talium accusandum est, sed nos soli, quia cum linerum arbitrium nobis dedisses, non consensimus diabolo volentes et scientes. Si. inquam, talia dicerent, de compendio ad placandum Dominum venirent. Dixi quod in proposito meo confiteber Domine, et adhuc non erat verbum in ore, et jam auris Domini erat in corde, quia tu, Domine, atatim eum proposui, remisisti mihi non solum peo-

occala , clamavi merita , inveterata sunt essa mea , 🛦 catum, sed impietatem peccati. Peccatum enim dicitur malum quod fecit; Impietas vero peccati, quod non in se, sed in Dominum ipsum retulit.

Pre hac orabit. Hoe iterum dicit contra superbura Mum populum, qui gratiam de qua remittuntur peccata, de sua præsumens justitia, non quæsivit. Et sie continuatur: Tu quidem, Domine, remissionem pec-eati fecisti mihi. Et pro hac remissione orabit te, ut perveniat ad te omnis futurus sanctus, per ipsain tune quando congruum erit orare, quia erit qui exaudiat, scilicet, in tempore opportuno, id est, in tempore gratise. De quo dictum est : Eece nunc tempus acceptum, et reliqua. Et quia prævidit in illo tempore accepto plures hareses esse futuras, prædicit nobis eas. ut nos præmuniat ab eis. Et convertit se ad nos. Quasi dicat: Omnis quidem sanctificatus per gratiam orabit ad Dominum, sed tamen non omnes ad eum pervenient, quia positi in diluvio aquarum multarum, id est, in profunditate multarum doctrinarum hæreticarum, non approximabunt ab eo. Per aquas multas accipe varias doctrinas, et peregrinas hæreticorum. Alia enim aqua, id est, doctrina, fuit quod faceret homines peccare, alia constellatio; tertia quod inimica gens tenebrarum, quæ rebellat Deo, et plures alize tales, contra quas dictum est : Bibe equam de cisterna tua, et de fluento putei tui. Putei enim sunt apostoli, quorum doctrinam debemus bibere, id est, insistere. His etiam aquis multis est contraria illa una aqua, que de ipsius intimo fonte puræ veritatis aqua, scilicet, humiliationis cordis, quæ quid aliud docet, quam hominem se humiliare, semetipsum ab-negare, atque prorsus contemnere? Hæc autem aqua non in Aristotelicis, non in Platonicis, non in aliquibus philosophicis dictis reperitur, licet multa mirabilia ibi continentur; sed solus ille eam tradidit, qui cum esset dives, pro nobis factus est pauper, et cum esset innocens, pro nobis ablui voluit et victimari.

Tu es refugium. Apostropham ad Deum facit, Quasi dicat: Contra has aquas multas strepentes, prementes, sed non opprimentes, urgentes, sed non demergentes, es tu, Domine, resugium meum, liberans me, a tribulatione, que per has strepentes aquas circumdedit jam et circumdabit jam. Tu dico, exsultatio mes eus in spe, et, ut tandem sis in re, erue me ab omnibus inimicis meis circumdan:ibus me.

Intellectum tibi dabo. Ita continuatur superius ad principale: Dixi in corde meo : Confitebor, et reliqua. Et me hoc dicente, tu jam in foribus aderas, et volenti ingredi ad te occurrebas. Quia dixisti : Accede, fili, ego dabo tibi intellectum bonum vitæ, scilicet, ut peccatum cognoscas, et sic de te non præsumas, sed confitendo peccata et bene operando ad me gaudeas, quousque illuc pervenias, ubi non sis in spe, sed in re, Dabo, inquam , intellectum , et in via hac , qua, dato intellectu gradieris, id est, in bene operando instruam te, non ut tibi liwress, sed ut ub ea non aberres, et in ea proficias. Et hoc modo instruam te, quia firmabo oculos meos super te, id est, dirigam catum. Multi vero, etsi confitentur injustitiam suam, D in te lunien intelligentiæ meæ conformando oculos misericordise mese super te, ut tu non avertas oculos tuos a me.

Notice fieri sicut equus et mulus, quibus non est intellectus. Hucusque egit de his qui clamant peccata, et tacent merita. Principaliter autem hic se convertit ad illos qui tacent peceata, et clamant merita, et superius ille prædicius populu- exhoriando eos ut resipiscant. Quasi dicat : Quando quidem apparet in me quod in solis confidentibus remittit Dominus peccatum et promittit intellectum et instructionem in vin, etc. Ergo vos, qui hactenus jactatis merita. et tacuistis scelera, nolite fieri de reliquo sicut eques et mulus, id est, irrationales et indomiti, ut propi io vestro sessori, Domino, scilicet, non obsemperetis, sed ipsum excutatis, et non cognoscatis, sicut faciunt maxime indomiti equi et muli. Vel quia equus subjicit se cuicunque sessori, et mulus cum sit oneriferum animal, patitur se a quocunque onerari. Po-

lite fieri sicut equus et mulus, id est, nolite cuicunque subjici, vel a quocunque onerari dectrinis variis et peregrinis, ut per hoc sitis similes equis et mul.s. Quod non debetis, quia mulis et equis non est intellectus, id est, ratio sicut in vobis.

In camo et freno maxillas eorum constringe, qui non approximant ad te. Apostropha ad Dominum. Quasi dicat : Hortor superbientes de justitia sua, ut nolint fieri sicut equus et mulus. Qui autem volunt id lieri, ut sint sicul equus et mulus, et ideo non approximant ad te humiliando, sed eorum maxillas, id est, jactantiam eorum constringe, tu, Domine, in camo et freno, quod unum est, et hic pro eodem accipitur quocunque scilicet divino flagello in præsenti. Damnantur enim plerumque mali duplici contritione, hic scilicet et in luturo. Et per maxillas, quibus os movetur ut loquatur, recte jactantia de meritis significatur. Quia vero maxillæ mandibulæ sunt, accipit Cassiodorus hic per camum et frenum subtractionem tantum tem- B poralium bonorum. Et non est hoc malevolentiæ votum, sed enuntiatio pœnæ illorum.

Multa flagella peccatoris, sperantem autem in Domino misericordia etreumdabit. Vere, Domine, con-stringes non approximantes ad te, quia multa erunt fagella peccaroris non confitentis, sed defendentis peccata sua, quia et hic et in futuro flagellabitur. Et quia posset objici quod etiam boni flagellarentur, removet illa non esse flagella, sed misericordiam. Anter enim fisgellat Dominus servum, ut expellat, anter filium quem in hæreditatem recipiat. Et est quasi dicat : l'eccatores quidem fl gellabuntur, sperantes autem in Domino non flagellavuntur; sed misericordia, id est, pia et paterna correctio, circumdabit, id est, muniet eos.

Lætamini in Domino. Quia misericordia Domini tantum circumdabit sperantes in ipso Domino, ergo vos, justi, id est, per misericordiam Domini reparati et facti justi, læiamini corde, et exsultate corpore, id est, plenarium gaudium habete in Domino. Et gloriemini, id est, non solum libenter flagella misericordiæ sustineatis, sed etiam gloriamini in eis, omnes vos qui non distorti, sed recli corde estis. Recli corde dicu.itur illi qui cor suum ita secundum voluntatem Dei dirigunt et complanant, ut nihil factum ab ipso eis displicent; et quidquid patientur, juste se pati opinentur. Distorti vero corde sunt, qui voluntatem suam voluntati Dei præponunt, et quibus displicent quæ ab ipso liunt, aique se injuste pati quælibet mala opinantur. Unde in aliquam harum pravarum sententiarum incidunt, scilicet, ut haud dieant Deum non esse, aut injustum esse. Aut diminuentes ei regimen, dicant eum terrena non dispensare.

#### IN PSALMUM XXXII.

# In finem Psalmus David.

## ARGUMENTUM.

Post victoriam de Assyries carmen triumphale componitur, in quo docetur irrite spei esse omnia D quibus præter Deum mortales exsultant.

#### EXPLANATIO.

Hortalur in hoc psalmo propheta Ecclesiam fidelem ad psalmadiam, enumerans potentiam factuque Creatoris, ut ad laudes ejus avidius festinet, cuin virtutem ipsius pielatemque cognoscit. Per totum quidem psalwam propheta loquitur, sed in prima sectione monet justos in Domino gandere, qui cremuras suas mira-Pili potentia continei; secunda exclamat beatum esse qui ad ejus meruit pertinere culturum, significans tempora Christiana, in quibus erat mulinudo gentium credilara.

#### COMMENTARIUS.

Exsultate, justi in Domino. Titulus est: Psalmus ipsi David, prophetæ, scilicet vel cuilibet perfecto attribuendus. Dicunt expositores sancti bunc psalmum continuari superiori. Et videtur satis congruum,

test juxta hanc quoque similitudinem ita dici : No- A quia sicut in superiori hortatus est ut nullus prazumeret de meritis suis ante videre, cum nullus salvetur nisi per gratiam : hic ita bortatur fideles jam factos, id est, justos, ut non habeaut fidem otiosam. Fides enim sine operibus mortua est. Potest ergo in superiori psalmo pars illa sententize de primo titulo notari, scilicet, nemo jactet bona opera sua ante tidem. In hoc vero p almo pars reliqua, scilicet, nullus sit piger in bonis operibus accepta tide. Et est quasi diceret : Injusti, id est, infideles, exsultent in mundo, ut transcunte mundo transcat corum excultatio; vos autem justi, id est, fideles credentes in eum qui justificat impium, exsultate in Domino, non in mundo, ut sicut Dominus æternus est, ita exsultatio vestra sit æterna. Et quia ita convenit exsultare, ut laudent illum in quo nihil est quod displiceat bonis, et cui omnis ille placet, cui ipse non displicet, congrue subdit : Recios decet laudatio. Rectos vocat justos. Et sunt recti, ut supra dictum est, qui non voluntatem Dei distorquent, sed secus eam cor suum dirigunt, grati ei in omnibus quæ ab ipso flunt. Quia et si in aliquo perturbat eos humana fragilitas, consolatur eos divina æquitas. Et ideo laudat Deum et in adversitate et in prosperitate, quoniam talis landatio decet solos rectos, id est, justos. Înjusti enim et distorti non sic laudant Dominum. Unde dicium est : Si bene feceris ei, benedicet tibi; si vero male ei suerit, non benedicet te; imo reprehendet, dicendo te injustum qui crucias eum, cum slios nequiores co non punias.

Confitemini Domino. Quia rectorum est laudare Deum : ergo vos, justi, confitemini Domini, id est, laudate Dominum in cithara, et psallite et in psalte-rio. Cum dicit: Confitemini in cithura, et psallite, noli intendere animum ad theatralia organa, sed ad spiritualia. Cithara enim ab inferiori parte sonat, et nos ex inferiori nostro babemus unde dupliciter Deum laudare possumus, ex prosperitate, scilicet, et ex adversitate. Est enim quædam terrena prosperitas, cum sani vivimus secundum carneni, et cum ea quinus vivimus abundant, et cum fructus large proveniunt; que quia ad terrenam vitam pertinent, ingratus existit quisquis ex eis non laudat Dominum. Est item quædam terrena adversitas, cum in languoribus et variis tribulationibus laboramus. Ex quibas eriam debemus laudare Deum, scientes hoc non heri nisi ex illius suavi dispositione. Cujus sapientia attingit a fine usque ad finem fortiser, et disponit omnia suavster. Rursus si ca quibus vivimus defuerint, et si fructus non large provenerint, aut si hæc per violennam nobis ablata fuerint, inde etiam faudemus Dominum, eitharizantes ei cum citharista illo præcipuo qui dixit: Dominus dedit, Dominus abstulit; sicut Domino placuit, ita factum est; sit nomen Domini benedictum. Quia et si auferuntur quæ dedit, non tamen ipse aufertur qui dedit. Psalterium autem de superiori parte resonat; et tu aliquis attendens superna dona Dei, schicet, quid præceptorum tibi dederit, et qua écelesti doctrina te imbuerit, et quid desuper ex illis intimo fonte puræ veritatis præ affis tibi concesserit, lauda Dominum, psalleudo ei in psalterio decem chordarum. Decem enim chordæ decem præcepta sunt, ex quibus tria pertinent ad dilectionem Dei, sepiem vero ad directionem proximi. De quibus in hujus traciatus principio satis expeditum est. In quibus decem præceptis tange psatterium adimplendo legeni, quam Dominus Deus tous non venit solvere, sed adimplere. Ille psallit Domino in psalterio decem chordarum, quisquis bene operando laudat Dominum in adimpletione legis, que continetur in decem præceptis.

Cantais ei canticum novum. Quia lex se habet et ad vetustatem et ad novitatem, appositum est hoc ad determinationem. Quasi dicat: Hoc modo hortor confiteri et psaltere Domino in psalterio decem chordarum, ut cantetis ei non lingun, sed vita, canticum,

non vetus, sed novam. Canticum enim novum nemo A sancto. Nota sanctæ Trinitatis ordinem. Prius enim cantal, nisi renovatus per gratiam. Et est novum cauticum, nova charitas, ut non tantum quisque dili-gat amicum, sed etiam inimicum, sicut seipsum, sicut vetus canticum est vetus animositas. Cantale, inquam, Domino, et bene psallite ei præceptori vestro, scilicet, ut in nullo ei displiceatis. Quod erit si psallatis ei in vociseratione, id est, in immensa et incsiabili mentis exsultatione. Vociferatio enim, sive jubilatio, est sonus quidam, significans cor parturire quod non potest dicere. Et talis laus cum sit ineffabilis, non decet nisi ineffabilem. Ineffabilis autem est, quem fari non potest. Et si fari non potes, et tacere non debes, quid restat nisi ut jubiles, id est, ut cor gaudeat sine verbis, et immensa latitudo gaudiorum excedat metas syllabarum?

Quia rectum est verbum Domini. Ideo debetis psillere Domino in vociseratione, quia Verbum Domini quod erat in principio, id est, Filius Dei Patris, rectus est, quia nullum fallit. Nibil enim promitiit et p non reddit. Quod si faceret, non rectus, sed obliquus esset. Et omnia opera ejus, id est, Domini, sunt in fide, id est, fideliter non fallaciter a nobis sunt agenda. Sint ergo opera nostra in fide ut efficiamur tideles, credentes in cum. Justus enim ex fide vivit. Livenimus Dominum esse sidelem in Apostoli dictis, ubi dicit: Fidelis Deus, qui non patietur, et reliqua. Et item : Si toleramus, et conregnabimus. Si negaverimus, et ipse negabit nos. Si autem non credimus ci, ipse fidelis permanet, seipsum negare non potest. Alio autem modo dicitur Deus fidelis, alio modo homo. Homo enim fidelis est credens Deo promittenti; Deus vero sidelis est, explens homini quod promisit. Fuctus est nobis ipse tidelis debitor, sis tu avarus exactor. Teneamus ergo tidelissimum debitorem, qui jam tenemus misericordissimum promissorem.

Diligit misericordiam. Alia causa ad alem. Ideo debenus Domino cantare et psallere, quia ipse ditigit miscricordiam, et exhibere, et exhiberi a nobis, et judicium facere, et fieri a nobis. Non ergo transeat nos misericord a, quia subsequitur judicium. Nunc enim locus est misericordiæ, et ejus quam Dominus exhibet, et quam vult a nobis exhiberi. Et hæc est in Deo quam exhibet misericordia, quia vocat adver-208. Conversis donat peccata, peccantes ut convertantur patienter exspeciat. Et quam cito convertuntur, obliviscitur præterita et promittit futura. Hortatur pigros, consolatur afflictos, docet studiosos, adjuvat dimicantes. Neminem deserit laborantem, er ad se clamantem. Ipse donat unde sibi sacrificetur. Ipse tribuit unde placetur. Et hæc misericor-dia non excludet ab eo judicium, quia sicut miseri-cors est in conver os, ita justus est in non conversos. Et sicut misericors est in humiles, ita erit justus in superbos. Et sicut misericors est in confitentes, ita justus erit in mentientes. Et ipse qui diligit sacere hanc misericordiam, et hoc judicium, vult mus, scilicet, ut nec personam paul eris in judicio accipiamus. Iniquior enim quam justior est qui, parcendo sacello pauperis, vulperat cor ipsius pauperis. Diligit, inquam, Dominus misericordiam; quod inde apparet, quia misericordia Domini plena est terra, id est, reparatis per misericordiam Bomini. Quid autem cœli? Quasi dicat : Cœli non indigent misericordia, quia in cœlis non est miseria : in terra vero abundat miseria, abundetur misericordia. Plena est terra miseria, plena sit et misericordia. Et ne quis putaret quod cœli firmi subsisterent, et Do mino non indigerent, dicit : Cæli firmuti sunt verbo Domini, id est, hoc quod coelestis exercitus, ut cherubin et seraphin, prævaricante diabolo, perstiterunt, non ex se, sed a Domino Patre et Verbo ejus habuerunt. Et non pars virtutis, sed omnis virtus eorum est a Spiritu oris ejus, id est Domini, id est, a Spiritu

posuit Dominum Patrem et Verbum, nunc ponit Spiritum sanctum. Potest quoque iste versus aliter legi. Quasi dicat: Unde contigit hoc quod terra plena es misericordia Domini? Inde, scilicet, quia Dominus misit quosdam cœlos, id e-t, apostolos per totum orbem terrarum, qui ubique seminarent et spargerent misericordiam ejus. Nulla enim misericordia major est quam peccatorum remissio, quam remis-sionem ipsi in Trinitatis nomine per totum orbem prædicaverant. Et quasi aliquis quæreret: Quomodo ausi fuerunt illi ire, cum oves essent inter lupos. Respondet cos ideo ausos fuisse ire, quia firmatæ sunt oves illæ ut lupos non timerent, imo una ovis multos consumeret lupos, a Verbo Domini a quo elecli. Stulta enim et infirma mundi elegit Deus, ut confundut sapientia et fortia. Et per hoc maxime firmati sunt, quia omnis virtus corum est a Spiritu sancto, quo de cœlis misso super eos, ita corda eurama confirmata sunt, ut nequaquam inter sævientes lupos trepidarent. Virtus eorum d.co congregans aquas maris, id est, amaras et lalsas cogitationes persecutorum, quæ prius in aperto erant, comprimens sicut in utre intra terminos peliis, ut tantum intra se savirent non for neecus, ut prius, prædicantibus enim apostolis, et multiplicante verbo Dei, et credentium multitudine, licet mali non deessent, quia simul in area sunt paleæ et grana, et in lorculari vina et vinacia, et oleum et amurca, non ausi tamen fuerunt ipsi mali nequitiam suam aperte ut prins exercere, pressi a tanta fidelium multitudine; congregatæ sunt, inquam, aquæ maris in utrem, quod non inutiliter factum est, quia posuit Dominus, vel virtus illa abyssos, id est, homines pessimos in profundum vitiorum demersos, ut thesauris, id est, in Ecclesia, quasi in thesauris. Videlicet ut inde proferat donaria suis, quando volucrit, sicut aliquis dominus de thesauro suo solet. Scit enim Dominus militibus suis dona sua proferre, et quid proferat, et quando, et quantum potestatem del malis super bonos ad istorum eruditionem, et illorum damnationem. Vivit enim impius pio, quia est ei quod lima ferro, et quod fornax auro: potest aliter quoque secundum priorem sententiam in verbo Domini dictam versus iste continuari. Quasi dicat: Diligit, inquam, Dominus misericordiam, ut supra diximus. D.ligit et judicium, quod inde apparet, quia congregans est aquas maris sicut in utrem, et reliqua. Sententia non mutatur, nisi quod quidam dicunt sieut in utrem ad solam similitudinem. Sicut enimqui in utre aliquid colligit quantum vult retinet, quantumque vult effundit, ita malis ex nutu Domini datur quantum sæviant, et quantum non sæviant. Et pertinet hoc ad præsens judicium.

Timeat Dominum omnis terra. Quia Dominus posuit abyssos in thesauris, ideo, omnis terra, bene culta, scilicet, id est, fideles, timeant Dominum, non abyssos ipsas. Quasi dicat: Non exsultet terra inaui et superba lixtitia , quasi nihil timens, cum audit talia, ut et nos, quantum possumus, ut indigentes, mise- D sed timeat Dominum. Gaudeat, quia plena est terra ricordiam faciamus, ut æqualiter in omnes judice- Domini misericordia; timeat vero, quia Dominium posuit in thesauris abyssos, ut per illos instruat suos ad coelestes thesauros. Et ideo qui prius de spe promittebat sibi securitatem redeat in timorem. Sperare enim et non timere, præsumptio est. Timeat, inquam, Dominum omnis terra, et ab eo solo, non ab alio, commoveantur ad timorem omnes inhabitantes orbem, id est, diligentes perfectionem, vel quia na inhabitant et excolunt seipsos, ut sint orbis, id est, perfecti. Sævit quippe leo, time Dominum; msidiatur serpens, insidiatur diabolus, time tantum Do-

> Quoniam ipse dixit. Ideo timendus est Dominus solus, quoniam ab ipso omnia facta sunt, et nibil nisi permissa facere possunt. Ipse enim dixit, et facia sunt, id est, per verbum et sapientiam suam omnia ab ipso prima creatione facta sunt, et etiam tolecta, quia ipse mandavit, id est, mandata dedit, 👀

per illa mandata creata sunt in bonis operibus, quæ simpliciter prins erant facta; et hoc modo sunt creata, quia Dominus dissipavit consilia genitum contra fideles. Quæ hæc erant, capiantur, lacerentur, incarcerentur, et extera talia, quæ Dominus dissipavit dissipatione bona. Plures enim sævi persecutores effecti sunt boni fideles. Et bene potuit consilia gentium contra membra dissipare, quia etiam reprobavit, id est, destruxit cogitationes populorum, Judæorum contra caput. Et non solum populorum inferiorum, sed etiam reprobavit consilia principum, id est, Pilati, Annæ et Caiphæ, quod est a majori. Majus enim fuit contra caput quam contra membra surgere.

Consilium autem Domini. Hlorum, inquam, consilium dissipatum est. Consilium autem Domini, dispositionis, scilicet, antiquæ, reparationis novæ, felicitatis æternæ, nen est dissipatum per verbum suum, sed manet in reternum. Et reperit evidentioribus verhis idem dicens: Cogitationes cordis ejus manebunt in generatione præsenti, et in generatione futura. Loquitur autem hic de Domino Deo secundum nos, qui aliquando sedemus et cogitamus; deinde cum familiaribus nostris consilium capimus, non quod hæc in Deo sint, sed ut per ea quæ in nobis cognoscimus ad divina et non visibilia accedamus.

Beata gens cujus est Dominus Deus ejus. Quando-quidem Dominus ita potens est, quod per eum omnia facta et refecta sunt, et ipse consilia malorum infatuat et dissipat, consilium autem ejus nemo dissipat : ergo gens illa vere beata est, cujus ipse, qui est Deus omnium ex necessitate, est Dominus voluntate. Vel potest ita simpliciter continuari. Quasi dicat : Quod est illud consilium Domini, quod manet in æternum? Hoc scilicet, ut gens, non cujus est argentum, vel aurum, vel aliquid terrenum, sed sola gens vere sit beata, cujus Deus cet Dominus ejus, id est, quæ illum quem Dominum habet ex necessitate eligit sibi secundum dominium quidem in hæreditatem; et quam ipse Dominus e converso elegit sibi in C hæreditatem, quam per se et per suos excolat. Et cujus fructibus, id est, bonis operibus et virtutibus, satietur et gaudeat. Boni enim omnes et hæreditas Domini suni, et ipsum habent hæreditatem, ut in quinto psalmo, cujus titulus est pro ea quæ hæreditatem assequitur, supra dictum est. Et ut bi tales beatificarentur, fuit consilium Domini.

De cœlo respexit Dominus. Quasi dicat: Quomodo eligit Dominus illam hæreditatem, hoc scilicet modo, quia Dominus misit primum cœlum, Adam, scilicet, in sublimitate virtutum positum, in quo cœlo inspexit nos dum obediens permansit, et in eodem de-spexit cum inobediens exstitit. Deinde misit aliud cœlum stabilius illo, secundum scilicet Adam, id est, hominem Dominicum, cui non datus est spiritus ad mensuram, et de quo dictum e.t : Deus erat in Christo mundum sibi reconcilians. De quo cælo respexit hæreditatem illam per effectum misericordiæ, et deinde vidit ipsius miscricordize effectum exhibendo in vo- D catione omnes filios verorum hominum, id est, imitatores patriarcharum, prophetarum, qui veri homines, non dehominantes se, in inferno fuerunt? Videt enim Dominus videntes se. Accipe autem per filios hominum eosdem quos prius per beatam gentem.

De præparato habitaculo suo. Istud est repetitio, ut determinet quos filios hominum accipiat, si præparatum habitaculum, id est, quod per cœlum intelligamus. Si vero per præparatum habitaculum Apostolos ipsos, quos vere Dominus præparavit, quia per seipsum eos vocavit, docuit, misit, tunc bene diversificatur. Namque per hos quoque respexit Dominus super omnes qui inhabitant terram, juxta illud: In omnem terram exicit, et reliqua, quia per eos et eorum successores multos ad fidem vocavit atque convertit. Inhabitantes autem terram dicuntur proprie qui propriam terram, id est, carnem suam ita excotunt, ut non germinet eis spinas et tribulos, sed

per illa mandata *creata sunt* in bonis operibus, quæ A varios flores virtutum, ut taudem cam clarificatam, simpliciter prius erant facta; et hoc modo sunt creata, recipiant.

Qui finzit singillatim. Quasi dicat : Ille respexit et de cœlo et de præparato habitaculo habitantes terram, vocando eos qui fecit aptos ut vocarentur, seilicel, qui finzit, id est, qui manu ompipotentia et misericordia plasmavit corda, id est, animas corum singillatim, id est, singulis dando singula dona, ut alii genera linguarum, alii sermonem scientiæ et sapientia, et religna, non tamen per superbiam unitatem dirimentia. Sicut enim in no-tro corpore sunt et membra, et membrorum officia diversa, salus autem una, ita in corpore Christi sunt multa membra, et membrorum officia diversa, et ipsis singularibus diversa dona concessa, charitas autem una. Qui enim in membris Christi oculus est, non illum debet contemnere qui est pes ; sed ille debet huicambulare, et iste illi prævidere, veluti fit in bonorum cænobiis monachorum. Ille, inquam, respexit qui finzit; et quia finxit, intelligit solus perfecte omnia opera hominum, quia intelligenter penetravit usque ad finem intentionis ipsorum operum. Qui enim fecit hominem, novit quid sit in homine; et homo videt in sacie, Deus aztem in corde.

Non salvatur rex per multam virtutem. Quia respicere et videre et eligere Domini in hæreditatem. vere salvare est. Unde superius notatum est quod Dominus salvat. Probat illud, quasi dicat: Vere solus Dominus salvat, quia nullus alius. Nullus alius salvat, quia neque rex, id est, quilibet potens, neque gigas, id est, quilibet fortis salvat. De quibus magis videretur. Rex et gigas non salvat, quia etiam se ipsum non salvat, a majori. Quod sic dicit: Rex non salvabitur per multam virtutem, id est, per multam potentiam; et gigas non salvabiter in multo ro-bere suo. Et hoc ideo, quia equus, id est, ome js terrena pompa sive in fortitudine, sive in potentia fallax est ad veram salutem. Hoc autem ideo dico, quia equus, id est, quilibet confidens in tali pompa, id est, in abundantia virtutis, id est, quantum cunquo abundet in ea, non salvabitur. Aliter quoque possunt hi duo versus legi, si per regem accipiamus quemlibet illicitos motus beno regentem; per gigantem vero juxta aliam ejus proprietatem, quemlibet non solum se regentem, sed etiam ve'ocem, nt sacularis qualibet illecebra non retardet eum, et sic dicatur: Vere solus. Dom nus salvat non merita, quia etizm ille qui est rex bene regens motus, et, quod plus est, ille qui est gigas, id est, velox, sæculari illecebra non retardetur, de quibus potissimum videretur, non salvabuntur per virtutem suam. Et hoc ideo, quia equus quo portatur caro scilicet humana fallit, id est, labi facit eos tendentes ad salutem. Facilis enim lapous est secundum carnem, ut qui stat semper videat ne cadat. Hoc antem ideo dico, ut sciam quia rex vel gigas non salvabitur, quantacunque virtus sit in eis in abundantia ipsins virtutis, si suam facit cam, et non potius gratiarum actionem agit pro es, et divinie gratize prorsus deputat eam. Et quasi aliquis diceret : Quid ergo? Unde erit salvatio? Dicit : Ecce unde erit sa vatio : Quia oculi Domini, id est, respectus misericordiæ Domini erunt super metuentes eum casto et tibali, non servili timore. Et quia timor sine spe desperatio est, ne lic meinentes desperantes acci-, peremus, dicit : Et in eis, id est, super eos erunt oculi Domini, qui, cum timeant, sperant tamon in misericordia ejus, quæ desuper tantum est, et non ex meritis procedit. Et ideo sperant in eo, at tand m eruat animas eorum a morte æterna. Et nunc interim alat eos Scripturie sicræ alimoniis in fame, id est, in hac præsenti vita, quæ est tempus famis, quia nic Semper boni esuriunt et sitiunt justit am, quoniam sut**u**rabuntur.

Anima nostra. Quia Dominus tandemernet a morte, et nunc interim anit, ideo merito anima nostra sustinet pondus pracceptorum Domini patienter ferendo pondus dici et æstus, juxta illad : Veniet Dominus,

et non tardabit : si moram fecerit, exspecta eum. Et ideo A etiam merito anima nostra sustinet Dominum, quoniam ipse est adjutor noster in bono, et protector à malo; vel adjutor, ut perfic amus; protector, ne deficiamus; et quia tandem cor nostrum, et si modo tristatur, vere lætabitur in eo, cum ipse erit omnia in omnibus. Et quia in eo lætabimur, ideo merito non solum speramus, sed etiam speravimus, id est, anchoram spei nostræ fiximus non in mundo, sed in nomine jus quod est sanctum. Hie enim digne sperat in hoc nomine, quod est Dominus, qui se sponte et vere subjicit servitio ejus. Et est in Domino ideo hoc nomen Dominus Deus sanctum et castum, quia non servitur ei ad ignomiuiam, sed ad gloriam; non ad mortem, sed ad vitam. In hominibus vero quibus servitur ad latrocinium, vel ad rapinas, ad homicidium, et cæteras iniquitates, neque castum, neque sanctum est hoc nomen Dominus.

Fiat misericordia tua super nos. Quia lectabitur in te cor nostrum, ideo, Domine, fat in præsenti misericordia tua, id est, justificatio gratiæ tuæ super nos. Et hoc ad illum modum, ad quem nos speravimus, id est, pro spe quam conjecimus in te. Conjiciat enim multum se quisque in Domino, et multum miserabitur ejus. Unde alibi dicitur: Quia eatenus ignoscit, quatenus se quisque cognoscit.

portam civitatis, ferebatur propriis manibus, procidebata ad ostia portae, et salivæ decurrebant per barbam enim hunc arreptitum? Nunquid opus habemus arreptitis? Et putans veram insaniam, dimisit eum. Et sic abiit incolumis. Notandum autem quod titulus hunc Achim Abimelech vocat duabus de causis, vel quatenus se quisque cognoscit.

#### IN PSALMUM XXXIII.

Psalmus David cum mutavit vultum suum coram Abimelech, et dimisit eum et abiit.

#### ARGUMENTUM.

Ezechias, victo Assyrio, semper Dominum benedicere promittit, et angelum adjutorem sibi precatur inmitti, moxque ad exemplum sui cunctos in Dei laudem provocat. Item vox fidei per jejunium. Item Arnobius: ¡Nisi, inquit, mutaveris vultum tuum coram principe vitiorum et dimiseris eum, ac virtutum Domino omne quod tibi superest vitæ mancipaveris tempus, non vere dicis: Benedicam Dominum in omni C

## EXPLANATIO.

Cum Saul persequeretur David, confugit ad Achis regem ubique, dum esset invidia faciente suspectus, industriose mutavit vultum, ita ut salivis ora compleret, quatenus energumenus æstimatus miseratione faciente dimitteretur illæsus. David ergo Christus est, Achis populus Judworum, in quo ille incarnatus, sed invidentibus non aquoscendus apparuit. Unde et Achis interpretari dicitur quomodo est. Quod est verbum mirantis, et non cognoscentis; quia Judæi, virtutes Christi admirantes, ipsum Deum esse minime cognoverunt; et vene David vultu mutatus salivas dimisit in barbam; valiva quippe infirmitatem, barba virtutem designat, quia Christus «cum in forma Dei esset, semetipsum exinanivit, formam servi accipiens. » Nec in nomine regis error est, cum ex patre regeneratus potuerit eliam Abimelech dici, qui interpretatur pater meus rex, sive patris mei regnum. Sed et mysterii sensus arridet, Det reliqua. Et hoc faciebat ad ostia civitatis histoquia Judæi patrem regem habuerunt, de quibus dicitur: Filii autem regni ejicientur in tenobras exteriores. Dimisit autem eum et abiit. Dimisit Judæos et abiit credendus a gentibus. Potest et ita dici, quia coram Abimelech sacerdote mutaverit vultum quando ut arma panesque sibi sociisque perciperet a Saule se missum simulavit. L'er totum psalmum verba prophetæ sunt, ulphabeli Hebræi litteras, excepta sexta, in capitibus rersuum per ordinem ponens. In prima parte benedicere se Dominum compromittit, admonens mansueles ut cum ip o in ejus laude perseverent. Secunda ad conversionem fidelium, que sunt bene meritorum præmia non tacentur. Tertia quasi filios admonet, a quibus se deliciis debeant abstinere. Quarta justos dicit ex omnibus tribulationibus eruendos, et impios debitas pænas esse passuros. Quarum prima pars comprehendit litteras quatuor, secunda sex, tertia quatuor, quarta residuus ieplem.

COMMENTARIUS

Benedicam Dominum omni tempore. Titulus e-t talis: Psalmus David cum immulavit vultum suum co-ram Abimelech et dimisit eum et abiit. Continet historia libri Regum quod postinterfectionem Goli:c, cum puer Domini David in tantam gloriam pervenisset, ut etiam a mulieribus in choris suis Sau'i præferretur dicentibus : Saul percussit mille, et David decem millia, indignatus est valde Saul et cœpit ei invidere, quomodo interficeretur cœpit machinari. Quod sanctus vir ille intelligens, fugit ab eo in renum Achis regis Geth, ut ibi lateret. Cum vero illic quoque gloria ejus publicaretur, duxerunt eum milites ad Achin regem, narrantes ei qualis et quan. tus esset. Ille autem timens ne etiam Achis per invidiam machinaretur sibi mortem, immutavit vultum suum coram eo, simulans per insaniam se arreptitium, his scilicet modis affectabat: Tympanizabat ad portam civitatis, serebatur propriis manibus, procidemihi hunc arreptitium? Nunquid opus habemus arreptitiis? Et pulans veram insaniam, dimisit eum. Et sic abiit incolumis. Notandum autem quod titulus hunc Achim Abimelech vocat duabus de causis, vel quia hoc etiam alio nomine Achis vocabatur, vel ut per nomen mutatum abducat nos ab historia, et inducat nos ad mysterium. Abimelech enim interpretatur patris mei regnum. Et mysticus David, Christus scilicet, quein hæc omnia præsignaverunt, fuit alius illius secundum carnem historialis, scilicet, David, cujus regnum suerunt Judæi. Ante quod regnum, id est, coram Judæis, ipse Christus immstavit vultum suum, hoc est, voluntatem, quia legalia sacrificia secundum ordinem Aaron prius instituta convertit in sacrillcia panis et vini secundum ordinem Melchisedech, qui primus ea obtulit instituta. In quo videri potuit voluntas ejus immutata esse, licet esset eadem, quia illa umbra tantum fuerunt, id est, istorum signa. Quomodo autem hoc fecit? Sic scilicet, affectabat. Sicut enim historialis David affectabat, id est, homines more insanientium se applicabat, et super singulos se projiciebat, ita Verbum Patris affectabat, quando misericordiæ affectum erga nos exhibebat, ut infirmitatem nostræ carnis assumeret, et languores nostros portaret in tantum, ut etiam pro nobis animam poperet et mortem nostram sua morte destrueret. Qua affectione nihil majus, nihil melius. Unde illos qui sine affectione et misericordia sunt reprehendit Apostolus. Tympanizabat quoque ipse Christus. Tympanum fit de sicco corio super lignum extenso. Et historialis David *tympani-*zavit, quando similans insuniam in longum et latum se extendebat. Christus vero tympanizabat, quando corpus suum tauquam siccum corium, id est, sine humore carnalium concupiscentiarum in ligno crucis extendebat, adeo ut ossa etiam ejus dinumerari possent, juxta illud: Dinumeraverunt omnia ossa mea, rialis David realiter, Christus vero mystice. Civitas enim est societas angelorum et supernorum civium; ostia vero ad hane civitatem sunt corda credentium, quia per fidem accessum habemus ad eam. Et ostia ista, id est, corda nostra prius clausa erant veritati, cujus notitiam in primo parente amiseramus. Sed Christus tympanizabat ad ostia civitatis, id est, ad aperiendum corda nostra veritati, scilicet, ut in ipso quem prius putabamus solum hominem intelligeremus, et cognosceremus Verbum illud quod in principio erat apud Deum, et ad cujus conspectum gaudent angeli sibi personaliter unitum, quod declaratum est et per ejus veram patientiam, qua patienter omnia tulit; et quia non de cruce descendit, sed de sejuicro potenter surrexit, et in cœlos ascendit. Et ferebatur manibus suis, quod in historiali David non nisi forte joculari modo potest accipi. Christus vero quodammodo ferebatur in manibus suis, quando in no-

mendatum porrexit discipulis suis dicens: Hic est sanguis meus, commendando nobis humilitatem suam scilicet, ut et humile corpus ejus comederemus aggratulando ejus nativitati, et sanguinem ejus biberemus conformando nos ejus passioni. Procidebat quoque ad ostia portæ historialis quidem David realiter: Christus vero humiliabat se in omnes tribulationes in tantum, ut etiam turpissimam mortem crucis sustineret, et hoc ad ostia portæ. Et hæc sunt accessus et initium ad fidem nostrain, nativitas scilicet Christi, et passio ejus et mors. Nisi enim Christus natus esset, mortalis non esset; si mortalis non esset, non moreretur; si non moreretur, non resurgeret; si non resurgeret, non ascenderet, et cætera. Saliræ etiam decurrebant super barbam ejus David quidem historialis, Christo vero mystice. Saliva: autem sunt puerorum, barla vero virorum. Et verba quidem illa quibus Dominus commendabat humilitatem suam dicens: Nisi manducaveritis carnem meam, et biberitis sanguinem meum, non habebitis vitam in vobis; infantilia videbantur et impossibilia, sed in ipsis tegebatur virtus magna. quia per ea spiritualiter admonebat nos imitari humilitatem ejus, ut sic ascenderemus ad ejus celsitudinem. Sie quidem Christus Immutavit vultum suum coram Abimelech, id est in præsentia Judaicæ plebis. Sed quia insi immutationem vultus ejus, id est, conversionem legalium observantiarum in sacrificium novum non cognoverunt, contempserunt, et dimiserunt eum; ipse vero per prædicationem apostolorum abiit ad gentes. Apud quas vero ubique novum sacrificium, et ejus humilitas ipso jubente celebratur. Et possunt plane intelligi Abimelech vel Achis et regnum ejus per illos, de quibus legitur, quod cum Christus commendaret humilitatem suam dicens : Nisi manducaveritis carnem meam, et biberitis sanguinem meum, non habebitis vitam in vobis, scandalizati fere septuaginta duo abierunt retrorsum. Achis enim interpretatur quomodo est? Quomodo, autem, verbum est obstu-pescentis et ignorantis. Et illi quasi obstupescenles et ignorantes dixerunt : Quomodo possunt hæc fieri? Nunquid abscissurus est particulas de carne sua, et daturus nobis ad hibendum? Gentes vero ad quas ipse contentus a Judicis abiit recte intelliguntur per illos de quibus subsequenter dicitur : Et conversus ad duodecim dixit. Nunquid et vos vultis abire? Et respondens Petrus pro omnibus, dixit: Domine, ad quem ibimus? Verbu vitæ æternæ habes, caro enim nihil prodest, spiritus autem vivificat. Quisi dicat: Verba tua carnaliter intellecta nihil prosunt, spiri-tualiter vero accepta vivificant. Titulus aliter exponitur. Psalmus iste, id est, operatio, que sequentibus verbis notatur, commendatio, scilicet, humilitatis, vel laus sequens est veri David, Christi, scilicet, significata tune cum historialis David immutavit valtum suum coram Achis, ut supra dictum est. Illud enim negotium signum fuit operationis hujus veri David : Vel petest totus titulus allegorice exponi, ut eo tunc cum ipse immutavit vultum suum, vertendo in sacrificium Melchisedech coram Abimelech, ut supra dictum est. Est enim vox capitis in hoc psa'mo, commendans nobis veram ejus humilitatem. Quapropter psalmus bene convenit titulo. În titu'o enim dicitur : Cum immutavit vultum suum. In qua vultus immutatione facta est humilitatis commendatio, de qua agitur in hoc psalmo. Et est quasi dicat: Ego qui benedixi Dominum ad tempus in legalibus sacrificiis secundum Aaron institutis, benedicam Dominum in omni tempore, id est, æternaliter per sacrificia secundum Melchisedech instituta. Unde dictum est secundum ordinem Melchisedech : tu sacerdos in æternum. Vel aliter. Primus Adam benedixit Dominum ad horam, scilicet, dum perstitit in humilitate; ego autem secundus scilicet Adam benedicam Dominum per custodiam humilitatis in omni tempore, scilicet, et ante passionem et in ipsa passione, nec cogitatio-

vissima cœna panem benedictum, et ore suo com- A ne ab ejus deviando voluntate. Lloc ad de se humilitatis commendationem dicit Christus, hoc etiam dehet cavere quilibet Christianus, ut homo qui per superbiam factus est diabolus, per humilitatem fint angelus. Christus enim factus est homo, ut homo fieret angelus. Ut quisquis autem possit fieri angelus, in humilitate cordis maneat, ut semper sive prosperentur ea quibus vivimus, sive perturbentur, vel si tribuat, sive auferat, Dominum benedicat, quia etsi ista auferuntur, ipse tamen non aufertur. Et quid sit benedicere Dominum omni tempore, ostendit dicens: Semper laus ejus crit in ore non corporis. sed neo, id est, magis mihi proprio, id est, in ore cordis. Et est repetitio, si ad idem referatur; potest vero fieri diversum, si ad membra sic referatura Ego quidem benedicam Dominum in omni tempore in me et etiam in meis : quia laus ejus semper erit in ore meo, id est, meorum, ut supra dictum est. Et quo modo Dominum in omni tempore benedicai. ostendit subsequenter, ut nos instruat. Quasi dicat : Per hoc omni tempore bene licam Bominum, quia anima mea nihil sibi arrogalit, nihil de se præsumer, sed laudabitur, id est, laudabilem se reputabit, non in se, quia esset vituperabilis, sed in Bomino, id est, per hoc solum, quia fixit spem suam in Domino. Et vos, quasi dicat non in nobis, sed in Domino laudari et gloriari quæratis. Ut semper Dominum benedicatis, laudabitur, inquam, anima mea in Domino. Et hoc audiant aure audieudi non quilibet, sed mansueti, id est, illi qui volunt esse mansueta animalia non immansueta, vide!icet, volunt habere Dominum sessorem et rectorem, ne præcipitentur. Audium, inquam, et lætentur, id est, imitentur, non contristentur. Immansueti enim qui de se præsumere volunt. et gloriaci in se, non in Domino, cum audinat ut quisque tantum latetur in Domino, non lætantur. sed contristantur.

Magnificate Dominum mecum. Hic facil apostropham in ipsos mansuetos. Quasi dicat : Vos, mansueti, audientes hoc, et lætantes, magnificate, id est. veneramini et exsultate vos humiliando Dominum. non seorsum per superbiam, sicut hæretici faciunt, sed mecum, scilicet non in separatione, sed in unitate. Hoc dicit ipse amator veræ sapientiæ Christus, and non coamatoribus suis invidet, sed omnes vult rapere, ut sui sint coamatores. Quia non sic in hoc amore est sicut in vitioso et turpi amore lujus sæculi, ubi quisque solus vult videre, et solus amare. quoniam illa vera sapientia omnibus amantibus se est communis, et tamen integra manet singulis. Et ideo et nos quoscunque quibuscunque valemus modis ad hunc amorem nobiscum rapere debemus, scil.cet, hortando, rogando, rationes reddendo. Et qualiter magnificandus sit Dominus dicit : Exsultemus noman ejus, humilitatem quam præcepit servando, tendentes in idipsum, id est, non ad destructionem, sed ad concordiam unitatis, videlicet, ut sicut corpus Christi mansit integrum inter manus persecutorum, ita s.c dicatur : Psalmus iste est David veri, habitus ab De iam maneat integrum inter manus professorum. Legitur enim quod cum in passione Domini circa vesperam in parasceve frangerentur crura corum qui cum eo crucifixi sunt, ut citius ab hac miseria liberarentur, crura ejus non su it fracta, quia cum ventum esset ad eum, placide eum expirasse invenerunt. Quod autem corpus ejus remansit integrum. ideo factum est, ut per hoc notaretur quod in corpore ejus, id est, Ecclesia, scissio nou esset facienda, sed unitas servanda.

Exquisivi Dominum. Dico magnificate Dominum, et in hoc habetote me in exemplum, quia ego aliud non quæsivi a Domino, sed exquisivi, id est, exceptis aliis præmiis omnibus, solum Deum præmium quæsivi, et ideo Dominus exaudivit me non exterius, sed interius. Talis enum exquisitio sit exterius, non interius, quare et exauditio. Intret igitur quisque cor suum, et inde avaritiam expellat, et omnes pravas concupi-centias, et sie Dominum ut exaudia ur exquirat.

rit me, qua eripuit me caput ex omnibus tribulationibus interioribes per immunitatem a peccatis; interioribus vero per resuscitationem. Similiter vox exandict, et ex omnibus tribulationibus eripiet, nunc interim interioribus, tandem vero exterioribus.

Accedite ad eum et illuminamini. Quasi dicat : Ego quidem exquisivi Dominum, et ideo exauditus et eretus sum; et vos etiam per humilitatem exquirite Dominum, et sic accedite ad eum. Quanto enim se quisque magis humiliat, tanto magis Deo appropinquat; et quantum se erigit, tantum ab eo recedit. Et ideo dicit : Accedite ad eum per humilitatem. Accedite quidem corde, non corpore, non pede, sed affectione. Accedite fide sectando, corde inhiando, charitate currendo, non claudicando, id est, duobus præceptis inhærendo, dilectioni, scilicet, Dei et proximi, per quae ad ipsum corritor. Accedite, inquam, et illuminamini luce veræ cognitionis, schicet, ut intelligatis quia sectando humilitatem pertingetis ad immensam sublimitatem. Et est quasi dicat : Si accesseritis iltuminamini, in tantum quod facies vestræ non confundentur ad aliquas injurias et contumelias, id est, non contristabuntur, imo lætabuntur. Facies enim superborum ad quaslibet injurias confunduntur, quia dolent aliquos esse superiores, qui sibi cas inferant. Eorum vero facies qui Christi homilitatem sequuntur, in tribulationibus non confunduntur, sed gloriantur, quia sciunt per hoc quidem se superiores esse ipsis inferentibus. Vel potest hoc et:am accipi in futuro. Quando enim omnes in fine invitabimur ad nuptias veri sponsi, Christi, qui vestem nuptialem habebunt, facies corum non confundentur; qui vero ca veste carebunt, eorum lacies confusie erunt, nec apparere audebunt. De quibus dictum est: Tollatur impius, ne videat gloriam Dei

Iste pauper clamarit. Ustendit sese ipso quomodo sit accedendum ad Dominum. Quasi dicat : Dico Accedite, et ad toc me exemplum habetote, quia iste p.uper, scilicet ego, qui cum essem dives, pro omnibus ad paupertatem humiliams sum; iste pauper, inquam, clamarit, id est, irremissam operationem et intentionem ad Deum direxit. Et ideo Dominus exaudirit, quia salvabit cum de omnibus tribulationibus ejus interioribus, sive exterioribus, sicut, superius, et vos, quasi dicat : Estote pauperes, id est, humiles, non elati, et irremisse agendo clamate, et sic exaudiet vos Dominus, et salvabit. Nullus enun nisi

pauper exauditur. Immittit angelus Domini. Hucusque dixit : Me exemplum habetote, hoc vero dicit : Me auxiliatorem habetote, lequendo de sua interim persona. Quasi ticat : Dico : Magnificate et accedite ad Dominum. Et nt hoc possitis, non deerit vobis auxilium, quia angelus Domini, angelus scalicet magni consilu, id est, dispositionis antiquæ, reparationis novæ, felicitatis æternæ; ille, inquam, immittet, id est, immissionem exercitus faciet, videlicet, aut custodiam angelorum, aut constantiam virtutum. Et ita immittet, ut in cir- D evitu timentium eum, id est, ut illa immussio undique couniat timentes eum, et sic eripiet eos et in præsenti et in futuro. Quod intellige dictum esse ad sumittudinem, ut illud :

Pompeiana reum clauserunt sigua Milonem.

Gustate et videte. Illud pertinet manifeste ad immutationem vultus, quæ in titulo habetur, quia he aperte commendat humilitatem suam. Quasi dicat : Quin Dominus exaudiet vos clamantes ad se, et angeins Domini immittet, et vos eripiet; ergo gustate non jam legalia sacrificia, sed humiluatem meam, secundum quod gustanda est palato, scrlicet, cordis, id est, comedite corpus meum, et bibite sanguinem meum, et gustando videte illud quod videndum est, scilicet, intelligite suavitatem Domini hie per contemplatio nem, in futuro per speciem, quæ vere intelligenda est, queniam ipse Dominus vere snaris, id est, dulcis

Exaudivit me, inquam, Dom'nus, et hoc roodo exaudi. A se intelligenti est. Nota vero non esse videre, nisi præcesserit gustare. Se tando enim humilitatem perveniemus ad divinitatis sublimitatem. Gustate, inquam, et debetis gustare, quia ille qui sperat in eo, id est, in Domino, id est, qui se assuefacit gustandæ veritati, nihil de se præsumens, sed sperans in Domino, est beatus non in mundo, sed quia v rius ejus, id est, beatitudo ejus in virtute est. Et quia spes sine timore præsumptio est, subdit : Timete Dominum, ut punitorem omnis nequitiæ, omnes sancti ejus, id est, omnes sperantes in eo. Et ne dubitetis eum timere. nec aliquid mali agatis timore inopia, quod faciunt plerique, quia non est inopia timentibus eum. Quod quantum ad litteram, falsum videtur, quia patiuntur inopiam sæpe in exterioribus, sed tamen verum est quantum ab illa in quibus vera est inopia, sed quantum ad spiritualia.

Divites equerunt. Timentibus quidem non est inopia, sed divites et superbi et de se præsumentes, quibus R nulla videtur esse inopia, ipsi quidem naturaliter esserierunt verum bonum et summum. Omnis enim cura mortalium quæ diversis studiis exercetur, ad unum finem beatitudinis nititur pervenire, ut ait Boetius. Esurierunt, inquam, et tamen quia deviaverunt, equerunt, id est, indigentiam pleni patiuntur, nec iilo cibo saturati sunt. Inquirentes autem Dominum non minuentur omni bono, id est, pulitus veri boni indigentiam patientur. Quod est repetitum. Idem enim

sont inquirentes et timentes.

Venite, filii, audite me, timorem Domini docebo vos. Attende quid tympanizans iste et affectans et quam dulciter admonet. Quasi dicat : Durius quidem vobis loculus sum, cum dixi : Timete Dominum, ut autem lenius vos alloquar, dico : Venite, filii corde quidem, et si non corpore, ad me patrem vestrum, et exandite me aure audiendi, quia ego docebo vos qualiter debeatis Dominum timere. Et boc non quilibet sibi arroget, nec temere attribuat, quia ille solus timet Dominum qui facit sequentia. Quod sic dicit æquipollenter sub interrogatione : Quis est homo qui vult ritam, et quis diligit dies videre bonos? Quod est dicere : Quis est qui timet Dominum? Timens enim Dominum vere tendit ad vitam æternam, et diligit dies bonos. Sunt autem dies boni remoti ab omni necessitate tribulationum et tentationum. Qui dies non sunt hujus regionis in terra morientium, sed sunt terræ viventium. Non enim Abraham hos dies vidit, non Paulus, non ipse Christus, qui esurierunt, alserunt, et tribulationes varias pertulerunt, nisi forte in interiori cos habuerunt, hic per spem, qu.s tandem habituri erant per rem.

Prohibe linguam tuam a malo. Quasi dicat: He soins vult vitam et diligit dies bonos, qui facit isia sequentia. Et ideo tu quilibet prohibe linguam tuam a malo, id e t, a detractione erga proximum, et a blasphemia in Deam, et ab omni stultiloquio et falsitate; et quia dolose aliquando agimus loquentes etiam veritutem, dicit : Et lubia tua, ne loquantur dolum ad decipiendum proximum. Diverte queque ab oinni malo, scil cet, ut non solum non pecces in locutione, sed nec in actione, nec in cogitatione. Et quia non sufficit pauperem non denudare, nisi velimus cum vestire, nec si aliena non auferimus, nisi et nostra demus, dicit : Et fac omne bonum quod potes. Et bæc faciendo inquire pacem hic, ut tandem persequaris ipsam veram pacem, quam nullum scilicet bel um perturbabit. Quæ pax non potest hic haberi. Inde enim Christus vera pax nostra surrexit et ascendit, qui pacem reliquit sequentibus se, et pacem dabit pervenientibus ad se. Et haic est pax illa quam reliquit, ut cum omnibus scilicet hominibus, quantum in nobis est concordiam habeamus. Quam pacem si servaverimus, resurgemus tandem, et ascendemus et sic veram pacem pervenientes ad enm assequemur, cum ipse erit omnia in omnibus. Hic autem non vera pax est, quia cum hic contra bellum inediæ habeamus pacem panem, nunquam sic satiamur.

Oculi Domini super justos. Dico inquire pacem et perseguere, et hoc vere potes, quia misericordia Domini adjuvabit te. Vel hoc quod dico, inquire pacem et persequere, noli tibi attribuere, sed tantum divinæ misericordæ, quia ocuti Domini, id est, misericors respectus Domini, erit super te protegens te. Nam erit super onnes justos, id est, pacem inquirentes, et eum timentes. Et aures ejus, id est, potenti et benevolentia exauditionis cjus erit in preces corum, id est, justorum. Sed tamen si statim ut viderunt aliquando non exaudit eos exterius, non tamen in hoc crudelis est, sed potius misericors. Non exaudiendo enim exaudit, quia medicus est, et secat et aufert quod putre in eis est. Nec parcit volneri; nam si parceret, crudelior quam misericordior esset. Et ne mali accepta hine occasione dicerent; Ergo quia oculi Domini super justos sunt, faciemus quidlibet impune, quia nos non videbit, occurret eis Spiritus sanctus per os sui prophetæ. Quasi dicat: Propitius quidem B respectus Domini erit super justos; vultus autem, id est, respectus iræ indignationis ejus erit super omnes facientes mala, non ad bonum, sed ad malum, scilicet, ut memoriam eorum, quam sibi paraverunt in terris morientium, perdat de terra viventium, dando eam in oblivionem, non quantum ad vindictam, sed quantum ad bonam remunerationem. Sicut enim Dominus respicit de propinquo justos ad salvationem, ita de longinquo injustos respicit ad damnationem, juxta illud : Quoniam excelsus Dominus, et humilia respicit, etc. Et vere perdet memoriam illorum, quibus dicit : Nescio vos.

Clamaverunt justi, et Dominus exaudivit eos. Dixit quod Dominus respicit et justos et injustos, et primum ostendit de justis hic. Quasi dicat : Vere oculi Dei super justos, quia Dominus exaudivit eos ; et hoc ideo, quia ipsi justi per irremissam operationem cl maverunt, et hoc modo exaudivit, quia liberavit eos jam ex omnibus tribulationibus eorum, id est, gra-vioribus, scilicet, ab interioribus tribulationibus per C quas itur in exteriores, nisi quis ab eis liberetur. Liberarit eos, inquam, sed alios sic, alios vero sic. Nunquid enim qui Deus erat trium puerorum, non erat Deus septem Machabæorum? Aut nunquid illos ab igne eruit, istos in igne deseruit? Illi autem in fornace hymnizabant, isti in igne expirabant. Sed tamen utrosque eruit, sed dissimiliter. Illos quidom corporalis ad inimicorum confessionem, istos vero spiritualis ad majorem inimicorum excæcationem. Simili-

ter quoque de cæteris.

Juxta est Dominus iis qui tribulato sunt corde. Ideo Dominus exaudivit justos, quia est eis Deus de prope, sicut injustis Deus de longe. Quod sic dicit : Dominus est juxta his qui sunt tribulato corde, id est, qui cor suum erexerunt, sed obtriverunt humiliando, id est, vicinus est justis. Et ideo salvabit a tribulationibus, ut supra dictum est, humiles spiritu, id est, ipsos eosdem non superbientes, nihilque de se præsumentes. Et opus est ut salvet, quia tribulationes justorum D inimicis suis resurrectionis beneficio liberavit, deprecane sunt multæ, quia intrinsecus et extrinsecus multipliciter tribulantur in præsenti, ut post multas tribulationes perveniant ad infinitas remunerationes, sicut e contra injusti post paucas tribulationes præsentes perveniant ad innumeras infelicitates. Multæ sunt, inquam, tribulationes justorum, et de omnibus his liberavit eos Dominus jam spe, tandem vero liberabit in re. Et hoc modo liberati sunt, quia Dominus custodit omnia ossu corum, et ita quod nec unum ex his conteretur, id est, penitus confringetur. Quod quidem quantum ad litteram falsum videtur. Eque enim invenimus fractum os illius latronis crucifixi cum Domino, qui confessus est, sicut et illius qui non est confessus; sed accipienda sunt hic ossa firmamenta animæ, id est, virtutes, de quibus verum est quia ossa Domino custodiente manent integra, id est, non conteruntur ictibus illis quibus ossa exteriora. In illo enim latrone tides, et si crura ejus frangerentur, conteri non po-

quin cursos bellom innovetur, et sic persequere eum. A tuit Qui cum alter blasphemaret in Dominum, dixit : Memento mei dum veneiis in regnum tuum.

Mors peccatorum pessima, et qui oderunt justum, delinquent. Hoe ostenso quod vere oculi Domini sunt super justos, redit ad alteram partem, scilicet, de injustis. Quasi dicat : Vere vultus iræ Domini erit super malos, ut perdat eos, quia ipsorum peccaterum, id est, malesacientium mors, qua peribunt, erit pessima. Est autem hic accipiende mors non dissolutio corporis, sed mors interiorum, scilicet, separatio animæ a Deo, qui est sponsus et vera vita ejus. Quæ mors vere pessima est, quia sicut vivere chari-tati optimum est, ita mori charitati pessimum est. Et ex hac morte efficitur hoc, et si quod alia mors, id est, dissolutio eorum videtur bona stultis, quia vident funus corum ferri cum tanta pompa, tamen sit mala, quia cujus corpus hic collocatur et deportatur in lecto eburneo, ejus anima sepulta est in inferno. Mors, inquam, peccatorum pessima; et ideo pessima, quia delinquent, qui oderunt justum, id est,. grave delictum in hoc ipsi peccatores committunt, quia justum absolute, id est, Christum, quem debe-rent diligere, oderunt, quia conculcant sanguinem ejus, nolentes imitari humilitatem ejus. Hic notatur peccatum, unde boc quod mors corum pessima sit, efficitur, et ab hac tali morte, et si Dominus non redimat animas libertorum suorum, tamen redimet animas servorum, id est, justorum. Et vere redimet eos a morte, quia causa ipsius mortis aberit ab eis. Nam omnes qui sperant in eo, id est, qui non de se præsumunt, sed se humiliant, non delinquant in odio justi, quia non conculcabunt ejus sangninem. sed imitabuntur ejus humilitatem. Et possumus hic accipere justum non solum Christum, sed et l'aulum, qui dixit : Imitatores mei estote, sicut et ego Christi...

#### IN PSALMUM XXXIV.

Psalmus ipsi David.

#### ARCUMENTUM.

Occasione ærumnarum suarum David hunc psalmum in tempore Jeremiæ componit, quæque pertulerit qualiterve oraverit, exponit. Aliter totus psalmus ex persona Christi est, et per Christum ad omnes psalmos referri potest.

#### EXPLANATIO.

Totus psalmus ex persona Christi est, qui se petit ab inimicorum persecutione liberari. Nam et David recte Christus accipitur, et cum proponitur ipsi, non quilibet membrorum ejus, sed ipse Mediator ostenditur. Per totum hunc psalmum verba sunt Domini Christi, a dispensatione qua passus est. Primo membro persecutionibus retributionem postulat debere restitui, orans illis contraria, que tamen ud conversationem corum sint nihilominus profutura. Secundo de resurrectione sua gaudet, et Judworum iniquitates exprobrans acute. Tertio promittit este per universum orbem terrarum in membris suis, paternæ potentiæ confiteri, quæ eum ab ul confundantur persecutores, et exsultent in magna gloria fideles.

#### COMMENTARIUS.

Judica, Domine, nocentes me : expugna impugnantes me. Vox capitis est in hoc psalmo loquentis nunc pro se, nunc pro membris, et invocantis Dominum Deum in tribulatione hujus sæculi, corpore nunc tribulato, sicut et tunc capite. Titulus autem talis est : Psalmus ipsi David, id est ipsi capiti, qui est verus David, attribuendus. David vero, ut supra di-ctum est, interpretatur manu fortis, vel visu desiderabilis. Et Christus vere manu fortis est, quia mortem nostram devicit; et visu desiderabilis, quia æternam vitam promisit. Est etiam in hoc visu desiderabilis, et manu fortis, quia quid fortius manu ejus quæ tetigit loculum, et surrexit mortuus? Quid item fortius illa manu quæ mundum devicit, non armata ferro, sed transfixa in ligno? Quid etiam visu desiderabi-,

lius illo quem sancti-martyres non viderunt, et ta- A non ad salutem, sed ad devocationem, confund inter men ad eum videndum moriendo venire studierunt? Iluie ergo cantet anima nostra, cantet corpus nostrum, cantet et cor nostrum. Loquitur autem hic caput nostrum primum pro se dicens, non malevolentia optandi, sed præscientia prophetandi: Domine Pater, judica nocentes me, id est, Judæos me caput nocere volentes, qui judiciaria potestate sua judicant me nocentem, non discernendo me per pænam ab implis. Judica tua judiciaria potestate per causam ut nocentes, me autem ut innocentem : da illos scilicet in reprobum sensum propter suam nequitiam, me autem resuscita propter meam innocentiam. Et impugnantes me, id est meos, et non expugnantes : gentiles sive quoslibet expugna, id est invictoriosos et incificaces redde, ut non ipsi expugnent, sed ipsi expugnentur, ut convertantur. Sient enim judica prius accipitur in malo, ita expugna bic in bono. Et refertur hoc ad corpus, sient illud et caput.

Apprehende arma et sculum : et ersurge in adjuto- B rium mihi. Dico expugna, et ut expugues, apprehende arma tua. Ecce magnum spectaculum videre Deum armatum. Sunt autem arma Dei principaliter anima ip ius Bominici hominis hic agentis, qua ipse usus est ad debellandas aerias potestates, velut potenti framea. Sæcularia quoque sunt arma Domini animæ justorum, et nostræ etiam anima, ita quidem si nos bene profecerimus, id est, si ipse prius armaverit nos scuto fidei, et galea salutis, et gladio spiritus, qued est verbum Dei. Ilis enim spiritualibus et invisibilibus armis armat Dominus contra hostes spiritnales et invisibiles animas nostras, ut possint esse ejus arma, et deinde apprehendit eas, quæ quasi immobiles per se erant ad bellandum velut arma. Et utitur eis ut frameis et ad debellandos inimicos, et ad nos defendendos. Quod autem subdit, Et scutum, non est appositum ut diversum. Non enim ita est in bis armis spiritualibus sicut in corporalibus, in quibus gladius non est scutum, neque scutum lorica vel C galea, quia in his est identitas. Eadem enim sides invenitur vocaliter lorica et scutum. Scutum ideo. quia ignea tela nequissimi repellit; lorica vero, quia nostrum interius a tentationibus munit diabolicis. Vel quia arma dicuntur ab armis protegendis, potest accipi armorum descriptio per excellentiam, quoniam sculum maxime armos protegit. Apprehendet, inquam, arma. Et hoc modo tu qui prius videbaris jacere malis, exsurge in notitiam plurimorum tuos per arına illa desendendo, et inimicos expugnando. Et hoc in adjutorium mihi, id est meorum.

Effunde fr. meam, et conclude adversus eos qui persequuntur me : dic animæ meæ : Salus tua ego sum. Exsurge, inquam, ut exsurgas effunde frameam, id est, multiplicetur numerus justorum, ut ubique sint effusi, quorum vita est frames tua ad inimicorum depressionem, et tuorum protectionem. Et per horum multitudinem conclude, id est, conclusionem et munitionem fac adversus eos qui persequuntur me, id est meos, persuadentes ejus salutem in Jove et cæteris D dæmoniis sive in terrenis, et sic volentes eos devocare, et est dicere : Tantus flat numerus bonorum, ut adversarii stupeant et revereautur non habentes quod nobis contradicant. Conclude, inquam, et dic in evidentia rei, ita scilicet ut intelligam, animæ meæ et meorum: dic, inquam, istud, Ego sum salus tua, et non alind, videlicet ut sive subveniat angelus sive homo, de te semper dicam : Tu es salus mea. Et etiamsi hæc terrena conferant mihi aliquod solatium, dicam quia tu es salus mea, quia tu me his consolaris in hac vita, quæ est quasi via, ubi hæc omnia debent esse stabulum viatori, non tanquam domus habitatori.

Confundantur et revereantur quærentes animam meam. Avertantur retrorsum et confundantur cogitantes mihi mala, ideo peto ut concludas, et animæ meæ talia dicas, ut per hoc quærentes animam meam et mecrum, non ad imitationem, sed ad damnationem;

salubri scilicet confusione. Confusio enim alia salubris, alia non. Illi vero confunduntur salubri confusione, qui de numero infidelium transcunt in numerum fidelium, vel de numero persecutorum in numerom membrorum, ut fecit Paulus. Et sciendum quia quidam malorum ita junguntur, ut a Domino separentur et damnentur; quidam vero ita, ut ad Dominum convertantur. Et de his qui convertuntur hic primum dicit, deinde dicet de aliis. Consundantur, inquam, quærentes animam meam, et ita confundantur ut revereantur, id est, extimescant peccata sua, id est revereantur justos, non habentes quid eis contradicant. Et avertantur a persequendo, ita ut qui prius aute suerant, sint retrorsum secus pedes Domini, scilicet qui suerant præcedentes, sint subsequentes, et persecutores sint prædicatores. Avertantur, inquam, et confundantur, ita ut qui nunc sunt cogitantes mihi et meis mala, sint mihi desiderantes boua; qui autem id nolupt, fiant tanquam pulvis, et reliqua. Hic incipit agere de illis malis, qui ita junguntur ut damnentur. Potest etiam quod præcedit, scilicet Confundantur cogitantes mihi mala, adversus eosdem referri hoc modo: Illi quidem avertantur retrorsum. Ex opposito autem non solum facientes, sed etiam cogitantes perseveranter mala mihi et meis, accipiant quod merentur; confundantur scilicet confusione atterna. Nunc autem interim fiant tanquam pulvis ante faciem renti. Pulvis terræ facile auferiur a vento. hic autem per ventum accipitur quicunque carnalis motus et tentatio vel suggestio diabolica. Pulvis vero peccatores dicuntur, carentes humore affectionis et misericordiæ, qui facile subrunutur a vento elationis et tentationis. Ét est dicere : Tales fiant ut ad nutlos motus pravos subsistant, sed omnibus cedant. Vel etlam ut a quolibet vento hær ticæ doctrinæ facile subvertantur, vel circomferantur. Et ad hoc sit eos coarctans (id est compellens, ut magis priccipitentur) angelus Domini pravus, per quos etiam Dominus operatur. Juxta illud : Fecit Dominus immissionem per angelos malos. Fint quoque via, id est, tota vita præsens illorum tenebræ, id est, ignorantia veritatis. Et lubrieum, id est in lapsu omnis carnalis concupiscentiæ; ad hoc rursus sit eos persequens, id est compellens angelus Domini pravus. Potest etiam bic versus totus ad similitedinem solam dici ita: Vita illorum sit similis illi qui in tenebroso et lubrico loco persecutorem patitur, qui quidem in maximis angustiis versatur, quia nec ut lucem exspectet sibi conceditur.

Quoniam gratis absconderunt mihi interitum laquei sui : supervacue exprobraverunt animan: meam. Ideo dico ut talia eis eveniant, quoniam digni sunt; quia gratis, id est, cum nibil mali apud eos meruissem, imo multa bona feci-sem, mortuos eorum suscitando et infirmos sanando : tamen absconderunt, id est. absconse, quantum ad se, paraverunt interitum laquei. Laquei dico sui non mei, id est, multas causas contexerunt, sicut laqueus contexitur, per quas volucrunt me illaqueare ad interitum, ut mundus post me non abiret : sed ille laquens fuit suus, quia ipsi potius illaqueati sunt ad interiorem interitum. Ego vero resurrexi, et mundus post me abiit. Absconderunt, inquam, interitum. Cui vero absconderunt? Mihi scilicet absconderunt corda ipsorum abscondentium cognoscenti, qui tamen inter eos eram similis ignoranti. Et exprobraverunt animam meam, id est, oppro-I ria multa intulerant vitte meæ, et hoc vacue. Et supervacue quidem, quantum ad hoc quidem objecerunt, quæ non solide, vel ut ipse dixerat, acceperunt. Ut illud : Hic dixit, Possum destruere templum Dei, et reliqua. Quantum enim ad ipsum, solidum fuit hoc et persectum, quia ipse tertia die resurrexit. Quantum vero ad ipsos qui de templo Salomonis hoc acceperunt, non fuit hoc solidum, sed vacuum. Vacuum enim proprie dicitur, quando non est solidum, sed intus cavum est.

Veniat illi laqueus quem ignorat, captio quam abe-

Ecce digna pæna et condigna vindicta. Valde enim dignum est ut quisque peccator constringatur funiculis peccatorum suorum, et ut quisque ex sua nequitia damnetur. Et est dicere : Ipsi quidem absconse paraverunt mihi interitum laquei, et absconse incidant in eumdem laqueum. Littera autem sic exponitur: Laqueus, id est, nequitia corum qua me illaqueare voluerunt ad interitum, quam ignorant sibi nocituram. Jaxta illad: Cæterum nescit impius se puniri, nisi cum manifeste luit quod nolens perpetravit volens. Ille, inquam, laqueus veniat illi populo, id est refundatur in eum scilicet ut in quo mihi voluit nocere, noceatur. Et exponit istud dicens : Et captio quam abscondit apprehendat eum, id est, iniquitas illa quam abscouse paravit mihi velut ignoranti, ut me caperet, apprehendat eum, et ita apprehendat eum ut cadat in laqueum, non alium, sed ipsum eumdem quem abscondit mihi, id est, me resurgente propria iniquitas sua est dictum ad similitudinem. Sic enim est nequitia cujusque. Sicut si quis pararet alicui poculum veneni, et post modo oblitus biberet idem; aut si pararet alii foveam, et incideret in eam, quia necesse est ut quod alind corrempit, illud unde procedit, et in que principaliter est maxime corrumpat. Potest autem captio per se accipi, ut non sit expositio prioris, et taliter dici : Similiter captio illi captioni quam mihi paravit populus ille, apprehendat eum scilicet, ut sicnt in festivitate paschali cum undique convenissent, occulte, at me caperent, tractaverunt, ita in consimili die cum undique convenerint, a Tito et Vespasiano comprehendantur. Cætera non mutantur.

Anima autem mea exsultabit in Domino: et delectabitur super salutari meo. Illos quidem apprehendat captio, et cadant in laqueum, anima autem mea non dicam optando quasi dubius ut exsultet, sed enuntiative dicam exsultabit, non de se præsumendo, sed in Domino. Et etiam delectabitur, id est plenariam C lætitiam habebit. Quod notat per hæc duo, quia exsultari corporis est, delectari vero anime. Exsultabit, inquam, et delectabitur, non in se, sed in salutari suo, id est, in resuscitatione data sibi desuper, a Verbo scilicet personaliter sibi unito. Nec solum anima meu exsultabit, sed etiam corpus meum, quia omnia ossa mea, id est omnes robustiores inter meos, e:si caro non dicat, quia spiritus quidem promptus est, caro autem infirma : ossa, inquam, propter gaudium de spe resurrectionis sibi in me data, dicent, Domine, quis in angelis, aut in archangelis, aut in patriarchis, vel prophetis, sive in gentium diis est similis tus? Nullus utique. Et merito hoc dicent, quia tu et eripis eos de tentationibus diabolorum, et me eripis de manibus inimicorum, quod sic dicit : Tu es . eripiens inapem populum tunm de se, scilicet nihil præsumentem de manu fortiorum ejus: id est, de potestate diaboli et angelorum ejus, qui fortiores sunt : quia olim toti humano generi prævaluerunt in Adam decepto, et adhuc quibusdam prævalent, quos blan- D his omnibus velut vestimento vestieris. Et hoc si faciam, dis suggestionibus suis decipiunt. Et etiam eripis vere egenum, qui sibi scilicet nihil prorsus attribuit; et verum pauperem, qui cum scilicet dives esset, pro omnibus pauper fictus est : a diripientibus eum, id est, de potestate illorum qui conabantur diripere eum a le , id est separare , dicentes : Deus reliquit eum ; et: Non est hic homo a Deo, et cætera talia. Agit autem hic de se ipso in tertia persona, et ostendit quomodo diriperent eum dicens : Testes iniqui, id est, illi testantes de me iniqua, surgentes contra me interrogabant me per pœnam, scilicet, colaphizando et conspuendo me, ea quæ ignorabam ego. Quid autem ignorabat? Nunquid aliquid ignorabat qui etiam corda persecutorum videhat, et dolos eorum præsciebat? Utique nihil ignorabat, non quantum ad vindicationem, sed quantum ad commissionem.

Retribuebant mihi. Interrogabant me, inquam, et interregantes retribuebant mihi mala tantum pro bo-

condit apprehendat eum, et in laqueum cadut in ipsum. A nis, ut pro vita quam conferre veneram, mortem: pro honore blasphemias, pro medicina vulnera. Et retribuelant animæ meæ pro secunditate sterilitatem, quia cum anima mea ad hoc venisset, et laboraret ut eos conspersos imbre verbi Dei bene faceret fructificare et fertiles, ipsi præbuerunt in se solam sterilitatem, quia non passi sunt se regenerari per me, sed manserunt illi ficui similes, in qua Dominus esuriens nullum fructum, sed sola folia invenit : quia in verbis eorum numerositas, in factis vero paucitas.

Ego autem. Ipsi quidem quæ ignorabam interrogabant me, et mala pro bonis retribuebant; ego autem cum mihi molesti sic essent, et omnibus modis in me sævirent, tantummodo induebar cilicio, id est, occultabam divinam potentiam meam, et solum cilicium, id est mortalem carnem, qua circumdabar, eis in quem sævirent objiciebam. Si enim ille qui uno verbo solo quærentes se capere, in terram prostravit, divinam potentiam exercere persecutoribus vosit ei ad perpetuum casum et damnationem. Quod B luisset, haud dubium quin solo nutu omnes interficere potuisset. Sciendum vero quod cilicium de pilis caprarum et hædorum sit, et per capram et hædum propter setorem signissiatur peccatum. Dicitur ergo Christi caro cilicium, quia pœnam peccati pertulit, licet peccatum non admiserit. Caro enim ejus mortalis fuit, et in poena tantum, quia sine peccato est similis nostræ carni. Juxta illud Apostoli : Misit Deus Filium suum in similitudinem carnis peccati, ut de peccato damnaret peccatum in carne, id est, ut per mortem ejus destrueret nostram mortem. Dicitur enim mors et Christi et nostra peccatum, quia est effectus et pæna illius peccati quod Adam perpetravit.

Humiliabam in jejunio animam meam. Ego quidem illis me molestantibus induebur cilicio. Unde apparet quia anima mea, quæ nihil esuriebat, nihil sitiebat, nisi conversionem illorum jejunabat. Et tamen in hoc jejunio humiliabam animam meam, id est non irascebar, sicut solent irasci potentes in determinato tempore subtracto sibi cibo. Tantum autem fuit hoc jejunium, ut in tanta turba persecutorum, nullum in quo se resiceret inveniret præter la ronem sibi collateraliter pendentem, cum etiam discipuli ipso relicto fugissent, et in turba laterent : et etiam Petrus ille, qui prius tam temere clamaverat, Domine, et si oportuerit me mori tecum, non te negabo, in turba latebat et ad vocem ancillulæ trepidabat : humiliabam me, inquam, in jejunio, et orabam pro illis dicens, Pater, ignosce illis. Et orabo non ad remotum aliquem sed ad vicinum, quia oratio mea converteretur in sinum meum, id est, in occultum meum, quia humanitas mea orabit pro illis Verbum personaliter sibi unitum. Possunt et aliter hi duo versus legi, ut sic dicatur, Ipsi quidem retribuebant mala mihi: ego autem cum, id est, quamvis molesti essent, induebar, tamen cilicio, id est, quosdam ex illis qui prius erant quasi cilicium, id est spinosi et infructuosi, ad me convertebam, et quasi mollem vestem qua induerer. faciebam. Juxta illud : Vivo ego, dicit Dominus, quia quia in illo gravi jejunio quod de ipsorum inconversione patiebar, humiliabam animam meam, id est, vitam meam comedendo cum publicanis et peccatoribus, cum ipsis conversando, ut vel sic aliquos mihi attraherem, in quibus illud jejunium meum solverem : humiliabam me, inquam, et orabam pro illis, et oratio mea, etsi non omnibus ipsis prosit, convertetur tainen, id est apparebit in conversis in sinum meum, id est in illis quæ significantur per manunt Moysi reductam in sinum. Mittimur enim hic ad historiam, in qua dicitur quod quando Dominus præcepit Moysi ut rediret in Ægyptum, et educeret inde populum suum, petiit Moyses ut infirmus a Domino: Domine, quod signum erit miki, ut me audiant? Et Dominus ad eum : Educ manum tuam de sinu tuo, et eduxit, et ecce leprosa tota facta est. Iterum dixit ei : Reduc manum tuam in sinum tuum, et reduxit, et reliquæ carni facta est similis. Per sinum autem Moysi.

spes, charitas, et ecclesiastica instituta : a quo sinu quisquis educitur, ut hæretici qui a nobis exierunt, leprosus fit in peccatis. Si vero contigit ut aliquando redeat, fit similis reliquis infra sinum sanatis a lepra peccatorum. Et quisquis in hoc sinu est, conversus est in idipsum, quia naturaliter in Adam posito in plenitudine virtutum, in hoc sinu fuinus : sed exiviinus ab eo per eumdem prævaricantem.

Quasi proximum, et quasi fratrem nostrum, ste complucebam; quasi lugens et contristatus sic humiliatar. Orabam quidem in passione pro illis, et antea cum eos admonerem, complacebam, mihi sic, quasi admonerem proximum, id est aliquem discipulum, aut quasi admonerem fratrem nostrum, id est aliquem apostolum, quia sic illi obed chant facile, sicut faceret frater vel proximus. A majori autem parte eorum qui sanam doctrinam contemnebant humiliabar sic. ut essem quasi lugens exterius, et contristatus inteenim boni prælati gaudere de profectu subditorum, et tristari de desectu illorum quasi suo. Unde Apostolus: Viva ego nunc, si vos estis in Domino.

El adversuni me lælati sunt, et convenerunt: congregata sunt super me flagella, et ignoravi. Humiliabar, inquam, ab illis, et hoc ideo quia ipsi lætati sunt, et convenerunt: pro lætanter convenerunt adversum me. Et ipsis convenientibus congregata sunt innumera flagella ab illis super me, et tamen ego causam ignorabam, non quantum ad vindictam, sed ad factum, quia nullius mali eram mihi conscius. Convenerunt, inquam, et in illo conventu dissipati sunt inter se, quia quidam, Bonus est, licebant, alliautem, Non. Et tamen non sunt compuncti, nec isti, nec illi ad misericordiam, quia tentarerunt me, et cartera. l'otest et sic istud dici; Quod ipsi sine causa venerunt contra me, indicat hic effectus, quia ipsi ubique gentium dissipati sunt, et tamen adhuc non sunt compuncti ad poenientiam. Juxta quoi tentaverunt sic continuabi- C tur. Hoc scilicet mode congregata sunt flagella super me, quia tentarerunt me, dicentes : Magister, scimus quia a Deo venisti; et, licet censum dare Cæsari, an non? et cietera talia. Et subsannarerunt me, id e-t, deriserent me: subsannatione, id est, vili et contemptibili derisione. Et frenduerunt super me dentibus, id est, mordacibus dictis suis dicentes: Crucifige, crucifige eum. Tu autem, Domine Pater, quando respicies me caput, ut ab eis liberer? Quando etiam respicies corpus meum? distinito seilicet tempore respicies me caput resuscitando et etiam corpus, quia non differs in capite, ut non respicias inopia, sed ratione; nec differs in corpore tædio, sed amore. Non enim Deminus Christum, quem primo etiam momento potuit resuscitare, distuit in diem tertiam inopia, sed ratione, quia legitur in Evangelio, Hodie et cras sanitates operor, tertia vero consummor. Prima enim die, sc.licet ante legem, Dominus operatus est sanitates in qu busdam, sicut in beato Abel et in Abraham, et cæteris patriarchis, crastina quoque die, sci- D licet sub lege, multi salvati sunt, ut Moyses et Aaron, et quicunque legem spiritualiter coluerunt. Tertia vero die in tempore gratiæ per Verbum missum ad terras, consummata et perfecta salus data est. Et hæc est ratio quare Christus non in prima vel seeunda, sed potius tertia die resurrexit. In corpore quoque cum Dominus quandocunque vellet, posset vel singulos per se, vel plures in simul resuscitare, non differt resurrectionem tædio, sed amore, scilicet quia cum ipse sit perfectus, amai in corpore quoque ante resurrectionem illam compleri perfectionem, ad quam su, p'end im prius homo creatus est. Juxta illud : Sustinete modicum tempus Deum, et cætera. Nunc ad litteram redeamus. Respice, inquam, et me et cor-pus in definito tempore, et ideo noli differre resurrectionem meam in communem resurrectionem, sed cuto restitue animam meain liberando per resuscitationem a mulignitate, id est a malitia eo-

significatur sinus Domini. Et est sinus Domini, fides, A rum, scilicet frendentium super me dentibus. Et restitue etiam in tempore a te constituto unicam meam, id est, Ecclesiam spousam meam: liberatam a leonibus, id e.t, a sævientibus principibus eam persequentibus.

> Confitebor tibi in Ecclesia magna, in populo gravi laudabo te? Quasi dicat: Quo fructu peto ut restituas et me et unicam meam, hoc scilicet, quia ego confitebor tibi in me et in meis in Ecclesia magna. Et vere magna est Ecclesia, quia ubique terrarum est diffusa, sed quia in ea insimul sunt, et paleze et grana, idest mali et boni. Veniente autem vento venti'ationis et tentationis, palez, que leves sunt, depelluntur; grana autoin, quie gravia sunt, remaiient in populo gravi. Quasi dicat: Confitebor tibi in Ecclesia communiter et in bonis et in malis: laudabo autem te vere et singulariter in populo gravi, id est in sanctis viris,

quos vetus adversitas non depellit.

Non supergaudeant m'hi qui adversantur miki inirius, id est, velut habens plenam tristitiam. Solent B que, qui oderunt me gratis, et annuunt oculis. Ideo quoque rogo ut restituas me caput et corpus. ut si gavisi sunt de me mortuo et de meis incarceratis, non supergaudeant mihi, id est ad depressionem meam et meorum, de me non resuscitato et de meis devocatis. Illi qui inique adversantur mihi et meis, in hoc quis oderunt me caput gratis, quia nulla mala, sed multa bona eis contuli. Et quia fraudulenta persecutiono annuunt, id est acquiescunt meis in oculis exterius, quos oderunt interius. Annuant enim voce quod contradicunt corde. Annuunt facie quod negant in voluntate. Et quid mirum si in arido ligno faciunt, quod secerunt in viridi, id est in me? Quia loquebantur pacifice mihi exterius, dicentes: Scimus quia a Deo venisti, magister, et catera tilia. Et sic loquentes cogitabant tamen dolos in corde contra me, id est iracundiam terræ, id est, quia irati mihi pro terrenis erant timentes per me locum et gentem amittere. Et non solom cogitaverunt, sed cliam quæ cogitaverant secerunt; quia dilataverunt, id est, aperuerunt os suum super me, rugientes contra Pilatum: Crucifige eum. Et postquam perfecerunt in me quod voluerunt, lætantes dixerunt: Euge, euge, id est, bene factum est animas nostræ, quia oculi nostri viderunt quod semper videre desideravimus, et quod omnibus modis opta-

Vidisti, Dom'ne, ne sileas, Domine, ne discedas a me. Quasi dicat: Ipsi, inquam, viderunt pœnam, tu autem, Domine, vidisti causam et innocentiam meam, et ideo, Domine, si siluisti a pœna, non sileas a vindicta; vel sicut non silvisti a præcepto, scilicet, quin per me ea quæ voluisti præciperes, ita etiam non sileus a judicio, ut non vindices in eos damnationem meam; et non discedas a me, id est a meis in persecutione, sed potius sicut per me promisisti, sis cum eis usque ad consummationem sæculi, ut eos protegas ab inimicis.

Exsurge et intende judicio meo, Deus meus et Dominus meus, in causam meam. Ne sileas, inquam, sed potius exsurge in vindicta, qui videbaris jacere in pœna. Et intende, id est, intensum te fac in evidentia rei, judicio illorum de me facto meo, non suo, scilicet ut quod ipsi putaverunt esse ad suam gloriam et meam ignominiam, potius convertatur ad meam gloriam, et ad eorum ignominiam : tu, dico, Deus meus creatione et potestate, et Dominus meus subjectione et voluntate. In quo nos instruit, ut et nos illum, qui Deus noster est ex necessitate, faciamus nobis Do-minum subjectione et voluntate. Et qualiter roget ut intendat, judicio declarat, cum subdit: intende, inquam, in causam meam discernendam. Quasi dicat: Non peto ut in id intendas quod commune habeo cum latronibus, scilicet in pœnam, sed ut intendas in causam, scilicet quia beati sunt qui persecutionem patiuntur propter justitiam. Que causa discreta apud solos bonos est, cum sit communis pæna. Et ideo sola causa martyrem facit, non pæna : quia si pæna martyrem laceret, quicunque nequam decoliaretur, aut

aligno modo trucidaretur, coronaretur, quod fieri in- A prius vellent statuere suam justitiam, modo volunt

Judica me secundum justitiam tuam, Domine Deus meus, et non supergandeant milit. Non dicant in cordibus suis: Euge, enge animæ nostiæ, nec dicunt: Devorabimus cum. Intende, inquam, in causam, et me, quem in reena a malls non dividis, judica, id est, discerne ab eis secundum justitiam, id est veram obedientiam meam : et tamen tuam, id est, a te mihi datam, Domine Deus meus. Et debes judicare, ut inimici qui gavisi sunt de me interfecto, non supergaudeent de me, non de resuscitato. Sed qui prius dixerunt in morte mea. Euge, euge anima nostra, non dicant hoc amplius, videntes me resuscitatum in cordibus suis, et si simulent exterius in labiis, sed potius dicant, Væ, væ animæ nostræ. Infinitam enim tristitiam babuerunt Judæl, audientes resurrexisse Christum, et mallent omnibus modis non crucifixisse quam crucifixum resurrexisse. Non dicant, inquam, tantes prins penitus nomen meum delevisse de terra, sed potius ego devorem eos, et mei etiam devorent persecutores suos, tam gentiles quam Judæos. Ilic mittit nos ad historiam, ubi continetur quod cum Moyses in monte Sinai, ut legem a Domino acciperet, quadraginta diebus staret, et populus Israeliticus murmurat contra Aaron reposcens idola. Et cum ipse Aaron non posset ens ratione corrigere, voluit co; damno revocare. Præcepit igitur eis ut afferrent quoque ornamenta sua aurea vel argentea, et inde fecit vitulum conflatilem. Quem postmodo Moyses cum de monte rediisset, et multo super hoc cruciaretur dolore, fecit in pulverem conteri, et potui commixtum ad devorandum eis præbuit. In quo signatum est quod veri Israeli: @ qui futuri erant apostoli, et alii scilicet præcones sancti, non solum quosdam de Judæis, sed etiam gentiles qui idololatra erant : et per idolum illud, scili et per vitulum conflatilem, intelliguntur transglutire, conformando sibi debebant, et C usque ad mortem. Totus pralmus a persona Prophetæ In malo devorare, atque in corpus Christi trajicere. Et possunt que supra dicta sunt, ab Exsurge et intende, etiam ad membra et persecutores eorum, tam de gentibus quam de Judæis, suo modo referri.

Erubescant et revereuntur simul qui gratulantur malis meis. Induantur confusione et reverentia, qui maligna loquuntur super me. Non dicant, inquam, Decoravimus cum, quantum ad me, vel cos, quantum ad meos, sed potius erubescant peccata sua, et simul revereantur, id est extinces ant ea, vel erubescant me et meos, el revereantur cognoscentes se peccatores et indigniores. Illi qui nune gratulantur de malis meis, et meorum, et ita erubescant et revereantur, ut induantur confusione et reverentia, id est, ut tam plenaria confusio sit, et reverentia, ut circumdet eos velut indumentum. Induantur, inquam, illi, qui loquuntur modo mala, non solum faciunt super me, id est de me et de meis. Et vere erubescant et revereantur, quia exsultabunt et lætabuntur omnes illi, qui cum prius vellent statuere justiliam suam, modo rolunt statuere justi- D tiam meam. Et utinam exsultent et lætentur, et reliqua. Possuat quoque prædicti duo versus in malo accipi ita: Non dicant, inquam, persecutores mei et meorum, Devorabimus, sed potius erubescant et simul revereantur, id est, ruborem exterius et innocuum timorem interius incurrant de nequitia sua in præsenti, illi qui gratulantur malis meis et meorum. In suturo autein induantur confusione plenaria, et reverentia, quicunque maligna loquantur super me, id est de me et de meis. Quod vere tunc erit, quando dicent: Nos insensati existimabamus vitam illorum insaniam, et reliqua.

Exsultent et lætentur qui volunt justitiam meant, et dicant semper, Magnificetur Dominus, qui volunt pacem servi ejus. Quasi dicat: Mali quidem et persecutores patiantur et hic et in futuro. Ex opposito autem exsultent et lætentur interius, id est plenariam lætitiam habent, et hie et in futuro, omnes qui cum

tantum meam just tiam : et dicant semver, Magnificetur, id est, exaltetur Dominus, et nunquam servus, hoe est nihil amplius de se præsumant, sed totum Domino ascribant. Illi qui volunt pacem datam per me vere servam ejas, id est homini. Quæ pax est litigium habere cum vitiis, et concordiam cum moribus optimis. Et vere dicent, Magnificetur Dominus, quis lingua mea, id est, cor meum, quod ideo dicitur lingua, qu'a Deo loquitur. Unde in Evangelie habetur quod Dominus Jesus pravis cogitationibus adversariorum suorum respondie: cor, inquam, meorum semper, o Domine, medicabitur justitiam tuam esse. ld est, nihil de se præsua et, sed omnem justitiam tibi ascrib t. Laudem vero tuam veram et perlectam meditubitur in die illa, quæ erit dies tota, id est in futura vita, ubi crit perpetuus dies sine nocie. Et tota die, id est tota mentis puritate; vel tota die, id est, assidue meditabitur laudem Dei. Si enim hymnum euge, euge, nec cliam dicant, Devorarimus eum, pu- B in Ecclesia canis, laudas Dominum; si vero non canis, reficis corpus cibo aut somno. Et hoc non ad delectationem carnis, sed ne desicias in servitio Dei. Et si quidquid agis, tibi semper in mente Domini proponis, omnis innocentia operum tuorum assidue laudat Deum.

#### IN PSALMUM XXXV.

In finem, servo Domini, psalmus David.

#### ARGUMENTUM.

Cum Saulis insidiis urgeretur, hunc psalmum cecinit eo præcipue tempore cum eum necare volens, scyphum tantum pro signo fidei, hastamque proripuit. Aliter Propheta cum laude opera ips.us Judæ dicitur.

#### EXPLANATIO.

Servo Domini non alteri accipe, quam ei qui cum in forma Dei esset, formain servi accepit, factus obediens dicitur. In primo membro contemptores legis vehementer accusat, eos non habitare cum Domino commemorans ob eorum impias voluntates. Secundo sub laude Domini collata præmiorum dona describit, eosque domus Domini dicit ubertate compleri, breviterque in ruina malorum psalmus iste conc uditur.

Dixit injustus ut delingunt. Titulus est talis, In finem servo Domini David, secundum Cassiodorum, qui. sic exponitur. Ilæc verba referuntur non ad historiam, sed in finem, id est in perfectionem, ad Christum scilicet: et hoc ideo quia sunt attributa David, id est alicui perfectiori de membris ejus : David dico non historialiter accepto, etiamsi ad Prophetam respicias, sed serve Domini, id est tali qui sit verus servus Domini, non serviens carnaliter, sed spiritualiter. Qui servus Domini reprehendit in hoc psalmo conservos suos injustos, proponentes sibi peccare, non quia intelligere non possunt, sed quia nolunt, et de peccatis suis injuste in auctorem culpam trans. ferentes. Quos commonefacit, quod percant non ex culpa auctoris vel difficultate aut necessitate esse, sed ex corum prava voluntate, scilicet quia ut bene agant, nolunt intelligere, ita dicens: Injustus dixit, id est proposuit, et constituit ut delinquat, id est, ut peccet assidue: et hoc non foris in conspectu hominum, quia timet ab eis reprehendi vel domnari, sed in semetipso, id est in corde suo male conscio. Injustus accipitur hic non quilibet unus, sed totum genus iniquorum, quod adversatur sibi intelligendo ut bene agat, non quia non possit, sed quia non vult. Aliud est enim quando aliquis constur aliquid intelligere, sed non potest præ humana infirmitate, quia corpus quod corrumpitur, aggravat animam; verbi gratia, ut quod dicitur de æqualitate Trinitatis, et de illo verbo quod erat in principio apud Deum, etc., quæ dicuntur de divinitate, humana infirmitas percipere non povero est, quando perniciosius agit contra semetipsum c or humanum, scilicet ut non intelligat quod intelligere posset, si voluntas accederet: non quia difficilis ēst, sed quia voluntas prava et aversa est ; quod tunc est, quando homines amant peccata, et oderunt divina præcepta, quia sermo divinus adversarius tuus est, si diligis iniquitatem tuam: amicus vero tuus est, si odis eam. Et sic eritis duo ad perimendum iniquitatem tuam, tu scilicet et sermo divinus : quia per te non-potes, et ideo si odis ipsam in quitatem, et Deus dimiserit eam, liber eris. Si autem diligis eam, contrarium tibi est quidquid dicitur contra eam: non quia intelligere non possis, sed quia non vis. Planissimum enim et apertissimum est omni homini illud præceptum: Quod tibi non vis fieri, alteri ne feceris, quia quisque in seipso hoc advertere potest. Et ideo quisquis hoc non intelligit, non imputabitur difficultati, imo voluntati. Et quia hoc est injustus, ideo non ex difficultate, sed ex voluntate dixit, ut delin- B quat. Et quia non ausus est palam, confugit ad occultam cordis conscientiam. Sed cum timet conspectum hominis, multo magis deberet timere conspectum Dei, qui quod conspicit in corde, sicut homo in facie. Quod ipse intelligere posset, si attendere vellet. Sed ideo non attendit, quia timor Domini non est ante oculos ejus, id est, quia non perpendit Deum judicem in rebus: quod si perpenderet, utique eum

Quoniam dolose egit in conspectu ejus, ut inveniatur iniquitas ejus ad odium, etc. Probat ab affectu. quia injustus non timet Deum, quia facit quod non faceret, si eum timeret. Dolose scilicet agit in conspeciu ejus, id est, in corde suo ubi ipse Deus conspicit : et in hoc dolose agit, scilicet ut inveniatur iniquitas ejus ad odium, id est, qu'a non vult vere invenire iniquitatem suam ad hoc ut odio habeat ipsaın inventam. Sunt enim multi qui qua-i conantur iniquitatem suam inquirere, et tamen eam invenire C timent, ne dicatur eis: Ecce hactenus ignorantes peccastis, nunc vero iniquitatem cognoscitis, desinite ergo peccare; et hi dolose, non sincere agunt, timentes iniquitatem invenire quam simulant quarere. Sunt item ald qui dolose agunt ut inveniant iniquitatem, quia non ex corde agunt iniquitatem quærere et odisse. Et quia dolus est in inquisitione, desensio est in inventione. Si enim sincere eam quærerent, inventam eam vere odissent, et non defenderent dicentes: Quid nos fecinus? Nonne hoc omnes fa-cient? Nunquid Deus perditurus est omnes talia facientes? Multaque similia desendentes iniquitatem dicunt; unde apparet quia dolo e, non sincere agunt.

Verba oris ejus. Probat secundum alteram partem tantum, scilicet secondum illos qui quasi inveniunt iniquitatem, et defendunt. Quoniam vere dolose agit injustus, videlicet per hoc quia verba oris ejus sunt non solum iniqua, sed ipsa iniquitas, quia iniquitatem scilicet inventam desendit. Et ideo ve ba sunt iniqua D in defensione, quia dolus præcessit in inquisitione. Et vere delus ibi fuit, quia noluit agere quod potuit, iniquitatem scilicet vere inquirere et intelligere, ad boc ut earn postponeret, et sic bene ageret. Et hoc probat a repugnanti. Quasi dicat: Vere notait intelligere ut bene ageret, quia potius et iniquitatem cogitavit, et imquitatem perfecit, quod sic dicit, Meditatus est perseveranter injustus iniquitatem, id est, peccare in cubili suo, id est in corde suo, et etiam ad effectum perduxit quæ male cogitavit : quia astitit omni viæ non bonæ, perseverans fuit in omni opere malo. Viæ enim malorum dicuntur prava opera eorum, cor vero nostrum dicitur cubile nostrum ad similitudinem, scilicet quia in eo quiescitur a sanis, id est bonis; aut laboratur ab ægris, id est malis. Solent enim boni a strepitu exteriori in secretum cordis se recipere, et ibi quiescere et gaudere : ita tamen si bonam illic invenerunt uxorem, scilicet de-

test, et in talibus ignorantia non est peccatum: aliud A lectationem immortalis sapientiæ. Sed valde cavendum est ne inde ejiciat aliquem mala uxor, id est fumus malæ conscientiæ. Quare satis miser injustus iste est, qui ub maxime deheret quiescere, seilicet in corde, laborat magis tumultum habere quant quiescere. Astitit, inquam, omni viæ non bonæ: hoc autem ideo factum est quia malitiam quæ in ipso erat, id est fomitem peccati, non vere inquisivit et odit, imo per omnia ei consensit. Non enim possumus in præsenti malitiam non habere, possumus vero eam odisse. Unde Apostolus: Est peccatum in vestro mertali corpore, sed non requet ad obediendum hæres carnis. Erit autem quando malitiam non habebinus, quando scilicet hoc mortale induet immortalitatem, et novissima mors destructur. Ante vero hic tempas semper in nobis erit delectatio iniquitatis, et ideo adsit nobis e contra delectatio aquitatis praceptorum Dei, qua contra iniquitatem pugnemus, et ipsom vincamus : quia aliud est non pugnare, sed in perpetua pace esse : quod tunc erit, quando immortalitate induemur. Aliud est pugnare, et vinci, quod in illis qui primum bona opera et præcepta divina insistunt, deinde superbiunt, et de se præsumunt. Aliud est pugnare et vincere, quod in bonis est, qui nibil de se præsumunt, dicentes cum Apostolo : Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore moriis hujus? Gratia autem Dei; aliud vero est non pugnare, imo trahi ab imquitate : de quo genere hic agitur cum dicit : Malitiam autem non odivit.

Domine, in colo. Sic continuatur : Injustus quidem non quia non potest, sed quia non vult bene agere, dixit ut delinquat : hunc tamen tua, Domine, non deseret misericordia, qua salvas hos tates homines ut jumenta, ut inferius habetur : sed tamen misericordia tua, id est, condigna te illa tantum est in cœ'o, id est, in sanctis viris qui sublati a terrenis, facti sunt cœlum. Sciendum enim quod misericordia Dei donorum multiplex est. Alia enim ejus dona sunt terrena et temporalia, et in his salvat corporaliter : quod sicut et jumenta injustum supradictum, et alius simpliciter homines, id est, portantes imaginem veteris hominis, non novi : qui pro magno hanc salvationem habent, et maxime in ea gaudent. Alia vero ejus dona sunt cœlestia et terrena, quæ sanctis viris communia partim jam sunt, tandem vero plenarie erunt cum angelis. Et hæ sunt illæ misericordiæ, de quibus dicit: Domine, tua misericordia est in cælo. Et per hoc quasi dicerei, Nobis cognita est illa tua misericordia, quia veritas tua, id est, veritas præceptorum tuorum valuit, id est, pertinuit usque ad quasdam nubes constituendas, id est, cognitio præceptorum tuorum fecit quosdam de cœlis illis sursum fieri in nubes, id est apostolos et prædicatores, per quos nobis innotuit illa misericordia. Dicti sunt autem prædicatores sancti nubes propter carnem, quia de carne illorum divina potentia lateus in ea intonuit nobis minis, coruscavit miraculis, et compluit nos verbis.

Justitia tua sicut montes. Ostendit quod vere quidam de colis sursum elati sunt facti nubes. Quasi diceret: Vere sunt nubes, quia sunt sicut montes, id est, similes montibus piuribus modis, scilicet et propier constantiam fidei, et propter eminentiam virtutum. Et quia sicut sol exoriens prius illustrat montes, et inde resplendet in valles, ita verus sol justitiæ, id est, Christus exortus, primum corda illorum montium, ut intelligant Scripturas, aperuit, et inde nobis resplenduit, quia per illos occulta Scripturarum mysteria nobis aperuit. Sunt, inquam, sicut montes, montes dico Dei, a quibus scilicet auxilium venit, juxta illud : Levavi oculos meos in montes, unde veniat auxilium mihi. Sunt autem alii montes qui non sunt Dei, ut Donatus, Marcion, et cæteri hæretici, usurpantes sini magisterii primatum. Ili vero montes non sunt auxilii sed naufragii, quia qui ad illus respicient, non sublevantur, imo naufragantur. Sunt, inquam, sieut montes, et boc non ex mu-

gratia tua ipsos justificante. Quod ostendit a simili per contrarium. Quasi dicat : Sic sunt isti montes per justitiam tuam : sicut e contra hoc quod injusti sunt, abyseus non in duobus tantum criminalibus, sed multa, id est, in multis criminibus est per judicia non injusta, sed justa, quia tua. Non enim, ut quibusdam videtur, injuste est hoc quod mali dantur in reprobum sensum, sed justissimum Dei est jud cium. Juxta illud Apostoli: Quia cum cognovissent Deum, non sicul Deum adoraverunt, et ideo evanuerunt in cogitationibus suis, dicentes enim se sapientes, stulti facti sunt. Pluraliter ideo posuit judicia, quia unumquodque criminale habet judicium suum. Et sciendum quod sanctus Augustinus justitia sua, ut supra diximus, ablativum facit, et judicia accusativum. Possunt vero et nominativi accipi, il sic dicatur : Veritas tua fecit quosdam de tuis nubes. Et hi tales, qui non solum sunt dicendi justi tui, sed et ipsa tua e contra, judicia tua, id est injusti a te judicati et damnati sunt abyssus multa; et quasi diceretur: Quandoquidem sunt abyssus, cur ergo vivunt? cur supersunt? Dicit: Ideo scalicet vivunt, non quia meruerunt, sed quia tu, Domine, salvas, et salvabis homines hujusmodi temporali salvatione, quam pro magno habent at jumenta. Et hoc facies ad eum modum ad quem multiplicasti misericordiam tuam, scilicet ut non solum in cœlis esset, sed et in his aliis qui sont ut terra. Tu, dico, qui es Deus, et ideo oportet ut multiplicem misericordiam creaturis tuis impendas.

Potest psalmus iste a principio in parte hucusque aliter legi, ut sit talis, ac si diceretur : Falso quæritur d. n. r. g. h. quod imber a b. c. f. p. r. quam virtute. Juxta quod sic dicetur : Injustus dixit, id est statuit et affirmavit, ut delinquat ex necessitate, quasi collpam reflectendo in naturam et in auctoritation.

sed tamen hoc quod delinquit, est in semetipso, id est in libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest in libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest in libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest in libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero promittere, sed non potuit illud exponeret. Sed quin promittere, sed non potuit illud exponeret. Sed quin promittere distribution est inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse ani per libero arbitrio ejus, scilicet non est inde accest inse accest rum arbitrium suum ad peccandum se disposuit. Solent autem quidam habere, ut non delinquat. Quod etiam se dici potest: Injustus d.xit, ut (pro quod) non delinguat in semetipso, id est ex suo libero arbitrio, imo quia talis creatus est ut ex necessitate peccaret. Sed cur talia dicit? Ideo scilicet, quia timor Domini non est ante oculos ejus, quia non credit Deum judicaturum de terrenis rebus: et vere non timet Deum, quoniam dolose egit in conspectu ejus, id est in corde suo, ubi ipse Deus conspicit. In hoc scilicet, quia cum ex Scripturarum præceptis, et ex minis intelligere posset quid tenendum, quid vitandum esset, dissimulat se illud pos e intelligere, et hoc vitandum et in tot rebus facit, ut inveniatur ab omnibus, id est, ut manifestum sit omnibus quod iniquitas ejus ad odium est, id est, odibilis debet esse omnibus.

ejus sunt iniqua, id est falsa; et ideo iniqua, quia sunt dolus. In hoc scilicet, quia dicit se non posse intelligere, non quod vere non possit, sed quia noluit intelligere ut bene ageret. Et non solum verba oris ejus sunt iniqua, sed etiam iniquitatem cogitat et operatur, quod sic dicit : Iniquitatem meditatus est, et cætera. Quod non mutatur.

Domine, in cœlo misericordia tua. Quasi dicat, In his, Domine, injustis talia agentibus, est ira tua: in cœlo autem est misericordia tua, sicut prius. Et hæc tua judicia, scilicet quod in illis est ira tua, et in istis misericordia, sunt abyssus non parva, sed multa, id est sunt inexhausta et inscrutabilia. Juxta illud: O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, et reliqua. Homines et jumenta. Sic continuatur : In illis quidem est ira tua, et tamen etiam hos tales, Domine, non descrit miscricord a tua, quia salvas hos homines ut junienta, ut prius. Potest quoque Domine,

ritis suis, Domine, sed ex justitia tua, id est ex sola A in cœlo, aliter adhue continuari, et partim exponi, ut sic dieatur. Dixit, inquam, injustus quod en necessitate delinquat, sed mentitur. Cur enim Dominus Pater, si hoc esset, misisset nobis in cœlo cœlorum, id est Christo librum suum, ad cujus exemplar conscriberemur, et cui conformaremur? Frustra utique. Sed quia illud non est, ideo, Domine Pater, misericordia tua, scilicet qua nos vocasti et justificasti, est nobis a te exhibita in cœlo cœlorum, id est, in Christo: et etiam veritas promissionum æternæ beatitudinis, quæ utraque misericordia et veritas valuerunt ad quasdam nubes constituendas. Cætera non mutantur, sicut in priori lectione dicta sunt.

Filii autem hominum. Homines, inquam, supradicti, salvabuntur per tempora, quæ communia sunt eis cum jumentis; filii autem hominum, scilicet qui non solum a jumentis divisi sunt, sed etiam ab illis hominibus in hoc quia sicut illi portant imaginem terreni, ita isti portant imaginem coelestis, el quin justitia, per excellen iam sunt sicut montes Dei; sicut p sunt imitatores verorum hominum, patriarcharum scilicet et propheta um; tales, inquam, sperabunt, id est non erunt hie in præsenti in re, sed tamen in spe, quia non insectabuntur hic bona communia cum jumentis, sed sperabunt æterna cum angeli : et hoe in tegmine alarum tuarum, id est, sub defensione protectionis tuæ; ut sit dictum ad solam similitudinem, quia et gallina pullos sub alis protegit : vel possumus accipere per alas ejus, charitatem et misericordiam : charitatem quidem, qua ad nos descendit; misericordiam vero, qua nos vocavit et justificavit : vel ctiam promissionem utriusque Testamenti : alteram vero de temporalibus, alteram de spiritualibus. In Veteri Testamento, quantum ad litteram, promissio de temporalibus facta est, in Novo vero promittuntur spiritualia et merna. Et Dominus quidem consolatur sperantes in se, nunc interm temporalibus bonis, tandem vero beatificabit vidit homines immodice bibentes, et se adeo vino ingurgitantes, ut humanam prorsus mentem excedant, et quasi induant aliam, voluit per hanc similitudinem exponere illam superabundamiam superno: lietitiæ et gratiæ, quia sancti Dei etiam in præsenti repleti, sic dementantur, ut humana mente in divinam transeant in tantum, ut nulla tormenta exiimescant, nec etiam patres astantes aut uxores vel lilios flentes respiciant. Et dicit, Ita inebriabuntur, id est, sic replebentar, at velut ebrii mentem propriam excedant ab ubertale, id e-t, ab abundantia spiritualis gratiæ, quæ est domus tuæ, Domine : hoc est, que descendit de domo tua, id est de cœlesti habitatione. Omne enim datum optimum desursum est. Et vere inebriabuntur, quia tu potabis eos torrente, Domine, voluntatis tuce, id est, impetu abundantis gratiæ donorum tuorum, quæ tua dona sunt voluptas, Verba oris ejus. Vere dolose agit, quia verba oris D id est delectabilia. Torrens enim dicitur proprie pluvialis aqua quæ abundat et cum impetu solet de montibus decurere.

Quoniam apud te est fons vitæ. Merito dicit, Potabis eos, quomam tuum est hoc facere. Nam fons vite, id est Verbum tuum, a quo procedit vera vita, et quod dicitur fons, quod sitientes potat, et panis, quia esurientes relicit, et lumen, quia cæcos illuminat, et multa talia; ille, inquam, fons est apud te, tibi scilicet consubstantialis et coaternus. Et ideo videbimus te Patrem, qui es tumen non de lumine in lumine tuo, per illud Verbum, quod est lumen tuum, id est, procedens de te lumine. Et videamus te per illum, Mitte, Domine, quem missurus es, scilicet prætende quasi desensionem misericordiam tuam, id est Filiam tuum, qui non so um misericors, imo ipsa dicendus est misericordia. Prætende, inquam, scienti. bus te, id est, volentibus te per ipsum scire : et etiam prætende justiciam tuam, id est, fidem tuam justificantem nos, qua dabitur per ipsum his qui per eam A terrena prosperitate florentes indignamur de flore sunt futuri recto corde, scilicet non distorquentes cor tuum ad cor suum, imo suum cor dirigentes ad cor tuum : hoc optat fidelis de posteriori populo, non quantum ad missionem Verbi, quæ jam præteriit, imo quantum ad cognitioners.

Non veniat mini pes superbiæ. Idea, Domine, rago ut prætendas misericordem tumn, ut ab illo docear humilitatem, et comedendo ejus corpus humile : non veniat mihi pes superbiæ, id est non subrepat mihi amplius elaía affectio superbiæ; quæ superbia dici-tur pes, quia per cam a Domino in regionem dissimilitudinis recessimus, et si at per elatum Adam cecidimus, ita per humilia:um Christum resurreximus, qui verze humilitatis exemplum fuit : quoniam nec Judais objicientibus sibi. Damonium habes, maledixit, sed quod non erat, humiliter negavit; quod vero eat, tacendo concessit, ne videretur maledictum reddere, sed veritatem prædicare, et humilitatem peccatoris, id est mala operatio pravi persuasoris non moveat me ut male agam. Duo hic rogat, liberari schicet ab affectione prava, et a mala persuasione. Quæ duo vitia claruerunt in exordio, quia et diabolus cecidit ex occulta affectione, et Adam aliena persuasione. Sed tamen serva tu quilibet quod in te est, et non timebis quod de foris est. Unde ne apud te incidas in elationem, et sic vitabis quæ foris est pravam persuasionem.

Ibi ceciderunt. Ideo peto ut repellas a me pede n superhiæ: quia ibi, id est in illo pede ceciderunt in exordio, id est gravem casum passi sunt quicunque sunt operarii nunc iniquitatis, scilicet et diaboli et homines. Et quomodo ceciderunt exponit, quia cxpulsi sunt ab interiori paradiso, id est ab interna jucunditate animi, in qua creati sunt. Et quia expulsi sunt ab interiori, non potuerunt stare in paradiso exteriori, Adam scilicet in terrestri, diabolus vero in

ccelesti.

# IN PSALMUM XXXVI.

#### Psalmus ipsi David.

#### ARGUMENTUM.

Ædificatur hoc psahuo fides corum, qui, pravorum temporali felicitate turbati, suas virtutes intermittunt. Lege ad Sapientiam Salomonis.

#### EXPLANATIO.

Ipsi David, at supra intelligendum est. Hic psalmus hortatur ad fidem, demonstrans Ecclesiæ salutem : monet credentes, quoniam plerique mortalium pro afflictione bonorum et impiorum prosperitate turbantur, adeo ut et non remuneratas in hac vita virtutes desiderent, et vitia consectentur : ad hujusmodi repellendum errorem psalmus iste componitur, qui finem magis utrorumque considerandum crebra repetitione moneret. Per totum Ecclesiæ vox introducitur psalmum alphabeti Hebraico ordine diyestum, ita tamen ut D sexiam decimam litteram minus habeat. Prima positione commonet ne malignantes quispiam debeat imitari, sed quidquid boni sperandum est, a Domino postuleiur, qui novit et profutura concedere, et perenniber mansura præstare. Secunda dicit peccatores maxima hic invidiæ cruciatione torqueri, quoniam in suis actibus nil timile bonis se habere cognoscunt. Tertia profitetur nunquam se justum vidisse derelictum, malorum pænas et præmia beatorum utili jam commonitione permiscens: prima positio continet litteras sex, secunda septem, tertia octo.

#### COMMERTARIUS.

Noli amulari in malignantibus. Titulus est, Psalmus ipsi David, id est, perfectiori uni vel multis in corpore Christi attribuendus. Sunt enim in corpore Christi duo genera, scilicet persectiores boni, et minos perfecti. Vere enim, minus perfecti sunt adhuc ill:, qui videntes malos feliciter viventes, et in emni

illorum, et ipsum affectant. Contra hos tales vero perfectiores alii agunt in hoc psalmo, instruentes eos ne murmurent de flore malorum, neve ipsum appetant, ne forte eis consimiles fiant, imo spem suam in Domino popant, et malint æternaliter in ipso gaudere, quam hic cum malis ad horam Gorere. Potest autem valde commodus accessus taliter quoque fieri ad hunc psalmum. Dominus noster loquendo nobis per electos suos, vult et facit nos cautos ad omnia, dum et sibi tempus est loquendi, non-dum judicandi, et nobis tempus est andiendi, necdum frustra pænitendi. Nam et tunc erit pænitentia, sed infructuosa. Nam restituet illis divina justitia quod sua perdiderunt injustitia. Justum en im apud Deum est, ut nunc misericordiam impertiat, tune judicium exerceat : et ideo non perturbet te, homo Christiane, quod vides malos feliciter viventes, copia rerum affluentes, dignitatibus eminere, in di cere : Non venial, inquain, pes superbiæ, et manus Bomni gloria florere. Neque dicat cor tuum nullum esse divinum judicium, sed omnia casibus ferri, onnia fortuitis motibus ventilari. Fortasse enim inquies: Si Deus humana respiceret, non illius iniquitas floreret, et mea innocentia laboraret? Quisquis sic cogitas, quisquis sic ægrotas, bibe in corde tuo hujus psalmi salutiferum antidotum contra talem morbum. Omnis enim morbus animi in Scripturis sanctis invenit medicamentum suum. Noli ergo murmurare, noli æmulari, id est, imitationem habere in mulignantibus, in consideratione malignantium, scilicet ut velis imitari florem corum; quia cum nulli floreant hic, nisi male agentes, ut rapientes et furantes, si optes florere, oportebit te pariter malignantem esse. Neque zelaveris, id est amavoris facientes iniquitatem, scilicet ut appetas florem corum. zelus enim aliquando ponitur pro ira et indignatione, ut ibi : Zelus domus tuæ comedit me ; aliquando pro diligere, ut : Zelatus est Dominus populum suum; similiter quoque æmulari vel pro invidere vel imitari, sive affectare, ut Apostolus, Emulamini charisma'a meliora.

Quoniam tanquam fenum velociter arescent. Ideo non debetis appetere florem malorum, quia velociter arescent, id est deficient et ipsi et flos corum, scilicet tanquam fenum, quod hodie est flos, et cras in clibanum mittitur, et cito decident, quemadmodum olera herbarum, id est, cito decident, que proprie olera inter herbas dicuntur. Quod enim inter herbas olus dicitur proprie, per terram serpit; et qua altam radicem non habet, viret in hieme, et arescit in æstate. Arbores vero quia altam radicem habent, et si in hieme aridæ videantur, veniente a state frondent, florent, fructus faciunt: et oleribus comparantur mali, qui non habent altam radicem charitatis, et florent in hieme, id est, in præsenti tempore, quod dicitur biems propter procellas tribulationum, et fluctus amaritudinum : veniente autem æstate, quando verus sol ascendet in meridiem, et apparebit in majestate Patris angelorum, tunc illi arescent, quia æternis flammis tradentur. Justi vero comparabiles arboribus, quia altam radicem habent charitatis, nunc in hieme scilicet arescunt, juxta illud, Mortui enim estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo. In æstate autem prædicta, tunc ornabuntur ornamenta foliorum, id est bonorum factorum; et locupletabuntur ubertate fructuum, id est multitudine remunerationum.

Spera in Domino. Quia tam cito evanescet flos malorum : ergo quasi dicat, Noli æmuluri florem illum, sed tantum spera in Domino, et non in mundo; et fac quemcunque potes bonitatem, non ipsorum malignantium iniquitatem. Et hæc faciens inhabita terram, id est Ecclesiam, quæ die tur bene terra culta, scilicet ne descras ecclesiastica instituta, sed observa ea, quia non est veri sacrificii locus extra catholicam Ecclesiam : vel sic bene faciendo inhabita terram, id est, excole propriam carnem tuam, ut tandem eam clarificatam recipias, et sic pasceris in A bene eam excolant. Ex opposito autem illi qui non divitiis ejus terræ. Divitiæ autem hujus terræ, si ad Ecclesiam respicias, sunt Dominus ejus et Deus ejus: si vero ad carnem nostram, erunt divitiæ immortalitas et impas-ibilites.

Delectare in Domino. Si per terram accepisti Ecclesiam, tune istud expositio est, quæ sunt ejus divitier, scilicet Dominus, et ideo delectare tantum in Domino: si vero per terram acceperis carnem humamam, ita continuabitur, Spera, inquam, in Domino, et sperando delectare in Lomino, id est, in lætitia quidquid agis pro Domino lacias, non in tristitia; quia hilarem datorem diligit Deus. Et sic Dominus dabit tibi petitiones, et si non carnis, tamen cordis tui, id est implebit omnes petitiones spirituales tuas. Et ut hoc fiai, revela Domino v.am tuam, id est, insiste talia opera quæ sunt digna revelari Domino. Velimus enini notimus, opera nostra bona seu mala revelata sunt Domino, quantum ad cognitionem; sed tamen sola bona opera revelantur ei, quantum ad dignationem. Sed pro his dictum est: Revela Domino viam B tuam, id est, vitam tuam, scilicet quid patiaris, cur gemis, et quid optes. Id enim pateris, quia vides quod caro concupiscit adversus spiritum. Id etiam optas. Inselix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? Gratia Dei per Jesum Christum. Et hoc revela Domino cordis affectione, et firmiter spera: quia per eum liberaberis, et ipse non per alium faciet tibi, quæ subsequuntur scilicet et just tiam tuam, id est, fidem tuam sperantem ea quæ non videntur, quæ modo latent. Juxta illud : Charissimi, filit Dei sumus, sed nondum apparet id quod erimus. Illam, inquam, fidem cducet per remunerationem quasi in lumen, id est, in manifestam cognitionem, scilicet quando ea accipies quæ non visa credidisti : et judicium tuum, id est, discretionem tuam, scilicet hanc quia maluisti sequi pauperem Christum, quam divitem mundum, educet nos non simpliciter in lumen, sed tanquam in meridianam lucem; id est in manifestissimam cognitionem, per remunerationem qui- C dem. Majus emm meritum est in hoc tali judicio quam in fide per se : quia quidam fideles sunt et salvabuntur, qui non habent hoc judicium, scilicet ot relinquant mundum, et sequantur Christum. Educet quidem tandem, interim autem quid fiet? Oportet quasi dicat, tribulari et contristari. Tu autem quantumconque tribuleris, subditus esto Domino, id est totum esse toum et vita tua sit subjacere præceptis Domini, et subjacendo ora eum ne delicias in vinea, nt gaudeas accipiendo nummum in vespera.

Noli æmulari. Quasi dicat : Quia tanta dabitur tibi in futuro spes tua, ergo no!i hic amulari, id est, irasci et indignari in eo, id est, in consideratione cjus mali qui prosperatur in via sua, id est, in hac præsenti vita, quia tu tribularis in itinere, sed gaudebis in perventione. Illi vero in via est prosperitas, in perventione autem omnis erit incommoditas. Noli, inquam, æmulari in eo, scilicet in homine faciente injustitias, id est peccata, tanquam necessario, non ex D ad gloriam. In utrumque enun vindicatum e-t : ille natura, sed quia prosperitas stultorum perdet eos, et quasi dicat : Si velis prosperari cum illo, facies sicut ille injustitias : et ideo noli amulari, sed desine ab ira, ut non trascaris de flore ipstus hominis facientis injustitias. Et derelinque surorem, id est indignationem et murmurationem contra eumdem. Ex tra enim procedit furor, quod est dicere : Ira vel furor de flore illius non conturbet oculum tunm, sed potius consule oculum fidei tuæ, et si promisit tibi temporalia bona, habes irasci; si vero promisit libi sola cœlestia et aterna, non trasci debes, sed patienr ea exspectes: hoc, inquain, modo dico, Noli wmutori ut malignus, id est ut unus de malignantibus fias. Aluer enim quasi dicit, non perhibeo. Et valde cavendum est tibi ne matigneris : quia quicunque malignantur, perseveranter exterminavuntur, id est, extra terminos coelestis Jerusalem flent, vel extra terminos propriæ terræ, id est carnis sur, ut non

sunt murmurantes, sed sustinentes, id est patienter exspectantes Dominum, non utpote aliquam fallacem, sed ipsam veritatem: non at minus valentem, sed ut omnipotentem ipsi hæreditabunt terram vel Jerusa'em, quæ est terra viventium, vel carnem suam clarificatam immortalitate et impossibi itate. Et ideo adhuc sustinendus est Dominus, sed nulli videatur longum, quia pusillum erit. Tempus enim breve est, quia si percomamus omnia chronica, inveniemus quod quasi hesterna die Adam de para-diso ejectus est. Et si quod præcessit tam breve est, et quod sequitur longe brevius est. Pusillum, inquam erit, et post illad pusillum non erit peccator; non quod penitus non sit, sed quia nullus ejus usus erit. Nunc enim vivit impius pio, sed sicut non habet lima locum planato ferco, ita post consummationem justorum non erit locus impiis. Interim enim de eo flagellum facit Dominus unde deficiat impius, et proficiat pius. Cur ergo applaudit sibi impius. Nonne de illo flagellum facit sibi Deus? Assumit illum ad officium, me autem crudit ad patrimonium. Non erit, inquam, peccator, quia si tu aliquis quæres locum ejus, id est, usum ejus quem tunc habeat, non invenies. E contra autem mansueti, qui non murmurant scilicet, sed Dominum patienter exspectant, hæreditabunt terram, ut supra dictum est. Et delectu. buntur tunc in multitudine pacis, quia cum modo qualemounque pacem habeant, tantum in interiori; tunc vero pacem habebont in interiori et in exteriori. Vel sicuti immansueti, id est malignantes, delectantur nunc in multo auro et multo argento et in multis talibus, ita Dominus erit tunc quacunque delectatio potest excogitari suis, quia erit omnia in omnibus. Et cum ipse sit vera pax, omnis erunt eis pax : et sic delectabuntur in multitudine pacis, id est in multiplici pace. Interim autem quid fiet? Oportet scilicet multam pati tribulationem, ut perveniatur ad hanc pacem; quia interim peccator, id est quilibet persecutor, observabit justum, id est, insidiose aget contra justum fraudulenta persecutione : et etiam stridebit super eum dentibus suis, id est manifesias damnationis sententias ad ipsum opprimendum dab.t. Sed quæ cura? Nulla scilicet, quia Dominus irridebit eum, id est, irrisibilem faciel eum, peccantem scincet. Ilæc enim vere est irrisio, quia dum iniquitas ejus corpus tuum perimit, animam suam putrefacit. Te facit probabilem, faciet eum peccaturem scilicet : hæc enim vere est irrisio, quia dum iniquitas ejus corpus tuum perimit, animam suam putretacit. Te facit probabilem, se reum; et gravius ille semper damnatur, cui animus semper devastatur. Dominus, inquam, irridebit eum, ad quem scilicet hoc pertinet, quoniam ipse Dominus prospicit quod dies ejus veniet, dies scilicet an madversionis. Quir animadversio duplex erit, scilicet bona vel maia, Qui enim prospexit diem Judæ traditoris, prospexi et diem Sauli persecutoris : illius ad pænam, istius igmous genennæ est nestinatus, isie æternæ vitæ est prostratus.

Gladium eva jinaverunt peccatores. Exponere videtur utrumque quod superius dixit, scilicet et occultam et manifestam insectationem peccatoris adversus justum; et primum expont manifestam ita: Peccutores evaginaverunt gladium, id est, mamiestam damnationem super justos exercuerunt. Qui enim gladio pugnat, manifeste pugnat. Hie dicit beatus Augustinus : Gladium evaginat peccator in corpus tuum, sed nunquid cor ejus manet illæsum? In corpore conatur le occiuere, ipse vero occiditur in mente. Et est similis alicui trajicienti gladium per corpus tuum, ut scindat a terius vestime tum. Evaginaverunt, inquam, gladium peccatores, et ettam intenderunt arcum suum, id est, occultas insidias ipsis jusiis paraverunt. Arcu emm occulte et a longe Certatur.

Ut decipiant pauperem. Reddit singula singulis.

lileo intenderunt arcum, ut occulte decipiant paupe- A Domino, non solum quod sit, sed etiam quod homo rem et inopem, id est, justum nihil de se præsumentem, scilicet devocando et sibi conformando. Ideo autem evaginaverunt gladium, ut maniseste trucident, id est, interliciant rectes corde, ipsos scilicet justos. Ipsis autem quid fiet? Quasi dicat : Accipiant quod merentur, scilicet gladius eorum intret in corda ipsorum, scilicet redundet super eos iniquitas eorum : et arcus corum confringatur, id est, insidiæ eorum inefficaces flant. Quod est dicere: Non te interius in mente lædant, imo se ipsos in anima interficiant. Si autem exteriora auferant, quæ cura? Nulla scilicet, quia melius est tibi justo et cuique alii illud modicum, quod ipsi auseire non possunt, scilicet fides et spes, et cæteræ virtutes, quod ipsi reputant modi-rum. Vel melius est tibi modicum solummodo necessaria habere ad victum et ad vestimentum, super (id est, quam) multas divitius peccatorum. Po est aliter quoque hic versus continuari, si intercalarem illum versum, scilicet, Noli æmulari, interponamus B ita: Quandoquidem peccatores se ipsos interficiunt, ergo noli æmulari in malignantibus, ut appetas florem illorum. Nec de bes, quia melius, id est utilius est tibi justo sequi modicum, id est humilem Christum, quam habere multas divitias peccatorum. Quod ideo dico, quoniam brachia, id est divitire et omnis potentia et rebur peccatorum cito conterentur, interim autem confirmat justos Pominus. Quasi dicat : Sæviant peccatores quantum velint, et quantum permissi fuerint, nihil tamen oberit quia Dominus exemplo patientiæ confirmat justos. Ad modicum enim dolebunt, et sine fide gaudebunt. Et ut tu (quasi dicat) ne deficias in modico, vide quid pro te pertulit, qui quare ferret nihil suum habuit. Ut enim multa patiaris, nunquid pervenics ad tantas insultationes et tot tentationes? Nunquid ad illas contumelias, ad illas injurias? Nunquid tandem ad vestem illam contumeliosam aut spineam coronam? Nunquid ad crucem? quæ jam non est pæna, sed gloria : quia peratorum : et qui tantam gloriam contulit pœnis suis, quid reservat fidelibus suis? Utique magnum

aliquid. Novit Dominus dies immaculatorum. Ideo Dominus confirmat justos, quia Dominus novit, id est approbat dies immaculatorum, id est tempora tribulatioms et afflictionis justorum, quantum mali improbent et vituperent ea. Et quia Dominus novit dies illorum, ideo hæreditas eorum, scilicet vel cœlestis Jerusalem, vel caro sua clarificata, erit hæreditas eorum in

æternum, id est æternaliter.

Non confundentur in tempore malo. Vere hæreditas eorum crit aterna, quia ipsi non confundentur, id est, aternam confusionem non patientur in tempore malo, id est, in die examinationis et angustiarum quantum ad malos, imo recipient ipsam hæreditatem cum eis dicetur : Venite, benedicti Patris mei. Lt nunc interim etiam saturabuntur in interiori suo de mis, id est in præsenti vita, ubi non potest percipi illa plenaria, ad quam justi esuriunt, saturitas. Et vere justi non confundentur in futuro, quia soli pecvatores peribunt : non quod non sint, sed quia hæreditate carebunt,

Inimici vero Domini. Vere peribunt peccatores, quis omnes inimici Domini delicientes delicient, id est æternum defectum incurrent, quod dico vero, id est in veritate. Et hoc diu non differetur, sed mox, id est statum ut fuerint honorificati, id est honoribus sublimati et exultati divitiis, continuo deficient quemadmodum fumus. Fumus enim quanto altrus ascendit, tanto magis evanescit; similiter quanto nunc major erit exaltatio malorum, tanto gravior erit in suturo dejectio. Et brevis quidem ent exsultatio, aterna vero erit damnatio.

Mutuabitur peccator. Merito peccatores peribunt, quia peccator mutuabitur, id est mutuum accipit a sit, et quod perfectus sensibus et sanus corpore, et etiam dives sit, et quod rationem habeat et Deum laudare et gratias agere queat : et tamen non solvet hoc mutuum, quia nec in interioribus, nec in exterioribus laudat Neum, et ideo merito peribit. Justi autem non confundentur, sed merito salvabuntur, quia justus miseretur animæ suæ assidue bene agendo. Unde dicit Salomon: Miserere animæ tuæ, et eris bene placens Domino. Ille vero miseretur anima suæ qui non accipit animam suam in vano, id est qui non acquiescit anime suæ in vanitatibus, imo animæ suæ irascitur, et ad pænitentiam etiam ex hoc compungitur. Et hoc est prima misericordia quam anime suæ quisque debet impendere primum, deinde restat etiam aliis subvenire. Miseretur, inquam, justus, et retribuet, id est solum mutuum quod accepit a Domino, quantascunque potest gratias agendo interius et exterius. Habet Gallica translatio, Feneratur, quod sic exponitur, Miseretur, inquam, et feneratur, id est largitur quidquid potest et in interioribus et in exterioribus pro Deo, quod est dare ad fenus, quia recipiet centuplum quod donat simplum. Non tamen gaudeant feneratores. Non enun vult Dominus te esse seueratorem, qui per prophetam suum illum inter milites describit su s, qui pecuniam suam non dedit ad usuram : et tamen idem Dominus jubet te esse feneratorem, quia dicit in Evangelio : Si feneraveris, spem non habebis; et item : Nisi seneraveris, spem non habebis. Probibet enim esse leneratorem, et vult esse seneratorem. Prohibet quidem ne seneres homines nummos, aut aliquid ut plus accipias dando, quia si hoc feceris, lenerator eris non laudandus, sed improbandus. Jubet ergo ut seneres Deum, scilicet ut des terrena, et accipias coelestia; des pauca, et accipias multa; des terram, et accipias cœlum : et si hoc feceris, fe erator er s non vituperandus, sed laudandus.

Quiu benedicentes hæreditubunt terran. Vere jutransitum ficii de loco suppliciorum ad frontes im- C stus retribuet, id est solvet Domino mutuum quod accepit; quia justi benedicent e', id est augent et exaltabunt eum, gratias et referenda, et aliis se in exemplum dando, et ideo ipsi benedicentes hæreditabunt terram, ut supra dictum est; peccatores autem non solvant mutuum Domino, quia maledicunt ci. Et ideo ipsi maledicentes disperibunt, id est peri-

bunt, divisi ab illa hæreditate.

Apud Dominum. Benedicunt quidem justi Domino, sed tamen hoc ex se non habent, sed ab ipso Domino, quia gressus, id est affectiones et opera hominis diriguntur, tantum a Domino, sicut habet alia traustatio; vel secundum hanc translationem ita dicemus, Hoc quod gressus hominis diriguntur, est apud Deum, non apud hominem. Non est hominis dirigere gressus suos semper, namque tortuosi essent gressus hominis, et semitæ nostræ incurvæ, nisi Dominus direxisset nos : sed ipse sic direxit gressus nostros, quia venit, vocavit, justificavit, redemit, proprium superna lætitia, quantum po sibile est in diebus fa- D sanguinem suum fudit, hoc pretium dedit. Parum enim erat secisse te hominem, nisi per te lieret homo. Et homo factus, pertulit quæque dura temporalia ut le instrueret, ut et lu patiaris h**œc tristia.** Et dura temporalia ut et pervenias ad læta sempiterna. Sustine laborem, ut accipias mercedem, quia revera æternus labor sustinendus esset pro æterna requie. Sed si tu æternaliter laborares, quando ad æternam quietem pervenires? Nunquid utique. Et ideo labor noster temporalis est, quare sustinendus est. Diriguntur, inquam, a Domino gressus, et ideo quisquis verus homo est, volet sequi viam cjus, id est Domini. Qui enim vere Christianus est, viau Christi debet tenere, quia aliter non poterit quo tendit pervenire.

Cum ceciderit, non collidetur. Vere Dominus diriget gressus, quia qui ab ipso dirigetur, non collideiur interiu : cum ceciderit, id est cum videbitur eadem exterius. Nullus enim casus erit ei ad dejectionem,

imo ad exaltationem, juxta illud: Septies cadit justus, A notatur per amat, inter illos qui murmurant in faid est omnimodo tribulatione affligitur justus. Septenarius enim numerus perfectus est, et ideo per septies plenaria tribulatio intelligitur. Et tamen resurgit, quia tribulatio non est ei ad depressionem, sed ad erectionem. Et ideo non collidetur, quia Dominus supponit manum suam, et confortat eum exemplo patientiæ suæ.

Junior sui, etenim senui. Sicut in superiori psalmo accepisti injustum, de quo agebat totum genus iniquorum, ita accipe justum, qui hic loquitur pro corpore justorum : quia versus iste postulat hoc, qui sie continuatur : Vere Dominus supponit manum suam illi quem dirigit, id est justo, quia non derelinquit justum nunc, nec etiam ex quo primum justus fuit, non dereliquit. Et nec in juventute, nec in senectute mea vidi justum derelictum, quia ego fui junior. Quod inde patet : Etenim (pro quia) senui. runt, quia primi ad fidem accesserunt : senex vero quantum ad tempus jam fectus est, quantum ad illos qui hoc posteriori tempore accedunt. Et est dicere quia nec in prioribus nec in posterioribus justis aliquis potest reperiri quem Dominus dereliquerit, et non potius confirmaverit. Non vidi, inquam, justum derelictum, nec vidi semen ejus quærens panem, id est nunquam vidi quod imitatores ipsius justi essent quærentes panem, id est indigentes pane, non pane ventris, sed pane verbi, de quo dictum est : Non in solo pane rivit homo, et reliqua. Vere enim justus illo pane non indiget, quia semper habet ipsum in corde vel in ore juxta illud: Et in lege ejus meditabitur die ac nocte. Manducat autem hunc panem, quando legit vel audit aliquod præceptorum Dei; ruminat vero ipsum, quando recogitat quod legit vel andivit, ut fructuosum faciat sibi. Unde Salomon ait : Thesaurus desideravilis requiescit in ore sapientis, stultus vero transglutiit illud. Hoc autem stuffi faciunt. Quare comparabiles sunt animalibus que non ruminant, et ideo immunda sunt. Justus vero quæ legit et audivit non obliviscetur, sed ruminar ea, quare mundum animal est. Et de hoc idem Salomon deit: Et cogitatio sancta salvabil le.

Tota die miseretur et commodat. Yere semen justi non indiget pane, quia tota die, id est assidue miseretur animæ suæ, dum il'um panem aut comedit aut ruminat. Et etiam commodat, id est commodum quodeunque potest facit aliis verbo et facto: et sic etiam si pamper sit, dives tamen est. Non enim respicienda est inanis arca, sed conscientia Deo plena: non exterior facultas, sed interior charitas, id est bona voluntas, quæ nunquam est otiosa, quia si non dat nummum, dat consilium, dat auxilium et se ipsum, vel saltem bonum votum. Miseretur, inquam, et commodat, et ideo semen, id est opera ejus erunt in benedictione, id est, in multiplicatione quantum ad remonerationem, quia singula centu- D rat quidem peccator justum, Dominus autem non detuplum accipiet. Noli ergo æmulari in malignantibus tu quilibet ut semen tuum sit in benedictione; sed potius declina a malo, vel simpliciter ita continuari potest: Quia justi tamen semen erit in benedictione, ergo tu quilibet desiderans illam benedictionem, declina ab omni malo et fac bonum quodcunque potes, et hoc sine murmuratione, scilicet ut non putes damnum in dando, imo in retinendo; quia quod dedisti, non perdidisti, sed quod ser asti, perdidisti.
Attende ergo Deum dicentem: Facite vobis sacculos, non computrescibiles, et thesauros non deficientes in cœlo, quo fur non accedit. Et inhabita in sæculum sæculi. Quasi dicat : si declinaveris a malo, et facies bonum, tune inhabitaveris supernam hæreditatem in sæculum sæculi, id est in æternum.

Quia Dominus amat judicium. Ideo dico sine murmuratione esse faciendum, quia Dominus umat judicium facere, id est, diligens examinator erit, quod

ciendo bonum, et qui non murmurant, et in illo judicio sanctos suos, scilicet facientes honum ex corde, et non cum murmure, non derelinquet, quia in æternum conscruabuntur. Potest taliter quoque iste versus continuari, Ideo dico declina a malo, et lac bonum : quia Dominus amat tale judicium, id est, hujusmodi discretionem, scilicet ut quisque declinet a malo, et faciat bonum, et sanctos suos sic discernentes non derelinquet in æternum. Tertio quoque modo continuatur ita : Declina a malo, et fac bonum : sed hæc faciendo patieris multa adversa. Tu autem noli curare, noli dolere, quia Dominus amat tale judicium fieri in suis : quia flagellat taliter omnem filium quem recipit, qui nec proprio suo Filio in quo nibil invenit, pepercit. Et licet videatur derelinquere sanctos suos, per hoc non eos derelinquit, sed in æternum conservabuntur, injusti vero non conserva-Juvenis namque fuit justus iste, qui hic agit pro aliis in prioribus justis, qui quasi in juventute fue- g semen impiorum peribit, id est, quia opera ipsorum injustorum peribant, non quantum ad vindicationem, sed quantum ad bonam remunerationem. Justi autem non punientur, sed conservabuntur, ut supra dictum est, per hoc scilicet quia hæreditabunt, id est hæreditatem recipient terram, vel cælestem Jerusalem, vel carnem suam clarificatam. Et ne pandat sinus cupiditatis avaro, qui statim putaret hic promitti terrenam hæreditatem, et sic tenderet ad justitiam, exponit quam terram acceperit. Quasi dicat : Ita dico hæreditabunt terram, quod non ad horam, sicut aliquam possessionem terrenam, sed inhabitabunt in sæculum sæculi, id est, æternaliter in ea. Et ita ut sint super eam, id est possessores sint ejus terræ. Et hoc quantum ad cœlestem illam patriam : quantum vero ad carnem, sic dicens : Ita inhabitabunt ut sint super eam, id est, ut spiritus semper sit ibi carne superior. Ilic enim licet spiritus naturaliter carne superior sit, sæpe tamen subest C carni, scilicet cum decipitur carnali delectatione.

Os justi meditabitur sapientiam. Merito justi hareditabunt terram, quia semper et meditantur sapientiam, et loquuntur cam, et in corde retinent legem Dei. Quod sic dicit : Us justi meditabitur sapientiam, id est assidue loquitur sibi ipsi illud quod pertinet ad sapientiam, id est ad bonam vitam, quæ est litigium habere cum vitiis, pacem cum moribus optimis. Et lingua etiam ejus, id est justi, loquetur aliis omne judicium, id est onne quod vere si judicandum et tenendum. Et hic salis non est de iliis unde dictum est : Populus hic labiis me honorat, quia lex Dei non tantum est in ore ipsius, sed in corde, ut ista: Quod tibi non fieri vis, alii ne feceris. Et quia talis est, ideo gressus ejus, id est affectiones ejus non superabantur, quia nec etiam cognatione pec-

Considerat peccator justum. Quasi dicat : Ergo maneat justus securus inter impios et inter injustos. Quid enim oberit ei impius? Nilnl utique. Considerelinqu't eum. Potest et aluer bic versus continuari, ut sicut quod præcessit, fuit cau-a ad justos; ita et istud causa sit ad injustos. Quasi dicat. Merito injusti punientur, quia peccator considerat justum insidiando ei; et hoc i leo quia quærit mortificare, id est penitus dévorare eum, nunc fraudulenter, nunc vio-lenter. Sed quæ cura? Nulla, inquam, qu a Dominus non deretinquet eum, justum scilicet, etsi traditum exterius in manus peccatoris. Nam etsi in carne justi dominetur inimicus, juxta illud beati Job : Terra tradita est in manus peccatorum, tamen spiritus ejus salvabitur, non derelinquet, inquam, Dominus justum, nec damnabit eum, imo exaltabit eum cum in futuro judicubitur, id est judicium damnationis fiet de impio illi, id est ad honorem justi. E contrario non dannabit Dominus justum, etiam tunc cum judi-cabitur in præsenti il/i. scilicet impio de pio, et cum luct pro voluntate impii pius. Nam et si tunc videatur damnatus pius, non tamen vere est damnatus, A quia si accipit ab inferiore judice sententiam, accipiet a superiori coronam. Ideo noli æmulari in ma-lignantibus, sed potius exspecta Dominum, et custodi vias ejus. Potest sic quoque continuatio sieri: Dixi, Dominus non derelinquet justum, sed salvabit cum. Hanc autem salvationem to quilibet in presenti ne appetas, quoniam adhuc tempus est laboris, nondum mercedis: et ideo patienter exspecta Dominum tandem exhibitorem, quem jam tenes debitorem. Et ne exspectes manibus dissolutis et genilms debilitatis, sed custodivi viam ejus, id est opera vel p æcepta ejus : et sic ip-e veniens exaltabit te non aliqua temporali dignitate, sed ita ut tu capias terram viventium hæreditati, id est ad hæreditatem æternam, et hanc terram videbis tu, tunc cum perierint peccatores. Nam illis longe positis ad sinistram, eris tu cum cæteris justis ad dexteram quibus dicetur : Venite, benedicti Patris mei : illis autem : Ite. maledicti, etc.

Vidi impium. Vere peccatores peribunt, quia ego jam prævidi interitum eorum. Nam quasi dicat : Introivi jam mente in sanctuarium Dei, et consideravi eorum novissima. Quod sic est in libro: Vidi, id est. consideravi impium in hoc mundo, et super multos exaltatum et eliam elevatum sicut cedros Libani, id est ad modum sublimiorum in omni gloria sæculari, qui significantur per cedros Libani. Et hoc viso transivi hae temporalia mente, ut viderem ejus novissima. Et ecce non erat impius, non quod prorsus non esset, sed quia erat quasi non erat. Lt ideo dico non erat, quia locum nullum habebat. Nam ego quarsivi eum, et non est inventus locus ejus, id est usus aliquis ejus. Ergo noli æmulari, sed custodi innecentiam. Vel ita potest simpliciter continuari : Quia impius in futuro non habebit locum, ergo, ut locum habeas, custodi innocentiam, id est ne rapias, ne injuste agas ut acquiras pecuniam, ut amittas innocentiam; imo perdas pecuniam, ut acquiras innocentiam. Et vide æquitatem, id est illud quod videre C de te æquum est, id est intellige te quidquid pateris juste pati; vel vide æquitatem, scilicet intellige nunc laborandum in vinea, ut merces accipiatur in vespera. Non enim coronabitur, nisi qui legitime certaverit. 11 debes custodire et videre, quia homini pacifico, id est non murmuranti, sed custodienti innocentiam et videnti æquitatem, sunt reliquiæ, id est futura et posteriora. Et si videntur arida esse priora, pinguia erunt ei posteriora.

Injusti autem. Vere nultus locus crit impio, quia

Injusti autem. Vere nullus locus crit impio, quia injusti disperibunt, id est valde peribunt. Simul, id est et in corpore et in anima. Et ideo peribunt, quia reliquiæ impiorum, id est posteriora ipsorum injustorum, non dico non erunt, sed interibunt, id est erunt quasi non sint; quia quantumcunque sint pinguia eorum priora, valde tamen arida erunt eorum posteriora.

Salus autem justorum. Injusti quidem peribunt, justi autem non peribunt, quia salus continua erit D justis a Domino. Quod a parribus sie probat, quia et tempore tribulationis, id est perisenti vita, qua plena est angustis et tribulationibus, erit Dominus protecior eorum, id est justorum, quia erit eis clypeus contra ignea tela nequissimi. Et adjuvabit cos in perliciendo bonorum; et liberabit cos ab impedimento, ne deficiant, et ita liberabit, quod eruet cos a peccatoribus penitus, id est ab omni perplexitate et conformatione peccatorum, et sie tandem salvabit cos vera et aterna salvatione; et hoc ideo quia speraverunt in co, id est, quia ipsi non murmuraverunt de leiicitate malorum, et maluerum apud Dominum esse in spe quam com eis in re.

IN PSALMUM XXXVII.
Psalmus David, in rememoratione die Sabbiti.
ARGUMENTUM.

Ezcchias ægrotans Domino supplicat. Aliter confessio patientiæ, et virtus ad salutem. Lege Job.

#### EXPLANATIO.

Dicendo in commemorationem, hat nobis titulus iste pronuntial, ut quia peccatum omnimodis effuge e non valemus, cer'e ut ab ejus frequentia temveremus. semper hoc unte oculos ment's habeamus, ut alibi dicit : Et delictum meum coram me est semper. Quod autem de Sabbato exponitur, quia poenitens quilibet inter suorum vulnera peccatorum æternæ semper quietis debet habere memoriam. Quidam hunc psalmum ad heati Job historiam aptant, sed Hieronymo videtur illum ex pænitentis alicujus, vel mystice ex Domini Salvatoris persona passionis tempore cantalum. Psalmus iste pænitentis quadrifaria distinctione dividitur. In prima, misericordiam movet benigni Judicis vita pænalis. In secunda, suum et corpus verbere sulcatum et animam dicit amicorum exprobratione sauciatam. In tertia, medicina salutaris adjungitur, cum totam inter adversa spem Domino se commisisse lestatur, paratumque se as flagella et plus mereri quam patitur astruit. In quarta, B periculis omnibus exemptus salutis suæ Deum profitetur auctorem.

#### COMMENTARIUS.

Domine, ne in surore tuo. Titulus talis est: Psalmus ipsi David in recordatione Sabbati. Sabbatum est requies, et accipitur ideo pro requie, quia Sabbatum dicitur quando nos a labore corporali cessamus. Significat autem hæc nostra requies illam veram requiem quam nos in primo Adam habuimus, et per ipsum amisimus, et quam per secundum Adam, id est, Christum, recepimus, si nondum re, sattem spe. Spe enim salvi facti sumus, exspectantes redemplionem corporis nostri. Hujus itaque Sabbati, id est. requietis, recordatur quidam dolens et lugens in hoc psalmo, quem titulus vocat non simplicater David. sed ipsum David. Quod ideo est, quia nusquam legimus beatum David prophetam recordatum fuisse Sabbati secundum observationem Judæorum, qui Sahbatum observabant, quia non recordandum, sed observandum erat, quod inter septem dies necessario veniebat. Nemo enim recordatur, nisi quod in absentia est. Quid ergo sibi vult hæc recordatic Sabbati, quæ cum tanto dolore, cum tanto mœrore, cum tanto gemitu, cum tanto fletu fit? Aut quid prodest? Multum, inquam, quia felix est, quisquis sic miser est. Unde et Dominus in Evangelio quesdam gementes et flentes beatos vocat. Accipiamus ergo et hic talem Sabbatum recordantem, nescio quem lugentem, et utinam nos simus! Est enim bie quidam dolens, lugens, Sabbatum recordans. Sabbatum namque est requies. Et sine dubio in quadam inquietudine erat, qui Sabbatum sic recordatur. Ipse itaque inquietudinem quam patiebatur narrat, et Deo commendat timens nescio quid gravius quam illud crat in quo erat. Quod enim in malo sit aperte dicit, nec opus est interprete, aut suspicione, aut conjectura. În quo autem maio sit, ex verbis ejus non dubitatur; nec opus est ut inquiramus, sed ut quod dicit intelligamus. Et vere nisi gravius malum ido in quo èrat tuneret, nequaquam sic inciperet: Domine, ne in surore, etc. Sciendum est quod qui dam in luturo a Domino arguentur, quidam vero in ira correpientur. Illi enim in furore arguentur, qui vel Christian fundamentum non habuerunt, de quo Apostolus : Fundamentum aliud nemo potest ponere quam quod positum est, id est, Christus. Vel si habuerunt, nittil bont superiedilicaverunt. Arguere namque, est aliquem accusando convincere. Et isti quasi arguentur, cum cis a Domino exprobrabitor: Esurivi, et non dedistis milit manducare, et cætera talia. Accusationem autem solet segui damuatio. Similiter et istos tali accusatione convietos damuabit furor, id est, terribilis et districia divina sententin, cum eis dicetur : Ite, maledicii, etc. Hac graviora timens iste qui loquitur hic in hoc psalono, excepta praes ti vita, cujus dellet innumera maia, sic gemit et orat. Quasi dicat : Futurum, Domine,

arguas me in surore tuo, id est, ne patiaris me esse in numero illorum qui arguentur in furore tuo, ut supra dictum est. Futurum quoque est ut quidam corripiantur in ira tua, et ideo, Domine, Aagella, seca, ure, purgatum me kic redde, ut non corripias me tunc in ira tua. Corripiuntur in ira Dei, qui Christum fundamentum habent, sed non tantum aurum, argentum, lapides pretiosos superædificant, sed etiam intermiscent ligna, fenum, stipulas, id est, committuat quædam venialia peccata graviora et leviora. Et ideo necesse est at hi tales in ira corripiantur, id est, in purgatorio igne nunc interim ante diem judicii ponantur, ut quæ in eis immunda sunt, per illum exurantur, et sic tandem idonei esse cum his qui in dextra coronandi sunt inveniantur. Nec immerite tantum timet iste hanc correctionem, quia attendit cam esse graviorem quam quidquid unquam passi sunt latrones, vel sancti martyres, vel quidquid gravius homo possit excogitare. Si vero B sionem. illi quos supra diximus, tantum aurum, argentum, lapides pretiosos, id est, bona opera superadificarent, tunc neque illum ignem timerent, qui cremabit æternaliter impios, neque illum qui corripiet pios. Sciendum autem quosdam esse sanctorum (ut testatur Evangelium) qui non veniunt in judicium, sed transcunt de morte ad vitam, quia et si aliques stipulas, id est, parva peccata superædificant, adeo tamen levia sunt, quod ignis tribulationis quem patiuntur hic, vel etiam pœna mortis penitus ea exurit. Et hi tales quia nihil in eis ignis suum invenit, statim dum a corpore separantur, transcunt ad vitam æternam, sicut e contra quidam malorum statim æ ernas pænas incurrent.

Quoniam sagittæ tuæ. Ideo, Domine, rogo ne arguas me vel corripias in futuro, quoniam multa et magna sunt quæ in præsenti patior. Unde, quæso, sufficiat tibi de me sumpsisse supplicia. Et incipit enumerare ea satisfaciens Domino, offerens ea quæ patitur ne graviora patiatur, dicens ita: Quoniam sagittæ C tue infixe sunt miki. Sagittas vocat animadversiones iræ Dei, scilicet, omnes pænas et miserias quas patimur interius sive exterius. Quas quidem omnes miserias ex prævaricatione primi parentis Adæ contraximus. Inde est quod mortale corpus gerimus plenum tentationibus et sollicitudinibus, obnoxium corporalibus doloribus, nexum indigentibus. Mutabile languidum cum est sanum. Unde enim diceret iste: Non est sanitas in carne mea, nisi quia sanitas, que dicitur hujus vitæ sanitas, bene intelligentibus, et Sabbatum recordantibus, non esset vera sanitas, imo magna intirmitas. Si enim sanitas esset, non tam facile corrumperetur naturali morbo, fame, se ilicet, siti, et cæteris hujusmodi. Quæ ideo naturalia dicuntur, quia quod in Adam peccati pœna, in nobis est natura. Unde Apostolus : Fuistis enim aliquando natura filii iræ. Nunc ad litteram redeamus. Sagittæ tuæ, inquam, non una, sed multæ mihi innum tuam, id est, firmam et assiduam potentiam super me exhibuisti, quia sine intermissione pænam ex peccato perfero et pertuli. Dicitur autem hoc ad similitudinem alicujus verberantis magistri, qui quasi manum super illum confirmat, quem tenet

sub assidua virga. Non est sanitas in carne mea. Vere sagittas infixisti mihi, quia interius et exterius. Nam non est vera sanitas in carne mea, ut supra dictum est, quod procedit a facie, id est, a præsentia iræ tuæ, quia per hoc repræsentatur ira tua, quam in transgressore legis Adam habuisti. Et non est eliam pax ossibus meis, id est, non est constantia in virtutibus, quæ sunt ossa, id est, firmamente animæ meæ. Quod item est a sucie, id est, a præsentia peccatorum meorum, quia per hoc etiam repræsentatur peccaium inobedientiæ, quod Adam principaliter, et in ipso omnis posteritas perpetravit. Dicitur autem pluraliter præcepta hoc unum pecca-

est ut quosdam in surore tuo arquas. Et ideo queso ne A tum, quia multorum criminum ipsum Adam secit reum. Sciendum autem quod vox capitis est in psalmo, nunc pro se, nunc pro membris loquentis. Et licet bic non sit distinctio personarum, est tamen discretio dignitatum. Hic enim est caput quod salvat, corpus quod salvatur, caput exhibens misericordiam, corpus quasi deflens miseriam; caput ad purgandum, corpus ad confitendum. Quomodo ergo ille, in quo peccatum non fuit, dicit a facie peccatorum meorum, nisi quia in persona membrorum ista, sicut et cætera prædicta, loquitur? Nec mirum, si illorum est vox una, quorum est caro una. Unde Apostolus: Erunt duo in carne una. Sacramentum hoc magnum est , ego autem dico in Christo et in Ecclesia. Quapropier ex nimia affinitate caput non separat hic corpus a se faciendo peccata membrorum esse sua, quorum ipsectiam particeps fuit, quantum ad pænam. Quod ideo facit, ut corpus non separet a se caput passione, imo faciat esse suam passionem ejus pas-

> Quoniam iniquitates meæ. Merito dixi Peccatorum meorum, quoniam ego sum in culpa, non tu, Domine, non factum, non aliud, quia iniquitates mea, id est, in bedientia et prævaricationes meæ, quas scilicet in Adam commisi, supergressæ sunt caput meum, id est, prævaluerunt capiti meo, et ipsum involverunt. Ego enim caput meum contra te erexi, iniquitas autem illud dejecit. Unde alibi dictum est : Convertetur dolor ejus in caput ejus, et in verticem ipsius iniquitas ejus descendet. Et accipitur hic caput pro digniori parte, pro anima scilicet, que vere per inobedientiam depressa fuit, quia cognitionem veri luminis amisit. Iniquitates, inquam, supergressæ sunt, et sunt gravalæ super me, id est ila oppresserunt ipsam mentem meam, sicut onus grave opprimit aliquem, quia sicut ille se erigere non potest, ita nec mens mea ad purum contuitum veritatis erigere se valet. Quæ omnia ad membra referentur, sicat et quæ sequuntur.

Putruerunt et corrupte sunt cicatrices meæ. Gravalæ sunt, inquam, iniquitates super me, et supergressæ sunt iniquitates caput; et ideo cicatrices mete etiam sunt corruptæ, et adeo corruptæ, quod etiam putruerunt, id est, putridæ factie sunt. Vel putruerunt, id est, fetorem emiserunt, juxta aliam translationem. Cicatrices namque fiunt ex sanatis vulneribus, et in nobis vulnera fuerunt ex prævaricatione Adæ, et ex nostris actualibus. Quæ vulnera sanata sunt, et velut cicatrices fecerunt per fidem et gratiam baptismi, sed ex infirmitate nostra fit hoc quod nullus est ita perfectus, quin aliquando per aliud actuale labatur in peccatum. Et ideo cicarrices quæ prins sanæ erant, corrumpuntur et fetent, vel putrescunt, quia et si valde levia sunt quæ persecti viri committunt, qui recordantur delectabilem odorem Sabbati, eis tamen fetida et abominabilia videntur. Nullus enim intelligit quam sit delectabilis odor Sabbati, nisi cui fize sunt, et in his sagittis confirmasti super me ma- D abominabilis est fetor peccati. Corruptæ sunt, inquam, cicatrices, et hoc est a facie, id est, a præsentia insipientiæ meæ, quia per hoc repræsentatur insipientia mea. Tu enim me sapientem esse voluisti, et veram sapientiam me docuisti, dicens : De omni l'quo paradisi comedas, de fructu autem scientiæ boni et muli ne comedas. Ego vero me insipientem feci, quia magis serpenti quam tibi consensi.

Miser factus sum. Quasi dicat : Quia cicatrices etiam corruptes sunt, ideo factus sum miser, id est, plenus multis miserus. Et qui erexi me per superbiam, sum incurvatus, id est, humiliatus per vindictam, et hoc usque in finem curvationis, id est, omnimoda curvatione. Vel ita sum curvatus, quod curvatio mea durabit usque in finem, id est, donec pervoniatur ad Sabbatum. Unde, scilicet, miser factus sum et curvatus, tata die, id e 1, assidue ingrediebar et egrediebar, id est, conversabor in hac præsenti vita, quæ est ingressus ad futuram; contristatus, id est, simul interius et exterius tristatus, sabbatum quidem re- A in umbram recessit, et inter ligna paradisi latuit,

cordando, et nondum obtinendo.

Quoniam lumbi mei, etc. Merito non modo tristis, sed etiam contristatus sum, quia non est mihi bonun interius, vel exterius. Nam lumbi mei impleti sunt illusionibus, id est, anima mea repleta est vanitatibus. Lumbi enim pro delectationibus accipiuntur. Delectationes vero interiores sunt. Et ideo per lumbos anima, quæ interior est, designatur. Illusiones vero vocat vanitates illas et phantasmata, quæ nobis et in cogitando et in orando assidue intercurrunt. Lumbi, inquam, illusionibus pleni sunt, et vera sanitas non est in carne mea, ut supra dictum est. Et est dicere: Non mirum si iste contristatus, quia ex nulla parte est ei lætitia. Nam cum totus homo sit tantum caro et anima, in ejus anima est vanitas, et in carne infirmitas. Et ideo merito contristatus ingreditur, quousque anima exuat vanitatem, et caro induat sanitatem. Anima vero non exuet vanitatem, quousduet sanitatem, quousque exuat infirmitatem. Quod tune denique erit, quando hoc mortale induet immortalitatem, et corruptibile incorruptionem.

Afflictus sum et humiliatus. Repetit quod supra dixit, scilicet, quod miser factus sum, sicut tauquam per causas appositas certificatum. Quasi dicat : Quia in anima mea est vanitas, et in carne infirmitas, ideo sum afflictus, id est, miseriis plenus: Et nimis humiliatus, quia non ad boram, sed usque ad finem sum humiliatus, ut supra dictum est. Hanc autem nimiam humiliationem nemo intelligit, nisi qui Sabbati immensam celsitudinem attendit. Afflictus sum, inquam, et nimis humiliatus, unde rugiebam semper, id est, rugitum validissimæ intentionis emittebam ad Dominum, procedentem a gemitu cordis mci. Gemitus enim alius carnis, alius cordis. Gemitus carnis est, qui temporalibus rebus fit. Et hic hominibus, quia exteriorem innotescit. Gemitus vero cordis est ille, quo sancti viri interius interpellant, et hic hominibus est occultus; soli vero Deo cui omnis intentio animæ patet, et omne cor loquitur, est manifestus. Et quia soli Deo cognitus, ideo subdit : Domine, omne desiderium meum, id est, quid desiderem talner ingemiscendo, est ante te, non ante homines qui cor non vident. Et ideo tu cognoscis desiderium, quia gemitus meus, qui hominibus est occultus, a te non est absconditus, imo tibi est manifestus. Desiderium est nostrum, oratio nostra. Et si continuum desiderium continua est oratio, si non intermittis desiderare, non intermittis orare; continuum enim desiderium est vox continua. Tacebis si amare destiteris. Unde Dominus de quibusdam tacentibus dicit · Quia superabundabit iniquitus, refrigescet charitas. Frigus enim charitatis est silentium cordis, flagrantia charitatis est clamor cordis. Si semper manet charitas, semper clamas; si semper clamas, semper desideras; si semper desideras, Sabbatum recordaris; et si Sabbatum recordaris, gemitus tuus a Domino non est absconditus.

Cor meum conturbatum est. Quasi aliquis quæreret: Unde hic gemitus ducit? inde, scilicet, quia cor meum conturbatum est, id est, totum turbatum. Quam mulia et quam parva sunt quæ turbant cor humanum. Frendet enim leo, incurrit latro, tremit terra, fit cordis conturbatio, quia undique incutitur sollicitudo; et hoc ideo, quia virtus, id est, constantia quam in primo parente habuimus, dum in plenitudine virtuum mansit, derelinquit nos eodem prævaricante. Si enim virtus nos non dereliquisset, quadquid insolitum contingerer, cor nostrum non timeret. Unde re-te hic dicitur : Cor meum conturbatum est, quin virtus mea derelinguit me. Et quis lumen oculorum meorum, interiorum seilicet, non est mecum, et ideo dico non est mecum, quia ipsum, id est, verum et dignum lumen, non est mecum. Lumen namque nostrum ipse est Deus, et bei sapientia ad quam Adam dum in obedientia mansit, gaudere solebat; offendendo vero

quia lucem ad quam prins gaudebat non habuit. Iste autem pro quo caput agit, jam redemptos et confitens, et in corpore Christi positus dicit, quia lumer non est secum, habet tamen lumen fidei, juxta illud: Charissimi, filii Dei sumus. Illud vero lumen de quo subsequenter dicitur : Sed nondum apparet quod erimus, cum autem apparuerit, similes ei erimus, quia ridebimus eum sicuti est; illud, inquam, lumen nondum habet, quia est hic vox peregrinantium, nondum in patria constitutorum, dum enim in corpore sumus, peregrinamur a Domino, et tandin illud verum lumen non habemus ; tandem vero si Christum hic diligimus, illud vere habebimus. Ipse enim dicit: Si quis diligit me, diligetur a Paire meo, et ego diligam eum, et manisestabo ei me ipsum.

Amici mei, et proximi mei. Huc usque caput pro membris locutum est, nunc vero loquitur pro se. Et quæ hactenus dixit, patitur quisque a se ipso per que tandem apprehendat veritatem ; neque caro in- B pomain peccati ; que vero sequiniur, patitur ab his inter quos conversatur. Et sicut caput non se divisit a membris in his quæ apud se patiuntur, ita nec membra se separent a capite in his quæ exterius a persecutoribus patitur; sed sicut ipse fecit peccata nostra esse sua, ila et nos passionem ejus faciamos esse nostram. Continuatur autem sic . Dixi quia lumen interiorum oculorum non est mecum in meis. Et pro hoc lumine resti uendo factus sum obediens Pairi usque ad mortem. In qua obedientia amici mei non veri, sed qui simulant se prius amicos, dicentes : Magister bone, scimus quia a Deo venisti. Et proximi mei, Judæi scilicet, de quorum renibus exivi. Quid isti secerunt? Amici quidem steterunt adversum me in damnatione, proximi vero appropinquaverunt quitlem corpore, cum longe essent mente. Satis enim appropinquaverunt, cum eum in crucem susteierunt. Es non solum amici et proximi contra me steterunt, sed etiam qui prius erant juxta me, id est, quos ego prius docebam, et circa me habebam, apostoli scilicet, de longe steterunt, quia, relicto co, fugerunt. Et inter hæc faciebant vim mihi, uon quantum ad veritatem, sed quantum ad eorum opinionem, dum me caperent et ligarent, illi qui quærebant animam mean. Alibi Dominus redarguit non quærentes animam suam, cum dicit : Non est qui requirat animam meam, bic vero quærentes redarguit, quod nemo repugnans intelligat. Itlic enim redarguit non quærentes ad imitationem, hic vero quærentes ad damnationem. Et qui inquirebant mala. Faciebant, inquam, vim mibi. et ut opportune facerent illi qui mibi, id est, ad damnationem meam, mala quæ objicerent, inquirebant, quia non ea inveniebant; locui sunt plures mortem cum tentantes ei dicerent : Scimus quis a Dio renisti, magister, et in ipsa etiam morte cum milites ut ejus resurrectionem dissimularent, corrumperent.

Ego autem. Ipsi, inquam, locuti sunt contra mo vanitalem, ego autem tanquam surdus existens, non D audiebam, non quod vere non audiret, sed quin nihil eis respondebat, quasi non audiret. Et eram sient mutus qui non est aperiens os suum, mihil e Contra loquendo. Unde dictum est: Sicut ovis ad occisionem

ductus, etc.

Et factus sum sicut homo. Istud repetitum est propter illud quod addit, scilicet, et factus sum quasi ille qui non est habens in ore suo redargutiones, non quia multa haberet quæ contradiceret, et in quo cos redargueret, qui tam acriter et toties eos prius redarguerat, sed ideo noluit contradicere, neluit redarguere, quia venerat cum magna humintate judicandus, qui venturus erat cum magna majostate judicaturus. Et quasi aliquis dicat : Quare non contradicebat, quare non redarguebat? subdit causam. quasi dicat : Ideo redatguere nolui, quia, o Domine, speravi, id est, omnem spem meam in te conject, eligendo te solum ultorem et remuneratorem, juxua illad : M hi vindictam et ego retribuam, dieit Dominos. Et quia in te speravi, ideo tu, Domine Beus meus, A peccato cogitabimus, inimici autem mei, et meorum, voluntate, qui omnium es potestate, exaudies me inimicos excecando, et me resuscitando. Ilic caput tuum, Christiane, te monet et instruit te, quod si quando ingruerit tribulatio, et quæras defensionem, et nullus accipiat, ne perturberis, neve causam tuam perdideris, sed serves intus patientiam, ubi nullus opprimit causam tuam, quia et si apud homines falsum testimonium prævalet adversum ta, apud Deum non valet, ubi causa tua agenda est. Et ideo puram conserves conscientiam, ut digne possis dicere: Quoniam sperari in tc, Domine. Ne timeas falsos testes, ne refellas pravos accusatores.

Quia dixi. Ideo, Domine, exaudies me, quia ego proposui semper, et patientiam habere, et patientiam docere. Namque dixi, id est, statui in corde meo me servaturum patientiam, et ita meo exemplo meos confirmaturum in patientia, ne inimici mei, id est, meorum, quando, pro aliquando, gaudebant, id
est, meorum, quando, pro aliquando, gaudebant, id
est, gaudere possint de impatientia eorum, facti
B nobis quasi pennas quibus in altum ferebamur: mihi supergaudeunt mihi inimici, id est, facti superiores meis propter occasionem oblatam eos vituperandi. Et ne aliquando locuti magna super me, id est, super meos, dum commoti fuerint per impatientiam pedes mei, id est, affectiones meorum, sicut olim magna locuti sunt, dum commoverentur pedes ipsi meorum, ut tunc quando Petrus ad vocem ancillæ negavit, et prius multoties magna locuti sunt. Ecce hic rursus redit caput ad infirmitatem temporis, et respicit ad pedes suos cum dicit: Ne supergaudeant mihi, etc. Aliquando enim, ut est vita nostra, pedes nostri moventur, et in aliquod peccatum illabimur, et inde malignæ linguæ contra nos insurgunt atque gaudent inde insultare. Unde si boni essent, deberent potins condolere; sed sunt de illis de quibus dictum est: Qui tribulant, etc.

Quoniam ego in flagella paratus sum. Dico ne supergandeant, et ne locuti sint magna; et vere non supergandebunt, neque magna loquentur, quoniam ego et in me et in meis paratus sum in flagella, C id est, ego et mei nati sumus ad sustinenda flagella. Oportet enim ut hic flagellentur, quibus sempiterna vita paratur, quia vera est sententia illa divinæ sententire in Salomone: Fili, ne despicias disciplinam Domini, neque saligeris cum ab ipso argueris. Quem enim diligit Dominus corripit. Flagellat omnem filium quem recipit. Et ideo non supergaudeunt, neque magna loquantur; si filius flagellatur, patrimonium ei paratur. Et in tantum quisque filius est hic flagellan . dus, quod etiam proprio Filio suo non pepercit, in quo nullam Aagelli causam invenit; paratue sum, inquam, in flagella, in me et in meis. Et etiam dolor meus, id est, meorum, semper est in conspectu meo, id est, in corde meorum, ubi ipsi veritatem conspiciunt. dolor, scilicet, non de medicina, sed de vulnere, id est, non de flagello, sed de causa flagelli, scilicet, de peccato, quia omne flagellum medicina est ad peccarum. Homines namque dolent de flagello, non de causa flagelli ; iste vero qui hic loquitur, et pro D yaudium inter adversa decantent. Canticum autem est, quibus loquitur, non sunt tales, quod subsequenter ostendit subdens:

Quonium iniquitatem meam. Quasi aliquis quæreret : Unde tibi dolor? Non de flagello, sed de volnere, id est, de iniquitate. Quod per hunc all'ectum apparet, quoniam ego annunciabo iniquitatem esse meam, id est, mei annuntiabunt iniquitatem esse suam, confitendo peccatum. Et non solum annuntiabo confitendo, sed etiam solficitus ero in meis, pro peccato digne pomitendo, quia cogitabo pro peccato meo, id est, faciam quæcunque facienda sunt ad abolendum peccatum. Hic docer ut nutlus sit securus peccata tantum confitendo, nisi etiam digne poenitendo. Hac autem facienda sunt pro peccato. r tuant lacrymæ, fiant litaniæ, impleator manus indigentis. Caudeat ille de tuo dato, ut tu gaudeas de Dei dono.

Inimici autem mei vivunt. Ego quidem et mei pro

pro peccato nec cogitant, nec cogitabunt, quia vivunt, id est, florent et gaudent in terrenis, in quihus veram sibi vitam reputant; et quia sic slorent, ideo confirmati et corroborati sunt super me et mens opprimendos. Et multiplicati sunt mala multiplicatione. scilicet, non sicut stellæ cæli, quod pertinet tantum ad bonos, qui perficient in charitate, sed sunt multiplicati sicut arena maris, scilicet, ut sint steriles et infructuosi sieut arena maris. Illi qui oderunt me et meos inique, id est, qui iniquum odium habuerunt contra me et contra meos. Iniquum autem odium est velle mala volenti sibi bona. Est enim ingratus, qui non reddit bonum pro bono. Non bonus vero est, qui malum reddit pro malo. Iniquus autem est, qui malum pro bono.

Qui retribuebant mala. Exponit iniquem odium. Quasi dicat: Hoc modo inique oderunt me, quia requidem unitatem divinitatis cum dicerent : Non est hic homo a Deo, et similia; meis vero virtutes, vacantes eos maleficos et magos. Et hoc ideo tantum, quoniam sequebar in me et in meis, id est, insistebam bonitatem, id est, veram obedientiam, ut nec voluntate a Domino apostatarem, per quod me suis operibus contrarium reputabant.

Non deretinguas me. Inimici quidem oderunt me et meos, tu autem, Domine Deus meus, et meorum voluntate non derelinquas me caput, id est, non des sanctum tuum videre corruptionem. Nec discedas a me, id est, a meis, patiendo eos devocari, sed potius intende in adjutorium meum et meorum, scilicet, ut me resuscites, et ipsos perducas ad Sabbatum; tu, dico, Domine, qui es Deus auctor salutis meæ et meorum.

## IN PSALMUM XXXVIII.

## In finem pro Idithun, canticum David.

#### ARGUMENTUM.

Angentibus sub Saule mœroribus, hunc psalmum cecinit, qui plus exhortationis pro audientium profectu, quam pro se deprecationis haberet. Aliter. propheta increpat eos qui divitias habent, et nesciunt cui dimittant eas.

#### EXPLANATIO.

Nomen Idithun significat, quod canticum hoc chorus ipsius canerel; el quia Idilhun interpretatur transiliens eos, significat eum qui mente terrena transcendit transilitque eos qui inhærentes humo, et curvati in terra, ea quæ ima sunt cogitant, atque in excelso mentis habitans, de vanitate sæculi libero carmine philosophatur; et ne putares hunc quoque, quia pressurarum meminit, esse pænitentiæ psalmum, subjunxit cauticum David. Canture enim lætantis est, interdum et dolentis, nunquam vero pænitentis. Notandumque quia psalmi qui canticum in titulo habent, victoriæ semper quantum ad musicas artes pertinet, cum chorus libertate sua utens, neque in consonum organi ad fructus obsequium hymno canere tantum vocis exsultat. Psalmus vero est, cum, cessante voce humana, pulsus tantum organi auditur concinentis; et ideo mystice psalmus actum operationis, canticum vero lætitiam mentis ostendit. Idithun iste vitiorum transilitor, formam nobis justi hominis præbens. In prima parte psalmi contra insidiantes inimicos se utilissime tacui se testatur, petens vitæ sum finem cognoscere, si forte Incarnationem Domini etiam carnis oculis merea ur in ueri. Secundo vanum probat timorem esse mortalium, quomam sunt omnia in potestate Domini constituta. Tertio rogat ut ei delicta noxia dimittuntur, quatenus vua ejus prospero fine claudatur.

#### COMMENTARIUS.

Dixi: custodiam vias meas. Titulus est talis: In finem pro Idithun cunticum ipsi David. Idithun, ut in

centoribus, quos David elegit ad præcinendum in reductione arcæ Domini. Cujus nomen non ideo in titulo apponitur, ut psalmus iste ab ipso sit compositus, sed quia nominis ejus interpretatio recte convenit huic psalmo. Titulus antem sic exponitur. Ilæc verba referuntur in finem, id est, in Christum, qui est finis legis omni credenti ad justitiam, attributa ipsi David, id est, cuilibet perfectiori de corpore Christi. Quæ verba sunt canticum, id est, pertinent ad lætitiam et ad jucunditatem, quia ille vere lætatar, qui omnia terrena transilivit; et causam tristitize deposuit. Cujus vox est hie canticum, dico cantatum pro Idithun, id est, ut nos fieremus Idithun. Vel in persona uniuscujusque qui vere est Idithun. Quod beatus Augustinus approbare videtur intentionem hujus psalmi dicens : Cujusdam qui vocatur Idithun voces hic sunt exspectandæ et audiendæ, docentis et exhortantis nos ut hac ima contemnamus, et omnia nit se et audit se. Audiamus ergo interpretationem hojus nominis, et quæramus intelligen iam veritatis. ldirbun interpretatur transiliens ens. Quos eos! In imis, scilicet, remanentes, et in omnibus his terrenis gandentes. Si quis igitur transiliens ista cantavit, studeat esse quod cantavit, gaudeat esse quod cantavit. Quosdam enim incurvatos humo, terræ adhærentes, hæc ima cogitantes, et in rebus transitoriis spem sibi ponentes, transilivit iste qui dicitur transiliens eos, hæc autem transilitio non pedibus est facienda, non alis, non scalis, sed sola affectione et bona voluntate. Ilis ambulemus, ascendamus, volemus. His transiliamus omnia terrena contemnentes, spirituale gaudium, et sacras delicias in divinis eloquiis, et Scriptures sacris proponentes. Audiamus ergo hic et transiliendo cantantem, et cantando transilientem, et dicentem : Cum consisteret peccutor adversum me, dixi : Custodiam vias meas, ctc. Iste Idithun inter hommes conversando, præ- C in via, sed omni intentione raperent ad superna. (Sic.) dicando, hortando, objurgando, dixerat quadam pænitenda, qua: dixisse nollet, et revocare non posset, quia difficile est ut quis non labatur in lingua. l'erfectus enim qui non peccat in lingua. Cum autem noc ei contigisset, proposuit tacere, statuit mhil dicere. Quod verba ejus demonstrant dum dicit: Cum peccator, id est, injustus calumniator, contradictor, scilicet, verborum, et depravator consisteret adversum me, ut quæ dicebam contradiceret et perverteret, timens scandalum oriri, dixi, id est, hoc apud me statu: Custodiam vias meas, id est, diligentiam adhibebo operibus meis, ne quid temere agam adeo, at non delinquam in lingua nua, id est, ut nec etiam peccem in lingua.

Posni ori meo custodiam. Proposui, inquam, et perfeci, quia posui quasi custodes ori meo penitus tacendo. Et hoc modo custodium posui, quia obmutui, id est, contra illum jeccatorem quasi mutus exstiti; et ideo humiliatus sum, id est, vilis apud il- D lum habitus sum; et in tantum obmutui, quod omnino silvi etiam a bonis omnibus quæ dicenda essent, et ideo dolor meus quem prius habui in dicondo et tacendo, et cui remedium silentium adhibui, renovatus est. Plus enim coepit dolere se non dixisse ea quæ essent dicenda, quam prius doleret se dixisse quæ non erant dicenda.

Concaluit cor meum. Renovatus est, inquam, dolor, et ita cor meum concaluit intra me, id est, apud me ipsum cor meum factum est fervidum et inquietum. Concaluit, id est, propter duo, hoc est, propter tacere et dicere. Videlicet, quia vidi prævaricames tabescebam, et tamen non redarguebam eos. Unde timui illam divinam sententiam : Serve nequam, et piger, non dedisti pecuniam meam ad usuram, ut ego veniens utique cum usuris exegissem illam. Et quod sequitur : Avertat Dominus a dispensatoribus suis. Ecce enim tigatis manibus et pedibus in tenebras

principio libri dictum est, suit unus de quatuor præ- A exteriores projectur servus, non eversor, ad perdendum, sed piger ad erogandum. Quid ergo flet illis qui per luxuriam consumpserunt, si taliter damnantur qui cum pigritia servaverunt? Multo pejus itaque. Concaluit, inquam, cor meum, et in hac meditatione mea, id est, in hac fluctuatione mea inter sollicitudinem dicendi et tacendi, cum essem positus inter homines qui calumniari parati erant, et qui instrui desiderabant, timens ne spargerem margaritas porcis, anxius ne crozarem cibaria conservis exardescunt, id est, extra illa priora, scilicet, extra illud dicere et illud tacere, cœpit vehementer ignis in me accendi, id est, desiderium quoddam ad altiora, scilicet, ut suspirarem ad finem illum, quo adepto nihil restat ultra quærere, ubi mihi remedium sit de priori sollicitudine.

Locutus sum in lingua. Exarsit, inquam, ignis, et in ardore illius ignis locutus sum in lingua mea, id est, in lingua transilientis, scilicet, in intentione cordis terrena gaudia desp ciamus. Et si esse unusquisque B non auditori quem instruerem, sed a quo instrui nostrum potuerit Idithun, in eo quod cantat et inve- vellem, et a quo intus audio, quidquid boni audio Locutus sum, inquam, hoc : Fac mili, Domine, notum finem meum, quo tandem perventurus sum, ultra quem nihil petendum est : meum, id est, mihi transilienti congruum, scilicet, finem qui mihi deest, non cursum qui adest. Quem sinem currens Apostolus intuebatur, id est, imperfectionem suam confitebatur, aliud in se intuens, aliud alibi quærens. Ait enim: Nam quia jum acceperim ut perfectus sim fratres, ego me non arbitror apprehendisse. Unum autem. subaudi faciam corum, quæ retro sunt oblitus, in ea quæ ante sunt extensus, scilicet, intentionem cordis sequor, ad palmam supernæ intentionis, quæ est in Christo Jesu Domino nostro, hic enim est finis. Secuadum intentionem dixit, non secundum perventionem vel comprehensionem. Curramus ergo, intendamus, invadamus. Hunc finem iste ldithun cum, bic esset, notum sibi lieri rogabat, ut sciret quid sibi deesset, et quibusdam transilientis non remanent

Et numerum dierum meorum. Fac, inquam, finem mihi notum, et elium numerum dierum meorum, id est, qui secundom primam institutionem mei fuerunt, notifica mihi numerum, inquam, non qui non est, sed illum qui est. Isti enim dies quasi non sunt, quia fere prius abeunt quam venium. Et cum venlunt, non consistunt, quia statim transeunt. Illi vero dies, imo ille unus dies, qui est sine fine, qui est sine nocte, non transit, sed semper manet, quia nec præceditur hesterno, nec impellitur crastino. Hunc autem diem vocat numerum dierum, non quod multi dies sunt, sed quod multorum dierum confinet spatium. Notifica, inquam, mihi et finem et numerum dierum meorum, ad hoc, ut sciam quid desit mihi, id est, ut recognoscam imperfectionem meam, et sic melius veram perfectionem attendam. Quasi dicat : Adhuc deest mihi laboranti, et quandiu quod deest non accipio, semper secundum intentionem sequor ad palmam supernæ vocationis Dei. Est enim quædam mansio finis currendi, in qua est patria sine peregrinatione, vita sine tentatione. Ibi nondum sum, hoc mihi deest, et ideo magis hum.lior ex eo quod deest, quam læter ex eo quod adest. Quicunque enim dum bic se aliquid habere credunt, illi non accipiunt quod deest, quia magnum reputant quod adest, quia quisquis existimat se aliquid esse, cum nihil sit, ipse se seducit.

Ecce mensurabiles, etc . Merito dico quid milii desit. Nam ecce quid mihi deest, quia tu, Domine, dies illos qui deberent esse mei, schicet, dies immensu-rabiles, indelicientes posuisti, id est, firmiter fecisti malo merito meo, et justo judicio tuo esse mensurabiles, id est, breves et delicientes. Et substantia mea, et ha e mutabilis et variabilis essentia in qua nunc sum, quam ego feci per malum meritum meum, est lanquam nihilum ante te, id est, ad comparationem illius meæ substantiæ, quæ et luit et lacta est tandem

Verumtamen universa, etc. Sic continuatur, quasi dicat: Ecce ima contempsi, terrena omnia calcavi, mortalia cuncta transilivi, et in supernis ani num fixi, et numerum dierum, qui est, polificari mibi desideravi : sed tamen ego qui jam tantum transcendi, dum adbuc mortale corpus gero, et in hac corruptione laboro. et dum mihi incerta sunt quæ opto, universæ vanitati subjaceo. Quia omnis vivens ut homo adhuc, scilicet, mortalis et passibilis, sive ille sit inharens, sive transiliens, et etiam ego ipse ldithun est universa vanitas, id est, pertinet ad omnimodam vanitatem, quia et interius et exterius hinc quod ad interiorem, illinc ad exteriorem, quia dicit Salomon: Vanitas vanilatum, el omnia vanilas. Quæ enim abundantia homini ex universo labore suo, quo laborat sub sole? Omnia enim quæ sub sole sunt visibilia sunt, et ideo vana sunt. Quæ supra solem sunt invisibilia sunt, et ideo vera sunt. Iste autem Idithum adhuc vivens, habet quædam sub sole, quædam supra solem. Sub B sole autem interius et exterius. Exterius quiden dormire, vigilare, juvenescere, senescere, et cætera talia; interius vero irasci, tristari, incertitudinem eorum quæ optat, et similia, et secundum hoc pertinet ad omnimodam vanitatem. Supra solem vero habet illud desiderium, de quo superius dictum est, et fidem, spem, charitatem et cæteras virtutes. Et sicut ex illis quæ sub sole sunt, habet vanitatem, ita ex istis veritatem, et ideo ingemiscit propter illa, et ardescit in ista.

Veruntamen in imagine. Homo, inquam, pertinet ad vanitatem, et tamen homo est in imagine Dei, quia factus est ad imaginem et similitudinem Dei, per rationem scilicet et intellectum, et bonitatem innatum; sed pertransit ipse homo, id est, sæpe labitur in se interius et exterius, deformando se ab illa imagine. Et non solum pertransit per se: sed et propter alios, quia conturbatur, id est, sollicitatur causa aliorum in his terrenis, quod est ei ad conturbationem et lic et in futuro, et frustra, id est, in vanum et sine causa conturbatur. Audiamus ergo conturbationem vanam, ut eam conculcemus, et transiliamus ubi nulla est conturbatio.

Thesaurizat. Vere conturbatus, qui thesaurizat, id est, arat, navigat, de omni negotio acquirit, furatur, deprædatur, ut pummus supra nummum ponatur; et tamen in vanum, quia ignorat cui congregabit ea. Sed fortasse judices quia filiis (hoc quippe vidit etiam ille Idithun), sed in vanitate accepit, quia vox est pietaris, et excusatio iniquitatis. Nunquid enim moriturus morituris, transiturus transituris, imo moriens morientibus, transiens transcuntibus thesaurizatur. Nunquid etiam nondum natis? Unde enim scit eos nascituros vel natos possessuros? Thesaurizate ergo vobis thesauros in cœlo. Ponatur, scilicet, in manum pauperis, ut inveniatur in manu divitis; ponatur in manum indigentis, ut inveniatur in manu Omnipotentis. Potest quoque quod hucusque lectum est, a Concaluit cor meum, aliter legi, ut sic dicatur : Quia ex nimo silentio dolor renovatus est, ideo cor meum concaluit amore dicendi. Et in illa meditatione wea ignis, id est, fervor dilectionis Dei et proximi ardescit in lingua transilientis, taliter orans : Domine, , ac mihi notum finem meum, id est, finem transilientis, scilicei, ut sciam quo fine sit tacendum, et quo fine sit dicendum. Et notifica mihi etiam numerum dierum meorum, non qui non est, sed qui est, ut in dicendo et in tacendo compensationem illorum dierum habeam; et sic neque odio taceam nec temeritate aliquid dicam, et ui sciam quid desit mihi. Istud cum sequenti versu non mutatur.

Veruntamen universa vanitas. Substantia mea, inquam, est quasi nihil, quanto magis ergo aliorum; sed miser homo hoe non attendit, quia omnis homo tam inharens quam transiliens, id est, ipse klithun est universa vanitas, id est, studet omnimode vanitati in his terrenis. Et hoe in tantum, quod ipse etiam potest

were es, et ideo quod ante est, vere est. A dici universa vanitas, veruntamen non deberet. NamVeruntamen universa, etc. Sic continuatur, quasi
dicat: Ecce ima contempsi, terrena omnia calcavi,
mortalia cuncta transilivi, et in supernis ani-num
fixi, et numerum dierum, qui est, notificari mihi desideravi; sed tamen egoqui jam tantum transcendi, dum adbuc mortale corpus gero, et in hac corruptione laboro,
et dum mihi incerta sunt quæ opto, universæ vanitati

Et que nunc est exspectatio mea. Sic continuatur : Substantia mea quod est tanquam nihilum. Et cum in tanta infirmitate sim positus, nunc, scilicet, cum jam sim aliquantulum transiliens, quæ est exspectatio mea? id est, quæ debeo exspectare, in quæ debeo sperare? Nunquid enim in ea quæ sub sole sunt, quæ jam despicio, an potius in ea quæ supra solem sunt, ad quæ intendo? Utique in ea quæ supra solem. Quampartem sic approbat sub interrogatione: Nonne Dominus est exspectatio mea? Quasi dicat: Vere solus Dominus est mihi exspectandus, a quo procedunt ounnia. Qui fecit hiec omnia, et a quo factus sum inter omnia hæc. Et convertit se samiliariter ad ipsum Dominum, quem proposuit exspectandum. Quasi dicat: Merito to, Domine, es mihi exspectandus, quia substantia mea nunc fragilis, non corruptibilis, tune primum vere est, quando est apud te, id est, quando facta immortalis, impassibilis, veniet in præsentiam tuam facie ad faciem.

Ab omnibus iniquitatibus meis. Quasi dicat: Ut pertineam, Domine, ad illam veram substantiam. erne me, id est, munda me in præsenti ab omnibus iniquitatibus meis. Cur iste transiliens, qui jam tantum transcenderat, aut a quibus iniquitatibus regat se liberari? Ideo, scilicet, quia si dixerimus quod peccatum non habemus, nos ipsos seducimus. Quod autem dicit omnibus tale est, quasi dicat : Erue me non solum ut revolvar in ea a quibus transilivi, id est, in graviora peccata, sed etiam liberer ab his pro quibus necesse est pedes lavari, id est, a venialibus, pro quibus quotidie oramus dicentes: Dimitte nobis debita nostra. Docet nos quoque iste qui, cum tanta transcenderit, adhuc rogat se erui, quia vera perfectio in hac vita non possit haberi, sed hæc solum nostra est perfectio, ut si quædam possimus transilire, intelligamus alia restare ad quæ nobis necesse sit properare. Quod utrumque Apostolus ostendit. Postquam enim dicit: Nam quia jam acceperim ut perfectus sim, fratres, ego me non arbitror apprehendisse, in quo ostendit se nondum esse perfectum, mox subdit se esse persectum, et in quo sit persectus dicens: Quidquid autem persecti sumus, hoc sapiamus. Quasi aperte dicat : Hæc omnium nostrum, qui perfecti sumus, vera est perfectio, ut sapiamus hoc, id est, ut intelligamus nos nondum veram posse habere persectionem. Erue me, inquam, et ideo rogo ut eruas me, quia jam satis diu dedisti me opprobriunt insipienti, quod est dicere : Jam satis diu voluisti me vivere et prædicare veritatem inter insipientes amantes vanitatem, a quibus non derideri non possumus, D quia spectaculum facti sumus mundo, hominibus, angelis, angelis et laudantibus et vituperantibus, et hominibus similiter.

Obmutui. Exponit quomodo opprobrio suit. Quasi dicat: Quia cum veritatem prædicarem, contenne-bar ab insipieutibus, ideo obmutui, id est, contra illos mutus factus; et in tantum, quod non aliquando aperui os meum. Tu autem, Domine, amove a me haz plagas tuas, scilicet, opprobrium et cæteras miserias quas patior. Tuas dico, quoniam tu justo judicio tuo secisti eas.

A fortitudine manus tuæ. Vere tu eas fecisti, quia ego defeci, id est, in hunc defectum mortalis miseriæ cecidi, a fortitudine manus tuæ, id est, per irrevincibilem potentiam tuam, sed non injuste, quia in increpationibus hoc factum est, quas ego commerui. Increpatio enim sequitur peccatum. Et quomodo in increpationibus, ostendit, dicens: Quia tu corripuisti per pænam prædictam, scilicet, Morte morie-

mini. Non penitus domnasti hominem primum, et in A ipso omnem hominem non ex tua severitate, sed propter ejus iniquitatem, id est, propter ejus inobe-dientiam et præsumptionem. Quasi dicat : In me cognosco iniquitatem, in te autem æquitatem. Et in tantnın corripuisti, quod fecisti non solum carnem, sed etiam ejus animam tabescere, id est, ita tepidam et fragilem esse, sieut aranea tabida et fragilis est, quæ etjam leviter tacta dissolvitur. Vel aliter : Aranea inutilem telam texendo in tantum laborat, quod eviscerat sese, et sicca tandem et mortua pendet. Similiter nos ex illo primo defectu hoc malum patimur, quod in his inutilibus rebus mundanis tantum studemus, quod non solum caro, sed etiam anima nostra deficit, et intestina sua, rationem, scilicet, et intellectum, projicit, juxta quod littera sic dicetur: Fecisti animam ejus tabescere, id est, deficere inutili labore, sient aranea deficit in sua inutil contextione.

Verumtamen rane. Juxta priorem sententiam sic continuabitur: Fecisti quidem animam ejus tabidam B et labilem, sed tamen adhuc omnis homo, id est, quicunque vivens hominum conturbatur, id est, sollicitatur in his terrenis; et hoc vane, sicut supra dictum est. Secundum posteriorem sententiam continuatur hoc ad præcedens, scilicet, ad Corripuisti, eodem modo.

Exaudi orationem meam. Quasi dicat: Ut ego, Domine, non conturber, exaudi orationem meam properseverantia in bono, et deprecationem meam proemundatione venialium peccatorum; percipe, dico, lacrymas meas, id est, lacrymosam deprecationem meam auribus, id est, per potentiam exaudiendi, quæ in te est. Unde huic tante transilienti lacrymæ? Inde scilicet, qua si dixerimus quod peccatum non habemus, nos ipsos seducinus; et quia qui addit et dolorem. Et est quasi dicat: Quanto magis quod abest desidero, tanto plus quonsque veniat gemo.

Ne siteas. Sic, Domine, rogo ut exaudias oratio- C nem meam, et percipias deprecationem, ut tu præ ira aversus a me ne sileas, imo dicas mihi ita ut sentiam: Ego sum salus tua. Et non debes silere, quoniam ego, quasi dient : non manentem hic civitatem, sed futuram inquirimus, quia ego sum apud te, jam per spem, nondum tamen naturaliter civis, sed advena, id est, inquilinus civis. Et sum apud te ut peregrinus adhuc, scilicet, in peregrinatione positus, non ut civis domesticus. Plus est peregrinus quam advena. Advena enim dicitur, qui jam cohabitat, sed nondum jus civis habet; peregrinus vero dicitur, qui noudum advenit, sed adhuc peregrinatur. Et sunt multi qui et peregrini sunt, et apud Dominum non sunt. Ut omnes amatores numdi peregrinantur quidem in regione dissimilitudinis ab illa superna patria remoti, et non sunt apud Deum, sed potius apud diabolum Patrem suum. Sum, inquam, apud te advena et peregrinus, et hoc sicut omnes patr s, id est, ea conditione qua apud te fuerunt spirituales patres D mei, patriarchæ, scilicet, et prophetæ. Quia sicui ilii prius fuerunt apud te in spe, et deinde migraverunt ad te, ita ego nunc sum apud te in spe, ubi tandem ero in re.

Remitte mihi. Quasi dicat: Sum, inquam, nunc, Domine, apud te in spe, at autem possim tibi esse in re, remitte mihi, id est, fac mihi nunc interim remissionem et emundationem venialium delictorum, quae necessitate viæ committo, ut refrigerer, id est, at refrigeratam et quietam ab omni tunulu peccati conscientiam habeam; priusquam hine abeam, id est, antequam moriar. Et ut necesse est, Domine, ut remittas, quia si tu non remiseris, et ego abiero, amplius non ero; non quod omnino non sit, sed quia quisquis a vero esse, id est, a Deo, recedit, ille quasi non est, quia verum esse amittit.

# IN PSALMUM XXXIX. In finem Psalmus David. ARGUMENTUM.

Populus de Babylone reversus Domino gratias agit. Aliter, qui in trigesimo octavo psalmo dixit: Once est exspectatio mea, nonne Deus? nunc in trigesimo nono dicit: Exspectans exspectavi Dominum, et respesit me. Et qui ibi dixerat: Exandi orationem meam. Item de patientia Pauli, ubi Christum prior annuntiat. Lege in Actis apostelorum.

#### EXPLANATIO.

Sæpe tritum est David et sinem Christum signistrare, cujus membra psalmum incipiunt, capit ipse consumnat. Prima narratione gratias agit Ecclesia genium, quin de reternoso mundi mærore liberata ad novi testamenti mernit gaudia perrenire. Secunda ipse Dominus loquitur sanctam Incarnationem et justitiam suæ prædicationis exponens. Ob hoc Patris auxilium deprecatur, ut pericula possit a Judæis illata devincere, confundi postulans inimicos, et lætari omnes qui sperant in eum.

#### COMMENTARIUS.

Exspectans exspectavi. Titulus est tal's : In finem, psalmus David, vero, scilicet, attributus. Est enim vox capitis in hoc psalmo loquents, nunc pro se, nunc pro membris, et exhortantis nos ut constantes simus in fide et in bonis operibus, et ut promissam hæreditatem cum patientia exspectemus, proponendo se nobis exemplum, cum dicit: Exspectans exspecturi Dominum, et ostendendo nullum ad illam beatitudinem per liberum arbitrium, aut per legale sacrificium, sed per solam gratiam posse con ingere. In fine quoque orat, ut gratia priori populo de Jadæis promis-a, et par im exhibita, endem conferatur illi alii populo de gentibus, scilicet, et fiat ovi e unum sieut et pastor est unus. Et est quasi dicat: Adam exspectavit Dominum, sed non exspectans exspectavit, quia tantum ad horam obediens exstitit. Ego vero exspectavi exspectans, id e-t, cum omni patientia et perseverantia exspectavi, i on hominem consolatorem, qui ante in infirmitate sua posset deficere, quam me reficere, sed Donninum consolatorem verum. Et exspectavi non hominem promissorem, qui posset falli et fallere, sed Dominum, qui est fidelis promissor et certus debitor. Sis tu ergo avarus exactor. Et quia taliter exspectavi, ideo Dominus non tantum intendit me, sed etiam mihi intendit, id est, intentum se secit ut prosseret mibi. Et vere profecit mihi, quia exundivit preces meas facias pro meis. Quod iste docet effectus, quia eduxit me, id est, meos de lacu miseriæ, id est, de profundo iniquitaris, in quo lacu sunt multi qui se ibi esse non sentiunt, quia peccata sua non attendunt, nec clamant ad Dominum. Et ideo non inde ernuntur, de quelms dictum est : Peccator cum ceciderit in profundum iniquitatis, contemnet. Sunt alii quoque in codem lacu, qui quia se recognoscunt, et caput sursum erigum, dicentes: De profundis clamavi ad te, Domine, eripiuntur inde. Et hi sunt pii deprecatores, et lacry-mosi clamatores. Eduxit me, inquam, de lacn, et etiam de luto facis. Lutum admistum face, et sordidum est et lubricum. Per lutum itaque fæcis accipere possumus vel carnales concupiscentias, ut luxuriam, quæ et sordidat, et multos subruit. Vel ambitionem, quæ primum hominem subvertit, et quæ ut cancer in omnes fere subrepit. Vel etiam maios permistos bonis in Ecclesia, sicut in eodem vase puros liquor et fæx simul sunt permists, quia mali alies sordidant atque subvertunt sua conformatione Et non solum edaxit, sed etiam pedes meos, id est, illos per ques ingressurus eram ad notitiam gentium, præcones, scilicet, vel pedes meos, id est, affectiones meorum, qui prius circumferebantur a qualibet doctrina; illos postquam sanam et unam doctrinam perceperunt, statuit, id est, stabiles et firmos fecit A tionum, et fractus tribulationum, et tempestates tenpositos supra petram, id est, in firmo et tuto loco, in ecclesiasticis, scilicet, institut's. Vel, supra me pe-uram. Petra enim erat Christus. Stabilivit eos, quia per me constantes cos fecit, et sic direxit gressus meos, id est, opera meorum, vel illos per quos egressurus eram ad notitiam gentium.

Et immisit in os meum. Statuit, inquam, pedes menrum, et direcit gressus corum; et hoc modo immisit m os meum, id est, neorum, scilicet, et in os cordis et in os corporis canticum novum, id est, novam charitatem et humilitatem. Sicut enim vetus canticum est vetus animositas et superbia, ita novum centicum est charitas nova et humilitas nova. Novum canticum dico, quod est carmen, id est, lans Deo; qui cum sit omnium Deus per naturam, noster, id sunt propter que Deus maxime ad nos descendit, scilicet, charitas et humilitas, et ideo per hæc maxime laudatur.

Videbunt multi. Quasi dicat : Quo fructu factum est boc, quod meos eduxisti de lacu miseriæ, et jun. misisti in os corum canticum novum? Iloc, scilicet, ut multi videant hoc, et timeant, sicut revera multi videbunt et timebunt. Duo enim ordines sunt in Ecclesia: alii præcedentes, alii subsequentes. Præcedentes exemplo sunt subsequentibus, ut eos imitentur, subsequentes vero imitatores sunt præcedentium. Et ideo dicit : Hulti videbunt illos præcedentes, et arctam viam insistentes, et videntes timebunt, propter hoc, scilicet, quia per latam viam incedunt, que arcia est in fine, et non potius illos imitantur. Et ideo sperabunt, id est, spem suam conficient imitando illos non in illis, sed in Domino, quem imitabuntur in ipsis. Juxta illud : Imitatores mei estate, charissimi, sicul et ego Christi. Et ideo etiam non in illis sperabunt, sed in Domino, quia omuis virtus et auxilium eorum principaliter erit a Domino, juxta illud : Levavi oculos meos in montes, cunde veniat auxilium. Auxilium autem, scilicet, principale a Domino.

Beatus vir. Merito sperabunt in Deo, quia inde beatitudinem assequentur. Nam omnis vir beatus, cujus spes est nomen Domini sui, id est, qui facit sibi spem hoc nomen quod est Dominus, quod ouncis ille facit quisquis se exhibet Edelem Domino servum et spontaneum. Et ita dico eum esse beatum, si non respiciat in vanitates, id est, in hæc mundana, quæ vana sunt affectando ea. Nemo enim mittens manum in aratrum, et respiciens retro, aplus erit regno Dei. Et quia multi sunt qui parum respiciunt ad vana, scilicet, ad aurum, argentum, et cætera talia, quia non curant ea; sed tamen non vere perseverantes sunt, quia delectantur in jocularibus rebus, sicut in aurigis et funambulis, canibus et avibus; ideo subdit : Et si non respiciat etiam ad insanias fulsas, id est, ad jocularia et ludicra, quæ quidem insaniæ sunt, quia hominem abalienatum reddunt; sed tamen quia non penitus mentem auferunt. I falsæ insaniæ dicuntur. Vere autem insania sunt, ira, furor, et similia, quæ penitus abalienatum hominem reddunt.

Mulia fecisti tu, Domine. Dico si non respiciat ad insanias fulsas, ad quas non est respiciendum, cum nulla cogat inopia, quia tu, Domine Deus meus, et meorum, per gratiam, fecisti multa mirubilia, id est, spectacula tua, id est, ad to pertinentia, et ideo potius spectandum est ad illa quam ad insunius falsas. Si quem enim delectat videre aurigam, potius delectet eum videre refrenantem luxuriam, vel iram et similia, quia longe dignius agit qui equos luxuriæ vel avaritiæ raptantes in præcipitium bene refrenat. quam qui gyros in curribus vel equites agitat. Item si quis miratur funambulum, potius miretur Petrum mariambulum, et eum imitetur calcando mare, quod ille calcavit. Mare enim est mundus, ut divina Scriptura testatur, in quo est noxia amaritudo delecta-

tationum, et homines per detractionem se invicem devorantes, sicut in mari pisces, hoc mare, id est, mundum, debet quisque contempendo calcare, et super insum ambulare; sed tamen non calcabis, non superabundabis, nisi ille jusserit qui prior calcavit. Namque si ille jusserit te ad se venire, non sinet te perire. Tu, inquam, Domine, fecisti mirabilia, et hoc in solis cogitationibus tuis, id est, per te sine con-silio vel auxilio alicujus, juxta illud: Quis cognovit sensum Domini, aut quis consiliarius ejus fuit? et reliqua. Quare, quia per te solum fecisti, non est qui assimilandus sit tibi, nedum præferendus. Quod tamen illi faciunt, scilicet, alia tibi præferunt, qui relicta Ecclesia currunt ad joculatoria, maxime vero illi idololatræ, qui creaturam colunt, et Creatorem postponunt.

Annuntiavi et locutus sum. Sic continuatur : Exspectans exspectavi Dominum. Et exspectando annun-B tiavi, quod annuntiandum fuit opere; et locutus sum, quod loquendum fuit ore. Potest sic quoque ad proximum continuari: Tu, Domine, fecisti mirabilia, et illa mirabilia annuntiavi ego et mei opere, et locutus sum ego et mei ore. Non solum enim Christus, sed apostoli quoque et sancti præcones, docuerunt verbo et exemplo mundum calcandum, et carnales concupiscentias refrenandas. Et prius fecit Christus, deinde dixit, juxta illud : Primum quidem sermonem feci de omnibus, o Theophile, que cæpit Jesus facere. et dicere, quia tunc demum recta est doctrina, quando doctoris non discrepant facta et dicta. Annuntiavi, inquam, et locutus sum, et me annuntiante et lo-quente, multiplicati sunt credentes super numerum, id est, plures accesserunt quam pertinerent ad Dominum. Est enim certus numerus sidelium pertinentium ad Jerusalem supernam. Hi vero sunt amatores et observatores præceptorum Dei, de quibus dictum est: Novit Dominus qui sunt ejus, qui autem parietes Ecclesiæ faciunt, et præcepta Dei contemnunt, hi quidem ad sacramenta Ecclesiæ pertinent tantum per vocationem, sed non sunt de numero illo de quibus dictum est: Mutti sunt vo-

cali, etc.

Sacrificium et oblationem noluisti. Annuntiavi, inquam, et loculus sum, et necesse fuit ut ego venirem et annuntiarem quia tu, Domine, ad horam tantum legalia sacrificia constituisti, et amplius ea esse noluisti. Potest sic quoque continuari : Tu, Domine, secisti mirabilia in cogitationibus tuis, et ex illis cogitarunt; est hæc una, quia tu noluisti amplius sacrificium esse legale, et obla ionem legalem. Cum enim nondum esset tempos illius veri sacrificii, quod norunt fideles, scilicet, amequam verus agnus Christus sese in ara crucis pro nobis immolaret. præsignabatur variis figuris et mysteriis a quibusdam jam per Spiritum sanctum præscientikus illud futurum, et a quibusdam nescientibus. Postquam vero advenit tempus illius veri sacrificii, venerunt verba completiva, et ablata sunt verba promissiva. Hoc est, recesserunt signa promittentia, postquam exhibita est veritas promissa, et hoc est quod dicit : Naluisti, postquam sacrificium verum aufuit, sacrificium et oblutionem, quæ erant signa promissiva. Quid autem voluisti? aures, scilicet, id est, perfectos obeditores esse voluisti, et ideo perfecisti mihi aures, id est, perfectam obedientiam mihi ad exempla: aliorum contulisti, et etiam meis suo modo. Nec incongrue aures vocat obedientiam; per aures enimpræcepta intromittuntur ad animam, quæ ipsam do-ceant obedientiam. Et ideo ponitur hic instrumentum obedientiæ pro ipsa obedientia.

Holocaustum autem. Obedientiam, inquam, voluisti. Illud autem legale sacrificium, quod dicebatur holocaustum, id est, totum incensum, de quo ninil servabatur, sed totum in ara comburebatur, et illudaliud quod vocabatur hostia pro peccato, non postulusti, id est, amplius fieri noluisti. Hec enim omnia

sacrificium noluisti et holocaustum et non postulasti, dixi ego in evidentia rei : Ecce venio, quasi dicat : Ecce nunc tempus est ut veniant, quæ promittebantur, et quæ promit ebant auferantur. Et ideo venio ego, o Domine, ut faciam voluntatem tuam, id est, ut tibi impleam veram obedientiam, quod debes facere, quia qui es Deus omnium per naturam, meus Deus es per gratiam, et ideo etiam deben facere votuntatem tuam, quia ego semper volui, id est, dilexi eam, scilicet, voluntatem tuam facere, non meam. Et quia etiam volui legem tuam, id est, illam voluntatem tuam, quæ est lex scripta, volui in medio cordis mei, id est, firma et plenaria voluntate. Quod enim medium in qualibet re est, firmius et certius est. Et ideo si ad insum caput referamus, per medium cordis firmam voluntatem cordis accipienius. Possumus quoque per cor Christi accipere omnes concordes et concorporatos sibi, per medium Non solum ego volui in me voluntatem tuam et legem tuam, sed etiam in meis; etsi non in omnibus, saltem in medio cordis mei, id est, in firmioribus et persectioribus. Habet alia Translatio: In medio ventris mei, juxta quod probatio est a minori, quod vere in suis voluerit voluntatem, et legitur: Quia etiam in medio ventris, id est, in corde infirmorum eam voluit. Per ventrem enim, qui mollis est, molles et infirmi s gnisicantur. Venio, in puam, ut faciam voluntatem tuam, et volui legem tuam. Et hoc merito, quia in capite libri scriptum est de me, ut facerem voluntatem tuam. Dicit Apostolus: Quia mulieris caput est vir, viri caput Christus, Christi vero caput Deus. Verbum autem Patris incarnatum fuit nobis liber promissus et propositus ad exemplandum, ad quem scilicet conscriberemur, et cui conformaremur. Et in capite hujus libri, id est, in Deo Patre fuit scriptum, id est, firmiter dispositu n ante omnia sæcula de Christo, quod pro nobis redimendis veram Deo C Patri obedientiam deberet exhibere, juxta illud: Elegit nos in ipso anie constitutionem mundi. Unde dicit: In capite libri, etc.

Annuntiavi justitiam tuam. Dixi, inquam, venio ad solvendum veram obedientiam. Et veniens patiendo, moriendo, resurgendo, annuntiavi in evidentia rei justitiam tuum, id est. fidem tuam justificantem. Inde enim copit fides nostra qua justificamur, juxta illud: Mortuus est propter delicia nostra, et resurrexit propter justificationem nostram. Annuntiavi, inquam, per me et meos justitium tuam in Ecclesia, non parva, sed magna, id est, ubique terrarum diffusa. Vel in Ecclesia non jam infirma, sed magna, id est, forti et firma. Prius enim cum adhuc dubitarent de resurrectione, Ecclesia infirma fuit. Cujus formam Petrus gessit, quando ad vocem ancillæ Dominum negavit. Postquam vero resurgente Domino certi de resurrectione futura facti sunt, tunc primum Ecclesia fortis fuit. Cujus etiam typum idem Petrus in se ipso repræsentavit, cum coram principibus dixit : Obedire D Deo magis oportet quam robis. Annuntiavi, inquam, et annuntiabo.

Ecce labia mea. Quasi dicat : Ecce puta quod vere annuntiabo, quia non prohibebo, id est, non sinam prohiberi, labia mea, id est, præcones meos, per quos velut per labia loquar, ab annuntiatione. Vel possumus accipere per labia quæ moltia sunt, solos molliores et infirmiores inter præcones, ut sit locus a majori, juxta illud beati Job: Derelicia sunt labia circa dentes meos. Per dentes enim, qui firmius os in corpore sunt, fortis constantia Christi in passione accipienda est, quem ossa, id est, Apostoli, qui robustiores erant inter cæteros, in passione non circumsteterunt, quia, relicto eo, fugerunt, sed sola labia, id est, molieres, quæ propter mollitiem et fragilitatem sexus per labia designantur, tantum circa cum steterunt, juxta quod in passione leg:tur : Non sinam, inquam, lubia prohiberi, et ideo non prohi-

in legalibus diversa erant, et tunc, scilicet, cum A behuntur, quin tu, Domine, scisti, id est, elegisti et fecisti eos esse tales, qui non possent facile prohiberi, quia scis eos habere in corde, quod sonant in ore. Et quicunque veritatem habent in corde, il non facile possunt prohiberi, quin eam loquantur in

Justitiam tuam. Vere non prohibebo labio mea, quia non abscondi justitiam tuam in corde meo, id est, meorum, id est, non sinam ut mei abscondant fidem tuam justificantem in corde suo, imo ad utilitatem proximorum annuntient. Est enim justitia Bri in corde abscondenda, et non est abscondenda. Abscondenda est in corde, id est, memoriter retinenda, ne quis temere peccet. Unde alibi dicitur: In corde meo abscondi eloquia tua, ut non peccem tibi. Non est antem abscondenda, id est, annuntianda ad utilitatem proximi. Unde hic dicitur: Non abscordi justi. tiam tuam in corde meo. Et est repetitum propter itlud quod addit, scilicet, disi, id est, faciam meos vero firmiores inter illos. Juxta quod sic dicetur : R dicere et annuntiare veritates tuas que conseguentur illa præcepta.

Non abscondi veritatem tuam. Id est, vera præcepts tua, et salutare tuum, id est, salvationem a te datagi per me qui sum salutare tuum, id est, dans salutem humano generi. Et vere dicent mei veritatem tuam et salutare, quia ego non abscondi, id est, non sinan meos abscondere misericordiam tuam et veritatem tuam. Misericordiam quidem, qua vocas et poccatcondonas, veritatem vero, qua merita remuneras et imples promissa etiam a concilio multo, id est, licet multitudo magna adversariorum conveniat, non tamen timore eorum dimittent mei annuntiare misericordiam et veritatem, juxta illud : Ibant apostoli gaudentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti

sunt pro nomine Jesu contumeliam pari.

Tu autem, Domine. Hic incipit orare ut gratia priori populo promissa et pariter exhibita, exhibeatur etiam illis aliis ovibus, de gentibus, scilicet. Et sie continuatur : Mei facient quod suum erit. Tu autem, Domine, qui es Deus de longe, et Deus de prope : de longe quidem peccatoribus et superbis, sicut Phariszo merita sua jactanti, de prope vero bonis et humilibus, sicut Publicano peccata sua confitenti; tu, inquam, fac quod tunm est, scilicet, ne longe facias miserationes tuas, id est, exhibitiones gratiæ tuæ a me, id est, ab his qui futuri sunt de aliis ovibus, id est, da ut præcones mei paratos obeditores inveniant in illis aliis ovibus. Et vere non longe facias, quis misericordia et veritas tua, misericordia quidem qua peccata condonas, veritas vero qua merita remuneras, semper susceperunt me, id est, meos. Hoc est, nunquam defuerunt meis de priori populo, sed semper consolata sunt cos. Non enim, quasi dicat, auderent converti, nisi securi de remissione; nec perseverarent, nisi securi de remuneratione. Et sicut semper susceperunt me in illis. ita suscipient me in istis aliis. Exhibitio enun præteritorum certitudo est futurorum.

Quoniam circumdederunt me. Opus est ut non longe facias miserationes tuas, quoniam circumdederunt me undique, id est, meos, in illis ovibus mala, id est. peccata tot, quorum non est numerus. Quis enim scire sufficit numerum illorum malorum, pro quibus gemit ille qui dicit : Ab occultis meis munda me, et ab alienis parce servo tuo. Et non solum leviora peccata, ut ventalia, circumdederunt me in meis, sed iniquitales meæ, id est, graviora peccata, id est, idolola. tria et criminalia quælibet illorum qui futuri sunt mei in illis aliis ovibus; et quæ ego ex nimia affectione facio men, comprehenderunt me, id est, illos futuros meos. Et hoc in tantum, quod non porni ut viderem, id est, quod impotentes sunt illi mei videre quad videndum est. Oculus enim corum deliciis cæcatus, et peccatis obtenebratus non potest videre lumen veritatis, nisi prius purgatus, quod a solis mundis cordibus videtur.

Multiplicati sunt. Vere iniquitates comprehenderunt

meos, quia multiplicatæ aunt super capillos capitia A id est, sum comparabilis mendico. Qui et si aliquid mei, id est, meorum, quia cum capilli in quibusdam sint numerabiles, ipsie iniquitates sunt innumerahiles. Licet enim aliquis sibi caveat a mole peccaforum, id est, a criminalibus, tot tamen sunt venialia quæ committit et am unius diei, quod numerum excedunt. Vel per capillos capitis ejus possumus accopere præcones ejus Verbi, qui caput est, ita adhærentes et eum ornantes, sicut capilli adhærent capiti, et ornant illud, juxta quod sic dicetur : In tantum multiplicate sunt iniquitates meorum, quod sunt super capillos, id est, quod excedent illos qui sunt mihi capiti adhærentes ut capilli, id est, excellunt omnes præcones meos, scilicet, quod per eos non possunt ablui et deleri sine magno tuo et manifesto auxilio. Quare necesse est ut non longe facias miserationes tuas, et ideo in tantum multiplicatæ sunt iniquitates, quia cor meum, id est, meorum, deretiquit me, id est, meos. Nec mirum si dereliquit eos, cognoscerent et se; et si se cognoscerent, tu ignosceres. Illum cor suum derelinquit, qui de se præsumit, et infirmitatem suam non recognoscit, nec peccata sua attendit. Petrum namque cor suum dereliquit, cum de se præsumpsit dicens : Domine, etsi oportuerit me mori tecum, non te negabo. Quod satis per effectum apparuit.

Complaceat tibi, Domine. Et quia in tantum multiplicatæ sunt iniquitatec meorum, ideo placuit, Domine, mihi, ut eruerentur, et, quæso, complaceat tibi, Domine, etiam ut eruas me, id est, meos ab iniquitatibus. Vel complaceat tibi, id est, sicut complacuit tibi ut pracones erveres, ita placeat ut et istos ervas : Domine, respice ad adjuvandum me, id est, meos. Quasi dicat: Desi existi meos prius, et debilitatum est in meis Liberum arbitrium, sed adhuc scintilla in els remansit, qua quodammodo possunt te videre. ad quam adjuvandum ut plenarie te videant, tu, Domine, qui prius despexisti, respice.

Con'undantur. Quasi dicat: Ita dico ut respicias, C ut confundantur, id est, ut confusibiles recognoscant, et simul revereantur, id est, extimescant peccata sna, vel pracones meos, illi qui modo quærunt animam meam et meorum, ut auferant eam, id est, ut damnent eam, postmodum quærant eam ut imitentur eam. Convertantur, dico, de malo ad bonum, ita ut sint retrorsum, id est, ut non præcedant, sed subsequantur, et sic rerereantur, id est, plenarie extimescant, non solum qui faciunt, sed etiam illi qui modo volunt mihi et mei- mala, ut postmodum velint mihi bona.

Ferant confestim. Illud dicitur de fraudulentis et de adulatoribus, nec est malevolentiæ votum, sed ennntiatio pœnæ illorum. Quasi dicat : Volentes mihi mala, et se cognoscentes convertantur. Illi autem ferant consusionem suam, quam meruerunt non solum in futuro, sed confestim, id est indilate, etiam in præsenti, ut duplicem contritionem patiantur, qui dicunt mihi et meis: Euge, euge; mihi quidem lætantes de morte mea; meis vero etiam male agentibus dicunt D quoque Euge, euge, id est, bene, bene est quod agitis, ut sic eos decipiant. Lingua enim adulantium alligant animas in peccatis. Ex opposito autem exsultent exterius, lætentur interius, id est, plenariam ketitiam habeant hic et in futuro positi, super te habentes fundamentum, te, non se, omnes quærentes te Dominum per me Mediatorem. Et ut digni sint tenta lætitia, nihil de se præsumant, sed semper dicant : Magnificeiur Dominus, nunquam servus. Si enim Dominus de impio facit pium, de servo tilium, et sic vocat ad gloriam, magnificetur Dominus; si vero peccatorem vocat ad indulgentiam, magnificetur Dominus. Rursus si Justum vocat ad coronam, magnificetur Dominus, et sic semper magnificetur Dominus. Quod dicunt illi qui diligunt saluture tuum, non suum, id est, qui non ex suis meritis, sed ex tua gratia exspectant salvari.

Ego antem. Illud autem dicunt de te, de se autem dicant quisque pro se : Ego sum mendicus et pauper, habet de se, parum tamen est. Et ideo petit ab aliis quod sibi deest. Et sum comparabilis pauperi, qui nihil prorsus per se habet, quia nihil de me præsumo, nihil a me habere puto; et ideo Dominus sollicitus est mei, id est, curam habet de me. Qui enim curam habuit de te, cum non esses, ut esses, nonne curam habebit de te, cum jam sis quod voluit ut esses? Habehit utique, quia omnis qui se exaltat, humiliabitur.

Adjutor meus. Convertit se iste humiliatus ad Dominum familiariter. Quasi dicat: Vere dicunt curain habes de me, quia tu Deus omnium per naturam es adjutor meus in bono perficiendo, et protector meus in malo devitando; et ideo ne tardaveris, id est, ne differas promissam beatitudinem et hæreditatem. Possunt et aliter hi duo versus legi, scilicet, ut caput hoc dicat in persona sui. Juxta quod sic dicetur: Dico optando ut dicant Magnificetur Dominus, et ut se humilient. Ut autem hoc faciant, dedi eis me quia prius dereliquit te. Si enim cognoscerent te, p exemplum. Quia ego cum essem dives apud Patrem, sum mendicus et pauper, id est, in habitu mendici et pauperis ad humilitalis exemplum me ipsum exhibui. Et quia ego me humiliavi, ideo Dominus Pater sollicitus est mei, quia divitiis suis paupertatem meam restituet, dando mihi immortalitatem et impassibilitatem. Et vere tu, Domine, sollicitus es mei, quia tu Deus meus, et meorum, per gratiam, es adjutor meus in perficiendo obedientiam, et protector meus a sententia inimicorum nomen tuum delere volentium. Et ideo, Domine, ne tardaveris, id est, ne differas me in communem resurrectionem.

# IN PSALMUM XL.

# In finem psalmus ipsi Bavid.

Infirmitas et curatio prædicitur Ezechiæ, et quod occasione languoris latentes inimici detecti sunt insultando, quodque ipsa ægrotatio in devotionem ejus profecerit. Item vox Christi de passione sua et de Juda traditore. Legendus ad Isaiam. Aliter quilibet Christianus contra immundum spiritum et hominem fæcis suæ, id est, carnein, profatur.

#### EXPLANATIO.

Verba ista frequenti usu nobis jam debent esse notissima, sed ut breviter dicta tangamus, omnia diriguntur ad Dominum Christum. Magnificat autem hunc psalmum, quod in quadragenario numero noscitur collocatus, qui calculus emundationi et purificationi frequenter aptatur. Primo ingressu Propheta loquitur, bentum prordicans eleemosynæ largitorem, multiplici eum benedictione concelebrans. Secundo gloriosam Dominus suum memorat passionem. Tertio ad confirmandam spem fidelium, suam nihilominus resurrectionem prædicit.

#### COMMENTARIUS.

Beatus qui intelligit. Titulus idem est in hoc psalmo qui præcessit in proximo, scilicet, In finem psalmus David. Intentio personæ loquentis, et materia quoque hic eadem est, quæ et superius. Et continuatur taliter juxta proximam dictam sententiam superiori psalmo. Quasi dicat: Ego quidem medicus sum et pauper, aliud tamen præter formam mendici et pauperis in me intell gendum, quoniam qui intelligit super me egenum et pauperem, beatus est. Potest quoque singularis intentio dari in hoc psalmo, hæc scilicet: Vox capitis est in hoc psalmo exhortantis nos, ut sicut verum hominem eum intelligimus, ita eriam verum Deum esse intelligamus. Et hoc ideo, quia hic intellectus est gratia illa qua justificamur, et fides vera per quam vivit æternaliter justus. Juxta quod superiori non continuabitur, sed est quasi dicat: Ego quidem a patriarchis promissus, a prophetis prædictus adsum in forma paupertatis et humilitatis. Et beatus qui non fuerit scandalizatus in me. Et hoc est quod dicit: llie qui intelligit in me non tantum egenum et pauperem,

sed super egenum, id est, plus quam egenum et pauperem, vere beatus est, vere auctus in gratia justificante et fi le vivificante. Super aurem egenum et
pauperem intelligit Christum, qui intelligit eum apud
homines paupenem, apud Patrem divitem, in terra
inopem, in cœlo potentem. Et dum nobis ostendebatur infirmitas, intus latet divinitas. Ejns namque
paupertas nostra fuit plenitudo, et ejus infirmitas nostra fu't fortitudo, quia ut panem angelorum manducaret homo, Itex angelorum factus est homo. Qualiter autem heatus sit taliter in elligens, exponit dicens: Dominus liberabit eum ab omnibus tribulationibus in die mala, id est, in die examinationis et tribu'ationis, quæ mala pluribus erit, quia in ea quæ
nunc occulta sunt manifestabuntur, juxta illud: Et
cducet quasi lumen justitiam tuam.

Dominus conservet eum. Videtur hæc optatio, sed futuri est certa promissio. Et exponit qualiter dicit quoil Dominus eum liberabit, quia conservabit eum, id est, sicut jam servavit eum per interiorem resur- B rectionem, ita tunc servabit in corpore per exteriorem resurrectionem. Et ita siat, scilicet, quod Dominus conservet eum, et ita dico conservet, ut qui jam vivilicavit eum in anima per lidem. Justus enim ex fide vivit, vivilicet eum tunc in corpore per immortalitatem et incorruptionem. Et ne ille putaret se hic neglectum, quia tan'um dixit, quod in futuro eum liberabit, subdit, et nunc interim saciat eum beatum in terra, in qua omnis est miseria, et ideo difficile est fieri in ea beatum. Et ita dico ut faciat eum in terra heatum, ut quamvis terram, id est, carnem, tradat in manus inimicorum, non tamen tradat eum in animam, id est, in voluntatem et conformationem eorum. Et ut non tradatur in animam inimicorum.

Dominus ferat illi opem, ut sit super lectum doloris ejus. Id est, faciat eum dominum lecti sui. Lectus doloris est inflrmitas carnis, cui dum anima consentit, et contemperat concupiscentias ejus, portatur ab ipsa carne; cum vero anima ei prævalet et domina- C tur, tunc lectus, id est caro, quæ prius animam portabat, ab ipsa portatur. Quod in paralytico illo desiguatum est, cui submisso per tegulas in domum Dominus dixit : Surge, tolle grabatum tuum, et ambula in domum tuam. Ideo autem insirmitas carnis lectus doloris dicitur, quia omnis infirmitas animæ, scilicet, quæ adhuc perfectionis summam non attigit, aliquod terrenum eligit, in quo sibi acquiescat, et quadam pausatione recumbal, quia intentionem la-boris et mentis extentæ in Deum, difficile potest perpetuo tolerare, quare eligit sibi aliquid in quo quiescat, verbi gratia, ut sunt innocentes delectationes bonorum virorum, scilicet, hortus bene cultus et pomarium, et cartera talia. Sed quia Dens vult nos amare sola æterna et superna, intermiscet etiam his innocentibus delectationibus amaritudinem, scilicet, ut sæpe angustiemur, et tribulationes et tentationes patimur, et hoc ideo, ut per amaritudinem inferiorum erigamur ad amorem superiorum. Quod D innuit com subdit : Universum stratum ejus, quasi nicat: Ideo dico lectum doloris, quia stratum ejus in infirmitate ejus, id est, illud quod ipse ens in insirmitate carms elegit, or sibi esset stratum, id est, requics et delectatio; illud, inquam, versasti universum, id est totum per admistam amaritudinem conturbasti. Quia vero hæ cardem amaritudines immittuntur nobis non injuste, sed malo merito nostro, a Domino, quod quisque debet attendere, subdit :

Ego dixi: Domine. Quasi dicat: Vere, Domine, versasti universum straum ejus, quia ego attendens illud, et sciens juste esse factum, ut alios intelligere idem faciom, dixi in meis. Non enim ipsi dixerunt, sed ego dixi, quia causa fui ut dicerent: Domine, miserere mei, id est, ure, seca, flagella omnibus modis, stratum versa, solummodo animam meam male merentem sana, quod necesse est, quia infirmata est. Nam non fatum, non fortuna, non stella, non

sed super egenum, id est, plus quam egenum et pau- A aliquid aliud, sed ego ipse peccavi tihi, scilicet, qui perem, vere beatus est, vere auctus in gratia justifi- solus mederi, solus peccata dimittere potes.

Inimici mei. Ego quidem hoc meos dicere et intelligere feci. Inimici autem mei hoc non intellexerunt, quia dixerunt mala mihi, etc. Potest et aljter universum stratum ejus versasti, et quie sequuitur exponi, ut sic dicatur : Ideo dico lectum doloris, quia in infirmitate ejus, id est inconstantia et impatientia primi hominis quæ fuit ejus, quia ad ipsum descendit, versasti universum stratum ejus, id est, comparabilem fecisti cum infirmo universum stratum suum versanti, id est, conturbanti, quia sient ille contorquendo se huc et illuc propter dolorem tantum illud in quo quiescere deberet conturbat, eodem modoquidquid in isto debuit esse firmum ex infirmitate. id est, inconstantia illa, est conturbatum. Pro qua infirmitate restauranda ego solus inter homines ad hoc idoneus, solus erga miseros tantæ affectionis dixi, transferendo in me miseriam corum, ut tu cam deleres : Domine, miserere mei, et transferendo in me infirmitatem et peccata eorum, ut eos sanares, dixi : Domine, sana animam meam, quia peccavi tibi. Non tamen ipse in aliquo peccavit, qui solus sine pecca o exstitit, sed pænam ac si ipse peccasset pro peccatis nostris pertulit.

Inimici mei. Ego quidem pro restauranda humana infirmitate veni, inimici autem mei non hoc intellezerunt, nec ut medicum me susceperunt; sed dizirunt, vel statuerunt, et protulerunt mala mihi quidem pro sua reputatione, cum potius eis esset in re, hæc scilicet mala dicentes: Quando morietur, et quando peribit nomen ejus? id est, quando poterimus efficere ut iste moriatur, qui per omnia nobis adversatur. Et ut nomen ejus potius pereat, id est, evacuetur de terra, quam nos perdanus locum et gentem. Si enim (quasi dicat) dimutimus eum sic, venient Romani, ct

tollent locum nostrum et gentem.

Et si ingrediebatur. Merito voco eos inimicos, quoniam illi etiam qui simulahant se amicos, maximi erant inimici. Nam et si aliquis corum ingredicbatur, id est, familiariter mecum esse volebat, simulando se amicum, quod maxime pertinet ad Judam, et ad alios etiam qui dixerunt : Magister, scimus quoniam a Deo venisti, et ad consimiles; ingrediebatur dico ut videret, id est, libertatem nostram exploraret, scilicet, non ut haberet quod crederet, sed ut inveniret aliquid mali quod proderet, de quibus Apostolus : Quidam falsi fratres subintroierunt, ut explorarent libertatem nostram. Illo, inquam, ingrediente, cum non videret nisi vera, cor iamen ejus non loquebatur nisi vana, quia pervertebat omnia. Et ideo congregavit. id est, thesaurizavit iniquitatem sibi, juxta illud : Ipsi enim homicidæ thesaurizaverunt sibi mala, etc.

Egrediebatur. Ingrediebatur quidem, et loquebatur vana, et deinde egrediebatur foras, id est. qui prius simulaverat se amicum, manifeste ostendebat se inimicum. Et egrediendo loquebatur, tendens in

idipsum, id est, in vanitatem sicut prius.

Adversum me susurrabant. Quasi dicat: Quia et simulati amici, et manifesti inimici, ideo omnes inimici et susurrabant latenter inter se mala adversum me, et cogitabant quisque apud se mala adversum me, et cogitabant quisque apud se mala adversum me pro eorum opinione. Quod tamen erat mibi, id est, ad meam glortam in re; et etiam manifeste cum alis tractabant illa eadem mala, quia constituerunt, id est, communiter statuerunt, adversum ine verbum iniquum. Verbum iniquum fuit, quando medicum interficere voluerunt, dicentes: Crneifige, crucifige eum. Sed quie cura? Nulla, scilicet, quia ego resurgam quam facile quilibet dormiens resurgit a sommo. De quo constat quod vere resurgit, si sanus fit. Nunquid enim omnis qui dormit non adjiciet ut resurgat? Utique facit.

Et enim homo pacis meæ. Vere constituerunt verbum iniquum contra me, quia etiam homo pacis meæ, Judas, scilicet, unus de duodecim, in quo ego semper pacem habui; cui etiam cum me traderet, oscu-

lum non negavi, in quo etiam speravi. Quomodo au- A sue, dicens eam in hoc seculo nou debere turbari, quia tem qui cor ejus novit, in eo speravit? Hac modo, quia Judas cum cæteris apostolis ad prædicandum regnum Dei missus fuit; et ideo multi ab eo instructi in ipso speraverunt, in quibus sperantibus sicut et in esurientibus est, fuit Dominus. Et qui edebat panes meos, vel historialiter vel etiam spiritualiter, quia non solum carnalia instituta, sed etiam spiritualia quæ ab ipso perceperat edebat; iste, inquam, homo, de quo minus videretur, magnificavit supplantationem, id est, ampliavit subversionem super me, quia alios ad hoc incitavit.

Tu autem, Domine. Illi quidem constituerunt iniquum verbum contra me, tu autem, Domine, miserere mei, et meorum; et ita dico miserere, resuscita me, scilicet, in exteriori et meos. Nunc interiori resuscita, ut tandem resuscites eos in interiori, et sic retribuam ego eis, id est, inimicis meis malum, quod constituerunt contra me, retribuent et mei. Ipse emim Christus in hoc eis retribuit, quia permissione p Qua superfluitate vitiorum Christus carnit, et ideo cjus locum et gentem amiserunt. Et ipso volente Ecclesia ibi plantata est, unde eradicata est synagoga. Sui vero in hoc eis retribuerunt, quia fecerunt quosdam ex illis conversos subesse, qui prius volebant præesse.

In hoc cognovi. Vere misereberis mei et meorum. quia inimicus meus qui gavisus est super me defuncto, non gaudebit super me non resuscitato. Quod ego pravidens cognovi in hoc, quoniam volu su me, id est, gratum fuit tibi sacrificium meum et obedientia

Me autem. Inimicos quidem propter iniquitatem suam repulisti, et ideo non gaudebunt. Ego antem gaudebo, quia suscepisti me in gratiam tuam propter innocentiam meam, quie quidem innocentia e-t integritas vita sine peccato, redditio sine debito, flagellum sine merito. Suscepisti me, inquam, et ideo et si ad horam, ut videbatur, propter flagella me infirmabas coram hominibus, confirmasti me tamen in ceternum, id est, mernaliter positium in conspectu tuo, id est, factum immortalem et impassibilem jam dispositione tua. Christus enim resurgens a mortuis jam non moritur, et reliqua. Unde, scilicet, quia suscepisti me, et confirmassi me.

Benedictus. Id est, augmentatus et exaltatus sit Dominus, qui cum sit Deus onnium per naturam, Deus Israel, id est, posterioris populi, cui major servit per gratiam, benedictus sit, inquam, benedictione incipiente a præsenti sæculo, et continuata usque in futurum sæculum. Fiat benedictio in illis ovibus, et tiat ei benedictio in istis ovibus.

## IN PSALMUM XLI.

In finem intellectus filiis Core.

#### ARGUMENTUM.

Populus in Babylone captivus patriæ memor orat. Aliter ante baptismum vox Christi ad eos qui fidem sunt consecuturi. Lege ad Isaiam.

Filii Core sicut et Eman, Ethan, Asaph et Idithun non psalmographi, sed cantores fuere, a David quidem ad psalmodiam electi, sed, ob significantiam nominum, titulis congruenter adfixi. Core dicitur Calvaria, in cujus nominis loco Dominus est crucifixus. Et ideo filit Core merito dicuntur, qui passionis illius vexillo tota devotione famulantur. Psalmusque hic omni convenit Christiano, qui flamma dominicie charitatis accingitur: meminisse enim debemus quod beatus Hieronymus ait: Omne Psalterium sagaci mente perlustrans, nusquam invento quod filii Core aliquid triste cantaverint; semper enim in psalmis eorum læta sunt et jucunda, sæcu-Laribusque contemptis collectia et averna desiderant, congruentes interpretations nominis sui. Filius Core, quem diximus crucis honore signatum, prima professione psalmi hujus omne desiderium mentis suæ ad Dominum droit esse translatum. In secunda loquitur animæ

Deus est ipsius fixa deliberatione suffagiam.

#### COMMENTARIUS.

Onemadmodum desiderat cervus. Titulus est talis: In finem in intellectum filiis Core psalmus. Core suit unus de cantoribus quos David in reducenda arca Domini elegit. Qui plures filios habuit, sed de illis hic non agitur. Non enim hoc nomen Core ad historiam, sed ad mysterium ponitur. Inquiramus ergo mysterium. Magni enim sacramenti res est, quod Christiani, il est, filii Christi, filii Core dicuntur. Core namque interpretatur calvus vel calvaria. Et Chrisius dicitur Core, id est, calvus, vel quia sola perfectio sine superfluitate in eo fuit. Nihil enim minus quam capilli ablati videntur ad perfectionem obesse in humano corpore; similiter homo in abundantia virtutum positus perfectus fuit. Viria autem superflua sunt, quia super perfectionem addita sunt. merito calvus dicitur. Vel ideo etiam calvus dicitur, quia per calvum Eliseum præsignatus fuit, cui ascendenti in montem pueri insultantes diverunt: Ascende, calve, ascende, calve. Quibus ipse conversus maledizit, el statim duo ursi de silva egressi quadraginta duos ex ipsis consumpserunt. Similiter pueri, id est, stulti Judæi Christo ascendente in montem, id est, in crucem, pluribus modis insultaverunt, dicentes: Ave, Rex Judæorum, et cætera talia; pro quo peccato, quadraginta annis transactis, per totidem pueros consumptos prius designatis, duo ursi, scilicet, Titus et Vespasianus, de silva, id est, de gentilitate quæ inculta erat sicut silva, quia vomerem doctrinæ apostolicæ no dum senserat; illi, inquam, egressi consumpserunt eos. Ideo quo que Christus dicitur calvus, quia in loco Calvarias est crucifixus. Filii itaque passionis ejus redempti per sanguinem ipsius, et portantes in fronte quod inimici fixerunt in loco Calvariæ, recte dicuntur filii Core; his autem filiis cantatur iste psalmus in intellectum. Excitemus ergo intellectum, et si nobis cantaur, et si filii Core esse volumus, intelligamus quod in tellecturi sumus. In quem autem intellectum iste psalmas cantetur audeo dicere: Invisibilia enim ipsius a creatura mundi per ea que facta sunt intellecta conspic untur. Simul ergo amemus, simul in hac siti inardescamus, simul ad fontem intelligendi curramus. Desideremus velut cervus fontem illum, de quo hæc Scriptura alibi dicit : Quoniam apud te est fons vitæ. Ipse enim et fons et lumen, et intellectus est. Fons est, quia sitientes potat; lumen, quia cæcos illuminat; intellectus vero, quia animam sciendi avidam illustrat. Et omnis qui intelligit, non exteriori, sed interiori lumine illustratur. Curre ergo ad fontem, desidera aquam fontis, non utcunque, sed ut cervus; impiger curre, impiger desidera. In cervo enim velocitatis est insigne. Aliud quoque divina Scriptura notat in cervo. Cervus ser-D pentem consumit, et post peremptionem serpentis majori siti inardescit, et acrius ad fontem currit. Scrpentes sunt vitia. Consume ergo serpentes iniquitatis, et magis desiderabis fontem veritatis. Est etiam aliud quod et de cervis dicitur, et in cervis videtur. Quoniam enim longinquas regiones petunt, aut per mare nando, aut in agmine eundo, alter onus capitis superponit clunibus alterius, sicque se invicem portant, nec se deserunt, sed propositum iter peragunt. Hos tales cervos alloquitur Apostolus dicens: Alter alterius onera portate. Ili enim cervi in fide constituti nondum videntes quod crediderunt, cupientes imelligere quod diligint, desiderant ad fontem aquarum non causa lavandi, sed causa reficiendi. Horum cervorum, imo cervi cervorum, id est, Christi vox est, in hoc psalmo, exhortantis nos suo exemplo, ut in hac mortalitate, in hac passibilitate et corruptione constituti omni intentione desideremus, ingemiscamus, suspiremus pertingere tem, et corruptibile incorruptionem. Titulus autem sic exponitur: l'salmus iste refertur ad finem, id est, ad Christum, cujus vox est; cantatus filiis Core, id est, imitatori scilicet passionis ipsius Christi; in intellectum, id est, ut intelligerent quod est intelligendum, quanto scilicet desiderio et quanto ardore ad foutem intelligendi currendum sit. Nunc ad litteram accedamus. Vox est capitis, ut diximus, ad nostram exhortationem sic apud Patrem agentis: O Deus, anima mea, id est, vilitas humanitatis meæ. desiderat ad te venire fontem vitæ et intellectus. Ita quemadmodum, id est, quanto ardore et quanta velocitate cervus per consumptionem serpentum desiderat venire ad fontes, non simpliciter, quia sunt fontes quidam deficientes, sed ad fontes aquarum, ubi plenariam refectionem habere possit, sicut et ego habebo apud te. Voluit quiddam magnum dicere, sed non habuit verba quibus per se posset edicere, et ideo ad hanc similitudinem de cervo R contulit se. Et notantur duo hic in cervo, desiderium videlicet et velocitas. Quo modo autem desiderat iste venire ad Deum Patrem, a quo nunquam discedere potuit? Deus enim erat in Christo mundum sibi reconcilians. Sed hoc dicit secundum nos. Quandin enim in hac nostra infirmitate fuit, videbatur remotus a Deo; postquam vero immortalitatem, incorruptionem indutus est, tunc primum ad Deum pertinere visus est.

Sitivit anima mea. Repetit idem quod dixit gravioribus verbis, quasi dicat : Ideo dico , Domine, animam meam ad te desiderare, quia anima mea sitirit, in est, siti magni desiderii exarsit ad te pertingere, ad te Deum videndum et intelligendum; te, d.co, fontem, quia devicisti mortem nostram; et a quo mihi et meis est omnis fortitudo nostra, et vivum, quia a te est vita mihi et meis. Sicut enim ego viro propter Patrem, ita omnis qui manducat me vivit propter me. Quare autem sitivit? Ideo, scilicet, ut C veniam et appaream ante faciem tuam, qui es Deus. Et ex nimia affectione dicit : Et quando veniam et apparebo ante faciem tuam. Constituto scilicet tempore veniam, quia perfecta obedientia conscendam, aternaliter sessurus ad dextram tuam. Non enim est hic vox dubitanti-, sed desiderantis. Quod autem dicit : Veniam et apparebo, item ex nostra intirmitate dicit. Dominus enim immortalis est et impassibilis. Quapropter illud solum digne dicitur ante

ipsum venire, quod immortale et impassibile est.
Fuerunt mihi lucrymæ meæ. Quasi dicat : Vere veniam et apparebo ante faciem Dei, quia pro desiderio veniendi illud, lacrymæ meæ, id est, humanæ miseriæ, pro quibus, quia exspectato suo contigerunt, semper homanbus flendum est. Meæ, id est, quas ego misericordiæ affectione in me suscepi, ut per meam miseriam, imo per meam misericordiam destruatur eorum miseria. Illæ, inquam, lacrymæ fuerunt mihi panes, id est, refection, non defectioni; et l'uerunt unhi delectabiles, non lacrymabiles et jucunditati, non amaritudini die ac nocte, id est, assidue, dum tamen magnam in eis amaritudinem patior, quia dicitur mihi quotidie, id est, assidue ad contemptum. Ubi est Deus taus? Quare, dicit, dereliquit te Deus, quem familiarem tibi facis, quia nullum confert tibi consilium, vel auxilium?

Hæc recordatus sum. Ipsi quidem taliter me despexerunt, ego amem non oblitus, sed recordatus sum, id est, firmiter in memoria habui hæc, scilicet, non esse ab illis, sed esse fixum et constitutum apud te, me nasci ut talia paterer; et ideo prius fudi unimum meam in me, id est, buniiliavi, et atteanavi animam meam me ipsum considerando, scilicei, attendendo quid ego creatura debereiu Cieatori, minor majori, servus Domino. Et deinde effudi, id est, animam meam extra me extendi, altiora considerando, attendendo, scilicet, gloriam futuram mihi ex perfecta obedientia. Et merito non solum ludi,

ad illum fontem, ubi hoc mortale induat immortalita- A sed effudi, quia vere perveniam ad magnam gloriam: nam transibo usque ad domum Dei, vel supercoelestem, in qua immortalitate et impassibilitate coronahor; vel usque ad Ecclesiam, quæ domus Dei dicitur, constituendam. Sicut enim ex latere Adam dormientis nata est Eva, ita ex latere Christi in cruce dormientis exierunt sacramenta, sanguis scilicet et aqua, ex quibus constituta est Ecclesia. Ego dico prius existens in loco, vel veniens in locum tu-bernaculi, id est, in observationem legalium institutorum ; prius enim legalia persolvit, quia et circumcisus est, et in templo repræsentatus, et purificatus secundum legem. Quoniam non legem solvere venerat, sed adimplere, deinde spiritualia contulit. Dicuntur autem legalia instituta tabernaculum, quia sicut tabernacula non mansoria, sed ad tempus tantum posita fuerunt. Ecclesiastica vero instituta do. mus dicuntur, quia domus mansoria habitatio est, et ipsa quoque sunt manentia, tabernaculi dico ad-mirabilis, non secondum se, sed propter illa quæ per illud significabatur.

In voce exsultationis et confessionis. Dico transibo. hoc autein non erit ex tristitia, vel coactione, quia nemo tollit a me animam mcam, sed ego pono eam. Et quia potestatem habeo ponendi animam meam, non ex tristitia, vel coactione, pono eam, sed ex bilaritate erit, et voluntate, quia hic transitus fiet in voce exsultationis et confessionis, id est, exsultativæ confessionis et laudationis tanta, quanta exsultationis et laudationis est sonus epulantium. Solent enim apud quosdam epulantes exsultativa proferre, es

hospitem laudare.

Quare trisiis es, anima mea? Quasi dicat: Quandoquidem ad tantam gloriam yentura es, anima mea, quodper te domus Dei constituetur, quare ergo es tristis, ut videris, et quare conturbas me. Ac si dicat: Ad magnam utilitatem meorum hoc fit. Vere enim tristis suit, quia dicit in Evangelio : Tristis est anima mea usque ad mortem; et nibil in eo fictum fuit, sed tamen illam tristitiam non ex se, id est, non timore mortis, habuit, sed infirmitatem membrorum in se transformat, de quibus dictum est : Spiritus quidem promptus est, caro autem infirma, ut eos consolarciur et exhortaretur ne desperarent, etiamsi timidi ad mortem accederent.

Spera in Deo. Noli quidem contristari, noli turbari, sed spera in Domino. Spera, scilicet, effectum dari illud propter quod te voluit a Verbo suo assumi. Unde alibi dicitur: Ut cognoscant te Deun verum, et quem misisti Jesum Christum; et item: Ut testimonium perhibeant veritati. Hæc enim sunt propter que venit. Quod a qui pollenter innuit, cum dicit : Ideo debes sperare in Domino, quoniam et si modo non conficer adduc, tamen futurum est quod ego confitebor il i, id est, late confessionem faciam er in meis, attendentibus et ipsum verum Deum, et me ab eo missum, et dicentibus ita : Salatare, id est, Salvator Christus, scilicet, est, rultus mei, id est, homo est, ut ego. Unde alter Propheta dicit : Spiritus narium nostrarum Dominus; per partem enim totum signiticat; et item : Spiritus est ante fuci.m nostram. Verbum enim quod erat spiritus, id est, invisibile per assumptam humanitatem, nobis apparuit. Salutare, inquam, est vultus mei, et tamen est Deus mens. Ex eo enim quod homo incarnatus Salvator est : ex eo vero quod Verbum, Deus creator est.

Ad me ipsum anima mea. Dico tristis et conturbata est anima mea. Quod autem conturbata est, ad me ipsum referendum est. Quasi dicat; Nemo putet hanc conturbationem unhi communem esse cum cæteris, timore, scilicet, mortis, quod ego conturbor, quia hæc conturbatio ad me ipsum referenda est, quia non ex coactione vel necessitate natura est, sed ex propria voluntate. Habet alia Translatio : In me ipso. quod sic intelligendum est : Hac conturbatio est in me ipro, id est, in me, non secundum verbum, sed secundum hoc quod homo sum. Et cet hic cadem

atantiam milii dedisti, scilicet, quod nemo tollit a me animam meam, sed ego pono eam, quod equipollenter sic dictum est : Propterea has gratiarum actiones tibi releram, quad ero memor tui de terra Jordanis et Hermoniim, a monte modico. Vel ita potest continuari: Oun fructu conturbata est anima mea? Propteres scilicet, ut memoria tui habeatur in utroque populo, et Judworum, scilicet, et gentilium. Quod sie dieit: Ero memor tui, id est, faciam esse memores tui, et illos de terra Jordanis; quod vel historialiter in designatione potest accipi qui circa Jordanem habitaverunt terram promissionis, vel etiam mystice. Jordanis enim interpretatur descensus, et illi soli de populo illo memores Dei sunt, qui descendunt, id est, qui se humiliant ad gratiam baptismi, et mortificationem illam quæ ibi designatur, juxta illud: Quotquot enim baptizati sumus, consepulti sumus cum illo in morte. Ei ero memor tui, id est, faciam esse memores tui illos de terra Hermoniim. Hermon autem interpretatur anathematizatio, quibus quia coluerunt non Creatorem, sed creaturam, et etiam opus creaturæ, ut idola manufacta, opus erat non solum humiliatione, sed etiam ut maxime anathematizarent se in priori statu, et diabolo abrenuntiarent. Memor ero, inquam, tui de terra Hermoniim, scilicet memoria procedente a monte modico, id est, ab illis inter gentiles qui conversi erunt mons per excellentiam virtutum, et tamen modici, id est, humiles erunt.

Abyssus abyssum invocat. Vere erunt memores tui et illi et isti, quia abyssus, id est, profundi intellectores de Judæis invocant, id est, in se vocant, quia incorporare et informare sibi satagunt in fide abyssum, id est, profundos intellectores de gentibus. Et hoc in voce, id est, in manifestatione et expositione calaractarum tuarum. Vel hoc quod abyssum invocat, fuit prædictum in voce cataracturum, id est, propherarum. Cataractæ enim proprie sunt occultæ viae, quibus aqua decurrit. Et ideo per cataractas re-cte intelliguntur prophetæ, qui occulti sunt in Scri- C pturis suis, qui per tegumenta et involucra quædam cœlestia demonstrant.

Omnia excelsa tua. Ideo invocat abyssus abyssum, vel ideo possibile est hoc fleri, quia ego morte mea mortem meorum destruxi; quod s.c æquipollenter dicit: Omnia excelsa tua, id est, omnis æterna damuatio, quam propter peccata hominibus in ulisti; et fluctus, id est, pænæ etiam peccati venientia quidem, super Adam manserunt, super me autem venientia reputatione inimicorum qui me immundum et mternaliter damnatum putaverunt, transierunt, id est, perierunt in morte mea partim quidem jam in re, scilicet, quantum ad peccata, partim vero in spe, videlicet, quantum ad pœnas peccati. Æternam autem dannationem et peccata ideo dicit excelsa, quia gravia sunt. Sicut quod ab excelso cadit, gravius Lædit. Et ne mali hæc audientes, scilicet, quod et peccata transierunt, et pœnæ peccati, promitterent sibi spem, quidquid mali agerent, subdit:

In die mandavit Dominus. Quasi dicat : Doco quia transierunt. Quibus autem vel qua compensatione transierunt? hac, scilicet, si attendunt misericordium Domini in die esse, et canticum ejus in nocte, quod ipse Doninus mandavit per me. Vel ita simpliciter contimuari potest: Transierunt quidem excelsa et fluctus, et ut transirent, mandavit Dominus l'ater per me, id est, hujus rei legatione fungor apud homines, et hoc Innomit Dominus per me, schicet, misericordiam suam esse in die, id est, hoc quod aliquis est in die sive in profectu virtutum, sive in hujus vitæ prosperitate, non esse ex suo merito, sed ex ejus sola misericordia; et ideo non esse de se pra:sumendum, sed ei soli humiliandam. Et hoc etiam innotuit per me, scilicet, canticum ejus cantandum esse in nocte, id est, in adversitate. Îlle canticum Domini cantat în nocte, qui non deficit, sed gloriatur in tribulatione.

Apud me oratio. Quasi dicat : Quia cantandum est

solutio quæ prius. Et quia tu, Domine, hanc con- A Domino canticum in nocte, ideo canticum est apud me, non recedens scilicet a me cantatum Den Patri auctori vite meæ, scilicet, qui me facit adeo in charitate perficere, ut etiam pro inimicis orem, et sic vere vivere. Secut enim odio habere inimicuu, mors est, quia quisquis odit fratrem suum, homicida est, id est, se ipsum interficit; ita quoque diligere inimicum, et pro ipso orare, vita est. Et quid il ud canticum sit dicit, scilicet, oratio ficta a me pro inimicis futuris meis, cum dixit : Pater, ignosce illis. Et vere oratio est apud me, quia dico Deo orando meis: Domine, tu es susceptor, non dico meorum, sed pro nimia affectione erga meos, dicam mens, quod est dicere: Domine, tuum est suscipere meos, et ideo suscipiat misericordia et veritas tua meos.

Quare oblicus es. Quandoquidein susceptor meorum es; quare ergo oblitus es (ut videtor) propter tribulationem quam patiuntur, non dico meorum, sed præ nimia affectione, mei. Et quare incedo contristatus in meis, dum affigit me meus inimicus, propter peccatum, scilicet, juxta illud Isaiæ in persona Domini: Omnem flatum, id est, omnem animam ego feci, propter peccatum autem modicum quid contristavi eum. non penitus damnavi. Et jam contristatus est, et tristis abiit in viis suis; quod autem d.cit : Dum affligit me inimicus, sic intellige: Inimicus affligit, et sæpe miser homo deficit, quia devocator. Aut si non deficit, insistentibus tamen tribulationibus et persecutionibus opprimentibus et tentationibus timet propter peccatum semper periculum; timet lapsum, scilicet, ut qui stat, videat ne cadat. Quare contristatus ?

Dum confringuntur ossu. Ideo merito contristatus sum in meis, quia inimici mei, id est, meoram, non qui insidiantur, sed qui tribulant me, id est, meos, exterius exprobraverunt, id est, multa opprobria intolerunt miki in meis. Et hoc ideo, dum, pro quia, confringuntur ossa mea, id est, illi qui tirmores et fortiores sunt inter meos in tribulatione. Quidam per peccatum, ut Petrus, qui ad vocem ancillæ negavit; quidam vero et si per peccatum non contringuatur, tamen videntur confringi propter tribulationem quam patiuntur.

Dum dicunt mihi per singulus. Vere exprobratur mihi; nam hoc modo, dum, pro quia, dicunt mihi, id est, meis, ad contemptum per singulos dies, id est, assidue: Ubi est Deus vester, id est, quod consilium, vel auxilium, Deus vester, quem semper jactatis, vobis confert? Nullum utique. Quare tristis es, anima mea? Ecce redit ad superius, quasi dicat : Quando quidem, o anima mea, tanta per te futura sunt, scilicet, quod et Judæi et genriles memores erunt Domini, et quod ahi alios ad bonum sint corporaliter, et cætera quæ prædicia sunt. Quare ergo tristis es anima, et quare conturbas me. Propter utilitatem, scilicet, meorum, ut supra dictum est. Noli, inquam, contristari, noli conturbari, sed spera in Deo tantum, mbil tibi ascribendo, a hii de te præsumendo, quo-D mam adhuc confitebor illi, et cætera. Quod dicit ad exhortationem suorum, quasi dicat : Vos mei imitando me sperate in Domino, id est, de vobis nihil velius præsomere, qua nihit in vob.s vel de voois est, sed vehtis in Deo sperare quot vere debetis. Quosiam adnuc futurum est ut confiteamini, et per vos et per alios sibi dicentes : Salutare vultus mei, et Deus meus, ut superius expositum est.

# IN PSALMUM XLII. Psalmus David.

# ARGUMENTUM.

Populus, ut supra. Aliter: ad eos qui fidem sunt consecuti sunt a Christo, vox Ecclesiæ.

#### EXPLANATIO.

David indicat Christum, ad quem ex persona fide-lissimi Christiani psalmus iste dirigitur. Nam sicut superior ob amorem Domini docet oninia contemni,

ita et hic ne mundi tribulatio deprimat, in atriis Do- A antem illa sublimitas ideo altare, quia quisquis ilmini præmonet esse gandendum. Psalmus iste cuique fidelium congruit, qui in primo capite Dominum de. precatur, ut in adventu novissimi examinis ab infidelium consortio liberetur. Secundo introiturum se ad Domini altare confidit, uhi beatis solum ascensus est; et ideo molestiis hujus mundi animam suam dicit non esse turbandam, quia superni jam muneris gloriatur.

#### COMMENTARIUS.

Judica me, Deus. Titulus talis est : In finem Psalmus David. Quod sic exponitur: lice verba non referuntur ad historiam, sed in finem, quia sunt psalmus David in finem, id est, talibus attribuitur i-te psalmus qui pertinent ad finem, id est, ad Christum. Semen enim Abrahæ semen sanctum, positum in medio malorum, scilicet, grana adhuc compressa a paleis, triticum a zizaniis, vinum a vinaceis. Attendens quid commune adhuc cum malis habeat vivere. esurire, sitire, vigilare, corporum sanitatem, fru-gum abundantiam, et similia, a quibus tandem separandum est : erumpit in hanc vocem optans, suspirans, ut cito ab eis separetur localiter, a quibus jam separatum est causaliter. Deus qui tandem judicaturus es n e, judica, id est, ne differas judicare, ne differas me separare a malis, quibus nunc localiter permistus est. Non enim (quasi dicat) timeo judicium tuum, quia cognovi misericordiam tuam, quare præsumo dicere: Jud ca me, et nunc interim si non discernis locum, saltem discerne causam meam, de gente non sancia, id est, a malis diversa. Quasi dicat : Distet inter te credentem et non credentem, inter sperantem et non sperantem, inter perseverantem et delicientem. Est enim par infirmitas istorum et illorum, sed dispar conscientia. Est par labor, sed impar desiderium, quia desiderium impiorum peribit. Desiderium vero bonorum est Christus in æternum manens, quia vere sicut mortalem mortalibus, ita exhibebit se immortalem immortalibus : Discerne cariter ab homine iniquo, id est, ab omni genere malorum imquo, id est, persuadenti iniqua amare, scilicet, terrena. Et doloso, id est, habenti speciem consulendi, et venenum nocendi. Quia autem ad hanc creptionem opus est parientia et perseverantia, juxta illud : Patientia necessaria est, ut reportemus promissionem, subdit : Quia tu es Deus fortitudo mea. Quasi dicat: Erue me tandem, dando mihi nunc interiorem patientiam et perseverantiam. Et ideo a te peto patientiam et perseverantiam, quia tu, qui es Deus, et ideo solus fortis, es fortitudo mea, non ego. Ego enum mihi sum infirmitas, tu sanitas; ego mihi debilitas, tu es fortitudo. Et quandoquidem es fortitudo mea, quare me repulisti, ut videris per tribulationes quas patior? et quare incedo tristis, dum affligit me inimicus, id est, timens inimicum? Propier peccatum, scilicet, pro quo modicum me contristas i. Unce timeo periculum, timeo lapsum, ut supra dictum est.

Emitte lucem tuam et veritatem tuam. Quasi dicat : Ne, Domine, repellar, ne tristis incedam, ne affligar ab inimico: lucem et veritatem tuam, id est, Christum tuum, qui vita est et lux secundum verbum, quia ab eo omnia illuminantur, et qui veritas est secundum hominem, quia homo ille nihit est, nisi quod annuntiandum fuit, dixit : Et quem nunc abscondisti, juxta illud : Mortui enim estis, et vita vestra absconditu est cum Christo in Deo. Illum, inquam, emitte indilate ad judicium, ut me a malis separet, et sic introibo ad altare Dei. Altare olim fuit in secrettori parte templi, ad quod solus pontifex semel in anno introibat, ut Apostolus dicit. Hic autem per altare intelligitur sublimitas illa divinitatis, ad quam tune perveniemus, cum Deum, sient est videbimus. Ad quod altare Christos pontifex noster solus jam introivit corporaliter, sacerdos factus, et assidue interpellans pro nobis, ut et nos introcamus. Dicitur

luc ingreditur, in holocaustum assumitur; et ibi vitam invenit, si hic causam discrevit : et quod sit hoc altare determinat. Quasi dicat : Introibo ad altare, scilicet, ad Deum, id est, ad præsentiam Dei, qui juventutem meam, id est, me renovatum et immutatum de passibilitate ad impassibilitatem, de corruptione et morte ad incorruptionem, lætificat, pro lætificabit æternaliter. Et quasi dicat : Hoc pretium speremus, quia jam arrham accepimus. Quam arrham ostendit cum dicit: Ipsa me deduzerunt. Quod sic continuatur: Vere si emiseris lucem tuam et veritatem tuam, introibo ad alture, quia ipsa lux et veritas tua jam deduxerunt, id est, de regno tenebrarum in regnum lucis, me semen Abrahæ, corpus, scilicet, justorum deduxerunt, et undique, de gentibus soilicet et Judæis adduxerunt in unum quid, scilicet, in montem sanctum tuum, id est, in Ecclesiam sanctam, quæ propter virtuium eminentiam, et lidei constantiam, mons dicitur. Et quid vocci montem determinat, scilicet, adduzerunt me in tabernacula tua, id est, Ecclesiastica instituta. In qu.bus ad tempus velut in tabernaculo militare debemus, ut post æternaliter lætemur.

Confilebor tibi in cithara. Dico introibo ad alture Dei, non tamen introibo, nisi prius ei cultarizando. Et iden, ut introeam, confitebor tibi, id est, laudato te in cithara, hoc est, in tribulatione lattando et bene operando, quod debeo, quia tu es Deus meus Duo sunt musica instrumenta, quæ opera nostra significant, ratione inter se differentia, psalterum scilicet et cithara, quorum alterum sonum dat de superiori. alterum de inferiori : psalterium quippe quod desuper sonat, significat illa opera nostra quæ sine vexatione et tribuiatione facimus, sicut illa que faciunt hi qui in contemplatione sunt, sicut est laus sanctorum angelorum assidue dicentium : Sanctus, saucius, sancius, Deus Sabaoth. Cithara vero que de inferiori sonat, significat bona opera, que aubuc in nunc, inquam, causam, et tandem erue me etiam lo- C activa vita et tribulatione positi, que de inseriori nostro provenit agimus, ubi si patienter perseveravimus, ipsa patientia est quasi dulce melos Deo. Et ideo cavendum est ne per impatientiam citharam nostram frangamus, quia et si per impatientiam nostram deficinus, ecce citharam nostram frangimus, et a laude divina cossamus. Quare tristis es anima mea? Quandoquidem, anima mea, ad tantam dignitatem ventura es, quod introibis ad altare Des, et æternaliter lætificaberis, quare es tristis, et quare conturbas me? Propter peccatum scilicet pro quo times periculum, times lapsum. Quis autem loquitur hic vel cui ? Major, scilicet, inferiori, id est, ratio sensualitati, non anima carni. Tristitia enim pertinet ad animam, dolor vero ad carnem.

Spera in Deo. Noli, inquam, contristari, noli con-turbari, sed spera in Deo, id est, nitil de te præsumere, vel quia nilul de te vel in te est, sed velis sperare in Deo, per quem es quidquid es. Et ideo D dico spera in Deo, quoniam et si modo non confitear illi, luturum tamen adhuc est quod plenarie conficbor illi, id est, landabo illum, tunc scincet quando ad altare ejus introibo. Et vere confuebor illi, quoniam ipse qui est Deus meus, est et medicus meus, quod sic dicit: lpse est salutare, id est, Salvator vultus mei. Quia si qua prava voluntas vel affectio in me est, illam ipse salvat et purgat : et bene potest hoc facere, quia ipso Deus meus, id est, quem facio meum subjectione et voluntate. Potest et a iter psalmus iste legi, ut sic titulus dicatur : llæc verba referuntur in linem, quia sont psalmus veri David, id est, Christi. Loquitur enim Christis in hoc psalmo, orans Dominum Patrem ut ipsum quem nou discernit in pœna, discernat clarificatione resurrections in causa. Lt quem inimici judicant nocentem, inse indicet innocemem. Et exhortatur nos ut suo exemplo non timeamus injusta hominum judicia, sed exspectemus justum judicium Dei, et ut sublimita-

tem ejus tandem attingamus, et ut ab ipso innocen- A in hac vita diutius subsistere, et cœlestia bona tepidius tes videamur, nunc interim ei citharizemus. Et di cit im : Deus Pater, inimici judicant quod injustum est, et quod eis i lacet de me; tu autem justo judicio tuo et secundum quod tibi placet, judica me. Illi emini judicant me nocentem, tu judica innocentem. El si non discernis pænam, discerne vel causam meam de gente non sanctu, id e-t, clarifica me resurrectione; per resurrectionem enim patoit ipsum jus.am causam habere. Judica me, inquam, et erue me, id est, meos ab homine iniquo et doloso, ut superius, ne ab eis scilicet devocentur. Et ideo dico ut judices me, et eruas me, quia tu es Deus fortitudo mea et meorum; quare ergo repulisti me? ut videtur, propter tribulationes quas patior. Et quare tristis incedo dum affligit me inimicus? Ad magnam scilicet utilitatem meorum. Nam ideo repulisti, ideo tristis incedo, ut emittus lucem tuam et veritatem tuam. Et tu, Domine, emitte de cavea Judaici poveritas tua. Lux propter verbum; veritas, quia mihit præcepi nisi quod præcipiendum fuit, scilicet veritatem. Et ideo d co ut emittas lucem et veritatem tuam, quia ipsa lux divinitatis, que in me est, et veritis prieceptorum per me datorum, deduxerunt (præteritum prophetico more pro futuro) id est, de ovibus prioris populi ducent me ad oves posterioris populi, ad gentes scilicet, et sic undique adducent me in unum quid constituendum, scilicet ad cor sijtuendum montem sanctum tuum, id est, Ecclesiam; et adducent me in tabernacula tua, id est, ad notitiom illorum perfectorum, qui militaturi sunt tibi de utroque populo.

Et introibo ad altare Dei. Deducar, inquam, et adducar. Et hoc sic fiet, quia ego ascendam, et Spiritum sanctum mittam, quod innuit cum dicit : Introibo ad alture, id est, ascendam et ingrediar ad sublimitatem præsentiæ Dei Patris, scilicet, ingrediar ad Deum l'atrem sessurus ad dextram ejus, qui C jurentutem meam, id est, immunitatem a peccato, que est in me, lætificabit data immortalitate et incorruptione; post quod (quesi dicat) Spiritum sanctum mittam, et sic deducar et adducar. Sed tamen priusquam introeam, est mihi citharizandum. Et ideo, o Deus, confitebor tibi, id est, laudabo te, quia es Deus meus; in cithara, id est, in carnis mortificatione. Et vos (ac si dicat nobis) si vultis introire, citharizate: Quare tristis es, anima mea? Quasi dicat : Quandoquidem tanta gloria mihi futura est, quod et deducar et adducar in montem sanctum, et quod introibo ad altare Dei; quare ergo tristis es, anima mea, et quare conturbas me? Propter meos, scilicet, non propter me. Noli itaque contristari, sed spera in Deo, spera scilicet effectum dari, propter quod te voluit a Verbo suo assumi. Quomam adhuc conficevor illi, et reliqua. Quod similiter ut in priori psalmo exponendum est.

## IN PSALMUM XLIII.

In finem filiis Core ad intellectum.

### ARGUMENTUM.

Machabæorum pressuras propheta supplicationesque commemorat. Item in exomologesim legendus est ad Epistolam Pauli ad Romanos.

# EXPLANATIO.

Filii Core, ut prædictum est, filii crucis sunt, id est martyres, sive confessores, qui in hoc psalmo Domino conqueruntur, veteres sanctos inimicis suis facillime dominatos, se autem gravissimis martyrum pænis acquisisse victorias. Et bene additut, Ad miellectum, quia intellectu altiori est opus, ut discernatur quia dispensatione unius ejusdemque Creutoris, et tunc rudes populi terrenis muneribus provocarentur ad fidem, quibus etiam terra Chanaan est hæreditatis donata. Et nunc, crescente fide, cælestisque regni janua roserata majori certamine essent Christi milites approbandi, ne

inquirere vellent. Sive martyrum sive confessorum verba suscipias, in prima parte dicunt se audisse patres suos multarum gentium fuisse victores, se autem in judicio suturo de inimicis visuros esse vindictam non arcu aut gladio, sed sola Domini disceptatione vincendis. Secunda, diversarum necessitatum, quæ in sæculo patiuntur, tormenta dinumerant, et se inter hac Dei perseverare memores. In tertia, precantur auxilium, ut hic graviter afflictis resurrectionis tempore debeat subveniri.

#### COMMENTARIUS.

Deus, auribus nostris audivimus. Titulus est talis : In finem filiis Core, ad intellectum psalmus, hac est: iste psalmus refertur in fine, quia cantatur a quibusdam filiis Core, id est, a quibusdam imitatoribus assionis Christi, scilicet a sanctis marty:ibus prioribus filiis a'iis Core futuris ad intellectum. Magnæ puli, et notifica me gentibus, qui sum lux tua et p namque considerationis et profunditatis est consilium Dei, scilicet, quid causæ fuit, cum patres mo-stros filios Israel de Ægypto in tam potenti monu et brachio extento per manifesta signa eduxerit, et hostes persequentes eos in mari Rubro omnes exstinxerit, victorias magnas et incredibiles in paucitate militum eis contulerit, quare posteriorem populum, veros scilicet Israeluas, quasi deliquerit, quasi contempseri', quasi oblitus fuerit, quasi non idem Deus sit. Sed quia non sine causa hoc est, ideo in titulo positum est non simpliciter, Filis Core cantatur, sed ad intellectum, scilicet, ut intelligant se non derelictos, se non oblitos; sed ideo tollit eis Deus quæ male desiderabant, ut doceat eos quæ bene desiderare debeant. Quia si semper adesset atque faveret eis in hujus vitæ prosperitatibus neque aliquas admisceret adversitates, putarent hæc bona esse summa, neque peterent ab eo meliora. Et ideo huic vitæ male dulci amaritudines admiscentur, ut ea quæ vere dulcis est requiratur. Psalmum ita que audiamus, ut hæc eadem in psalmo intelligamus. Filius iste Core, qui loquitur in hoc psalmo, admirans quare Deus quasi dereliquerit quos in his temporibus per tribulationes probare voluit, refert præterita tem-pora, et pronuntiat futura. Quasi dicat : Domine, talia a patribus nostris audivimus præterita, talia futura, sed nos in medio patimur longe diversa, et incipit ita: Domine Deus, nos audivimus auribus nostris, id est, attente, quia patres nostri in Scripturis suis annuntiaverunt nobis. Opus quod non ipsi, sed tu operatus es in diebus eorum proximorum scilicet patrum, et in diebus etiam antiquis, id est, in tempore antiquorum et priorum patrum. Et quod illud opus? istud, scilicet, quia manus, id est, potentia tua disperdit gentes. Et plantasti eos, scilicet, patres nostros, in loco gentium. Et vere gentes disperdisti, quia afflixisti caede multos populos, Amorrhæos, scilicet, Hethacos et Pherezaos, et cateros. Et quos cade non afflixisti, cos expulisti de terra sua, et patres no-D stros introduxisti.

Nec enim in gladio suo. Quasi dicat: Nunqu'd hoc ideo patribus fecisti, quia suerunt plures et sortiores nobis? Non scilicet (enim pro quia) isti possederunt terram illam, terram scilicet promissionis, in gladio suo, id est, in potentia sua. Et brachium suum, id est, fortitudo eorum non salvavit eos, sed dextra tua, id est, favor et propitiatio tua. Et brachium tuum, id est, filius et illuminatio vultus tui, id est. hoc quod in tam manifestis signis ei adfuisti, quod eis præsens esse intelligebaris, hoc, inquam salvavit eos. Et hoc ideo, quoniam complacuisti in eis, id est, quia placuit libi in eis. Et ita quod cum, id est, in multis, hoc est, ita erga eos elegisti, ut diceretur, Dominus agit istos, Dominus regit istos.

Tu es ipse. Quasi dicat : Tempora quidem sunt immutata, sed tu non es immutatus, quia tu ipse es rex meus, id est, regis me, et es Deus meus, id est, Creator meus. Tu, dico, qu' mandas (pro mancorporalem salutem, non per tuam aubstantiam propriam, qua quidquid es occultus es, sed per tibi subjectam creaturam, scilicet, per angelos et prophetas. Huic vero posteriori Jacob, spirituali scilicet, mandas spiritualem salutem per tuam sapientiam, id est, per Filium tuum, juxta illud : Multifariam multisque modis olim Deus loculus est patribus in prophetis, novissime autem nobis locutus est in Filio.

In te inimicos nostros. Quasi dicat: Ilæc supra dicta sunt dicta a patribus nobis de præterito ; hæc autem quæ sequintur dicta sunt nobis ab eisdem de futuro, scilicet, quod nos ventilabimus, id est, separabimus a nobis in extrema ventilatione inimicos nostros in te cornu, id est, per protectorem. Solent enim quædam animalia cornibus se protegere, et ideo ponitur cornu pro defensione, vel in te cornu, per quem et nos sumus cornu. Cornu enim nascitur de carne, et super carnem crescit, et in quiddam aliud quam caro sit indurescit. Et ideo per cornu sancti viri designantur, qui carnalitatem excedunt, et in robur spirituale indurescunt. Ventilavimus, inquam, inimicos, et penitus spernemus; tunc insurgentes in nobis, id est, illos qui modo insurgunt contra nos, ita quod formam suam nituatur ponere in nobis; et hoc in nomine tuo glorificabo. Et vere in nomine tuo; nam non in meritis nostris. Enim pro quia, non sperabo in arcu meo potius quam pater in gladio. Et gladius meus non salvabit, quod est d cere: Non per aliqua mea merita salvabor; per arcum enim, qui minus ferit quam gladius, minora merita designantur,

per gladium vero majora.
Salvasti enim nos. Vere gladius meus non salvabit me, quia tu solus salvasti (pro salvabis) nos de affligentibus nos. Sicut e contrario consudisti (pro confundes) odientes nos, dicens eis: Ite, maledicti in ignem

æternum.

In Deo laudabimur. Quasi dicat: Hoc modo salvahis nos, quia laudabimur, id est, laudabiles appare-bimus, non in meritis nostris, sed in te Deo tota die, C illic scilicet ubi erit tota dies, id est, dies sine nocte, quia sine fine. Et confitebimur tibi, id est, laudabimus te, u-que in saculum, id est, æternaliter; et hoc in nomine tuo glorisicando. Nunc autem, quasi dicat : Dicta sunt nobis hac præterita, et hoc prænuntiata futura. In mediis autem temporibus patimur longe diversa, quia tu repulisti, id est, videris repulisse nos; et consudisti, id est, consusibiles nos fecisti; et lioc ideo, quia non egredieris in virtutibus nostris. Quasi dicat: Nos eximus ad practium contra hareticos et persecutores, et non videris nobiscum egredi, quia pateris nos in corpore superari; sed cum patribus nostris egrediebaris, quia tam manifestas victorias eis concessisti, quod vere cum eis egressus videbaris.

Avertisti nos. Ideo dico quod nobiscum egrederis, quia avertisti nos, id est, permisisti averti retrorsum quosdam nostrum in tantum, ut sint post inimicos tur, quia sunt devocati, et inimicis conformati. Et ideo qui oderunt nos, diripiebant, id est, quosdam nostrum quasi prædam rapiebant, ut conformarent sibi. Nec mirum, quia tu dedisti, id est, permisisti dari nos immicis ad devorandum tanquam oves, non reservatas ad fecunditatem, sed escarum, id est, destinatas ad escam et occisionem. Et dispersisti nos in gentibus, id est, permisisti nos dispergi, quosdam devocatione, quosdam persecutione, gentibus inde

causa existentibus.

Et vendidisti populum sine pretio. Id est, comparabilis fuisti alicui aliquid ad vendendum proponenti, et nihil inde accipienti. Vidimus enim quos dedisti, non vidimus quos accepisti. Et si quos accepisti, non fuit multitudo in hac commutatione, quia pauci fuerunt quos accepisti; pretiosum enun martyrem Stephanum dedisti, et nullum accepisti. Et hoc modo posuisti nos opprobrium vicinis nostris, falsis scilicet

dasti) salutem Jacob, id est, priori populo mandasti A Christianis nobis in fide vocatis. Et posuisti nos in subsannationem, et, quod plus est, in derisum, his qui sunt in circuitu nostro, id est, gentibus nos undique circumvallantibus.

Posuisti nos in similitudinem. Vere in derisum po. suisti nos, quia posuisi nos gentibus in similitudinem, id est, fecisti nos apud gentes videri exsecrabiles et abominabiles. Solent enim maledicentes illos quos habent abominabiles ad similitudinem inducere, dicentes alicui : fra tu pereas, ut ille pessimus periit. Et posuisti nos in commotionem capitis in populis, scilicet, ut insultantes ita contra nos caput concutiant, sicut et contra Christum caput nostrum fecerunt.

Tota die verecundia. Quasi dicat: Propter hæc omnia prædicta verecundia mea contra me, id est, ante me reputatione illorum, tota die, id est. assidue. Et confusio saciei meæ cooperuit me, id est, multa confusio, ut videtur eis, est mihi. A voce, id est, propter vocem exprobrantis mihi crimina de illo, per quem credo mea omnia deleri peccata. Improperat enim mihi Christum crucifixum, derisum et despeclum. Et a voce obloquentis, id est, veritati contradicentis. A facie, dico, inimici non tantum contradicentis, id est, veritati contradicentis, sed etiam per*sequentis* , id est, manum in me extendentis.

Ilæc omnia venerunt. Narravit dicta de præterito. prænuntiata de futuro, et quæ patiatur in medio; nunc vero ostendit quod patitur fieri ad intellectum. dicens ita: Omnia quæ prædicta sunt in his medits temporibus, venerunt super nos, et tamen non obliti sumus te, Domine, propter tanta quae patimur, scientes (ut in titulo dictum est) nobis tolli quae male desiderabamus, ut quid bene desideremus intelligamus. Et vere non sumus obliti tui, quia non egimus inique, id est, infideliter in testamento tuo, id est, in pactojtuo. Habet enim rationabilis creatura cum Creatore, fidelis servus cum Domino pactum, scilicet, abnegare se sibi quantum potest, et diabolo abrenuntiare, atque hæc terrena contemnere, et cœlestia amare.

Et non recessit retro. Vere non egimus in pacto inique, quia cor nostrum non recessit a te, ita ut retro ierit, quia non respicit in posteriora, sed semper extenditur in anteriora; et hoc ideo, quia tu declinasti semitas nostras a via tua, id est, fecisti præcidere et derivari vias nostras a via tua. Semitæ enim nostræ erant in delectationibus carnalium, et cupiditatibus terrenorom. Et ideo per laram viam, quæ ad interitum ducit, et per quam multi vadunt, gradiebamur; sed tu per arctam viam, quæ ducit ad vitam, incedere nos docuisti. Quasi dicat : Qua itis. itur ad mortem? Et ideo nolite illuc ire, sed bac ite, quia hac ad vitam itur. Habent quidam libri : Non declinasti, quod sic intelligitur: Tu non detorsisti semitas nostras a via tua, imo direxisti cas secundum viam tuam. Et vere direxisti vias nostras secundum viam tuam. Quomam humiliasti nos, id est, nostros, id est, ut inimici præcedant, et ipsi sequan- D docuesti nos humiliari, sicut et tu humiliarus es in loco afflictionis, id est, in peregrinatione hujus vitæ, in qua tempus est afflictionis, post quam sequitur tempus exaltationis. Il umiliasti nos, inquam, et hoc in tantum, quod etiam occidi nos voluisti, quia cooperuit, id est, oppressit nos umbra mortis, id est. pra sens mors, quæ est umbra, id est similitudo æternæ morti. Hæc namque separatio corp ris a vita hac repræsentat nobis separationem malorum a vera vita, id est, Deo, vel simpliciter ita: Umbra mortis cooperuit nos, id est, mali, volentes nos obumbrare, ad mortem oppresserant nos.

Si obliti sumus. Sic ad superius continuatur : Ideo non sumus obliti Dei, quia si hoc fecissemos, merito in nos ulcisceretur. Quod sic dicit : Si obliti sumus nomen Dei nostri, et in tantum quod expandimus manus nostras ad Deum alienum, id est, quod idola adoremus. Nonne Deus requiret justa ultione ista a nobis. Utique requiret, quia ipse novit abscondita

quod cliam est scrutator medullarum et cogitationum. Sed in hoc apparet quod non sumus obliti, quia mortificamur propter te to'a die. Potest quoque superior versus, scilicet, Si obliti sumus, per apo-siopesin ita legi: Vere, Domine, non obliti sumus te. Nam si obliti sumus nomen Dei nostri, et si expandimus manus nostras ad Deum alienum. Quasi dicat: Veniant super nos omnia mala. Et quasi aliquis diceret : Nonne ergo Deus injustus, qui nos sic memores sui non ulciscitur ab inimicis, respondet iste : utique non est injustus, quia requiret per con-dignam ultionem ab inimicis ista quæ nobis scilicet inferunt, et nonne requiret? Utique faciet, quia ipse novit omnia occulta cordis, unde et intentionem nostram novit, quia non propter inane nomen, scilicet, sed propter eum hoc patiniur. Et est quasi dicat : Non defuerunt, Domine, qui propter gloriosum nomen sæculi mortem subirent; tu autem nosti qu :miam nos mortificabimur tota die, non propter alind, sed propter te, et etiam æstimati sumus ad inimicis ita viles ad interliciendum, sicut oves non reservatæ ad fecunditatem, sed ad occisionem.

Exsurge, quare obdormis, Domine? Quasi dicat: Quandoquidem propler le mortificamur, ergo, Do-mine, exsurge gentibus in notitiam; quod est dicere: Dormivisti, Domine, in cruce; dormivisti, Domine, in morte; sed nobis credentibus resurrectionem tuam jam exsurrexisti, gentibus autem non creden-tibus et nos persequentibus adhuc dormis. Et ideo, Domine, illis exsurge in notitiam, scilicet ut credant te re-urrexisse, quia si eis exsurrexeris, cessabit nostra mortificatio. Quare ergo obdormis gentibus? Exsurge, dico, ut qui modo videris per tribulationem quam patimur repulisse nos, non etiam repellas nos in finem, id est omnimoda repulsione. Ille repelliur omnimoda repulsione, qui, timens cor-purales pœnas, devocatur, et mulis concorporatur. Quare saciem. Ideo dico Ne repellas in finem, quia

avertis, id est, averti-se videris, faciem tuam a nobis, C et quare avertis? Et quomodo avertat ostendit, scilicet, oblivisceris, id est, videris oblitus esse inopiæ nostræ, id est, humilitatis nostræ, qui prorsus nos inopes facimus, nihil de nobis presumentes. Et ideo oblivisceris inopiæ, id est, quia oblivisceris tribulationis nostræ, id est, quæ semper imminet nobis tribulationi.

Quoniam humiliata est in pulvere. Vere oblivisceris inopiæ nostræ, quoniam anima nostra, id est, vita nostra, humiliala est in puivere, id est, inter illos qui sunt pulvis ille de quo dictum est : Quem projicit ventus a facie terræ. Et multum est humiliata, quia venter noster conglutinatus est in terra. Quod dictum est ad similitudine... Qui enim sic hum liatur ut geniculetur, tantum adhuc hahet quo pius humilietur. Qui vero sic humiliatur ut venter ejus terræ conglutinetur, id est, conjungatur, non habet quo plus bumilietur; et ideo ponitur hic pro nimia hulegi hi duo versus, ut sic dicatur: Vere avertis faciem tuam, quia oblivisceris inopiæ nostræ, id est, mopum nostrorum, Sicut enim in corpore Christi copia dicun ur atque divitize perfecti viri, ila e contra inopiæ dicuntur in codem corpore hi qui devocabiles sunt et revincibiles. Quorum Deus obliviscitur, cum devocantur; sed quia perfecti viri pro his dolent et angustiantur, ideo subdit : Et tribulationis nostræ oblivisceris, id est, perfectorum inter nos qui pro illis debilibus dolent oblivisceris etiam; quod ideo dico, quoniam anima nostra, id est, illi qui sunt animales imperfectiores, scilicet, sunt humiliati, ita ut jam sint in pulvere, id est, inter illos qui sunt pulvis ille quem projicit ven us a sacie terræ. Et ideo hoc, quod venter noster, id est, molliores inter nos sunt conglutinati, id est, conjuncti terrie, quia conformati sunt malis, qui sunt terra illa, que est cibus serpentis, id est diaboli. Unde merito pro his tribu-

cordis, id est, omnia occulta cognoscit in tantum, A lantur, qui perfecti sunt. Exurge ergo, Domine, gentibus innocen iam, quia exsurgendo adjuvabis nos; et ideo adjuva et redime nos, sive adluc in prosperitate positos, id est, nondum devocatos, sive in adversitate afflictos, id est, jam devocatos; et hoc jam non facias propter merita nostra, sed propter nomen tuum glorificandum.

## IN PSALMUM XLIV.

In finem pro iis qui commutabuntur filiis Core ad intellectum, canticum pro dilecto.

#### ARGUMENTUM.

Propheta de Christo ad Ecclesiam dicit, legendus ad Evangelium Matthæi de regina Austri.

#### EXPLANATIO.

In finem in Dominum salvatorem designat, pro his qui commutabuntur de errore ad fidem, de gentilitate ad Ecclesiam, de certamine martyrii ad palmam victoriæ, B de tristitia sæculi ad gaudium sempiternum. Filiis Core ad intellectum, filiis crucis ad intelligendum spiritualiter psalnum, ne de Salomone interpretandum putes, quamvis et ipse dilectus sit, amplexatus canticum pro dilecto, pro Filio cui dictur: Nic est Filins meus dilectus. Cælestibus epulis propheta saginatus præconia se Dominicæ Incarnationis eructare promiltit, ut unde ipse satiatus participarentur et alii. Prima pars hujus epithalami sponsi continet laudes , id est, Domini Salvatoris quatuor modis. In secunda simili myslicarum virtutum numero sponsa prædicatur Ecclesia.

#### COMMENTABIUS.

Eructavit cor meum verbum bonum. Psalmus iste cantatur de sanctis nuptiis, de sponso scilicet et sponsa, de rege et plebe, de Salvatore et his qui salvandi sunt. Et cantatur filiis Core, id est, calvi. Neque hoc tamen ad derisionem accipiendum est, ne in sensu puerili inveniamur, sicut pueri illi qui, stulte garrientes, et in propriam perniciem maledicentes post sanctum virum Eli-æum clamabant: Ascende, calve. Et regredientes duo ursi de silva devoraverunt eos. In quibus pueris designati sunt homines sensum ignorantiæ habentes, quales nos etiam vult esse Apostolus qui dicit : Nolite pueri effici sensibus, sed malitia pueri estote, ut sensibus perfecti sitis. Tamen Dominus hortatur nos ad imitationem puerorum dicens in Evangelio: Nisi efficiamini sicut parvulus iste, non intrabitis in regnum colorum. Quem ergo delectat puerum imitari, non delectet eum imperitia, sed innocentia. Ex imperitia enim pueri illi post sauctum virum clamaverunt, et a bestiis devorati sunt. Et siguraverunt homines stultos, in eadem mente pueri irridentes quemdam calvum in loco calvaria crucifixum, et ideo a bestus devorati sunt, id est, a diabolo et augelis ejus, qui operatur in filiis diffidentiæ. Tales pueri erant qui ante sacratum lignum crucis stantes, caput agitabant et dicebant : militate, vel humiliatione. Possunt atiter quoque D Vah! qui detruis templum Dei; et: Si Filius Dei est, descendat de cruce, et similia. Ilujus irrisi filii sumus, quia filii Christi, id est, crucifixi filii sumus. Et nobis psalmus iste cantatur, cojus titulus est : In finem filis Core, qui commutabuntur ad intellectum canticum pro dilecto. Hanc autem commutationem, de qua hic cantatur, quisque filius Core intelligit, si recognoscat qualis prius fuerit, et qualis nunc sit, et primo videat totum mundum immutatum, nuper idola adorantem, modo Creatorem colentem : nuper creaturis famulantem, modo Creatori servientem; et deinde videat seipsum de vetere novum factum, de incesto castum, de impio pium, de infideli fidelem, de raptori largitorem. Et sic intelligit quia psalmus iste cantatur fibis Core pro his qui commutubuntur ad intellectum. Et est canticum pro dilecto. Hic jam determinat per quem hac commutatio fiat, scilicet, per dilectum, id est, sponsum, de quo hic agit specialiter a Patre dilectum. Hunc dilectum qui, cum

crucifixerunt, viderunt, sed sine intellectu, quia fe- A suo hono atque benefico, per quod solum bonum nos bricitantes et phrenetici medicum non attenderunt. Si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriæ cruci-Exissent. Gaudeamus ergo his nuptiis, quia nos nu-bentes sumus, nos ad has nuptias invitamur, et pertinemus. Non enim sumus qui commutantur et commutati sunt, Ecclesia, quæ Ecclesia est in his nu-ptiis spousa. Quad autem psalmus iste dicitur canticum, ideo est, quia solebant antiquitus quædam carmina dici ducentibus et nubentibus. In quibus quidquid erat laus, honor et gloria ducentis et nubentis erat. Et tale carmen dicebatur epithalamium, en quod esset super thalamum, id est, de nuptiis. Similiter quoque psalmus iste dicitur canticum et epithalamium, id est, carmen super thalamum. Est enim hic sponsus, sponsa et thalamus. Sponsus qui venit ad nuptias est Verbum illud quod in principio erat apud Deum, et Deus erat Verbum. Sponsa quæ nubit Ecclesia est, quam Verbum illud per bumanitatem assumptam sibi associavit; hujus nuptialis B Patris dicere. Nostrum enim dicere incipit, et cito conulationis thalamus est virginis uterus, in quo, præterit; dicere autem Dei Patris non habet princint dicium est, per humanam naturam assumptam Verbum Dei associavit sibi Ecclesiam, et amavit eam fædam, ut faceret pulchram Procedat ergo sponsus a quodam laudatore suo descriptus: Ubique pulcher, ubique justus. Et si in eo quidquam foedum invenerimus, non eum amemus, quamvis ipse nos amaverit fredos, ut faceret pulchros. Titulus sic est construendus: Canticum istud referendum est in finem, quia agit de fine cantatum pro dilecto, id est, ad honorem et landem sponsi specialiter dilecti, propositum filiis Core, pro his qui commutabuntur, id est, causa commutationis factae in seipsis ad intellectum, scilicet, ut intelligant et se commutatos et commutationem esse uon ex se, vel aliunde, sed per dilectum. Nunc ad litteram accedamus. Quæritur cujus vox sit in hoc p-almo. Et dieunt quidam vocem Patris dicentis: Eructavit cor meum, etc., et per hæc c dac sententia littera sic ulcum. Pro verbum bonum. Per di dest, de intimo cordis eructo verbum bonum. Per di dest, de intimo cordis eructo verbum bonum. Per esse prophetæ, quidam vero intelligunt vocem esse tem et genituram inenarrabilem, ne putaremus aliquid extrinsecus assumptum, ut inde generaretur Verbum. Solent enim homines per connubia uxores aibi adjungere, et inde filios generare, et ideo ne pu-taremus Deum Patrem uxorem sibi as-umpsisse, vel aliquo extrinsecus adjumento ad Verbum generandum indiguisse, dicit: Cor meum eructavit verbum bonum. Et eum non haberet verba quibus hoc ineffabile proprie nobis posset exponere, quia solet sacra Scriptura, cum de rebus summis et excellentissimis loquitur, similitudines de infimis rebus attrahere, per quas per bac visibilia animus noster alliciatur ad invisibilia, ideo Deus Pater per similitudinem loquens profunde incipit dicens: Cor meum eructat verbum bonum. Qui enim eructant, de imo flatum emittunt. Cor vere intimum quiddam est, et occultum. Unde talis est, quasi dicat : Cor meum, id est, intima substantia mer, qua occultus sum quidquid misi hec florent, nequaquam animus noster per hec sum. Ernetavit, id est, ineffabiliter generavit ex se D visibilia repararetur et suspenderetur ad invisibilia. verbum bonum. Nec mirum si Pater dicat de intimo cordis Verbum eructatum, cum et quisque nostrum de corde suo non indigens uxore vel extrinseco adjumento generet consilium. Ædificaturus enim aliquid de corde tuo generas consilium. Et fabrica, quæ nondum est in ædificio, jam stat m consilio. Et jam inest id quod facturus est, in eo per quod facturus es. Atque jam laudas fabricam nondum existentem in spem ædificil, sed in approbationem consilii. Sed nullus alius adbuc laudat tuam fabricam, nisi a te consilium expositum fuerit, vel per effectum viderit. Ergo si omnia facta sunt per Verbum, et de Deo Verbum, inspice fabricam per Verbum factam, et in boc artificio mirare consilium, id est, Verbum. Nam quale, id est, illud Verbum, per quod terra, mare, cœlum, facta sunt, et ommis ornatus corum. Omnia enim per ipsum, ut Evangelia testantur, facta sunt. Et facta sunt bona, quia ipsum est bonum. Pater namque de Verbo

utcunque possumus esse boni, dicit: Cor meum eructavit Verbum bonum, per quod bonum additum ostendit sibi substantiale, coæquale et coæternum. Nemo enim bonus, nisi solus Deus. Quare si Verbum bonum est, et Verbum Deus est, dico ego opera mes regi; repetitio superioris. Ipsum enim dicere, est ex corde verbum generare. Dicit in hoc loco beatus Augustinus: « Vereor ne a tardioribus non intelligatur, verumtamen dicam. Sequatur qui potest, ne non d ctum nou sequatur, et qui potest. Attende ergo quo nodo ipsum dicere, est Verbum de corde gen rare. Quid est enim dico, verbum prefero, et cum de se l'ater dicit : Dico hoc, dico est : Verbum profero. Et si Pater profert Verbum de corde, id est, de intellectu, cum ipse totus sit ille intellectus, illud profert, cum et nos nostrum verbum quamvis leve, quamvis volatile de corde nostro proferimus. > Verumtamen multum differt inter nostrum dicere, et pium, et caret fine, quia nunquam finitur. Èt ideo secundum non dicitur, sed semel tantum Deus locutus est. Si enim semper manet et quod dicitur et a quo dicitur, non est dicendum secundum quia sem-per est primum. Et ideo unum tautum Verbum est Patri coæternum et consubstantiale. Quare autem dicit: Dico opera mea regi? Ideo, scilicet, quia omna opera Patris erant in Verbo. Quidquid enim facturus in creatura erat, totum præcessit in Verbo. Si enim in Verbo non esset, nec in creatura esset, sicut mbil est in tuo ædificio quod non fuerit in cousilio. Hinc evangelista dicit : Quod factum est in ipso, vita erat. Ergo quod factum est erat, sed in Verbo erat. O unia enim opera Patris in Verbo erant, sed nondum opera er nt, sed Verbum erat. Et Verbum Deus erat, et idem cum Patre Deus erat, in quo sunt que nobis facta sunt. Non abierunt que nobis præterierunt. In dico enim habemus ex corde eructo, per opera Verbum, quia in Verbo omnia opera Patris ab æterno sunt, per regi bonum. Et sic plane prioris est repe-

Lingua mea. Quia quidam profundum per improprias similitudines exposuerat, ideo etiam ad idem exponendum aliam adducit similitudinem aliquatenus patentiorem, dicens : Lingua mea, etc. Et accepit causam pro effectu, linguam scilicet pro verbo eructato, et calamum scribe pro verbo scripto. Quid autem habet simile Verbum Patris cum verbo scribæ. Quid petra cum Christo habet simile, quid agnus cum Dei simplicitate, quid leo cum Dei fortitudine? Parum utique. Sed mos est sacræ Scriptura. quia proprie res altissimas non valet exponere, ad ipsas exponeudas de rebus infimis similitudines adducere, tenues quidem, non tamen aspernabiles, quia Quare Deus Pater per similitudinem hanc Verbum suum exponens, noluit illud prolato, sed scripto verbo, comparare, in quo duas, quamvis improprias, habet similitudines, quia sicut verbum scriptum non sonat neque transit, ita Verbum Dei tale est, quod son sonat verberato aere, neque transit, sed semper manet, ut supra dictum est. Lutera sic in voce Patris exponitur et continuatur: Cormeum, inquam, ernetanit Verbum bonum. Et lingua mea, hoc est, Verbum meum, est calamus scribæ, id est, est ve bo scripto scriptoris comparabile, et non cujuslibet scribæ, sed velociter scribentis. Velociter enim Dei velocius est omnibus, quia velociter sermo ejus currit. A fine ad finem attingens fortiter, et disponens omnia suaviter. Nullus autem tam velox acriba est, quin necessario litteram post litteram, syllabam post syllabam, dictionem post dictionem scribat; sermo vero Dei simul comprehendit omnia. Et ideo si quis tam velox

scriptor esset, qui brevissimo puncto quidquid scri- A voce prophetæ legantur. Quare autem dicat : Præ pturus esset comprehendere posset, illius scripto verbo Verbum Dei utcunque conferri valeret. Potest quoque quod supra diximus repetitum esse legi Dei sine repetitione, quasi Dominus Pater ita diceret: Cor meum eructavit Verbum bonum, et huic regi, scilicet, huic Verho de corde meo prolato, dico ego omnia opera mea, quia per hunc temporaliter dispono et facio. Et sic non accipiemus nunc opera Patris in Verbo, quantum ad providentiam, ut in superiori lectione, sed quantum ad temporalem dispositio-

Lingua mea. Ideo dico huic regi opera mea, quia lingua mea, id est, hoc verbum est mihi, quod calamus est scribe. Hoc enim Verbo utor instrumento ad regendum quæ temporaliter facio, sicut scriba verbum quod audit aut cogitando invenit, calamo notat, et disponit. Est, inquam, calamus scribæ, non cujuslibet, sed velociter scribentis, id est, si quis talis scriba esset quod simul in pluribus locis multa scri- p bere posset, illi calamo Verbum meum comparabile esset, quod multa simul ordinat. Quæcunque enim flunt, quantumcunque nobis videantur inordinata, omnia tamen ordinem sortiuntur ab illo Verbo, id est, a Dei providentia. Si quis forte quærat quomodo boc dicere Patrem de Verbo ad epithalamium pertineat, sciat quia multum pertinet. Sicut enim patres filios suos quos nuptiis tradunt solent commendare, ita Deus Pater, Verbum suum producturus, nobis spousum, prius commendat eum a genere, ostendendo sellicet sibi consubstantiale, coæternum, et in potentia comquale.

Speciesus forma. Hie jam agit de eo ut sponso. Quasi dicat: Tu, Domine, Verbum a me Deo Patre sic Deus probatum, et a me coæterno coæternum ostensum, Sponsus speciosus, Rex potentissimus. accingere gladio, procede prospere et regna. Possunt quoque duo prædicti versus aliter legi, quia non defuerunt qui cos cuam in persona prophetæ intellige-rent et exponerent juxta illud quod plane est epithalamium, quod propheta ad honorem sponsi et sponsæ cantat. Quasi dicat: Cor meum, id est, intimum intentionis totius cordis et mentis meæ eructarit, id est, ab alto protulit bonum verbum, id est, Deo hymnum. Quid enim melius quam Deum laudare? Nihil utique. Et licet bymnum Dei ad universam bonam vitam pertineat, hic tantum maxime est referendus ad verba hujus epithalamii, quod ad laudem Del jam dispositione, et si nondum re, cum hoc dixit: Eructavit; cor meum, inquam, verbum bonum eructavit. In quo eructando dico (pro dedico), id est, consecro regi meo, id est, Deo regenti me, ut commuter de velustate in novitatem opera mea, id est, quæ ego per commutationem ejus ex natura hominis facio, neque ex corruptione. Quod est dicere: Quidquid boni sacio, totum Deo, et nihil mihi attribuo, quod quisque debet facere. Summum enim opus est nibil de se præsumere, sed Domino totum ascribere. Lingua mea, quasi dicat: Dispono dicere D tri, de quibus alibi dictum est: Quoniam pater meus bonum verbum in corde atque profero, et lingua et mater mea dereliquerunt me. Filia quoque sp:rituabonum verbum in corde atque profero, et lingua mea, id est, verbum meum est culamus scribæ, id est, scribitur a me, quod est dicere : verbum quidem profero ut maneat et notificetur, etiam scribo; et non solum hoc verbum est mei scribæ, sed etiam est cojusdam alterius scribæ, id est, Dei Patris scribentis velociter, id est, cito quod ego proferens et seribens et promitto adimplentis. Quod dicere: Deus Pater quod ego promitto de Incarnatione et dispositione l'ini ejus et commutatione agenda, per ipsum non differt implere; velociter enim sentitur evolutum, quod cognoscitur peractum. Neque debet videri tardom quidquid habet terminum.

Speciosus forma præ filiis hominum. Quasi dicat: Dico quia bonum profero et scribo. Et hoc est illud, scilicet: Specierus forma præ, etc.

Accingere gladio, et procede, et reliqua. Que sequuntur non differunt, sive in voce Patris, sive in

filiis hominum tantum, cum etiam speciosus sit præ angelis? Ideo, scilicet, ut determinet quod veniens sponsus assumpserit. Non euim angelicam creaturam assumpsit, quorum quidam perierant absque respectu salvationis, quidam in veritate perseverant sine respectu deceptionis; sed humanam naturam assumpsit, quia homo quidem perierat, sed cum respectu salvationis. Et ideo dicit Deus Pater vel pro-pheta: Domine Verbum, qui cum sis speciosus in forma divinitatis tuæ, es etiam speciosus forma assumpla inter filios hominum, et præ filiis hominum. Natus enim est filiis hominum, et conversatus inter filios hominum; omnes filios hominum speciositate præcessit, quia solus a peccato immunis exstitit, et quia spiritum ad mensuram non recipit, deberet statim subdere, Accingere gladio tuo, sed quædam ad ejus commendationem interponit. Quasi dicat: Merito es speciosus præ filits hominum, quia per te salvati sunt alii filii hominum. Nam gratia est diffusu late super omnes fusa, in labiis tuis, id est, per verba tua. Causa enim accipitur pro effectu; vel in labiis tuis, id est, per præsentiam humanitatis tuæ, juxta quod sic ponetur pars pro toto. Vel in labiis tuis, id est, per præcones tuos, per quos velut per labia aliis loqueris. Et est dicere: Asperitas per Moysen ser-vum data est, qui dixit: Oculum pro oculo, etc.; per le autem data est gratia, id est, omnis dulcedo et jucunditas. Ipse enim venit cum osculo pacis, et verbo pacis, quia quid dulcius illa gratia qua nobis remissa sunt peccata? Juxta illud: Beati quorum remissæ sunt iniquitates. Dimisit quippe debita, et solvit indebita, quia non pro suo, sed pro nostro passus est peccato. Ecce item gratia. Gratis creavit te; perieras, quasivit te; inventum revocavit te. Non imputavit præterita, promisit futura. Et ut per te diffunderetur hæc gratia, propterea Deus Pater benedixit te, id est, auxit te in incremento virtutum in æternum, id est, æternaliter, scilicet, ut nunquam caderes sicut miser Adam feci', quem Deus quoque benedixit, quia in plenitudine virtutis cum posuit, sed infelix ad horam tantum perstitit.

Accingere gladio tuo. Quasi dicat: Tu, Domine, Verbum qui sic speciosus es, accingere ut potentissimus Rex gladio tuo. Gladius iste est verbum divina prædicationis, quo anima Dominici hominis armata est, ad aerias potestates debellandas, et principein mundi foras quatiendum. Hic quoque gladius separat filium a patre, filiam a matre, nurum a socru, juxta illud: Non veni pacem mittere, sed gladium. Veni enim filium separare adversus patrem, etc., quod historialiter intellectum manifestum est. Quia sape per admonitionem Verbi Dei, filius contra volumatem patris mundum relinquit, et monachus efficitur. Spiritualiter etiam sic potest intelligi. Per hoc enim verbum Dei multi fideles facti separati sunt ab illo patre de quo dictum est : Vos ex patre diabolo estis, et abrenuntiaverunt ei. Atque etiam illi patri et m.liter separatur a matre, quia filia est plebs credula de Synagoga nata, quæ Synagogæ matris suæ per fidem repugnat. Nurus vero Ecclesia de gentibus, quæ repugnat socrni sum Synagogie, cujus filius carnaliter Christus sponsus. De quo dictum est: Reliquit homo patrem suum et matrem suam, et adhæsit uxori suæ. Unde dicit Apostolus : Sacramentum hoc magnum est, ego autem dico in Christo et in Ecclesia. Christus enum Deum Patrem reliquit per humititatem, reliquit etiam Synagogam matrem veteribus sacramentis inhærentem, et adhæsit uxori suæ, id est, Ecclesise, et sunt duo in carne una, scilicet, Christus et Ecclesia, cadem patientes, et cadem cupientes. Littera talis est: Domine Verbum, accingere, id est, armore gladio tuo, ita ut sit super femur tuum, id est, super humilitatem tuam, ut munist cam. Ut quæ est femur tuum, id est, soper humanitatem tuam; superius dico, potentissime in illo gladio. Unde dictum est : Et erai loquens non tanquam scribæ et pharisæi, sed tanquam potestatem habens. Potest et alicer construi, ut sic dicatur : Accingere gladio tuo, tu, dico, potentissime super femur tuum, id est, super carnem tuam. Nullus enim tam potens est in carne, quem aliquando Eva sua non decipiat. Quapropter solus ille super carneni potentissimus fuit quem nulla carnalis illecebra retinuit. Quod autem femur, quod pars est, accipiatur pro bumana carne, auctoritas est qua dicitur: Non auferetur sceprum de Juda, et dux de femore, id est, de carne ejus. Sanctus quoque pater Abraham fide tenens in humi itate seminis mag titudinem nominis, nec reverens turpitudinem, sed cognoscens veritatem, jussit servum suum manu po-sita sub femore, quasi super Evangelium jurare, intelligens per femur illum de semine suo nasciturum

carnaliter, in quo omnes gentes benedicerentur.

Specie tua et pulchritudine. Accingere, inquam, et intende, id est, intensus esto in specie tua secundum divinitatem; et pulchritud ne secundum humanitatem a peccato immunem, scilicet, ne sis remissus neque manibus dissolutis sicut Adam luit, in sua pulchritudine, id est, plenitudine virtuis sibi concessa, et ideo amisit cam. Et procede de virtute in virtutem non adverse, sed prospere. Adam enim processi;, quando manum ad pomum porrexit, et Deus sibi fleri voluit; sed adverse processit, quia cum vellet esse dominus, factus est servus. Christus vero proces it, quia natus est, crevit, docuit, passus est, resurrexit, ascendit, positus est a dextra Dei Patris. In quo processu magna prosperitas fuit, quia pro mortalisate immortalis, pro corruptione incorrupt.-

b.lis factus est. Regna. Quasi dicat : Debellatis in tuo processu hostibus, regnum ab eis pervasum recipe; et sic regna, id est, Rex esto ubique. Et justum est ut tu regnes, propter veritatem a te et a tuis in Evangelio annuntia.am, et propter mansueludinem et patien- C tiam a te et a tuis in tribulatione exhibitant. Quæ enim major patientia, quam quod ipse Curistus in passione pro inimicis oravit, et ad maled cendum os suum non aperuit etiam, juxta istud : Sicut ovis, etc. Stephanus quoque pro lapidantibus oravit dicens: Dom ne, ne statuas eis hoc peccatum. Similiter alii plures. Unde dictum est : Propter mansuetud nem tuam et tuorum, et propter justitiam jam partim a te et a tuis exhibitam, partim exhibendam. Justitia sequitur judicium, juxta illud : Exspectavi ut faceret judicium et justitiam. Judicium emm est, quæ probanda sunt ab improbandis separare, justitia vero est ipsa post separationem implere, illa omittere. Et Dominus inter homines conversatus, quid aliud egit quam quod et justitiam dixit, et justitiam fecit? Quid etiam aliud sui? Utique nihil. Faciet adbuc quoque justitiam, quando oves ab hædis separabit, et oves ponet a dextris, hædos autem a sinistris. Quam justirent, sed quia comparatione sua eos judicabunt, et sic causa separationis erupt, juxta illud, Judicabunt

sancti nation s, et reliqua.

Et dacet te. Justum, inquam, est ut regnes, et vere regnabis, quia dextera tua, id est, potentia et divinitas tua deducet te, de illis ovibus prioribus ad alias oves deducet te. Et hoc mirabiliter, scilicet, faciens divina, et patiens humana. Divina enim, quia mortuos suscitavit, cæcos illuminavit, leprosos curavit. Humana passus est, quia crucilixus mortuus est et sepultus.

Sagittæ tuæ acutæ. Deducet tz, inquam, dextera tua, et hoc modo te deducet, quia sugitice tuce erunt acutic. Sagittas vocat præcepta divina, principaliter ab ipsodata, et per Apostolos atque evangelistas et cæteros veritatis præcones missa. Quæ sagutæ sunt acutæ, corda scilicet transfigentia, et charitatem exuentia. Ilis sagittis percussus est Saulus, et resurrexit Pau-

enim et dignius humana natura Verbum est; tu, A lus. Percussus est crudelissimus persecutor, et resurrexit fidelissimus prædicator. His quoque sagittis percutiuntur omnes illi qui de inimicis Christi finut amici. Sagittæ, inquam, tuæ erunt acutæ, et per has sagittas populi percossi cadent non a te, sed sub te, scilicet ut to sibi subdant, et hoc in corde. In corde enim erexerunt se contra te, et in corde humiliati cadentante te, et non in quocunque corde, sed in corde illo quod erat inimicorum regis, cadent, scilicet, ut fiant amicorum regis, et sic inimici sint amici.

Sedes tua Deus. Quia sagittæ tuæ crunt acutæ, et populi cadent sub te, ideo sedes tua, id est, regnum tuum erit non temporale, sicut Judæorum regnum; sedebit usque in sæculum subsecutivum hujus sæculi, id est, erit æternale. Et hoc ideo, quia tu es Deus. Non enim convenit Deum, qui æternus est, temporalem sedem habere. De hac sede dicitur : Dabit illi Dominus David Patris sui sedem, et regnabit in domo Jacob in æternum, et regni ejus non erit finis. Vocatur autem sedes ejus anima: justorum, in quibus regnabit æternaliter. Et merito sedes tua erit æterna, quia virga regni tui, id est, regimen, est virga directionis. Virga regni ejus est illa, de qua alibi dicitur: Reges eos in virga ferrea, id est, irreflexibili justitia. qua ipse quosdam conterit, quosdam regit. Carnales quidem conterit, spir tuales vero regit. Quæ virga est virga directionis, quia homines prius curvi et distorti, scilicet, se amantes, sibi regnare cupientes, voluntatem suam subdere Deo notentes, sed ejus voluntatem rectam, secondam suam pravam distorquere nitentes, illos, inquam, dirigit, scilice:, ut jam non suam, sed Dei voluntatem diligant. Dilezisti justi iam. Vere virga t. a est virga directionis,

quia tu dilexisti omnem justitiam. Quod probat ab opposito, scilicet, quia odisti iniquitatem. Gratias Deo, quia odit iniquiatem, non nos, id est, odit culpam, non naturam. Culpam in nobis notat boc nomen Iniquus, homo vero naturam. Et culpam nos fecimus, ipse vero naturam. Nec odit in nobis quod ipse fecit, juxta illud : Misereris omnium, Domine, et nihil odisti eorum quæ fecisti, sed odit in nobis quod nos fecimus, id est, peccatum. Odiamus itaque et nos quod in nobis fecumus, et sic amici ejus erimus, quia si quod ipre odit odio habemus, tunc et quod ipse diligit nos diligimus. Quomodo autem odisse debemus. Puniendo, scilicet, quia nullum peccatum erit impunitum. Aut enim tu punics. aut ipse poniet. Si autem tu cognoscis, ipse ignoscet. Præveniamus ergo eam puniendo peccatum nune interim, cum adhuc pa cit, quia adhuc minitatur arcu, nondum gladium vibrat. Et advertamus peccatum, ut simus cum illo qui dicit : Quoniam iniquitateus meam, etc., quia si nos advertimus, tunc Deus uon advertet; si vero nos non advertimus, tunc ipse advertet et puniet. Dilexisti, inquam, justitium, et odisti iniquitatem. Et ut tu hac faceres, o Deus Verbum, Leus tuus, id est, Deus Pater unxit te quantum ad prophetam; quantum vero ad vocem Patris, tiam facient etiam et sui , non quod ipsi eos sep..- D ha dicetur : Ego Pater tous unxi te, id est, perfeci te in gratia spirituatium donorum. Pro hac unctione suscipienda Deus homo factus est, ita tamen ut verus Deus maneret. Non enim Deus qui totus unguentum erat ungi per se poterat. Hanc autem unchonem humanæ naturæ in Christo præfiguravit patriarcha Jacob, qui lapidem quem in nocte ad caput posnit, mane in titulum erexit, et oleum desuper ladit dicens : Vere locus iste sanctus est. Per lapidem entin positum ad caput, humanitas Christi designatur, qui Christus est caput, juxta illud Apostoli: Viri caput Christus est. Per unc ionem vero tapiais, spiritualis gratae unctio in Christo signification. Per angelos vero quos Jacob super lapidem inunctum ascendentes et descendentes vidit, designantur p. zcones Christi, modo ascendentes. Ascendunt entis, quando exponunt ejus divinitatem , ut ille qui dix t: In principio erat Verbum. Descendant , quando de ejus humanitate loquantur, ut idem, quando dixit:

Et Verbum caro f ctum es'. Ascendunt quidem ut A per bona opera, in futuro vero per æterna præmia, erigant magnos, descendent ut nutriant parvulos. Et isti dicunt : Quia rer: locus iste sanctus est, quia se sanctificatos per illum recognoscunt. Erat autem quasi scala ibi qua descendebant et ascendebant angeli, quia humanitas Christi quasi scala ascendendi in cœlum nobis suit, quis consedere nos jam secit ad dexteram Dei Putris. Unxit te, inquam, o Deus Fili, Deus Pater, non oleo tristitiæ, quo prius per inobedientiam inungebantur alii, sed oleo lætitiæ, id est, oleo spirituali, non corporali. Est enim aliud oleum spirituale, aliud corporale. Corporale est, quod in signo est; spirituale vero e-t in sacramento. Et illud valet exterios, istud interios.

Et unxit te præ participibus tuis. Participes Christi sunt, quicunque humanam naturam participant. Ipse enim factus est particeps nostræ mortalitatis, ut nos essemus participes ejus divinitatis, et ultra omnes hos participes est ipse unctus oleo lacitia, id est. gratia spirituali, quia de eo dictum est : Non R enim dat Deus spiritum suum ad mensuram.

Myrrha, et gutta, et casia. Quia Deus Pater unxit te Ita perfecte, ut et justitiam diligeres, et iniquitatem odio baberes, ideo tu talia vestimenta tibi elegisti, quod a vestimentis tuis spirabunt myrrha et gutta. Vestimenta Christi sunt sancti viri, juxta illud : Vivo ego, d'cit Dominus, quia his omnibus velut vestimento restieris. Tota etiam Ecclesia est vestis Christi, quam ipse sibi conjunxit sine macula et ruga, et, ut sine macula esset, lavit eam in suo sanguine. Ut vero sine ruga, id est, sine dolo et simulatione esset, extendit eam in cruce. Erat enim ipse in Ecclesia per humanitatem. Et extensio illa nihil aliud significavit, nisi charitatis latitudinem, quam decet habere Ecclesiam erga Dei et proximi dilectionem. Per myrrham autem, guttam et casiam, quæ nomina sunt pigmentorum, intelligenda sunt omnia odoramenta virtutum, quibus sancti delectant Deum. Juxta illud Apostoli : Christi bonus odor sumus Deo in omni loco, et in his qui salvi fiunt, et in his C qui pereunt. Unde dicit : A vestimentis tuis, 'id est, a sanctis circumdantibus et ornantibus te, velut corpus vestimentum, spirabunt myrrha, et gulla, et casia, id est, omnium odoramenta virtutum, ex quibus scilicet odoramentis delectaverunt te filiw regum, id est, sancti viri; dicti ideo potius fi'iæ quam filii, quia sicut filiabus major cultus et diligentia quam filiis debetur, ita major cantela adhi-benda est eis quos sancti viri genuerunt in fide; reges, id est, Apostoli bene se ipsos et alios regentes. Ovorum unus ille vere fuit qui dixit : Castigo corpus meum, et in servitutem redigo, ne forte cum aliis prædicaverim, ipse reprobus efficiar. Filiæ dico generatæ ab illis regibus non in suo, sed in tuo honore. Non enim, ut dictum est, nominibus illorum censentur, scilicet, ut Petrini vel Paulini dicantur, imo tuo nomine, quia Christiani dicuntur. Ex illis, inquam, odoramentis delectaverunt te, fragrantibus a domibus churneis, id est, a cordibus eorum innocen- D confessa se canem factam, designat gen iles, qui tissimis et castissimis. In ebore enim est candor, et prius in terrenis angustiabantur. Filii itaque Tyri per candorem designatur innocentia, quia ubi candor est, nulla macula est. Similiter vera innocentia a Deo est sine macula, ut nec sibi nec alteri noceat. Rursus animal illud cujus os ebur est, castissimum est, quia nec cognescit nisi unam uxorem, et iliam temperatissime, atque, es mortua, nunquam aliam cognoscit. Recte ergo per ebur designatur castitus et innocentia, et per domos eburneas corda casta et innocentia.

Astitit regina. Hactenus ad honorem sponsi pertinuisse videtur epithalamium, licet in proximo versu de sponsa quoque quodammodo facta sit mentio; nunc vero manife-te ingreditur sponsæ epithalamium. Quasi dicat : Delectantibus te ass due filiabus regum talibus odoramentis, regina, id est, Ecclesia, astitit jain dispositione, assister et re a dexiris tuis, id est, in poliori parte tua, et hic et in futuro; hic

Quæ autem quasi dicat, astabit in sinistra, illa non erit regina, imo crit concubina et aucilla illa de qua dictum est · Ejice ancillam et filium ejus. Non enim hæres erit filius ancillæ cum filio liberæ. As istet, inquam, a dextris regina existens in vestitu dezurato. id est, in omnibus ve-timentis virtutum vestientibus cam. Ornamentis dico deauratis, id est, desuper aurum habentibus, hoc est, charitate fulgentibus. Sient aurum supponitur cæteris metallis, ut magis fulgent, ita opera nostra gratiora et splendidiora sunt, si charitatem sibi junciam habeaut. Unde dicit Apost lus: Omnia vestra in charitate fiant. Et est charitas superior aliis virtutibus. Unde Apostolus, cum esset locutus de charismatibus, de charitate subject: Adhuc excellentiorem viam vobis demons to. Regina, dico, circumdata varietate virtutum, quasi dicat: Quamvis virtutes ille unum sint, in charitate tamen per se sunt multiplices. Vel aluer : Astitit regina a dextris, existens in vestitu deaurato, id est, in sacramentis doctrinæ, quibus vestitur. Quæ vestimenta deaurata sunt, quia omnia ad aurum, id est, ad bonos mores conferendum tendunt. Ponitur enim aurum pro sapientia, id est pro bonis moribus. Regina, dico, circumdata varieta'e linguarum, quia varis linguis eadem doctrina fit, jux. ta illud : Loquebantur variis linguis apostoli magnalia Dei. Quæ tamen omnes linguæ ad idem aurum et ad eamdem fidem instruendam tendunt. Sicut diversæ partes in eodem vestimento sunt ad idem, ita eodem nt vestem componant tendunt.

Audi, filia, et vide. Ecce produxit sponsam, et facit nune apostropham ad eam, sieut et superius ad sponsum cum dixit : Speciosus forma. Quasi dicat : quando quidem astabis a dextris, et vestitum deauratum habebis; ergo, regina regis filia, regis sponsa, audi promissa, et vide completa. Audi quidem ut credis, credendo videas, videndo vivas, et in au-diendo inclina aurem tuam, id est, in humilitate audias. Et, ut aurem inclines, obliviscire populum tuum, populum scilicet Babyloniæ de quo Rex iste assumpsit te fædam, ut faceret te pulchram. Et obliviscere domum, id est, familiam patris tui, diaboli, scilicet, qui te fecit fædam, quia peccatricem et iniquam. Et, si hoc feceris, tunc Rex qui amavit le fædam, ut pulchram faceret, concupiscet decorem tuum, id est, te decoram factam. Ne hoc tibi parvum videatur, quoniam ipse est Dominus tuus, qui to redemit; et est Deus tuus, quia te fecit. Quare valde magnum debet tibi videri, sed et liberam te faciat, et in conjugium insuper assumat. Et ideo quoque debes eum audire, et oblivisci populum et matrem . quia tune tuo exemplo adorabunt eum, et (pro etiam) filiæ Tyri, id est, Ecclesiæ de gentibus. Tyrus enim et Sidon civitates sunt vicinæ Judææ, sicut in Evangelio habetur, ubi dicitur: Egressus Jesus de Judæa secessit in partes Tyri et Sidonis, et ecce mulier Chananæa. Inde enim fuit illa canis immunda quæ, dicuntur conversi de gentibus jam extra angustiam educti. Adorabunt, inquam, filiæ Tyri, et non simpliciter, sed in muneribus, se ipsas scilicet offerentes, et sua etiam pauperibus erogantes. Non enim est veri sacrificii locus extra Ecclesiam. Et sicut. antiquitus non veniebatur Jerosolymam vacuis manibus, ita nec ad hoc templum Ecclesiæ, quod per illud figurabatur, vacuis manibus ven:endum est, quia vult Dominus ut sui thesauri augeantur. Offerat ergo aurum et argentum qui potest; qui autem hoc non potest, saltem seipsum offerat. Et non solum filiæ Tyri adorabunt, sed etiam divites plebis, id est, sæculares et potentes homines, de plebe illa qui intelliguntur per Tyrum, id est, de gentilibus conversi, deprecabuntur, id est venerabuntur et desiderabunt vultum tuum, o tilia! Accipit autem hic obsequium vultum illud, et fervorem illum charitaus

IN PSALMUM XLV.

primitivæ Ecclesiæ, quod omnia sua vendiderunt, et A ante pedes apostolorum posuerunt, ut inde singulis prout cuique opus erat divideretur. Divites vero tales accipe, quales illi erant de quibus Apostolus Timo-theo: Præcipe divitibus hujus sæculi, non sublime sapere, neque sperare in incerto divitiarum: sed in Deo vivo et vero, qui præstat nobis sufficienter omnia ad fruendum. Dixit quia adorabunt in muneribus, sed quia multi sunt qui hæc munera magis ad aspectum hominum quam ad aspectum Dei saciunt, describit nobis vultum illius primitivæ Ecclesiæ ad imitandum. Quasi dicat : adorantes in muneribus, et vultum Ecclesiæ deprecantes, debent attendere quia talis est vultus ille, scilicet, quod omnis gloria ejus filiæ regis, primitivæ, scilicet, est non foris in conspectu hominum, sed ab intus, id est, in conscientia ante Dei conspectum. Unde Apostolus: Gloria enim nostra hæc est, testimonium conscientiæ nostræ, et est gloria ejus in fimbriis aureis, id est, in perseverantia bonorum operum. Fimbriæ enim in fine vestimenti sunt, et ideo per fimbrias designatur finalis perseverant'a. Per aurum quoque, ut supra dictum est, boni mores et bona opera designantur. Et quamvis est in occulto gloria ejus intrinsecus, tamen est circumamicta varietatibus, id est, multiplex ornamentum virtutum habet exterius. Præcipit enim ut umque Dominus, quia cum in uno loco dicat : Cavete justitiam vestram facere coram hominibus, ne videamini ab cis. Rursus alibi dicit : Luceat lux vestra coram hominibus, ut videntes opera vestra glorificent Deum qui in ecelis est. Quæ quidem contraria videntur, sed non sunt, quia sic debet esse manus in aperto, ut inten-

tio sit in occulto. Adducentur regi virgines. Sic continuatur : Non solum filiæ Tyri adorabunt, sed etiam aliæ virgines novæ adducentur huic regi, David seni, quæ eum calesaciant, posten, id est, post illam primam. Sicut enim David regi, cum jam senex esset, adductæ sunt puelle, que eum foverent, et calefacerent, ita Chri- C sto vero David jam quasi seni, quia longum tempus est ex quo Ecclesia, quæ est regnum ejus, cœpit, novæ virgines quotidie adducentur, quando aliqui infideles convertuntur, quæ cum fervore fidei et boni operis calefaciant; et non qualescunque virgines adducentur, sed tales quæ sint proximæ, id est, consanguineze ejus prioris, id est, quæ sint imitatrices eins in ade, o rex, afferentur tibi. Afferentur, dico, non quomodocunque, sed in lætitia cordis, et in exulta-tione corporis, id est in plenaria lætitia, non tristitia, quia hilarem datorem diligit Deus. Et merito in lætitia, quia adducentur in templum, id est, in secretum regis ad hoc, ut et ipsæ sint templum et vivi inpides fiant. Quædam enim fatuæ v.rgines adductæ sunt in templum, sed templum factæ non sunt, imo de templo exierunt, sicut apostatæ hæretici.

Pro patribus tuis nati sunt. Quasi aliquis quæreret : A quibus adducentur hæ virgines, cum patres non ut Martinus, Ililarius, et similes, qui suppleant locum sanctorum apostolorum, qui fuerunt patres præcipue aliis in fide generatis. Patres, dico, tui, id est, a te constituti, et cos filins constitues tu principes, sicut et patres non tantum super Judæam, sed super\_omnem terram, id est, in omnibus partibus terræ. Et ideo Biii isti memores erunt non nominis sui, sed tui, id est, generabunt filios multos, non in suo nomine, sed in tuo, quia non Martiniani, non Hilariani dicuntur, sed Christiani, et hoe in omni generatione decedenti, et generatione subsequenti. Quod est dicere : Semper in præsenti v.ta erunt memores tui; et propterea confitebuntur, id est, laudem veram et coudignam facient tibi etiam in æternum, et quid sit in miernum determinat, scilicet, protendentem in saculum subsecutivum hojus sæculi.

In fluem filiis Core pro arcanis psalmus. ARGUMENTUM.

Ex persona canitur duarum tribuum, pro liberatione sua gratias agentium, quando Phaceas filius Romeliæ et Rasin rex Syriæ Achas regem et Jerosolyma volentes expugnare, non valuerunt, sed ipsi potius sunt ab Assyriorum rege conquassati. Item legendus ad lectionem Actus apostolorum.

In finem Christum significat, filii Core Christianos, ex quorum persona psalmus iste cantatur; pro arcanis vero adventum Domini significat salvatoris, quem divi-· nitalis suæ mirabili secreto pro hominum salute disposuit. Filii Core, qui fideles debent intelligi Christiani, primo membro psalmi non se timere profitentur conturbationes sæculi, quia Deus resugium eorum probatur et virtus. Secundo Christum dicunt apparere in medio Ec-lesiæ suæ, qui eam in seipso tanquam in solidissima petra ædificavit. Tertio credentium turba generaliter ad divina miracula contuenda, dicentes omn potentem Deum arma nequitice confringere, bella removere, et tristitiam fidelium in æterna gaudia commutare.

COMMENTARIUS.

Deus noster resugium et virtus. Titulus talis est : In finem filii Core pro occultis psalmus. Hoc est psal. mus iste refertur non ad historiam, sed in finem temporum; propositus filiis Core, vel cantatus a quibusdam filiis Core, aliis filiis Core pro occultis in-telligendus, id est, ut intelligant occulta. Occulta autem hic vocantur quæ abscondita fuerunt a sæculis et generationibus, et manifesta sunt in plenitudine temporis, scilicet; vel occultus Christi adventus, id est, incarnatio ejus, vel corporatio gentilium et Judæorum, quæ ideo facta est, quia naturales rami olivæ fracti sunt, et oleaster insertus est, id est, facta est in parte expulsio Judæorum, et receptio gentium. Juxta illud : Ex parte contigit cæcitas in Israel, et cætera. Et est vox in hoc psalmo, vel communiter omnum de priori Ecclesia, præter apostolos, vel solummodo illorum qui videntes viros idiotas post unissum Spiritum saucium adeo factos sapientes, ut nullus sapientiæ eorum posset resistere, atque videntes ens miracula facientes, atque audientes hoc fleri per ejus donum quem ipsi crucilixerunt, et in cujus necem conspiraverunt, compuncti ad apostolos venerunt dicentes: Quid facienus, viri fratres? Et respondens Petrus dixit : Pænitentiam agite, et reliqua. Horum, inquain, vel omnium simul, vel posteriorum tantum, est vox ista exhortantium nos, ut in qualibet tribulatione solum illum eligamus confugium, et auxilium, qui solus miseretur, solus peccata dimittere potest, quia non est Christiani hominis petere relugium et auxilium nisi Deum suum, et salvatorem suum; et sic dicunt : Deus noster, qui es resugium, et non vile, sed virtus, id est, virtuosum, quia certum et sint a quibus deberent adduci? Respondet quia adducentur a filis. Et convertit se ad regem ita: 0

Demine rex, Illii, non carne, sed fide, nati sunt tibi, infurma, et minime tuta. Deus, inquam, noster est adiulor in tribulationibus ounnibus, sive communibus, jutor in tributationibus omnibus, sive communibus, sive specialibus. Hic autem maxime tribulatio est accipienda conscientia delictorum, quæ quanto interior, tanto gravior. Si enim marcidum est interius, nunquam vere erit sanum exterius. Et si debitum fusci grave est, multo gravius est debitum peccati. Cujus redditio ipsa erit perditio. Gravius ergo tribulatio est conscientia delictorum, quia si quis extra tribuletur, habet quo confugial, et ibi quietem petat, scilicet, urbem, domum, cubiculum. Postremo si in ipso cubiculo a mala inquietetur uxore, restat ut ad mentem propriam confugiat; si autem malæ conscientize fumus inde eum expellat, non habet miser quo amplius fugitet. Adjutor, inquam, est in tribulationibus, que, admonentibus apostulis, recognitæ invenerunt nos, non nos eas. Ille enim invenit peccatum, qui scrutando suum recognoscit peccatum.

Unite dictum est : Redite, præraricatores, ad cor. A bati sunt. Unde scilicet, quia aquæ sonuerant, et con-Illum vero inveniunt peccata, qui, admonente alio, recognoscunt ipsa peccata. Et nimis invenerunt nos tribulationes, quia nihil iniquius est quam ægrotum medicum occidere, quod quidem nos cognovimus fecisse, et est hoc dictum secundum quod vox est Illorum tantum, qui compuncti ad apostolos venerunt; secundum autem hoc quod communiter vox est primitivæ Eccle iæ, dicetur : Qui invenerunt nos nimis. Deum enim per obedientiam in paradiso mansimus, in loco sanitatis et quietis fuimus; quando autem per inobedientiam in regionem dissimilitudinis recessimus, tunc quasi in loca tribulationis et inquie-tudinis pervenimus. Et sic tribulationes invenerunt nos in locis suis. Et nimis invenerant nos, quia usque ad animam etiam introierunt.

Proplerea non timebimus. Quia Deus noster est refugium et adjutor in tribulationibus, propterea non timebimus, luturum scilicet, judicium, dum terra Judaica amaritudine gentium un lique circumdatur. Et quæ B habitabilis propter legem et prophetas videbatur, turbabitur, id est, turbationem patietur. Quod tunc factum est, quando apostolis per Spiritum confirmatis, præconantibus resurrectionem et ascensionem Christi, Judzi adeo turbati sunt, quod eos a se expellerent, et ne quis loqueretur in nomine corum prohiberent. Et non timebimus etiam, dum montes, id est, apostoli in fide virtutibus eminentes transferentur a Judæis in cor maris, id est, ad gentes. Quæ et propter amaritudinem morum, et quia circumdabant Judæam, designantur per mare. Sed ne putaremus populum hanc esse illum de quo dictum est : Populus hic labiis me honorat, cor autem eorum longe est a me, imo illum de quo Isaias dixit: Ponam legem meam in cordibus corum, ideo addit: In cor maris. Hane translationem montium manifestat Paulus, qui dixit: Vobis salutis verbum hujus missum est, sed quoniam repulistis illud, et indignos vos judicastis, ecce convertinus ad gentes. Per hos autem montes etiam C Et erit in novissimis diebus præparatus mons domus Domini in verticem montium. Et qui de seipso dicit apostolis: Si habueritis fidem ut granum sinapis, dicetis huic monti, id est, mihi, tollere et mittere in mare, et its flet. Quod sic intelligendum est : Granum sinapis quanto plus teritur, tanto fit acrius. Et ideo tale est istud : Si habueritis fidem ut granum sinapis, id est, fortem et constantem in tribulatione, tunc dicetis milii monti: Tolle te de Judwa, et mitte le in mare, id est, transi ad gentes. Per Apostolos enim Dominus prædicatus, cognitus et glorificatus est in gentibus. Totius autem versus sententia hæc est, quod qui hic loquuntur, securi se Deum habere refugium et auxilium, dicunt : Nos futuram pænam non timebimus, dum terra Juduica conturbabitur, et dum montes et per montes mons montium transferetur in cor maris, quia nos montibus adhærebimus. Illi vero qui conturbabuntur, vel pro turbatione montes deserunt, D merito timeliunt.

Sonnerunt et turbatæ sunt aquæ. Ostendit quomodo montes, id est, apostoli, ad gentes translati sunt, scilicet, quis sonuerunt, id est, sonitum in gentibus dederunt, quoniam Dominus intonuit per eos minis, coruscavit miraculis, compluit præceptis; et ideo aque, id est, doctrinæ et ritus eorum qui per mare intelliguntur, id est, gentilium turbati sunt mala tur-batione primum. Unde quidam ex eis de Paulo dixorunt : Quis est iste novorum prædicator dæmoniorum? Et etiam montes, id est, philosophi et potens corum conturbati sunt in sortitudine ejus, scilicet, Dei wostri, qui est refugium et virtus, id est, turbati sunt propter constantiam et patientiam ab ipso apostolis datam. Potest ita quoque versus iste legi, quasi dicat: Dum montes in mare transferentur, aquæ, id est, apostoli, vel doctrinæ eorum, qui per mare intelliguntur, sonnerunt, id contradixerunt illis montibus. Et hoc ideo, quia prius apud semetipsos contur-

turbatæ sunt, conturbati, id est, constristati sunt ipsi montes, id est, apostoli, quia et flagella sustiquerunt et pro minoribus vel infirmioribus timuerunt, in fortitudine, id est, in perseverantia et duritia ejus sonitus.

Fluminis impetus. Turbatæ sunt, inquam, aque, montes conturbail sunt. Sed quæ cura? Nulla, scilicet, quoniam quantacunque turbatio flat exterius, nihil nocebit fidelibus, quia impetus fluminis, id est, abundantia spiritualium donorum lætificat interius civitatem, id est, populum Dei. Unus enim fluvius est, de quo dictuni est : Quoniam apud te est fons vitæ, qui unus multos facit impetus, quia in Petrum et in Paulum et in eorum consimiles, juxta illud : Qui credit in me, flumina de ventre ejus fluent aquæ vivæ. Impetus, inquam, lætificat civitatem Dei. Et hoc modo lætificat, quia altissimus Deus scilicet sanctificavit, hoc est, confirmavit per imp tum illum tabernaculum suum, id est, milites suos. Et vere sanctificatum est tabernaculum, quia non commovebitur ul'is tribulationibus a stabilitate fidei. Et hoc ideo, quia Deus est in medio ejus, quia æqualiter est connibus favens, omnibus præsens, tanquam quod medium est, æqualiter habens se ad circumstantes. Et hoc modo est in medio, quia adjuvit jam et adjuvabit eant scilice! civitatem dando constantiam Deus et hoc mane, id est, sedulo. Qui enim mane surgunt, seduli ad opera sua videntur, et diluculo, id est, per illuminationem factam per impetum illum; vel adjuvabit eam mane, id est, per resurrectione n suam mane prima Sabbati factam, que fuit nobis ad diluculum, id est, illumi-nationem. Per resurrectionem suam enim Domini, qui prius mortem timebant adeo constantes facti sunt, ut non solum mortem non timerent, sed etiam desiderarent. Habet alis translatio : Adjuvabit cam Deus vultu suo. Quod si exponitut: Talibus signis ei aderit, ut præsens sibi esse intelligatur.

Conturbatæ sunt gentes. Quia civitas Dei constans facta est in tribulatione, ideo gentes conturbatee sunt bona conturbatione. Quæ enim prius conturbabantur ut destruerent, modo conturbabantur ut ædificarent. Et etiam regna, id est, reges prius erepti ut contradicerent, modo inclinati sunt ut adorarent. Nec hoe mirum, quia Dominus non solum hominum, sed etiam virtutum, id est, supercoelestium exercituum, qui prius locutus est per subjectam sibi creaturam, modo nobiscum ens, id est Emmanuel, quod est nobiscum, id est, nostræ naturæ Deus. Et susceptor, id est, medicus noster, qui suscepit nostram insirmitatem curandam, et Deus Jacob, id est, omnium luctatorum et supplantatorum. Ipse, inquam, modo dedit vocem suam principaliter per seipsum et per apostolos, et ideo terra, id est, plebs gentilis, quie cum prius esset pulvis, modo facta est terra culta,

modo est mota ut fructificet.

Venile et videte. Quia Dominus virtutum nobiscum ens, et susceptor noster factus dedit vocem suam, ergo omnes venite passibus fidei ut credatis, et credendo videte ut vivatis. Videte, inquam, opera Domini, qua Dominus non solum hominum, sed etiam virtutum nobiscum ens susceptor noster Deus Jacob (quod reputitum est ad commendationem) posuit ut prodigin, id est, miranda, et spectant super terram, id est, super illos qui de pulvere sunt facti culta tibi auferens bella. Exponit opera illa, quasi dicat : hæc, inquam, sunt operu quæ Dominus posuit, scilicet, quia Dominus auferens bella, id est, tollens omnem contradictionem et repugnantiam sanctæ doctrinæ, si non a paleis, saltem a granis usque ad finem terræ, id est, in omnit parte terræ. In omnem terram exivit sonus apostolorum, vel usque ad finem terræ, id est, in tantain, ut illos qui prius rebellabant, facerent finem esse terræ, scilicet, ut omnem terrenitatem in se finirent. Dominos, inquam, conteret arcum, id est, occultam impugnationem; et confringet arma, id est, manifestam impugnationem, et scuta, id est, defensionem male præsumptionis, delensionem scilicet peccati comburet.

Et destruet igni, non quolibet, sed illo quem ipse A sed super cmnem terram. Ipse, inquam, subjecit popuvenit mittere in terram, et vult ut ardeat, scilicet, per dilectionem Dei et proximi. Ipse diro dicens : Vacute, id est, vacuate vos vitiis, unde pleni eratis, ut impleamini virtutibus. Et videte, id est, cognoscite me esse Deum. Quod debetis cognoscere, quoniam ego revera sum Deus, qui exsultabor, id est, glorifica-bor in vobis gentibus. Et tandem etiam exaltabor in terra Judaica, quia de ea prædictum est: Et reliquiæ salvæ fient. Ecce bie manifeste notat Indæorum et gentium concorporationem, de qua in titulo prædictum est. Potest et aliter psalmus iste a principio ordinari et construi, ut sic dicatur : Deus noster Dominus, scilicet, virtutum nobiscum, susceptor noster Deus Jacob. Dedit vocem suam, et ideo terra mota est. Et quomodo mota sit, præmissum est, videlicet, quia gentes conturbutæ sunt, et inclinata sunt regna. Ipse, dico, ani est refugium et virtus et adjutor in tribulationibus. quæ nimis invenerunt nos. Cætera non mutantur.

# IN PSALMUM XLVI.

In finem, pro filiis Core Psalmus.

## ARGUMENTUM.

Machabæorum personæ carmen hoc quasi triumphale præcinitur, quomam, victis gent bus vel Judæis prævaricatoribus, templum est cum sacris ritibus instauratum. Item legendus ad lectionem Actus apostolorum, postquam ascendit Christus ad Patrem.

#### EXPLANATIO.

Titulus notus est, Christum et Christianos insinuans, quanivis ex per ona filiorum Core totus sit hymnus cantalus, diapsulmatis tamen est interpositione divisus. Primo modo commonentur gentes Domino laudes personare, quia populo acquisitionis cuncta subjecit, et in sua hæreditate collocavit. Secundo ascensio Domini et regnum describitur, quoniam sancti ipsius sunt sine fine fruituri.

### COMMENTARIUS.

Omnes gentes, plaudite. Dominus Deus noster fidem, in qua stamus, ex qua vivimus, per quam et salvamur, multipliciter varieque per Scripturas sacras revelavit nobis. Sacramenta quidem verborum va-tians, fidem tamen eamdem commendans, ut dum ordo dicendi variatur, et res antiqua renovatur, sit homo in corde paratus retinere, et postea non sit piger eadem cogitare, et quod comedit, id est, audivit, semper ruminare, ne inveniamur animalia immunda, sed munda, sicut in hoc psalmo res eadem quæ jam sæpe in aliis psalmis prædicta est iteratur. Cujus titulus est : In finem pro filis Core, psalmus ipsi David. Quod sic exponitur : Iste psalmus refertur in linem, cantaius a quibusdam filiis Core, id est, ut alii filii Core imitatores Christi ejus passionis fiant. Psalmus, dico, attributus ipsi David, id est, perfectioribus in corpore Christi. Est enim vox apostolorum sanctorum exhortantium nos ut Deo qui pro nobis descendit et mortem subiit gratias, in quantum possimus, referanus; scilicet, ut ore et opere ei D faciet filios Abrahæ. Quod sic dicit more prophetæ, plaudamus, et in quem Judai parvulum offenderunt, illum nos cognoscamus excelsum, et quem illi habuerunt irrisibilem, nos timeamus casto tamen timore terribilem. Potest vero, juxta quosdam qui hunc psalmum cum superiori unum faciont, ita ad prædicta continuari, quasi dicat : Quia Dominus non sotum in gentibus, sed et in terra Judaica exaltabitur; ergo omnes gentes, plaudite Deo manibus, id est, in bonis operibus laudate Deum, et jubilate ei in voce non qualicunque, sed exsultationis, id est, in exsultativa laudatione. Sive enim tantum bene operantur, et voce non laudaremus, sive e converso faceremus, pigri essemus, et ideo utrumque præcipitur.

Quoniam Dominus excelsus. Ideo debetis, omnes gentes, Deo manibus plaudere, et voce jubilare, quoaiam Dominus, id est, Christus, prius parvulus, modo therus excelsus; prius derisibilis, modo factus terribilis, et modo rex magnus non solum super Indwam,

los Judaicos nobis apostolis et præconibus, et non solum populos, sed etiam gentes, id est, gentiles, posuit sub pedibus, id est, sub affectionibus nostris, ita ut qui a nostris prius interficiebamur, ab istis honorabamur; et quia ab illis expulsi sumus, ab istis recepti simus. Et hoc modo quia et populus et gentes nobis subjecit, elegit assumendo, quam ante siecula elegerat, disponendo, hæreditatem suam, et de Judwis et de gentibus nobis associando. Exponit que sit illa hæreditas, scilicet, elegit speciem Jacob, id est, viros speciosos significatos per Jacob, quia Jacob dilexit, Esau autem odio habuit. Duo enim fratres fuerunt in utero matris, pugnantes et se invicem collidentes, quorum alterum Deus clegit, alterum reprobavit. Et accipitur alter, id est, Jacob in omnibus bonis, alter vero in omnibus malis.

Ascendit Deus in jubilo. Quasi aliquis dicerct : Quomodo elegit Deus hanc hæreditatem? Hoc modo, R scilicet, quia in coelos ascendit, et inde Spiritum sanctum misit, qui corda nostra confirmavit, ut populi et gentes subjicerentur nobis. Sie quoque continuatur : Vere Dominus excelsus, quia jam ascendit illuc quo sequi non potuerunt qui eum crucifixerunt. Et hoc in jubilo, id est, in immensa lætitia et supore apostolorum, et Dominus ascendit, in voce angelicae tubæ. Angeli namque consolati sunt apostolos stupidos, et a se quodam modo abalienatos, ascendente Domino, quasi dicant : Corpus quidem tollitur ab oculis vestris, sed Deus non separatur a cordibus vestris. Videte ascendentem, credite in absentem. sperate venientem per occultam misericordiam, semper sentite eum præsentem.

Psallite Deo nostro. Quia Dominus excelsus factus est et terribilis, et Rex magnus super omnem terram, ergo, omnes gentes, psallite et opere et voce. Et cui debeant psallere exponit : Psallite Deo, scilicet, Deo Patri nostro, id est, nobis propitio. Psallite Regi nostro, id est, Filio, psallite et Spiritui sancto. Et debeiis psallere, quoniam Deus est Rex factus per cognitionem non tantum Judæorum, sed omnis terræ. Semper quippe Deus, velit nolit, Deus rex est universæ terræ; sed tamen tunc tantum Rex dicitur, quando regnare cognoscitur. Unde dicit Isaias : Qui eruit te Deus vocabitur universæ terræ. Rex, inquam, Deus est, ergo psallite non insipienter, sed sapienter. Insipienter namque psallebant dum idola adorabant; sapienter vero nunc psallunt, quoniam Creatorem colunt.

Regnabit Deus. Ideo sapienter psallendum est. quia Deus r gnabit, id est, regnare cognoscitur super omnes gentes, et si non in paleis, saltem in granis. Quod innuit cum dicit quia Deus sedet jam dispositione, sedebit etiam in re super sedem sanctam suam, id est, super animas justorum. Præparate itaque vos Domino, et ipse sedebit in nobis quia Salomon dicit : Anima justi est sedes sapientia.

Principes populorum. Vere Dominus reguavit suloquens per præsens de futuro : Principes populorum gentilium, qui quandiu lapidea corda habuerunt. disgregati a Deo erant, modo sunt congregati cum Deo Abraham, scilicet, facti filii ipsius Abraham, non carnem ejus gerentes, sed fidem habentes. Et hoc ideo sactum est, quoniam dii terræ, id est, apostoli, qui habiti sunt quasi dii in terra, fortes, id est, in tribulatione et prædicatione persistentes, sunt vehementer elevati, id est, honorati et exaltati, Domino, scilicet, cooperante, et sermonem confirmante sequentibus signis. Valde namque elatus Petrus erat, cum etiam tactus umbra: ejus ægros erigebat. Quare principes ejus facile crediderunt, et fidem per eos susceperunt. Vel aliter, quasi dicat : Ideo facta est raceptio gentium, quia facta est expulsio Judæorum. Quod innuit dicens: Quoniam dii, id est, Judzi, qui propter legem et prophetas aliorum comparatione erant quasi dit, fortes terræ, id est, præsumentes de ria, sunt elevati vehementer, id est, tantum superbie-runt, quod medicum qui ad ipsos venerat necessarium sibi non putaverunt, et ideo eum occiderunt. Et sic illud completum est: Quia ex parte contigit cacitas in Israel, ut plenitudo, etc.

#### IN PSALMUM XLVII.

Psalmus cantici filiis Core secunda Sabbati.

ARGUMENTUM.

Æstimatione hominum ignorantium Deum, ex his quæ in civitate operatus est, magnus apparuit. Item legendus est ad Apocalypsin Joannis, figura Ecclesiæ in Jerusalem futuræ.

#### EXPLANATIO.

Secunda Sabbati est secunda dies a Sabbato, quæ nunc secunda feria vocatur, in qua die, sicut Genesis narrat, fecit Deus firmamentum in medio aquarum, et figuratur, quæ velut inter inferiores et superiores aquas suspensa, inferior quidem angelicæ sublimitati, sed mundanæ est conversatione sublimior. Sicut ergo in vicesimo tertio psalmo prima Sabbati, qua facta est ina, resurrectionem Domini præmonstrat esse canendam, sic et in præsenti secunda Sabbati, qua factum est firmamentum, Ecclesiæ culmen ostendit. Cui filii Core, id est, Dominicæ passionis hujus cantici psalmum resonant. In prima positione laudes Domino dicunt. quod Ecclesiam suam dilatans cunctis terrarum regibus potentiam suam ostenderit. In secunda gratius agunt de adventu Salvatoris, commonentes antistites futuros ut gradus in Ecclesia distribuant, per quos Salvator possit agnosci, qui samulos suos æterna protectione custodit.

#### COMMENTARIUS.

Magnus Dominus et laudabilis. Dominus Deus noster per distinctionem operum suorum aliud nobis innotuit, quam ipsa simpliciter opera. Legitur enim C in libro Genesis sex diebus distinxisse opera sua. Et prima die fecit lucem, et divisit eam a tenebris. Per quod nos aliud quam quod factum est intelligere voluit; per lucem quippe prima die factam, intelligendum est quod per resurrectionem Domini nostri Jesu Christi facta nobis lux est, quia datus est nobis de tenebris ad lucem, de morte ad vitam reditus. Per eamdem autem lucem, a tenebris divisam, intelligenda est separatio fidelium et infidelium. Qui enim credunt in mortem Christi, et ejus resurrectionem, et similia, sunt lux a tenebris separata. Quia de his dicit Apostolus : Fuistis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino. In infidelitate vero permanentes, ienebræ sunt. Et de hoc negotio primæ diei habuiions superius psalmum quemdam in prima Sabbati. scilicet Domini est terra et plenitudo ejus, orbis terra-rum. In secunda vero die Sabbati, id est, in die secunda fecit Deus sirmamentum, et stabilivit illud in medio aquarum, per quod firmamentum designatur D Leclesia, corpus illus capitis, de quo psalmus præcedens in prima Sabbati loquitur. Quæ Ecclesia proprie accipitur in sancus, qui non facile cedunt ten-tationibus hujus sæculi. Soli enim corroborati in fide, et fundati in charitate, digne appellantur nomine firmamenti. De quibus dicit Apostolus : Nos firmi infirmorum infirmitatem sustinere oportet. De Ecclesia quoque alibi dicit : Ecclesia Dei vivi, columna et firmamentum veritatis. Et totum tempus ab ascensione Domini usque ad communem omnium resurrectionem potest vocari secunda Sabbati. In quo tempore per apostolos et præcones sauctos constituitur hoc firmamentum, id est, Ecclesia, et consolidatur in medio aquarum, id est, matorum, quorum amaritudine circumdatur undique. De hoc firmamento non significante, sed significato, agitur in hoc Psalnio. Cujus titulus est : Secunda Sabbuti laus contici filiis Core. Quod sic intelligitur : Laus ista

terrenitate sua, de sæculari scilicet potentia et glo- A cantici, id est, hymnus exsultationis, cantatur de secunda Sabbati, id est, de rebus significatis per res creatas in secunda Sabbati, propositus filiis Core futuris, id est, omnibus quicunque imitatores passionis Christi esse voluerint, ut magis et magis proficiant. Et est vox prophetæ, vel cujusque perfecti de priori populo, cognoscentis per Spiritum constituendam esse Ecclesiam, et exhortantis nos, ne nos subtrahamus, imo, quoad possumus, in hoc ædificium ingredi nitamur, ut vivi lapides, si non quadrati, saltem qualescunque in eo fiamus. Quapropter ingreditur commendare hoc ædificium, dicens ita : Dominus Pater futurus est magnus, id e-t, magnificus per bona opera, non in Babylonia, sed in civitate Dei nostri. Civitatem bic accipit collectionem fidelium, id est, Ecclesiam, quæ est civitas Dei nostri, per nostram naturam sumptam facti, quia pertinet ad Verbum incarnatum. Et Dominus etiam futurus est nimis, id est, valde laudabilis, cum nec cogitatione vocavit illud cælum, ubi sanctæ Ecclesiæ celsitudo præ- B apostatabit in monte sancto ejus, id est, in Christo, qui caput est hujus civitatis. Et est mons sanctus conscissus de monte, id est, natus de Judaico populo sine manibus concidentium, id est, sine manibus complectentium. Maria enim, de qua natus est, non cognovit virum; hic autem mons crevit et factus est magnus mons, et implevit universam terram. Non sis ergo piger ascendere in hunc montem, quia ipse non fuit tardus venire ad te dormientem. Non enim oportet te laborare, vel peregrinari, ut hunc montem invenias, sed si hunc montem non ascendis, et in eo non proficis, tunc vero peregrinus eris.

Fundatur exsultatione. Duo posuit, civitatem, scilicet, et montem sanctum ejus. Modo primum aget de civitate, postmodo aget de monte, dicens ita : Civitas regis magni. Cujus quia magnus magnam condecet esse civitatem, fundatur ab exsultatione, id est, ab exsultationibus universæ terræ. Nullus enim vere exsultat, nisi qui in Deo exsultat. Et ostendit hoc per partes, scilicet, quia mons Sion, id est, quidam de Judwis, qui dicuntur mons Sion, id est, mons speculationis, propter legalium observantiam, sunt civitas regis magni, quia alter paries sunt. Et latera Aquilonis sunt etiam civitas regis magni, quia a!ter paries sunt. Latera aquilonis sunt homines desperatissimi de gentibus qui maxime adhæserunt Aquiloni illi qui dixit : Ponam sedem meam ad Aquilonem, et ero similis Altissimo. In quibus quia superabundavit iniquitas, refrixit charitas, quod recte per Aquilonem intelligitur. Aquilo namque contrarius ventus calidæ plagæ meridionali est, quia frigidus est. Et ideo in Aquilone diabolus et omnes frigidi in charitate intelliguntur, qui sanctis viris, qui verum solem justitiæ semper præsentem habent, contrarii sunt. De his etiam fuit filius ille qui, devorata sub-stantia sua cum meretricibus, abiit in regionem dissimilitudinis, et adhæsit uni principi illius regionis, Aquiloni, scilicet; sed tandem reversus ad se, quia etiam Ecclesia de desperatissimis et perditissimis constituenda erat, dixit: Surgam, et ibo ad patrem meum, etc. Ecce redeunte isto, duo populi, ecce duoparietes Ecclesiæ. Per illum enim qui revertitur, gentilis populus intelligitur, qui adeo a patre suo recesserat, quod etiam idola adorabat. Per illum vero qui cum patre mansit, Judaicus populus designatur, perseverans in institutis legalibus, ex quibus duobus constituta est Ecclesia, et mons Sion et lutera Aquilonis sunt civitas regis magni. Habent quidam tibri, Montis Sion, quod sic construitur : civitas fundatur ab exsultatione universæ terræ, montis Sion, id est, ab his qui de Juda: s conversi exsultant. Et ideo point universæ terræ, cum de solis Judæis agat, quia inter ipsos Judæos quædam tribus desperatissimæ erant, ut tribus Benjamin, de qua fuit Saulus et omnes principes illius populi-

Deus in domibus. Mons, inquam, Sion et latera Aquilonis sunt civitas regis magni. Et hoc modo, name cognoscetur, id est, per evidentia signa præseus esse

domibus ejus civitatis, id est, tam in populo de gentibus, quam in illo de Judæis. Quod dictum est contra arrogantiam Judæorum, qui jactabant se de patre Abraham, et salvari se solos putabant; et merito cognocetur Dominus in domibus ejus, cum (pro quia) suscipiet tanquam bonus medicus eam infirmam sanandam, et tuendam. Et potest hæc referri susceptio, vel ad occultam et continuam ejus misericordiam, vel ad incarnationem Verbi.

Quonium ecce. Quasi aliquis dicat : Contra quos opus est ut tueatur eam, dicit : Vere opus est : quoniam reges, id est, non solum plehes, sed etiam savi principes, ut Diocletianus, Maximianus, congregati sunt ut impugnent eam. Et ecce (puta verum quod dico) quia reges ipsi, quantumcunque in ritu diversi, convenerunt in hoc unum, scilicet, ut Ecclesiam de-struerent, et Christianum nomen delerent; sed tamen ipsi lidem Reges, videntes hanc civitatem sic fundari, admirati sunt, etc. Potest in bono quoque B prædictus versus legi, et sic ad supradicta conti-nuari : Ideo dico quod latera Aquilonis sint civitas regis magni, quon am non solum plebes de gentilibus, sed etiam reges, ut Constantinus et multi alii. Vel generaliter Reges accipere possumus omnes illicitos motus suos bene regentes, qui omnes congregati sunt in hanc civitatem. Ecce, puta verum quod dico, quia dissimiles moribus et lingua convenerunt in unum, id est, in eamdem sidei concordiam. Quomodo autem hoc factum est? Hoc modo, scilicet; quia ipsi reges videntes civitatem istam fundari sic id est, tam evidentibus signis et miraculis, et quod unus paries esset ex præputio, alter ex circumcisione, admirati sunt in miraculorum exhibitione, conturbati sunt in conscientia delictorum, et sic commoti sunt ad pænitentiam. Et hoc iden, quia tremor, futuri, scilicet, judicii, ex comminatione præconum, eos apprehendit. Ibi, scilicet, in tremore, erunt dolores in eis, ut dolores parturientis, id est, pœnitentis; dolores dico non steriles, sed fructuosi, parturire namque sequitur fetus. Attende bic ergo conceptionem, et re ognosce parturitionem. Issias enim dicit : Ex timore tuo, Domine, concepimus, et spiritum salu-tis peperimus. Sic et hi reges ex timore Domini conceperunt timorem, et spiritum salutis postea pepererunt, quia credentes in eum quem timuerunt salvi facti sunt. Et vere erunt eis dolores ut parturientis, quia tu, Domine, conteres naves Tharsis, id est, humiliabis superbiam gentilium, qui prius de incerto divitiarum hujus s:rculi tumuerunt in spiritu vehementi, id est, in timore nimio, propter futuri judicii comminationem. Vel in spiritu vehementi, id est, vila comburenti, id est, in flagranti ardore charitatis Dei et proximi. Attende quod dicit: Naves Tharsis. Fuerunt qui dicerent per Tharsin designari Ciliciam, regionem opulentissimam et potentissimam, quia Tharsis civitas ejus est metropolis. Alii quoque dixerunt quod ea civitas quæ nunc Carthago dicitur, Tharsis etiam olim vocaretur. Quod nulli mirum debet videri, cum eadem etiam Byrsa a corio tauri sit vocata. Cujus primordia per navigationes et negotiationes rantum floruerunt, quod non indigne per naves Tharsensium superbia gentilium significatur, de incerto divitiarum ita præsumentium, sicut nautæ de incerto flatu ventorum. Similiter quoque si per Tharsim Cilicia designatur, non indique per Ciliciam patriam opulentam et gloriosam superbia gentilium designatur. Potest et secundum nominis interpretationem congrue hoc dici. Tharsis enim interpretatur exploratio gaudii, per quod recte gentiles designantur, qui prius in terrenis et transitoriis gaudium explorabant, quia vere in eis beatitudinem esse putabant. Quorum naves, id est, superbiam et gloriam contrivit et humiliavit Dominus in spiritu vchementi.

Sicut audivimus. Sic continuatur: Tremor apprehendit reges, ipsos dico dicentes: Sicut audivimus, etc.

cognoscitur, non tantum in domo una, sed ctiam in A Vel ita simpliciter potest continuari : Onia Dominus conteret naves Tharsis, id est, humiliavit superhiam gentium, ideo, sicut audivimus promissum, sic vidimus completum; sicut audivimus in promissionibus, sic vidimus in exhibitionibus. Ubi autem vidimus? seilicet, in civitate Domini, qui etiam virtutam, id est, supercælestium exercituum dicitur Dominus. In civitate dico Dei nostri, id est, pertinentem ad jus verbi, quod est Deus noster, id est, nostræ naturæ particeps. Et hoc ideo, quia ipse Deus Verbum fundavit eam in seipso. Fundamentum enim alind nemo potest ponere, præter id quod positum est, quod est Christus, non temporaliter quidem, sed fundatio ejus manet in eternum.

Suscepimus, Deus. Hic manifeste agit de monte sancto, sicut et superius de civitate. Quasi dicat : Hoc modo Deus noster eam fundavit civitatem, quia, o Deus Pater, nos suscepimus illum qui non solum dicendus est misericors, sed ipsa misericardia emphatice. Et si non in omnibus, saltem in medio templi tui, id est, in perfectis; templum enim Dei sunt omnes qui sacramenta fidei perceperunt. Sed qui inter nos formam pietatis habent, quia sacramenta perceperunt, sed virtutem ejus abnegant, quia opera pletatis non observant; hi, inquam, sunt quasi cir-cuitus hujus templi. Quoniam et formam pietatis habent, et virtutem eins tenent, quia opera fidei exercent, hi in hoc templo medium sunt, et suscipiunt in se Dominum, quia in eis habitat fide et operai ne ; illi vero alii et suscipiunt et non suscipiunt. Suscipiunt per sacramenta, non suscipiunt per opera.

Secundum nomen tuum, Deus. Quasi dicat : Nos, inquam, qui in medio templi sumus, suscepimus, sed nunquid pauci per boc, quia medium templi? Non, imo multi; quia, o Deus, secundum nomen tuum. id est, secundum hoc quod dilatatum et diffamatum est nomen tuum, sic, id est, ad eum modum dila-tata est laus tua. Quasi dicat : Sicut ubique per præcones tuos nominaris, sic ubique laudaris. Vel aliter : Laus tua est sie dilatata, sie magnificata, ut secundum nomen tuum sit, id est, secundum hoc quod convenit nomini tuo, id est, majestati nominis tui. Nam est extensa usque in fines terræ, quia in omnibus partibus terræ est, vel in illis est qui se fecerunt fines terræ, nihil præter sola necessaria, et vix etiam ea, retinente». El ne aliquis erroneus dicat : Ergo pauci collocandi erunt ad dexteram, multi vero ad siuistram, et ideo Deus paucitatis dextrorum misertus. quosdam de sinistris transfert ad ipsos, obviat linic errori propheta per Spiritum sanctum, dicens ita : Dextera tua, Domine, plena est non hædis, sed agnis, quia plena est justitia, id est, talibus qui possint dici ipsa justitia, quod est dicere : Nulli mali, sed soli justi ad dexteram Dei collocabuntur. Et justi erunt multi, mali vero panci, quia nilul est tam obnosium paucitati quam quod est debitum perditioni.

Lætetur mons Sion. Quia ad dexteram ponentur tantum justi. Et hi non erunt pauci, sed multi. Lætentur ergo qui ponendi ad dextram, qui vero positi sunt ad sinistram enitantur transferri ad dextram. Quod sie dicit : Lætetur mons Sion, id est, lætentur illi qui de circumcisione ponendi sunt ad dextrain; et exsultent etiam filæ Judæ, id est. filii confessionis, scilicet, illi qui de gentibus per confessionem facti sunt tibi lilii, quia et ipsi ad dexteram ponendi. Exaultent, inquam, Domine, non propter se, sed propter judicia tua, id est, propter justa præcepta tua custo dita. Vel propter judicia tua, scilicet, quia placuit tibl ut judicares, quod ex parte cæcitus contingeret in Israel, et sic plenitudo gentium intraret. Unde debent exsultare et filiæ Judæ, id est, filit confessionis, quæ recepte sunt, et etiam fideles de Judeis, qui exce-cati non sunt. Vel propter judicia tua futura, juan partim evasa, scilicet, in spe. Spe enim salvi facti sumus, tandem prorsus evadenda, videlicet, quia non cadet unum granum in multitudine paleurum

comburendum.

Circumdate Sion. Hactenus locutus est quasi de his qui 🛕 nunquid vox ita clamosa erat, ut omnes possint aumedium templi sunt; nunc convertit se ad eos qui circuitus templi sunt, hortando eos ut fiant medium, quasi dicat: Ponendi ad dexteram exsultent, vos vero positi ad sinistram, qui adhuc estis circuitus templi, circumdate Sion in mediam et non mala circumdatione, scilicet, ut insidiemini ei, sed complectimini eam per dilecionem, ut imitemini, et narrate que narretis non in temeritate vestra, sed in turribus, id est, in auctoritate turrium ejus, id est, freti auctoritate sanctorum apostolorum, qui sunt turres ejus civitatis, de qua alibidicit : Valida est sicut mors dilectio. Sicut enim potens fuit diabolus ad destruendum, ita Christus, quem sola charitas ad nos venire fecit, ad reficiendum; sicut ille ad de-jiciendum, ita iste ad erigendum. Ponite, inquam, corda vestra in virtute, et in hac virtute distribuite, id est, distributim accipite domos ejus. Quasi dicat : Dum domus hujus civitatis sunt. Illi cui circuitus templi, et qui medium ejus sunt. Quos distributim debet accipere quivis fidelis, medios quidem ad imi- B citer, sed auribus, id est, aures audiendi. Quasi dicat: tandum, circumentes vero, ad devitandum. Vel per domos, quasi diversas familias possumus accipere; una enim quasi familia sunt eminentes in castitate, alia in largitate, et sic secundum propria dona Spiritus sancti diversæ sunt samiliæ, quas distribuere debent. Ut in istis boc imitentur, in illis illud, et sic in singulis quæ bona sunt. Ideo dico ut hæc faciatis, ut bonum exemplum aliis sitis, scilicet, ut enarretis, non solum in præsenti filiis vestris, sed etiam enarretis posteris vestris in alia progenie futura, hoc, scilicet, quoniam hic Deus qui susceptus est, in medio templi, est Deus noster, id est, Deus nostræ naturæ, hoc est, et verus Deus et verus homo, manens in eternum et in sæculum sæculi. Et ipse per seipsum, non per sibi subjectam creaturam reget nos in bonis operibus hic, et sic perducet nos in æterna sæcula.

# IN PSALMUM XLVIII. In finem, filiis Core psalmus.

# ARGUMENTUM.

Communis exhortatio ad omnes homines dirigitur, ne sæculi divitias magnipendant, sed pro his potius, si forte affluant, Deo gratias referant, easque pro æterna requie dispensent. Item vox Ecclesiæ super Lazaro et divite purpurato.

# EXPLANATIO.

Tituli hujus verba cuncta trahunt ad Dominum, illiusque cruore redemptos. Per totum psalmum verba sunt omnipotentis Filit. In prima sectione narrat qualia dicturus vel daturus sit fidelibus tempore incarnationis sua; in secunda qua sint stuttis ventura, in tertia que justos impiosque secutura sint. In quarta commonet suos, ne timeant divites sæculi, qui omnia bona sua cum luce relinquant.

# COMMENTARIUS.

Audite hæc, omnes gentes. Titulus est talis: In finem filiis Core psalmus David. Hoc est, iste psalmus finem filiis Core psalmus David. Hoc est, iste psalmus
David prophetæ vel cujusque sidelis persectæ animæ
David prophetæ vel cujusque sidelis persectæ animæ
David prophetæ vel da postaniani palatus in sidenam de priori populo, vel de posteriori relatus in finem proponitur filiis Core, ad hoc scilicet, ut devitent usitatam perversionem. Usitata enim perversitas in hominibus est, quod cum deberent vivere secundum Dei voluntatem, potius volunt Deum vivere secundum suam voluntatem. Et dum ipsi nolunt corrigi, volunt Deum depravari, arbitrantes non esse justum quod ipse vult, sed quod ipsi volunt. Et qui diligunt eum propter terrena commoda, et bona temporalia, murmurant adversus eum, cum vident bonos tribulari, malos prosperari, quasi non dignetur regere humana, non curet hæc infima. Contra tales loquitur divinus sermo etiam in hoc psalmo. Ad quem non oportet et nos attentos vos faciamus, quia ipse propheta vos satis reddit attentos; et non solum vos, sed onnes homines justos, sive injustos, dicens ita: Omnes gentes, id est, gentiliter adhuc viventes, audite hac que dicam, ut corrigamini. Quare dicit omnes gentes?

dire? Non ntique, sed prævidit per Spiritum sanctum, illud quod in illo uno populo Judaico fuit scriptum et lectum, per omnes gentes revelandum esse atque relegendum. Et iden dixit: Audite, omnes gentes, et vos etiam omnes qui habitatis orbem, percipite hæc auribus. Videtur hoc esse repetitio, nisi forte dicamus, quod prius alloquitur iniquos, hic vero justos. Et quærat aures illas, quas Dominus requirit in Evangelio dicens: Qui habet aures audiendi audiat. Illi enim soli aure audiendi audiunt, qui inhabitant terram, id est, carnem suam, non quos ipsa inhabitat, hoc est, qui non subjacent carni suæ, sed dominantur ei, illicitos motus omues bene regendo, neque portantur a lecto doloris, imo ipsum portant. Et ideo dicit : Omnes qui habitatis orbem, id est, qui inhabitando et excolendo terram carnis vestræ facitis eam orbem, id est, orbiculatam et perfectam : vos, inquam, percipite hæc quæ dicam ; et non simpli-Nunc quidem boni et mali commistim audite, quia quando erit tempus disgregationis, tunc apparebit qui audierunt cum causa, quique sine causa. Sine causa enim audiunt, in gentilitate permanentes; com causa vero audiunt, qui orbem inhabitant. Audiant, inquam, hæc quique terrigenæ, id est, omnes imaginem terreni portantes, et hæreditatem in terra sibi quærentes, velut gigantes super pectus suum gradientes, qui serpentinos pedes babebant, quia de terra erigere se non valebant. Et omnes filii hominum, id est, portantes imaginem filii hominis, id est, Christi. Et ideo fil i, id est, imitatores verorum hominum, patriarcharum, scilicet, et prophetarum, ipsi etiam audiant hæc. Terrigenæ quidem audiant, pro-pter judicium; filii vero homiaum propter præmium. Et est repetitio, per graviora tamen et expressiora vocabula. Expressius enim hoc nomen terrigena ma-litiam notat, quam gentes. Dives quoque et pauner C collecti in unum, quia in eadem area mista sunt paleze et grana, simul audiant nunc docentem, ne separatim in futuro Deum audiant judicandum. Audient enim lunc divites : Ite, maledicti, in ignem; pauperes vero: Venite, benedicti, etc. Dives vocatur, qui vel habet divitias, et inde inflatur; vel qui non habet, sed habere vult, ut inde extollatur. Similiter pauperes dicuntur, qui nec habent, nec curant habere, vel si habent, sunt tanguam non habentes. Non enim consulit Deus arcam vel cellam vinariam, sed consulit conscientiam, et hoc modo multi qui non sunt divites corpore damnose divites sunt corde, et multi divites corpore salubriter pauperes sunt corde. Tales pauperes divites illi erant, dequibus Apostolus Timotheo dixit: Præcipe divilibus hujus sæculi, etc.

Os meum loquetur sapientiam. Ideo qua dieam debetis audire, quia quædam magna erunt. Nam osmeum loquetur sapientiam verain; et quia multi 82 pientiam loquuntur ore, non tamen ex corde, ut potatio proprie cordis est, ideo subdit : Et meditatiocordis mei, id est, cor meum meditans, non negligens loquetur prudentiam, scilicet, ut quisque provideat cur timendum sit in die mala, et sic laboret ut ibi non timeat. Et est dicere : Quæ dicam non ore tantum dicam, sed ex corde proferam. Et ne putaremus quod loqueretur ex suo ore, et ex suo corde, et ideo vilipenderemus, dicit quia quæ loquetur prius audiet aure audiendi, a Veritate intus sibi præsidente. Multi enim loquuntur, qui quod dicunt non audiunt. Quales sunt omnes illi qui d'eunt et non facient. De quibus Dominus dicit in Evangelio : Super cathedram Moysi sederunt Scribæ et Pharisæi; quæcunque dixerint vobis, facite, secundum vero opera eorum nolite facere. Et ideo dicit iste quia prius audiet, et deinde aperiet. Et hoc quod dicit : Inclinabo in parabolam aurem meam, quod est dicere : Priusquam loquar, humiliabo vim audiendi in me, ut veritate intus prasidente

audiam. Ilumiliabo dico in parabolam, quia necesse A cujus caput conterere debemus. Unde Evæ et serest ut adhuc paraholice audiam, quia quandiu in hoc corpore sumus, a Domino peregrinamur, et ex parte tantum videmus. Unde Apostolus : Videmus nunc per speculum in anigmate. Quantumcunque enim aliquis resculpet et excolat cor suum, quantumcunque ad interiora videnda confugiat, tamen dum in hac corruptione sumus omnes, visio quam habemus est quasi anigma, vel parabola, id est, similitudo obscura ad illam visionem quam soli boni habebunt post hanc corruptionem; erit tamen ihi corporalis visio Christi communis, sicut et hic fuit bonis et malis, quia dictum est : Videbunt in quem transfixerunt. Solis autem dilectoribus illa visio reservatur, de qua Dominus dicit : Si quis diligit me, diligetur a Patre meo, et ego diligam eum, et manifestabo ei meipsum. Et de hac dictum est : Tollatur impius, ne vident gloriam Dei. Nec hæc visio exterioribus, sed tantum interioribus oculis poterit videri. Inclinabo, inquam, aurem, ut audiam, et deinde aperiam propositionem meam, id B cumdabit me? Utique non, quia solos illos circumest, illud quod posui me ostensurum in psalteria, id dabit, qui confidunt in virtute sua, id est, de se præest, in corpore per operationem. Sicut enim musicus aliquis utitur psalterio, ut instrumento ad sonum aliquem perficiendum, sic anima utitur instrumento corporis, ad id quod a Veritate interius audivit aperiendum. Expressius enim cognoscitur quando in dictis et factis

peritur. Cur timebo in die mala? iniquitas calcanei mei circumdabit me. Sic continuatur: Dico quia aperiam propositionem meam. Hac autem est illa propositio: Ego vel quis alter cur timebimus in die malu? Ideo scilicet, quia iniquitas calcanei circumdabit nos, quasi dicat: Hæc causa timoris in potestate liberi arbitrii mei est, ut possim eam admittere, vel vitare. Vitabo, et sic in die mala non timebo, sed gandeho. Dies mala est dies calamitatis et miseriæ, quæ multis erit mala, multis etiam bona. Sicut enim mala perituris, ita bona salvandis. In qua perfectus iste qui hic loquitur timere e dicit, non propter se, sed transferendo alios in se. Quod autem dicit : Iniquitas calcanei mei cir- C cumdubit me, sic potest accipi, ut per calcaneum, qui purs pedis est, pes totus intelligatur; et postea id per quod fit (pro eo quod fit), scilicet, pes pro via. Etsi calcaneus noster erunt viæ nostræ, viæ, scilicet, pravæ. Quidquid enim ex nostro habebimus, pravom erit; quod vero ex Deo, bonum est. Et erit bæc sententia: Iniquitas calcanet mei, id est, viarum mearum, quæ pravæ sunt, circumdabit me, id est, opprimet me in die mala. Et harc erit timoris mei, vel cujuslibet causa. Sed quia in potestate liberi arbitrii nostri est ut pravas vias insistamus, vel non vitenius vias pravas, et insistamus viam rectam, illam schicet qua: dicit de se : Ego sum via, et veritas, et vita, et sic non timebimus, imo gaudebimus. Vel aliter, per calcaneum facile subruimur, quia magis ei innitimur, et ideo per calcaneum peccata illa signantur, quibus facilius ad interitum subruimur, criminalia, scilicet. Juxta quod sic dicetur: Iniquitas calcaner mei, id est, iniqua subversio mea, crimina- D Dominus : Facite vobis sacculos non computrescentes, lia, scilicet, peccata circumdabunt me in die mala, et ideo timebo. Vel aliter : Calcaneus extrema pars pedis est, et ideo per calcaneum designatur finalitas operum, in quam nobis diabolus maxime insidiatur, quia si finis malus fuerit, præcedens vita mini valehit. Ut aliter : l'er calcaneum in quo firmius stamus status noster designatur, humilitas, scilicet, et charitas, que semper in nobis diabolus per corum contraria destrucre constur. Dicit enim beatus Gregorius: c Quia non curat ut nostra tollat, sed ut charitatem in nobis feriat. > Talis ergo sententia est : Ideo in die mala timebo, qua iniquitas calcanci mei, id est, iniqua subversio ejus, in qua firmius stare debui, id est, charitatis et humilitatis, circumdabit me, id est, opprimet me ibi. Vel ali.er: Pcr calcaneum, qui terræ adha ret, carnalia desideria designantur, quibus nos inhærentes facile labimur. Lt ideo magis in hac re insidias incentoris patimur,

penti dictum est: Ipse insidiabitur calcaneo tuo, tu conteres caput ejus. Serpens enim, id est diabolus, calcaneo, id est, lapsui carnis nostræ semper insi-diabitur, ut per id nos decipiat in quo fragiles sumus. Sed nos caput ejus, id est, principium suggestionis ejus ad petram, id est, Christum, conterere debemus, ne ad effectum, scilicet, producatur, quia beatus est qui tenebit et allidet eum ad petram. Sed quia quasi dicat in potestate mea est, liæc omnia vel devitare devitabo, et sic nihil timeo.

Qui confidunt. Describit qui sint illi qui timeant in die mala, vel quos iniquitas calcanei circumdabit, omnes illi scilicet qui confidunt in virtute sua. Potest quoque superior versus totus sub interrogatione, si quis nolit dicere, quod perfectus ille qui bic loquitur, alios in se transferendo, timeat, sed sit quasi dicat : Ego vel quivis persectus, cur timebimus in die mala? Nunquid enim iniquitas calcanei mei cirdabit, qui considunt in virtute sua, id est, de se præsumentes, et non in Domino sperantes, et qui gloriantur in multitudine suarum, id est, terrenarum divitiarum, non in Domino, qui promittit humilibus altitudinem, elatis minatur damnationem.

Frater non redimit, etc. Gloriantur, inquam, in divitiis, in quibus non est gloriandum, quia nec etiam in amicis, quod pretiosissimum genus est divitiarum, non est gloriandum. Et vere in amicis non est gloriandum, quia homo simpliciter, quantumcunque sit amicus, non redimet aliquem a ventura ira. Et vere homo non redimet, quia etiam frater homo non redimet. Frater iste homo est ille qui verus Deus et verus homo est; qui dixit: Ite, nuntiate fratribus meis, et cum quo Patrem Deum communem habemus. Unde necesse est ut quisquis vocat illum Patrem vocet et hunc fratrem. Qui homo frater, licet omnes communiter redemerit, si ad eum accesserint, illos tamen non redemit, qui sanguinem justi conculcant, et pretium suum non bibunt, id est, qui non delectantur in passione ejus, sed in vacuum gratiam Dei recipiunt; unde Apostolus: Hortamur vos ne in vacunm gratiam Dei recipiatis; frater, inanam, homo non redimit eum, et hoc ideo, quia non dabit Deo, id est, illi homini fratri placationem suam, id est, proprie ad ipsum pertinentem, scilicet, non exhibent veram humisitatem et veram obelieutiam, per quæ ipsum placatum sibi reddat, sicut et ipse Patrem per ea placavit. Quod est breviter dicere: Quia non imitatur eum, et quia non dabit pretium redemptionis animæ suæ, id est, per quod redimat animam suam. De hoc pretio dicit Dominus in Evangelio: Facite vobis amicos de mammona iniquitatis. Mammona syriaca lingua est pecunia, et pecunia est iniqua, quia dicit beatus Hieronymus: c Omnis dives aut est iniquus, aut hæres iniqui. Hoc autem summa iniquitas est, si quod Deus fecit commune, aliquis sibi soli privatum velit facere. > Alibi rursus dicit thesaurum non deficientem in cælis, quo fur non accedit, et tinea non corrodit. Ille emm pretium redemptionis animæ suæ vere dat, qui digne eleemosynam dat, id est, qui et seipsum et sua dat. Unde d clum est : Date eleemo ynam, et ecce omnia munda sunt vobis. Non dabit, inquam, pretium pro amma sua, et ideo laborabit in æiernum, id est, temporali ejus sollicitudini addetur sollicitudo æternie miseriæ. Et sic licet ejus vita finiatur, labor tamen non finietur. Et ipse veniens in finem vitæ suæ, deliciosæ scilicet, quam sibi elegit, vivet adhuc, non ut coronetur, sed ut puniatur in interno.

Non videbit interitum. ideo merito labor ejus erit æternus, quia ipse neque videt neque videbit, id est, non attendet verum interitum, interiorem, scilicet, sed tantum exteriorem, cum viderit sapientes exterius morientes. Dicit emm ica : Ecce hic sapiens eral, servire Deo omnibus modis satagebat; et tamen mortuus est. Quid profuit ergo ei sanctitas sua? vel quid A placere volunt, ut quæ ipsi prave insistunt, eis perjuvit eum bonitas sua? Nihil utique. Ergo dum vivam epulabor, gaudebo. Nec in sanctitate hujusmodi laborabo. Et hæc dicens miser exteriorem tantum, et non verum mentis attendit interitum. Et quia verum non attendit interitum, ideo insipiens et stultus peribit simul, id est, in corpore et anima. Insipiens est, quisquis non at endit in quanta hic sit miseria; stultus vero, qui sibi non providet in futuro.

Et relinquet alienis divitias suns. Peribunt quidem stultus insipiens, et percuntes divitias suas, in quibus scilicet gloriabantur, relinquent illis qui nihil sibi nec eleemosynis nec orationibus proderunt. Nam et si relinquent nepotibus vel fluis, relinquent tamen eis ut alienis, id est, nihil sibi proficientibus. Nihil enim proderit alicui post mortem, nisi quod secum hinc portabit, aut nisi talis suerit, qui hoc promeruerit, ut orationibus et eleemosynis possit juvari. Relinquent quidem alienis, et nullam utilitatem babebunt mus illorum in æternum, id est, ita ornantur ab illis alienis sepulcra illorum, quasi credant eos æternaliter ibi mansuros. Ornant enim locum ubi corpus ponatur, sed non attendent ubi spiritus apud inferos torqueatur. Propterea quoque ab eisdem atienis habent hoc aliud inutile, scilicet, quod tabernacula, id est, palatia corum, a quibus quia migraturi sunt, di-cuntur tabernacula entia in terris suis, id est, in prædiis suls; illa, inquam, tabernacula per inhabitatores suos vocaverunt nomina sua, relinquentium, scilicet, id est, agunt memoriam corum in anniversariis corum, cientes cos nomine, et bene se saturantes; et hoc non tantum fit in filiis, in nepotibus, sed in progenie decedenti et in progenie subsequenti, id est, in omnibus posterio ibus, qui ritus, ut fertur, et fuit et adhac est gentilium. Nos vero transtulimus illum in religionis obsequium, ut in anniversariis nostrorum, scilicet, patrum non eos nominibus

Homo cum in honore esset. Quasi dicat: Tales, inquan, non dantes Deo placationem suam, neque pretium redemptionis animæ suæ, et relinquentes alienis divitias, perditi sunt, quia in æternum laborabunt, et inde non sunt ipsi excusabiles, et auctor accusabilis, imo ipsi accusabiles, et auctor excusa-bilis, quia ipse auctor tales eos fecit, qui ratione possent uti, sed culpa eorum hoc est factum, ut essent sicut equus et mulus, quibus non est intellectus. Quod sic dicit : Homo cum in honore esset positus, quis ad imaginem et similitudinem Dei factus, et ratione uti posset, non intellexit, id est, non intelligenter egit, quia rationem non attendit. Unde reliquit alienis divitias suas. Nam si intelligenter ageret, potius illi fratri homini, de quo supra dictum est, eas commisisset, membra ejus fovendo atque vestiendo, ini ipsas multiplicatas ei restitueret. Et quia non intelligenter egit, ideo comparatus est jumentis insipientibus, id est, curvatus est in hec terrena, sicut D nationes, et dominabuntur populis. Et iden justi dobruta animalia, quæ natura finxit prona, atque ventri obedientia. Ex hoc factus est illis vere similiter, scilicet, ut ra ionis usu careret, sicut et illa. Attende humanu.n genus totum per hominem hic designari, quod in primo homine rationis damnum pertulit.

Hæc via ictorum scandalum ipsis. Via accipitur pro vita. Et est quasi dicat : Talis vita illorum quos supra diximus, scilicet, non intelligenter hoc et illo modo agere, et jumentis insipientibus similes esse, sit ipsis tantum ad scandalum, id est, ad damnationem æternam, non tibt, o Christiane, cui loquor, id est, tu non approbes nec insistas talia qualia illi insistunt, ne et libi sint ad scandalum, sient illis sunt. Et ideo dico illis sint ad scandalum, non tibi, quia postea, id est, postquam ipsi sic insuterint, si male vixermi, complacebant, id est, alii sicut et sibi placere volunt. Et hoe in ore non Der, sed suo, id est, tatia persuadenti, quod est dicere: Ad hoc alus

suadeant. Vel aliter : Hæc via illorum, scilicet, non intelligenter agere, est ipsis ad scandalum, id est, ad offensionem et damnationem, videlicet, quia se factos ad honorem Dei non attenderunt, et tamen postea, id est, postquam sic interius scandalizati et similes jumentis facti sunt, complacebunt, id est, complacere et Deo et sibi, suisque similibus, et veri prædicatoribus. Volunt Deo qui lem, quia de abundantia frugum et dominorum suorum ei gratias agunt, exterius ei benedicentes, cui corde maledicunt; sibi-vero suisque similibus placent, dum instrmitatem suam accusant et dicunt. Nos naturaliter infirmi sumus, et ideo non possumus quin fragilitati nostræ consentiamus, et similia. Prædicatoribus quoque veri placere volunt, dicentes : Domino nihil sanctius, nibil rectius, quam jejunare, eleemosyaam dare, et cuncta que dicitis facere, sed tamen hæc eadem in cordibus odient. Adhac quoque principium inde, nisi quod sepulcra corum inarmorea sunt, do- p versus hujus aliter dici potest, ita, scilicet : Homo quidem positus est in honore, quia ad imaginem et similitudinem Dei factus est, sed tamen hic via, imago, scilicet, et similitudo Dei, quæ debent esse via illorum, quia hoc attendere deberent, cum aliqua mentio inde lit, est illis scandalum, quia audire nolunt, vel est eis scandalum, id est, iter ad æternam damnationem, quia negligunt. Et tamen posteaquam sic depravati sunt, complacebunt, sicut prædictum es.

Sicut oves in inferno. Quasi dicat : Quia scandalizati sunt, et tamen complacere volunt, ideo sunt positi in inferno interiori, id est, in cæcitate mentis. ipsi dico entes sicut oves, id est non spiritu ferventes, sed debites ut oves, et herbam tondentes, id est, carnales delicias appetentes. Et quia positi sunt in inferno entes sicut oves, ideo mors, il est, diabolus depascet eos, id est, erit pastor eorum. Diabolus antem ideo mors dic tur, quia causa et mortis anim e et mortis corporis fuit, cum primo homini ut in reevocemus, sed Deum pro ipsis per missarum cele-C gionem dissimilitudinis a Des suo recederet suasit. Brationes et eleemosynas invocemus. corporalis subsecuta est. Et sicut vita, id est, Christus pastor omnium illorum quorum conversatio in coelestibus est ad salutem, ita diabolus est pastor omn um illorum, qui animum in terrenis figunt ad damnationem. Vel sic poiest di i : Mors depascet eos, id est, comedet eos, quia delectabitur in eis. Serpenti enim, id est diabolo, dicium est, quia terram, id est, malos, comedet,

E: dominabuntur eorum. Quasi dicat : Quia mors depascet illos positos in inferno, necesse erit ut persequantur pios, et tamen nulla cura, quia et si nunc dum tempus hiemis et noctis est, dum herbulæ virent et arbores arent, impir secun um carnem videantur opprimere justos, tamen veniente æstate aliter erit, quia in matutino, id est, in mane illo, quando verus sol justitiæ apparere incipiet, quod mone erit sine succedente nocie, time justi dominabuntur corum, scilicet, impiorum, jixta illu!: Judicabunt sancti minabuntur corum, quia ipsi peribunt, quoniam auxi-lium corum præsumptum in hae vita a gloria corum, id est, a divitiis et ab amicis et cæteris talibus, veterascet, id est, annihi abitur, eis positis in inferno exteriori, ibi, sicut prius fuerant in inferno interiori hic positi.

Verumamen Deus redimet. Sic continuatur : Tales, quales prædiximus, non dantes Deo placationem suam, etc., frater homo non redimet, sed tamen Deus redimet animam mean de manu inferi, id est, do conformatione talium inferorum, et de potestate etiam inferni exterioris, cum jam acceperit me inde. Assumendo enim me per naturam meam de Virginis utero et de sepulcro, assua endo me quoque per mibi consimiles post victoriam mortis, ab inferis, accepit me jam de ipso inferno exteriori, unde certus sum quia tandem etiam me accipiet. Sic dicetor hoc, secundum quod vox est alicujus de posteriori tune Acceperit dicetur de futuro, quasi ille per Spiritum sanctum hoc prævidens certissime futurum esse denuntiet. Ita quoque dici potest : Vere eruet me de potestate inferorum, cum jam acceperit me de massa perdendorum. Quisquis enim particeps est resurre-

ctionis primæ, particeps erit et secundæ.

Ne timueris. Quasi dicat : Quandoquidem hi quos mors depascet, in futuro peribunt, justi vero dominabuntur, ergo tu, Christiane, qui hactenus murmurahas contra Dominum, quia videbas bonos tribulari, et malos prosperari, ne timueris amplius frustra te Deo credidisse, cum quivis impius homo fuit dives factus, et maxime cum etiam gloria domus ejus, pecunia, scilicet, amici, possessio et similia, suerit multiplicata, sed potius ac si dicat : Si vides eum florentem, attende eum tandem morientem, et postmodo arescentem.

Quoniam cum interierit. Ideo cum talia videris, timere non debes, quoniam nihil ei proderit, quia cum interierit, non sumet omnia illa secum, Nihil etiam præter peccata portabit secum. Et vere non sumet secum omnia, quia gloria ejus qua ipse sibi bic elegit, non descendet cum eo ad inferos, imo quod reputavit ad gloriam, vertetur ad ignominiam.

Quia anima ejus. Merito non descendet cum eo gloria; quia ad majorem cumulum peccatorum noa deerunt ei, dum vivet, fomenta adulatorum. Quod sie dicit: Anima ejus, id est, animalitas ejus benedi-cetur lingua adulatorum in rita ipsius, quam ipse elegit, scilicet, in vita definente deliciis. Quia dicent de eo adulatores : Iste equidem bene vixit dum vixit, imo certe male vixit dum vixit, quia male secum egit. Quidquid enim jucunde hic ingerit, tristissime in inferno digerit, et cujus vita bic benedicitur, spiritus ejus in inferno torquetur; et ideo etiam merito nullam habebit gloriam, quia hoc aliud accedit ad cumulum miseriæ ejus, scilicet, quod confitebitur tibi, id est, laudabit te tunc lautum, cum benefeceris ei, id est, cum aliquid prosperabit; maledicet vero tibi, cum damnum aliquod patietur.

Introibit usque in progenies. Quia et vita ipsius benedicetur, et non nisi conductus tibi confitebitur. ldeo introibit usque, id est, valde, in progenies suorum patrum, id est, valde assimilabitur patribus non Abraham, non Jacob, et aliis justis, sed patribus suis, id est. Cain et Sauli et aliis impiis, ut etiam apud inferos participet eorum miseriis. Et ideo non videbit lumen, id est, non cognoscet beum, qui est verum lumen, carcatus usque in æternum, id est, donec a tenebris somniorum deferantur in aternas tenebras tormentorum, ubi veri luminis æternaliter expers erit.

Homo cum in honore. Quasi dicat : flæc inde auctor accusabilis, et ipsi excusabiles; imo e converso quia auctor in honore imaginis et similitudinis suæ eum posuit, sed miser homo se inde dejecit, quia

cum in honore esset non intellexit, etc.

# IN PSALMUM XLIX.

# Psalinus Asaph.

# ARGUMENTUM.

In priore psalmo ad omnes homines sermonem direxit, nunc ad Judæos loquitur, consternare volens et emendare peccantes, qui, viriutum negligentes, solas curarent hostias. Quod totum exsequitur ierribiliore suggestu, quasi tribunal judiciale describens. ut sit tota compeliatio Dei plena terroris. Item legendus ad Evangelium Matthæi,

# EXPLANATIO.

Asaph filius suit Barachiæ de samilia Gerson, filii Levi, qui in Paralipomenon legitur, electus inter quatuor cantorum magistros, ut instrumentis musicis Domino psalmos resonaret; qui non auctor psalmi hujus, sicut et de aliis dictum est, sed musicus existens egregius. In hoc tamen titulo meruit ob significantiam sui

populo; si vero loquatur hic aliquis de priori populo, A nominis adhiberi (interpretatur enim Synagega), sed hic illa fidelis Synagoga loqui intelligenda est, quæ et venturum Christum credidit, et venientem libentissime suscepit. Sciendum plane quod hic psalmus utrum Domini prophetet adventum. In prima sectione fidelis Synagoga lequitur, quæ nunc est in populis Christianis, de primo et secundo adventu Domini Christi. In secunda Christus ipse commonet populos, ut, victimis pecudum derelictis, sacrificium landis immolent. In tertia Synagoga reloquitur, imputans peccatoribus nequitias suas.

#### COMMENTARIUS.

Deus Deorum, Dominus loculus est. Talis est Litulus : Psalmus Asaph. Asaph fuit unus de præcentoribus a David electis. Nec ideo psalmus iste Asaph inscribitur, quod ab ipso sit compositus, quia legitur et verum est David omnes psalmos composuisse, sed ideo sic intitulatur, quia nominis bujus mysterium recte ei adaptatur. Asaph enim congregans vel congregatio interpretatur. Et in hoc psalmo loquitur priorum congregatio, quia non desverunt in populo ilto qui, revelante Spiritu sancto, intelligerent illud sacerdotium et sacrificium Aaron atque testamentum immutandum, et bi tales hic loquuntur, admonentes pueros suos, ne se excusabiles putent, com a prioribus temporibus certum et manifestum habeant unde non possint dissimulare posse se intelligere tempus visitationis, tempus plenitudinis et gratiæ. Nec miretur cum viderit legem datam per servum et testamentum immutatum, quia præsto aderit. Dominus Sabbati et legis, non solvens legem, sed adimplens. Et dicit ita : Dominus, non quivis, sed qui est Deus deerum, id est, Deus justorum, Deus deisicatorum. Si enim est justificans, est et deificans, quia de justis dictum est : Ego dixi : Dii estis. Unus namque Deus est per naturam, multi per gratiam; unde natus est ex substantia Patris, multi facti ex ejus gratia. Unde Apostolus : Videte qualem gratiam nobis Deus dederit, qui et filii Dei rocamur et sumus. Et Joannes : Charissimi, fili, Dei sumus, nondum apparet quod erimus; cum autem apparuerit in gloria, similes ei erimus. Ille unus quidem similis nascendo, nos similes vivendo, nos similes tantum, non æquales; ille vero unus ideo similis, quia consubstantialis, comternus et comqualis. Et ille unus tanquam erga nos dilectionem habuit. quod cohæredes suos nos esse voluit. Hæreditas autem illa non minuitur copia possessorum, non angestior fit numerositate coheredum, tanta est enim in multis, quanta in paucis. Nunc ad litteram redeamus. Dominus Deus deorum ens loculus est. Quasi dicat: Qui olim locutus est per prophetas, per patriarchas atque per apostolos, loquitur per semetipsum et per apostolos suos. Loquitur etiam per nos, quandocunque aliquid veri dicimus. Loquitur per multa vasa, et per multa organa, ipse ubique sonando, ipse ubique inspirando. Loquitur, inquam, Dominus, et loquendo vocabil, et per se et per suos terram. Et quousque cam D vocabit?

A solis ortu usque ad occasum eam vocabit. Quod est dicere : Tantam eam vocavit, quantam et creavit. Non vero solam Africam eam vocavit, sed Africam non separavit. Et quantam vocavit, tantam et rejemit. Patres sutem contradicentes condemnavit. Et unde incepit hæc vocatio? Est ex Sion scilicet, id est, ex Judaico populo. Qui vocatur Sion, est species decoris ejus, inde processerunt sancti apostoli, qui sunt species decoris ejus. Decor enim ejus, id est, Dei sunt omnes credentes in eum. Et hujus decoris species, id est, ornamentum sunt sancti apostoli, qui quinquagesimo die post resurrectionem Domini Spiritum sanctum missum de cœlis primi acceperunt. Unde apostolus dicit : Nos ipsi primities Spiritus habentes. Et hi incipientes a Jerosolymis evangelizaverunt regnum Dei, in tantum quod in omnem terram exivit sonus eorum, et in fines orbis terra verba sorum. Potest etiam A solis ortu allegorice exponi,

ut sie dientur : Loquendo vocevit terram. Et unde A terræ justitiam ejus, id est, fidem ejus justificantem. incepit? A solis ortu, id est, a Judaico populo, qui solus in Oriente erat per legalia instituta, quamvis umbratica quodam modo sal verus justitiæ ei apparebit, vocare cœpit. Ipse enim dicit quia non fuit missus nisi ad over, quæ perierunt, domus Israel, quod ad corporalem præsentiam referendum est. Et vocando per ap stolos suos pervenit usque ad occasum, id est, usque ad gentes. Quæ vere in occasu velut solis erant, quia cultum Dei non etiam noverant, sed idola adorabani. Et secundum hoc quod sequitur, erit quasi hnjus expositio, scilicet, ex Sion erit species decoris ejus, ut prius.

Deus maniseste veniet. Ideo dico quod Dominus loquetur, quia Deus manifeste veniet ; inse, dico, Deus noster, id est, nostræ naturæ factus particeps, in qua nostra natura dabit tam evidentia signa, ut manifestum sit quod Deus erat in Christo, mundum sibi reconcilians. Et ut dicatur: Nemo potest hæc signa facere, quæ tu facis, nisi Deus suerit cum illo : Veniet, R inquam, Deus, et veniens non silebit a præcepto. Vere enim ille a præcepto non siluit, qui dixit: Væ vobis, Scribæ et Pharisæi, qui decimatis mentam, et rutam, et omne olus, quæ autem majora sunt legis prætermittitis, colantes culicem, et non absorbentes camelum. Rursus de eo dictum est : Erat loquens non tanquam Scribæ eorum et Pharisai, sed tanquam potestatem habens.

Ignis in conspectu ejus. Quasi dicat : Deo veniente et præcepta dante exardescet ignis dilectionis, scilicet, ignis ille de quo dictum est : Ignem veni mittere in terram, et quid volo, nisi ut ardeat? Exardescet, inquam, in conspectu ejus, id est , in illis, quos sibi asiantes ipse conspiciet, scilicet, in sanctis apostolis et in alis primitivis. Et in circuita ejas, scilicet, conspecius, id est, in circumdantibus illos, qui erunt conspectus non ad imitandum, sed ad persequendum; in illis, inquain, erit tempestas valida, quia sicut tempestas solet evertere, et naves submergere, ita prava conscientia devastabit eos, scilicet, ut qui sor- C didus est sordidior fiat.

Advocavit cœlum. Dominus, inquam, veniet et ipse desureum, id est, de sinu Patris veniens advocabit primum celos, illos, scili et, de quibus dictum est: Celi enarrant gloriam Dei, id est, eliget apostolos, et per illos cœlos advocabit terram, id est, reliquos fideles, qui designantur per terram bene cultam. Advocabit dico discernere populum suum, id est, ut discernatur populus suus a populo non suo, scilicet, ut distet imer credentem et non credentem, inter de

ipso sperantem et de se præsumentem.

Congregate illi sanctos ejus. Ecce pravidens Asaph per spiritum quid per coelos sit futurum, convertit se ad illos cœlos. Quasi dicat : Domino veniente: Vos, cœli, congregabitis illi sanctos ejus. Et hoc facite, scilicet, congregate illi per fidem sanctos ejus, modo disgregatos inter impios. Et qui sunt sancti ejus? Ex fine, scilicet, viventes, opera pietatis facientes. Quos subsequenter determinat, quasi dicat : D Illos dico sancios ejus, qui ordinant testamentum ejus super sacrificia, id est, qui promissiones novas et cœlestes præponunt legalibus institutis et terrenis promissis, has quidem retinendo, illas vero postponendo. Quod per ordinem intelligitur, quia in ordine aliquid semper præponitur, aliud postponitur. aliter : Qui ordinat restamentum ejus super sacrificia, id est, qui existimant non esse condignas passiones hujus temporis ad futuram gloriam, que revelabitur in nobis, neque quidquam oe se præsumunt, sed totum gratize Dei ascribunt; et ideo testamentum ejus, id est, promissiones Dei ordinant super sacrificia sua, id est, præferunt bonis operibus suis, quæ sunt sacr.ficia super aram fidei sacrificata, id est, non putant per merita sua venire ad promissam gloriam, sed per grati.m.

Et annuntiabunt cali justitiam ejus. Dominus quidem vocabit cielos, et il cæli annunt abunt universæ

Ubique enim annuntiaverunt mortem ejus et resur rectionem. Et quid intelligendum esset in eo, super egenum et pauperem? Quod digne attendentes justificantur, et hoc annuntiabunt discernere populum suum, id est, ut discernatur populus suus a populo non suo, qui vere est discernendus, quia Deus, scrutator etiam medullarum, eum tandem qui verus judex est discernet. Ilucusque de occulto Domini adventu. Deus maniseste veniet, interpositio facta est. Potest tamen hoc idem legi etiam de manifesto ejus adventu et suturo, si ex Sion, quod præcedit sic dicatur : Dominus terram tantam vocavit , quantam et creavit. Unde vero incipiet hæc vocavio? Ex Sion, scilicet, crit species decoris ejus terræ. Inde enim sancti apostoli nati sunt, et vocati. Inde etiam, quia, ut alibi dictum est, salus ex Judæis est, venit Dominus occultus, quia venit passurus. Et qui in se erat fortis in carne nostra apparuit infirmus et humilis. Oportebat enim ut videretur et non cognosceretur, et ut contemperetur, ut crucifigeretur. Si enim cognovissent, Dominum gloriæ nunquam crucifixis-sent; et ideo occultus ambulavit inter inimicos, esuriens, sitiens, mira faciens, mala patiens, contristatus, fatigatus, multi- modis occultus, quousque in ligno est crucifixus. Et Dominus qui sic venit occultus, tandem veniet manifestus. Qui enim occulte venit judicandus, manifeste veniet judicaturus; et qui venit occultus ut ante judices staret, veniet manifestus ut de ipsis etiam judicibus judicet. Et boc est quod dicit : Deus manifeste veniet ad judicium, quia veniet in majestate Patris et sanctorum angelorum, ipse dico Deus noster, id est, nostræ naturæ. Sic enim veniet, quemadmodum ascendit in colum. Et veniens manifestus, non silebit a judicio, sicut prius veniens occultus non siluit a præcepto. Quod autein nunc interim flagellat aliquos, hoc est, admonitio, non damnatio, quia adhuc interpellat pro nobis, nondum suam exercens iram, sed nostram exspectans pænitentiam.

Ignis in conspectu. Deus, inquam, veniet manifesto, et in conspectu ejus venientis exardescet, id est, extra ardebt, ignis. Sicut enim mala conscienția nunc ardet malos interius, ita tunc ardebit ignis exterius. Et qui ignis? Ignis, scilicet, elementarius, qui omnia loca comprehendet, que aqua diluvii comprehenderunt, et tantum ascendet, quantum et ipsæ ascenderum. Et hic ignis aurum purgabit, paleam incinerabit. Nunc interim in tha potestate est quid efficiaris, ne quod veniet te nolente non correctus experiaris. Si vero in potestate nostra esset ut ignis ille non veniret, et judicium illud non fleret, et si semper essemus in omni alfluentia omnium deliciarum, et immunitate peccatorum, tamen semper nobis esset dolendum, semper esset ingemiscendum. quia ab illo essemus separati, a quo sumus creati, scilicet, ab ineffabili dulcedine vultus Dei. Qui autem nondum perceperunt dulcedinem, timeant vei ignem. Terreant supplicia, quos non invitant pramia. Et cui videtur vile quod pollicetur, contremiscat saltem quod minatur. Ignis, inquam, exardescet ante eum, et in circuitu ejus erit tempestas valida, circu tum ejus vocat angelos, qui circa eum erunt, illos, scilicet, de quibus dictum est : Mittet angelos suos, et congregabunt ante eum omnes gentes, et colligent de regno ejus omnia scandala. Et in his angelis cum colligent scandala illa, id est, malos, erit tempestas valida, id est, ventilatio magna. Necesse enim crit ut sit magna, cum tantam aream sit ventilatura. Nunc enim in area ingens est commistura, quia boni et mali simul misti sunt in Ecclesia, quos tunc segregabit ventilatio illa per angelos facta, bonos ponens ad dextram, malos vero ad

Advocavit cœlum. Sic, inquam, veniet ad judicandum Dominus, et tunc advocabit cælum, id est, apostolos deorsum, ubi naturaliter erant, qui a carnales

cent; et non solum cœlum, sed etiam terram bene cultam, id est, fideles advocabit sursum, terra inculta et paludosa quatietur deorsum. Advocabit, inquain, terram discernere populum suum, id est, ut discernatur populus suus a populo non

Congregate illi. Prævidens Asaph per Spiritum sanctum, ventilationem prædictam per angelos futuram, facit apostropham ad ipsos. Quasi dicat : Vos coelestia agmina, Domino veniente, ad judicium con. gregabitis sanctos ejus. Et ita facite, scilicet, congregate illi Domino, id est, ad honorem ejus scilicet, ut tradat regnum Deo et Patri, sanctos ejus ex fide, scilicet, videntes, et opera pietatis facientes. Tunc enim sancti nunc inter malos disgregati vere congregabuntur, cum ad æterna præmia vocabuntur, nec a se amplius separabuntur; et quos vocet sanctos determinat dicens : Qui ormutatur.

Et annuntiabunt. Dominus quidem vocabit cœlos sursum, et tunc ipsi cæli annuntiabunt justitiam ejus, id est, in glorificatione dignitatis suæ facient manifestum, quanti fuerit, hic salegisse de justitia. Quia enim plus aliis de justitia hic sategerunt, tanto digniores ibi erunt. Et sic eorum dignitas aperiet quid prosint hona opera, hoc, inquam, annuntiabunt cœli. Cœli dico sursum a Domino vocati, discernere populum suum. Qui vere discernetur, quoniam Deus, qui verus judex est, discernet eum. Potest et aliter legi versus iste, scilicet, ut per se sit interpositio, quasi Asaph hic loquens admoneat posteros suos de justo judicio Dei, dicens ita : Dominus quidem in manifesto suo adventu discernet populum suum. Et hæc discretio vos. o posteri, non latebit, quia hanc justitiam ejus, id est, hoc justom judicium Dei a prophetis et Angelis attestatum annuntiabunt vobis. Et notificabout etiam coli, id est, apostoli ejus, C quod merito est annuntiandum, quoniam vere crit, quoniam Deus est judex.

Audi, populus meus. Ilic ad principale redit. Quasi dicat : Dominus Deus deorum quidem prius per subjectam creaturam locutus, per se ipsum loquetur. Ipse dico dicens ita : Populus mens audit, quasi dicat : Si audis, populus es meus; si vero non audis, es alienus. Et ideo diligenter audi, et sic loquar tibi, quid to velim. Israel, dico, audi, et testificabor, id est, sub test monio prophetarum, hoc idem attestantium, dicam tibi, hoc, scilicet, quia ego sum Deus, et quia sum Deus tuus. Deus quidem sum, quia ego sum qui sum; Deus vero tuus sum, quia Deus patrum tuorum sum, Abraham, scilicet, et Jacob et similium. Et si Deus sum, bono meo Deus sum; si vero Deus tuus non sum; malo tuo Deus tuus non sum.

Non in sacrificiis tuis arguam te. Quasi dicat : Ego qui Deus tuns sum, hoc tibi dico Israel, quod amplius non arguam te in sacrificiis tuis, id est, a D prioribus patribus tibi institutis, mihi oblatis quantum ad signa, non quantum ad significata. Sacrificia enim signa tandiu locum habuerunt, quandiu Doninus loculus est per subjectam creaturam. Postquam vero per scipsum locutus est, ablata sunt signa promittentia, quia oblata est veritas promissa. Et ex tunc locum habent sola sacraficia significata, quod innuit dicens : Holocausta autem tun, significata scilicet, in conspec u meo sunt semper, id est, beneplacità milit sunt. Sciendum quod quædam holocausta sprevit Dens. Unde supra dictum est, holocuustum et pro percuto non, etc., quod de signis est intelligendum, hic vero de s guilicatis agens, dicat placere sibi holocausta. Nec hoc frustra. "Olov enim lotum, xavorov interpretatur incensum. Et totum incensum placet Deo hoc modo, quia est quidam ignis flagrantissima charitatis. Hoc igne, id est, hac charitate animus noster incendatur. Eadem charitas omnia

erant, sursum, scilicet, ut sedeant secum, et judi- A membra nostra in usum suum arripiat, nec cupiditati servire permittat, ut totus igne divini amoris ardeat. qui vult Deo offerre sacrificium acceptabile. Tali enim hostia placatur Deus, ut omnia, scilicet, in charitate

> Non accipiam de domo tua vitulos. Quia dixi holocausta sibi placere, ne recurreret populus ille duræ cervicis ad holocausta legalia, quæ fiebant de vitulis, et hircis, et cæteris hujusmodi, removet illud dicens : Non accipiam de domo tua v tulos, et reliqua. Non enim quasi dicat his indigeo, quoniam non solum domita, sed etiam ferze silvarum omnes sunt meze. Quod per partes ostendit. Et quia etiam de volatili. bus holocau-ta fiebant, dicit :

Cognovi omnia volatilia cœli. Non quia creavi, sed ut ea crearem ; et antequam crearem, ipsa cognovi. Quare his non indigeo, nec spicarum etiam manipulis indigeo, quia omnis pulchritudo agri, id est, omnis fertilitas agri est mecum, id est, in dispositione mea. Omnia enim dinant testamentum ejus super sacrificia. Quod non B opera Patris temporaliter exhibenda in verbo ante omnia sa cula erant, ut jam supra dictum est. Et mittit nos hic ad illorum priorum fratrum sacrificia Abel, scilicet, et Cain. Cain enim manipulum spicarum obtulit, sed sacrificium ejus Domino acceptabile non fui.

Si esuriero, non dicam tibi. Vere his non indigeo. Nam ut carnaliter secundum te, qui carnalis es, luquar : Si esuriero, id est, si possibile esset ut esurirem, non dicerem tibi ut tu mini ministrares. Ego enim (quasi dicat) Creator, tu possessor. Apud me sunt omnia, apud te sunt pauca. M. us enim est orbis terræ totus, et plenitudo ejus, et quidquid in ev continetur.

Nunquid manducabo carnes taurorum? ldeo non dicam tibi si esuriero, quia tu putas me cibari carnibus taurorum, et potari sanguine hircorum. Quod falsum est hoc ad litteram. Possunt enim hic eadem dici atlegorice. Quasi dicat : Mihi quidem Israel, placent holocausta significata, non vero (ut putas) accepta, quia ego de domo tua, id est, de populó tuo duræ cervicis non accipiam, id est, non acceptabiles habeo vitulos, id est, de libertate arbitrii lascivientis, et de legatibus institutis superbientes, et medicum necessarium sibi non putantes, licet se mihi velint offerre; neque de gregibus tuis duræ cervicis accipiam hircos, id est, in peccatis semper fetidos.

Quoniam meæ sunt. Ideo illos de populo tuo accipiam, quoniam mihi elegi alium populum. Meæ enim omnes feræ silvarum, id est, omnes hi de gentibus, qui prius quasi feræ silvestres erant, quia neque aliqua lex nec prophetæ eos domuerant. Silvarum pluraliter dixit, propter diversas gentilium doctrinas, et exsequitur de feris per partes dicens: Jumenta enim sunt mea, id est, simplices et humiles de gentibus sunt mei. Et ne stultam simplicitatem intelligeremus, addit : Jumenta dico in montibus tantum existentia, id est, tales simplices accipio, qui et pas scantur, et per fidem habitent in montibus illis, de quibus prædictum est, quod in cor maris transferantur. Et illi etiam de gentilibus qui sunt boves, mei sunt, id est, triturantes, quæ eligenda sunt eligentes, qua spernenda spernentes, et alies in lide generantes. Præterea cognovi omnia volatilia cæli, id est, spirituales viros de gentibus, qui sunt volacilia cœli de terra se sustoilentes, et in cœlestibus conversantes. Volatilia autem terræ vel aquæ, id est, superos de populo tuo inutiliter se efferentes (quasi dicat ) non cognovi. Et præterea omnis pulchritude agri mecum est, id est, odoramenta et varii flores omnium generum virtutis præcedentia ab iisilem gentilibus, qui nunc ager bene cultus, sunt mecum, id est, mibi placent.

Si esuriero, non dicam tibi. Quia hac omnia mea sunt ideo si esuriero, sicut revera esurio. Esuri: enim Deus fidem in nobis, et bonam operationem, non dicam tibi dura cervicis populo, quia tu humiliasti in jejunio enimam meam, ut jam supra dictum est. Et ideo non dicam tibi, quia orbis terrie, id est, omms terra, que orbiculata est, id est, omnes per- A fecti sunt mei. Et præsertim p!enitudo ejus terræ orbiculatæ, id est, illi qui quasi medium et perfectiores

sunt inter illos perfectos sunt mei.

Nunquid manducabo. Ideo etiam non dicam tibi esuriem meam, quia tu cibares me carnibus taurorum, id est, recurreres ad priora sacrificia, vel non ministrares mihi, nisi tauros et hircos, id est, superbos, et in peccatis fetidos, de quibus ego non curo, quod interrogatio æquipollenter habet. Quod autem dicit. Non dicam tibi esuriem meam (videtur mirum) cum omnibus annuntiaverit eam; sed non est, quia hoc dicit quantum ad affectum, scilicet, quia populus ille duræ cervicis salutem sibi missam repulit.

Immola Deo sacrificium. Quia sacrificia prædicta amplius non accipio, ergo tu qui verus Israel es, immola nihi Deo sacrificium laudis, id est, laudabile sacrificium, scilicet, vitulos non gregis, sed labiorum, id est, semper gratiarum actiones refer interius et exterius Deo, a quo est quidquid boni habes, et a quo remittetur quidquid mali in te est. Et mihi altissimo redde, quia a me habes vota, non quælibet, sed tua, id est, quæ in te sunt, hoc est, teipsum. Quisquis enim cogitat quod digne foveat Deo, offerat seipsum totum, et voveat, quia hoc exigitur, hoc debetur.

totum, et voveat, quis hoc exigitur, hoc debetur.

Et invoca me. Redde, inquam, vota, et tonc invoca me, nihil præsumendo de te, in die tributationis, id est, peregrinationis, quis nulla major est tribulatio, quia quisquis hanc non attendit, patriam ex corde non requirit. Invoca, inquam, in die tribulationis, quis non inutiliter tribularis. Si enim non tribulareris, non me invocares. Nunc autem quis tribularis, me invocabis. Et quis invocabis me, eruam te de tribulatione. Et tu erutus honorificabis, id est, laudabis me, nunquam amplius recedendo a me: Beati enim qui habitant in domo tua, Domine, in sæcula sæculorum laudabunt te.

Peccatori an'em dizit Deus. Ilæc, inquam, quæ prædicia sunt, dixit Dominus Deus deorum populo suo ; quæ autem sequuntur, dixit peccatori, id est , populo non suo, hæc, scilicet: Quare tu, cum sis peccator, id est, legis meæ prævaricator, enarras aliis justitias meas, id est, fidem meam justificantem, vel justa præcepta mea, et quare assumis testumentum meum, id est, promissiones meas enarrandas per os tuum? Non enim (quasi dicat) est speciosa laus in ore peccatoris. Videtur hic absterrere prædicatores peccantes a prædicatione, et mirum est cum alibi dicit : Supra cathedram Moysi sederunt scribæ et Pharisæi. Quæcunque dixerint vobis servate et sacite. Et Paulus dicit : Quacunque occasione prædicetur Christus, suscipiatur. Quæ contraria videntur ei quod hic dictur, sed non sunt, quia illa dicuntur ideo, ut qui audiunt aliquod bonum, non timeant audire qualiscunque sit ille a quo audiant. Hoc vero ideo dicitur, ne illi qui bene dicunt, et male faciunt, securitatem aliquam habeant, imo semper danmationem ex propria voce timeant, quia bene loqui et ma. D le vivere nihil aliud est quam se ipsum propria sua voce damnare.

Tu vero odisti disciplinam, et projecisti sermones meos retrorsum. Enarras quidem aliis justitias et testamentum meum, sed non deberes, quia tu de filiis non es, ad quos hoc pertinet. Odisti enim disciplinam, id est, paternam correctionem meam. Quasi dicat: Cum parco, cantas et laudas; cum vero arguo, murmuras. Quasi tantum tunc sim Deus, cum parco, non sim vero Deus, cum arguo; ego autem quos amo, arguo atque castigo. Sed tu hanc disciplinam edisti, quia adulterinus es, non filius. Unde Apostolus: Quod si extra disciplinam estis, ergo adulterini estis, non filii. Odisti, inquam, disciplinam, et projecisti sermones meos retrorsum, id est, post te, qui dicebatur per te. Ut enim non videres, projecisti eos post te, cum tamen velles, ut honorarent te.

Si videbas furem currebas cum eo; et cum adulteris portionem tuam ponebas. Per effectum ostendit quod sermones retrorsum projecit, quia omni, scilicet, nequitim consensit. Quod sic dicit: Si videbas furem, currebas, si non pede, saltem affectione. Et ponebas portionem tuam cum adulteris, eis, scilicet, consentiendo. Non solum enim qui faciunt, sed et qui consentiendo.

sentiunt, morte digni sant.

Os tuum abundavit malitia, et lingua tua concinnabat dolos. Non solum furibus et adulteris consensisti, sed etiam os tuum abundavit malitia, quia non solum mala tacendo non reprehendisti, sed ut magis augeretur, eam landasti. Et in hoc etiam delectabaris. Quod sic dicit: Lingua tua concinnabat, id est, detectando tanquam in aliquo concinno componebit dolos, id est, dolosa verba, quibus laudabas reprehendenda. Præterea quoque detrahebas fratri tuo, et sic scandalizabas filium matris tuæ. Frater vocatur hic aliquis jam perfectus, et spiritualis vir; Filius vero matris dicitur aliquis minus perfectus, qui adhuc carnalis est, et adhuc lacte non solido cibo indiget. Et solent quidam perfectos se simulantes spiritualibus viris in Ecclesia detrahere, ut sic possint minores scandalizare, ut quidam apud Corinthios de bento Paulo dixerunt : Epistolæ quidem graves sunt et sortes, sed præsentia infirma, et sermo contemptibilis. Et per hoc plures de inferioribus scandalizaverunt. Unde dicit : Tu loquebaris in detractione udversus fratrem, id est, contra quemlibet spiritualem et perfectiorem virum, qui deberet esse frater tuus; et hoc modo ponebas scandalum adversus filium matris tue, id est, detrahendo majora et digniori scandalizabas filium matris mæ Ecclesiæ, id est, quemque minorem et indigniorem, qui nondum indiget solido cibo, sed lacte. Hæc, inquam, omnia mila prædicta fecisti, et tamen ego tacui, id est, a vindicta supersedi, severitatem meam distuli, patientiam prolongavi, pomitentiam tuam exspectavi. Tu autem secundum duritiam tuam, et imposnitens cor tuum, thesaurizas tibi iram in die revelationis justi judicii Dei.

Existimasti inique quod ero tui similis, arguam te, et statuam contra faciem tuam. Quia ego tacui a vindicia, ideo tu inique existimasti quod ego sim similis tui. Quia enim tu noluisti esse similis mei, putasti quod ego essem similis tui. Parum namque nibi videbatur quod tu malus esses, nisi etiam me malum velle putares. Et quia non attendisti me ultorem a vindicta supersedentem, putasti me participem et corruptum judicem. Tu, inquam, hoc existimasti; ego autem tandem arguam te per vindictam condiguam, et statuam te contra faciem tuam, id est, te qui posueras te post te, ut non videres te, poquam ante te, ut videas te. Si enim videres te, displiceres tibi, et placeres mihi; nunc vero quia te non vides, et places tibi, displicebis mihi, et tibi displicebis. Mihi quidem displicebis, cum judicaberis; tibi vero displicebis, cum ardebis. Statuam te, inquam, ante te, ut videas foeditatem tuam, non ut corrigas, sed ut per-

petuo erubescas.

Intelligite hæc qui obliviscimini Deum, ne quando rapiat et non sit qui eripiat. Hucusque locutus est Asaph in persona Domini loquentis populo suo, et populo non suo; hic vero dicit in persona sua, admonendo posteros et alios consortes. Quasi dicat : Quia Dominus talia dicit populo suo, et talia populo non suo; ergo vos qui adhuc obliviscimini l'eum actu vitain male priorem non attendentes, et nibil boni agentes, intelligite et hæc quæ Dominus dicit populo suo, et quæ dicit populo non suo, scilicet, ut male auteaciam vitain in amaritudine animæ nostræ attendentes possitis digne Deo dicere : Recegitabo tibi omnes actus meos, et reliqua. Intelligite, inquam, nunc cum tempus est, ne si non intellexeritis quando (pro aliquando) repiat nos ut potens, et cui nemo potest contradicere; et tunc non sit aliquis qui de manu ejus vos eripiat, id est, eripere possit.

Sacrificium laudis honorificabit me, et illie iter quod

ostendam illi salutare Dei. Quasi dicat : Intelligite. in- A nec vult desperatos esse eos qui jam ceciderunt. quam, hæc qui obliviscimini Deum, Deum dico dicentem hac ad vestram in-tructionem. Sacrificium laudis, id est, laudabile sacrificium, honorificabit me. Attende quid sit laudabile sacrificium. Ille namque qui in peccatis perseverat, laudabiliter non sacrificat. Non enim vult nos Deus esse vel latrones in cruce insultantes, id est, inconversos, vel Pharisæum in templo merita jactantem, id est, non vult nos arrogantes esse et superbos, sed potius vult ut et conversi justificemur, et animas nostras humiliemus, id est, nihil meritis nostris ascribamus; et deinde non nos solos in divitiis Dei esse desideremus, sed si quod bonum in nobis est, illud etiam aliis cupiamus. Et sic laudabiliter sacrificabimus. Est enim laudabile sacrificium, ut et convertamur de injustitia ad justitiam et humiles simus, et veram charitatis affectionem non modo erga Deum, sed etiam erga proximum, habeamus, scilicet, ut qui diligat beum diligat et proximum. post conceptum fluxum sanguinis non patitur, quo Unde dicit : Sacrificium laudis honorificabit me. Et B usque pepererit. Videns ergo David quia non posset hoc ideo, quia illic in sacrificio laudis est iter, id est, via, quo itinere, id est, per quam viam ego osten-dam illi, scilicet, cuique hæc supra dicta intelligenti salutare Dei fuisse necessarium. Quisquis enim laudabile sacrificium insistit, justitiam, humilitatem, et charitatem atlendit, quæ trin causa fuerunt adventus Salvatoris. Ut enim aliquis de impio justus lieret, necessarius erat medicus; ut vero aliquis veram haberet humilitatem, ille fuit necessarius qui obediens Patri usque ad mortem factus est. Item quod aliquis haberet charitatem, non nisi per illum est, qui etiam in passione pro inimicis oravit dicens : Pater, ignosce illis, etc.

### IN PSALMUM L.

In finem psalmus David, cum venit ad eum Nathan propheta, quando intravit ad Bersabee.

### ARGUMENTUM.

Sub occasione poenitentiæ, qualiter populus in Babylone captivus poenitere debeat ostendit. Item in C Actis apostolorum, ubi Paulus eligitur, et vox Pauli pœnitentis.

# EXPLANATIO.

Historia quidem nota est, David regem, concupita, rapta et constuprata Bersabee, virum ejus Uriam g!adia Ammonitarum præmisisse, sed cognita per Nathan prophetam culpa, mox pænitentiæ lacrymis quia deliqueral abluisse. Ubi maxime notandum est ideo sanctissimos quoque viros in talia nonnunquam cadere permissos, corumque et culpas et pænitentiam Scripture inditam , ut nobis infirmis et longe post corum vestigia jacentibus, et in corum casu cautelæ timor commendetur, et in corum correctione exemplum pænitentiæ, et spes veniæ detur, sed quia sanctorum gesta etiam sinistra mysterium nostræ salutis operantur. David Chrisium significat Bersabee, quæ puteus saturitalis interpretatur , Ecclesiam præfigurat. Urias qui interpretatur lux mea Dei, diabolum demonstrat, qui prostratus mundi regnum amisit, Ecclesiamque fidelium ei regendam dimisit. Quinque membris est psalmus inte discretus. Prima est satisfactio perfectissimæ humilitalis. Secunda confidentia misericordiæ cælestis. Tertia petit Dominum a peccatis aspectum avertere. Quarta dicit omnes peccutores ad desiderium s p. plicandi magis ac magis animandos, si tam ingens illi remitteretur iniquitas ejus. Quinta parte causa memora:ur Ecclesiæ quæ per ejus erat semen adventu Domini construenda. Ubi jam lætus altari ejus offerendos vitulos pollicetur, sic ei supplicatio devota concluditur, et venturæ salutis gaudia nuntiantur.

# COMMENTARIUS.

Miserere mei Deus secundum magnam. Psalmus iste cujus titulus est : Psalmus ipsi David, cum venit ad eum Nathan propheta, quia intravit ad Bersabee, sicut facit cautos cos qui noudum ceciderunt, ita

Quisquis ergo peccasti, et dubitas pænitentiam agere de percato tuo, desperando salutem tuam, attende David agentem. Ad te Nathan propheta missus non est, sed ipse David missus est. Attende ergo eum clamantem, et simul clama. Attende eum gementem, et congemisce. Attende flentem, et simul lacrymas junge. Quia intravit ad Bersabee. Bersabee mulier erat, uxor aliena. Cum dolore et tremore dico. Sed tamen Deus noluit taceri quod voluit scribi. Dicam ergo non exhortans ad imitationem, sed instruens ad timorem. Cujus pulchritudine sanctus David rex et propheta captus, cum jam in pace esset, et stans in solario nitidam eam ex opposito, et bene comptam videret, vocavit eam ad se, et intravit ad eam. Et sanctificata est mulier ab omni immunditia sua, hoc est concepit. Ideo autem per concipere accipitur mulier mundari ab immunditia, quia celari adulterium, virum ejus Uriam ab exercitu revocavit, ut ille ad eam intraret et sic adulterium lateret. Cum autem ille ad eam intrare nollet, scripsit ad Joab principem militiæ suæ, qui exercitui præerat, ut in qua parte gravius bellum incumberet, ipse Urias poneretur, ut sic pericet. Quod ita factum est et ille occisus est. Et sic sanctus David homicidium adulterio addidit. Postea vero Nathan propheta ad eum missus est a Domino, ut redargueret eum de tanto peccato. Ecce quid homines cavere debeant dictum est; nunc vero si lapsi fuerint, quid imitentur dicendum est. Multi enim cum David cadere volunt, sed cum David resu gere nolunt. Non est autem propositum exemplum cadendi, sed, si cecideris, resurgendi. Attende itaque ne cadas, nec sit delectatio minorum lapsus majorum, sed potius casus majorum sit tremor minorum. Ad hoc enim propositum, ad hoc scriptum, ad hoc sæpe in Ecclesia cantatum atque lectum audiant, qui non ceciderunt ne cadant; qui vero ceciderant, audiant ut resurgant. Tanti viri casum multi audiunt, et patrocina peccandi sibi qu'erunt. Quisquis vero ideo facit, quia David fecit, pejus facit quam David faceret. David vero cecidit lapsu copiditatis, non patrocinio sancitatis. Multi vero salubriter audientes in casu tanti viri metiuntur Insirmitatem suam. Et quod Deus damnat vitare volentes, oculos suos avertunt a vanitate, nec figunt eos in pulchritudine carnis alienæ, sci ntes quia et si mulier longe est, libido prope est. Ne peccatum quod est in mortali corpore regnet. Peccatum est in corpore, cum delectaris; tunc vero regnat, cum consenseris. Quisquis vero hæc audit, et non cecidit, cum David inde gaudeat, et Domino Deo suo gratias agat; qui vero jam lapsus est, et hæc audit, attendat volneris sui magnitudinem, mec desperet medici majestatem, et gemens cum David clamet et dicat : Miserere mei, Deus. Titulus supra dictus sic exponitur : Psalmus iste attribuitur ipsi lucem sibi deitatis usurpare quærebat, sed a Domino D David prophetæ, scilicet, cantatus tunc cum Nathan propheta venit ad eum, scilicet, ad ipsum David, missus a Domino ut redargueret, quia ipse imravit ad Bersabee. Nunc ad litteram redeamus. Vox prophetæ est post perpetiatum adulierium et homicidium, cum venisset Nathan ad eum, et sic orantis : Deus miserere mei, id est, adhibe mihi piam affectionem tuam non parvam, sed secundum tuam magnam misericordiam, id est, magnam misericordiam aubibe mibi, id est, piam affectionem tuam, quia ipsa vere est magna. Qui confitetur magnam miseriam, n.gnam rogat misericordiam. On si dicat: Grave valde est quod habeo, sed ad Omnipotentem confugio. De meo lethali vulnere desperarem, nisi tantum medicum reperirem.

Et secundum multitudinem miserationum tuarum dele iniquitatem meam. Quasi dicat: Iniquitas mea est, quia feci alii quod mihi nollem fieri, alterius, scilicet, conjugem adulteravi, et ipsum interfeci, quam. inigustatem tu advertisti, tu conscripsisti. Nunc au- A etiam judices cum judicaris, quia solus sine culpa jein dele iniquitatem illam secundum multitudinem miserationum tuarum, id est, exhibitionum misericordiæ tuæ. Ex tua enim multa misericordia procedunt multæ miserationes tuæ. Attendis enim contemnentes, ut corrigas nescientes, ut doceas confitentes, ut ignoscas. Consequenter misericordiam tuam nescienter peccantes, consequentur eam et scienter peccantes; et non qualibet, sed magnam misericordiam et miserationes multas. Non possum dicere quia ignoranter. Non enim ignoravi quid mali sit contrectatio alienæ subjugalis, et interfectio mariti nescientis, nec etiam irascentis.

Ampius lava me. Quasi dicat : Abluis illos qui ignoranter peccant, sed amplius lava me ab hac iniquitate mea, et ræteros qui scienter peccant. Vel lara me amplius quam sciam rogare. Vel amplius lava me, id est, non solum ab actuali iniquitate mea, sed etiam ab originali; et ita lava me, ut ex toto mundes me, et ab hoc peccato et ab aliis peccatis meis. Plus dicit quam prius. Possunt enun quædam lavari, et tamen non perfecte mundari. Et quasi aliquis dicat : Qua temeritate clamas? qua fiducia Deum justum invocas? Si enim justus est, odit peccatum. Et si justus est, vindicavit peccatum. Implora misericordiam, sed attende justitiam. Mi-ericordiæ enim est, ut peccanti ignoscat; justitiæ vero, ut peccatum puniat. Quid ergo quæri-? Nunquid peccatum tuum impunitum manebit? Non, Domine. Novi Justitiam, cujus imploro misericordiam. Sed ut tu peccatum menm punias nolo, quia ego punio; et ideo tu igno-scas, quia ego cognosco. Hoc est quod dicit.

Queniam iniquitatem meam. It potest simpliciter sic continuari. Vere debes me mundare et lavare, quoniam ego quantum valeo, idoneum me reddo, quia iniquitatem meam agnosco, at a la ignoscatur. Et ita cognosco, quod peccatum meum non post dorsum mili est ad obliviscendum, sed semper est contra me, id est, in conspectu meo ad puniendam. Post dorsum foit ei peccatum suum, quando Nathan pro- C pheta venit al eum. Tune enim quia iniquitatem suam non attendebat, alterius iniquitatem jadicabat, quia cum pro, heta per simile eum redargueret, dixit: Homo qui hoc secit morte morietur, et quadruplum ovem restituet. Et tunc Deus usus est quasi ferramento lingua ejus ad secandum vulnus ejus.

Tibi soli peccavi. Quasi dicat : Quia ego iniquita:em meam agnosco, el peccalum meum contra me est semper. Ergo, Domine, miserere, dele, lava, munda. Quod ideo te rogo, quia cum sim rex, tibi soli pec-cari. Rex enim si peccat, soli Deo peccal, quia nullum alium pro peccatis suis puniet. Peccavi, inquam, tibi, et malum adulter um, seilicet, et homicidium, quod alios celare potui, feci coram te, id est, latere te non potuit. Ergo miserere, lava, munda. Et ideo dico miserere, ut justificeris, id est, justus et verus appareas in sermonibus, id est, in promissionibus tuis. Promisisti enim, de fructu ventris tui ponam super sedem tuam; et ut hoc promissum impleatur, ideo D nis concepit me. Facilius enim et magis etiam femimiserere mei, et munda me. Tu solus es enim verus, omnis vero homo falsus. Miserere, inquam, at justificeris et vincas, me dignum faciendo, cum judicaris, ab his, scilicet, qui dicunt non esse dignum quod de semine tam damnati hominis et scelerati, ut ego sum, facias nasci Christum tuum. Aliter quoque iste versus dicitur, quasi dicat : Ideo te solum rogo ut miserearis mei, quia tibi soli peccavi. Tu enim solus sine peccato es, et ideo solus mederi, solus peccata dimittere potes. Quod taliter dicere est, quasi æger aliquis aticui bono medico diceret : Tihi soli ægroto, id est, non possum sanari ab alio nisi a te solo. Peccavi, inquam, tibi soli, et mulum quod alios latuit coram te feci, id est, te latere non potuit. Et in tantum tibi soli peccavi, id est, in tantum es tu solus sine peccato, ut nec etiam in lingua pecces, sed justificeris in sermonibus tuis, id est, sis verus in omnibus verbis tuis, et vincas omnes judicatos, et

judicaris. Difficite est cognoscere cui loquatur, cum manifestum sit quod Pater, cui prius loqui videbatur. non sit judicatus, sed prævidit propheta per spiritum judicem verum judicandum, et justum ab impiis damnandum. Et ideo vincentem, quia nibil in eo esset quod judica et. Ipse enim solus inter homines verus, inter homines sine peccato solus, juxta quod ipse dicit : Si peccatum vidistis in me, dicite. Et ne aliquod vitium quod celaret homines in eo lateret. appropinquante tempore passionis dixit: Venit en.m princeps mundi hujus, et in me non habet quidquam. Nihil scilicet diguum morte invenit in me, vel damnatione. Et quasi aliquis dicat : Cur ergo moreris ? cur pateris? Subdit : Non ideo morior vel patior, quod peccatum in me sit; sed ut cognoscat mundas quia ego diligo Pairem, el sicul mandatum dedit mili Pater, sic facio. Surgite, eamus hinc, et tunc venit ad passionem. Ipse enim dignus pro indignis, justus B pro injustis passus est: huic tait nullum pecratum habenti loquitur hic propheta dicens: Et in tantam sine peccato es, ut vincas cum judicaris. Quasi dicar : Tu superas onnes homines, tu superas omnes judices, quia ad tuum respectum etiam hi qui videntur justi sunt injusti, quia nemo mundus in conspectu tuo, etiam puer cujus vita unius diei est super terrain, et ad tuam comparationem etiam cœi sunt immundi; et ideo superas omne:, quia tu solus injuste judicaris. Vincis ergo cum judicaris. Judicatos vocat sanctos crucifixos, ut Petrum et Andream, et alios diversis modis pro nomine Dei afflictos, quas omnes cum judicatus fuit, vicit hono Dominicus. Quia et si parum in illis, tamen inveniebatur aliquid morte dignum.

Ecce enim in iniquitatibus conceptus sum, et in peccatis concepit me mater mea. Quasi dicat : Ecco quomodo vincis omnes. Non enim solus vincis tales, qualis ego sum nune post tantum commissum, sed etiam vincis me talem, qualis primum fui, et om-nem hominem, quia habes quid ab ipsa origine muhi et omnibus imputes. Quod sic dicit, transferendo in se humanum genns, nam ego conceptus sum in iniquitatibus, sicut omnis homo. Nunquid iste ex justo viro Jesse, et de legali conjuge natus est in imquitatibus, id est, in adulterio conceptus? Neguaquam. Hoc enim castum opus in conjuge, non habet quidem culpam, sed tamen attrahit debitam pænam, id est, delectationem. Quae quia ex iniquitate, id est, ex prævarientione hominis primi processit, et quia ipsa anodam modo iniquitas est, ideo dicit. in iniquitatibus conceptus sum. Ille vero victor, quia solus sine desectatione conceptus est, ideo solus sine dolore natus est. Et ideo solus habet quod etiam unius dier puero imputet. Et in peccatis concepit. Probat quasi a majori per sexum fragiliorem, quod dixit. Quasi dical: Vere in iniquitatibus conceptus sum; nam si hæc possunt esse, quod a patre in iniquiatibus conceptus sum necesse mater mea in peccato delectatio. neus sexus delectatione corrumpitur. Potest et aliter iste idem versus continuari, quasi dicat: Quia tibi soli peccavi, ergo miserere mei. Et necesse est ut miserearis, quoniam non solum a tamgravi actuali commisso, sed etiam ab originali peccato oppre-sus sum, quia in iniquitatibus conceptus sum. etc.

Ecce enim veritatem dilexisti. Dico quidem in iniquitatibus conceptus sum, nec tamen hoc ideo dico, ut in te auctorem culpam refundam, sed quia verum est. Et ideo ego verum dico, quia tu diligis veritatem, id est, vera dicentes. Vel aliter etiam conti-nuatur, quasi dicat : Quia in iniquitatibus conceptus sum, ergo, Domine, miserere; et ideo rogo ut miserearis, quia si non miserebers, pomes. Et ecce quare punies, scilicet, ideo, quia dilezisti veritaten, id est, verum jadicium in tantum quod impunit peccata eorum etiam quibus ignoscis, non relin juis, quia dilexisti veritatem, id est, verum judicium, sed

conservares. Ignoscis enim confitenti, sed seipsum punienti. Et sic misericordia et veritas conservatur. Misericordia quidem, quia homo liberatur; veritas

vero, quia peccatum punitur.

Incerta el occulta sapientiæ tuæ manifestasti mihi. Sic continuatur: Dico quia si non misereberis, punies; sed vere misereberis, quia jam mihi hoc promisisti. Nam manifestasti mihi per Nathan prophetam, imo per spiritum dicentem mihi per prophelain': Dimissum est tibi peccatum tuum. Manifestasti incertu et occulta sapientiæ tuæ, id est, dispositionis atque reparationis novæ, selicitatis æternæ. Elegit enim in ipso ante mundi constitutionem. Qua autem incerta, et quæ occulta? Scilicet, quod etiam talibus et tam gravibus peccatis ignoscis. Quod hominibus prins incertum fuit, quia dubitatur an Deus ignosceret post tem gravem lapsum, et sic an ulla humani generis reparatio esset ignorabant. Sed David hoc experimento monstratum est, propheta dicente ad eum : Dimissum est tibi peccatum tuum, quia per similitudinem banc reparationem etiam in this attendit. De hoc incerto, id est de reparatione post tam gravem lapsum dubitantes, an unquam eis ignosceretur, egerunt Niuivitæ poenitentiam in prædicatione Jona, humiliantes se in omni contritione, a minore usque ad majorem. Quod vero incertum esset in verbis istis ostenditur : Quis scit si convertatur et iquoscal Deus et revertatur a furore iræ suæ, et non peribimus? Qui enim hoc dixit, incertum hoc habuit; sed tainen Niuivitæ, ut ipse, si posset esse, remanere noluerunt. Et quia digne pomituerunt, ideo reipsa quod prius incertum babebat cognoverunt, quoniam ut interminatus propheta fuerat, eversa est civitas illorum, versa quidem in malo, et ædificata in bono. Quod autem dicit : Incerta et occulta, neutrum superfluit, quia per occulta determinat incerta. Sunt en m quædam incerta quæ in natura sua sunt incerta. Hæc autem iden tantum crant C incerta, quia hominibus occulta. Et est hoc totum æquipollenter dicere : Manifestasti mihi per prophetam reparationem humanam. Quomodo autem fiet bæc reparatio? Hoc modo, scilicet, quia sicut tu præcepisti in lege leprosos ut mundarentur aspergi hyssopo in sanguine rufæ vitulæ intincto, sic asperges me et alios hyssopo et sanguine vituli non signo, sed significato, et sic mundabimur. Possunt et aliter secundum aliam sententiam has continuationes partim fieri. Secundum enim quod præcedentem versum continuavimus: Non hoc ideo dico, ut refundam culpam in auctorem, sed quia tu, Domine, diligis veritatem. Talis repetitio fiat, ut quod sequitur continuetur : Quia in iniquitatibus conceptus sum. Ergo miserere mei, Deus, et munda me. Et vere misereberis, quia jam manifestasti mihi per legalia instituta incerta el occulta sapientiæ tuæ, id est, dispositionis tuæ, scilicet, humanitatis reparationem. Et quomodo manifestasti? Ita, scilicet, quia fecisti me per signa intelligere significata. In lege enim D præceptum erat ut leprosi extra castra ejicerentur, et deinde ad emundationem fasciculo hyssopi in sanguine vituli intincto aspergerentur, et emundati reducereatur. In quo reparatio humana præfiguratur. Hyssopus humilis herba est, quæ valet ad vitium pulmonis, ex quo pulmone pracedit anhelitus, per quem anhelitum tumor superbiæ designatur. Per hyssopum vero humilitas Christi intelligitur, quæ vim medicamenti ad reprimendom in nobis tumorem veteris superbiæ et animositatis habuit. Per sangui-Dem quoque rufæ vitulæ passio Christi significatur, per aspersionem vero hyssopi in sanguine intincti, qua leprosi emundabantur, hoc præmonstrabatur, quod quicunque humili Chris.o se conformarent, et sanguine ejus aspergerentur, id est, passionem ejus imitarentur, illi vere ab omni lepra peccatorum mundarentur, quod sanctus David per Spiritum sanctum tuturum intellexit. Et inde dicit hoc modo: Per le-

lamen prærogasti misericordiam, ut et veritatem A golia signa incerta sapientiæ tuæ mamfestasti mihi. quia fecisti me intelligere quod sicut leprosi aspersi hyssopo, et sanguine vituli mundabantur, ita tu me et alios Christi imitatores asperges hyssopo, sanguine vituli intincto, significato non signo, et sic a peccatis mundabor. Et qualiter intelligat asperges exponit, scilicet, lavabis me per hyssopum illum, et hoc adeo, quod ego dealbabor super nivem, id est, super omnem corporalem mundationem, scilicet, interius mundabor. Quæ mundatio excellit omnem exteriorem mundationem. Nivem autem pro exteriori et digniori mundatione ideo pouit, quià candidior inter exter ora est.

Auditui meo dabis gandium et lætiliam, et exsultabunt ossa humiliata. Asperges me, inquam, et me asperso dabis gaudium et lætitiam, id est, perfectam et plenariam lætitiam dabis auditui meo, id est, mihi audienti, hoc est, humilianti me, et discenti, non dicenti, id est, peccatum menm defendenti. Tutius R enim longe est audire quam dicere, quia ille qui audit huminat se et discit; qui vero dicit, superbit. Et est quasi dicat : Audiendo lætabor, dicendo vere tristabor. Ipse paratus est veniam dare. Non intercludamus ergo nobis veniam aperiendo vocem desensionis, sed aperianius sinum confessionis. De hoc gandio ille quo in natis mulierum non surrexit major Joanne Baptista ait : Amicus sponsi non dicit et cadit, sed stat et audit. Quia enim audit, stat, et gau-dio gaudet, non quia dicit, sed quia audit vocem sponsi, id est, quia discit, dabis, inquam, mihi gandium audienti; et hoc ideo, quia ossa, id est, firmamentum anima meæ, virtutes, scilicet, quæ prius humiliata erant, dicendo exsultabunt, quia statum suum obtinebunt audiendo. Potest eriam de fururo versus iste accipi, quasi dirat : Hic laudabis me, et dealbabis; tandem vero dabis plenariam lætitiam auditui meo, scilicet, cum audiam te dicentem: Euge, bone et fidelis, intra in gaudiun Domini tui, et tunc ossa, id est, firmementa animæ meæ bic humiliata per pænitentiam gaudebunt, ibi clarificata per gloriam.

Averte faciem tuam a peccatis meis, et omnes iniquitates meas dele. Quasi dicat: Dico quia dabis miki gaudium, et ossa mea exsultabunt. Et ubi hoc fiat, sicut prius, dum ego averti faciem meam, tu avertisti; ita nunc duni ego averto, tu averte faciem tuam a peccatis meis, et omnes iniquitates meas dele, quas prius avertendo scr psisti, modo avertendo dele. Et ut eas deleas, o Deus, cor quod per me factum est immundum, crea in me mundum, et lac omnes cogitationes meas mundas, innova spiritum, id est, intellectum modo inveteratum et curvatum, ita ut faci s eum rectum in visceribus mels, id est, in anima mea. Spiritus hujus prius suit rectus, et Spiritul Dei col'imatus, quandiu a voluntate Dei non dissensit ; quando vero ad carnis concupiscentiam et delectationem terrenam se incurvavit, tunc spiritus ejus distortus et inveteratus est. Et ideo nunc rogat ut innoverur, et sursum regatur, ut rursus Spiritui Dei collimeter, scilicet, ut nihil quod Deo placuerit sibi displicent, ut quidquid patitur, ipse vel alius justum esse credat, quod ita factum est. Tune enun spiritus ejus fuit rectus, cum omnem persecutionem quam ab Absalom Alio suo passus est meritis suis imputavit. Et dum quidem miles Absalom multa convicta ci inferret, et quidam de suis interficere cum vellet, noc Bert probibuit dicens : Noli eum interficere ; muit enim Deus eum ut maledicat mihi propter peccata mes, multa nimis et menarrabilia.

Ne projicias me a facie tua, et Spiritum sanctum tuum ne auferas a me. Innova, inquam, spiritem meum, et de cætero ne projicias me a jacie ma, id est, ne permittas me amplius relabi in peccatum, ut projiciar a facie tua, id est, fiam indignus tua prasentia, et ne auferas a me tuum sanctum Spiritum, pet cujus donum luec habeo, ut jam conficar et punaitentiam agam de peccato meo. Nemo enim per se habet quod penitentiam et confessionem facit, sed per Spiritum Dei, cui scelera et immunditia displicent, sicut e contra immundo spiritui placent. Non potest ergo negari quin David, cum jam peniteret, Spiritum sanctum haberet. Et pro hoc spiritu rogat, ne sibi Deus enm auferat, scilicet, ne forte a confes-

sione et pœnitentia desistat.

Redde mihi læitiam salutaris tui, et Spiritu principali confirma me. Non auferas, inquam, a me spiritum tuum, et, non auferendo illum, redde mihi læitiam salutaris tui, quam lælitiam per peccatum amisi, quia non scio esse lætandum de adventu ejus alicui, nisi qui se conformaverit ei. Et illam talem læitiam per Spiritum tuum redde mihi, et ea reidita confirma me, ne amplius eam amittam, Spiritu principali, id est Spiritu sancto, qui ideo dicitur principalis, quia quidquid boni est nostro spiritui ab illo procedit.

Docebo iniquos vias tuas, et impii ad te convertentur.

Confirma me, inquam, quia ego confirmatus non ero ingratus. Namque docebo verbo et exemplo iniquos pausslibet, et per me et per successores m os vias que sion, id est, opera tua; et non solum iniquos docebo, sed et impios, id est, idololatras, quia proponam me exemplum eis, ne desperent; et sic impii, id est, virtutes, scilicet. Ejus dico que nunc est Sion,

aliæ illæ oves ad te conrectentur.

Libera me de sanguinibus Deus, Deus salutis meæ. Quasi dicat: Et ut doceam iniquos et impios, ideo, Deus, libera me de sanguinibus, id est, de concupiscentiis carnalibus; has enim expertus fuerat, quia per has ceciderat, et ideo ab eis fiberari rogat. Tu, dico, qui es Deus, dator veræ salutis meæ, illius, scilicet, cui nulla subrepet corru, tio, cui nulla accedet defectio, ubi cibo non fulciamur, neque esca reficiamur, sed tamen non erimus tunc sine potu et cibo, quia ipse Deus erit noster cibus et potus, cibus, scilicet, reficiens, et nunquam deficiens. Libera me, inquam, et si tu me liberaveris, tunc lingua mea exsultabit, id est, exsultanter aliis annuntiabit justi tium omnem esse tuam, nullam meam. Quasi dicat: Non ero de numero illorum, qui de meritis præsu-mentes, et suam justitiam statuere volentes, justitiæ tuze noluerunt esse subjecti; et ideo non justitia meritorum, sed solam justitiam tuam gratis justificautem appuntiabo.

Domine, labia mea aperies, et os meum annunt abit laudem tuam. Vere liberabis me, quia tu, Domine, aperies labia mea, id est, labia cordis mei, quæ prius clausa erant per peccatum, illa aperies ad intelligendum; et ideo os meum exterius annuntiabit laudem tuam, non meam, hanc, schlicet, laudeni, quod a te creatus sum, peccans non derel clus sum, atque ut confiterer admonitus sum, et ut securus essem mundatus sum. Et hoc quasi dicat : Sacrificium laudis tibi offeram tantum, ideo quia aliud sacrifi-cium non vis tibi offerri. Nam si tu aliud voluisses, ego utique illud dedissem, id est, jam pridem me a talibus etiam non abstinuissem. Sed est quasi dicat : Quando non vis, quia futurum est quod tu non delectaberis non solum minoribus legalibus sacrificiis, D sed eilam holocaustis, quihus maxime, quia nihil subtrahitur tibi, în eis delectari videris. Sciendum quia tempore sancti David locum adhuc habuerunt legalia sacrificia, sed attendit iste per Spiritum illa esse signa et promittentia, et idoo futurum esse quando flerent irrita, et haberent locum significata tantum atque promissa, postquam enim veritas est oblata, cessavit umbra. Semper tamen locum baboerunt significata sacrificia, quia etiam manente umbra Deo exstiterunt gratissima.

Sacrificium Deo spiritus contribulatus, cor contritum et humiliatum. Quasi aliquis dicat: Quandoquidem Dominus non vult sacrificia, quid ergo facientus? nunquid ad altare ejus vacuis manibus veniemus? Non utique. Quia tibi Deo erit sacrificium acceptabile spiritus contribulatus. Et qui sit spiritus contribulatus exponit, cor, schicet, contritum labore posintentiz, et humiliatum a timore superbix, erit tibi sacrificium

habet quod pæniteutiam et confessionem facit, sed A acceptabile, quia erit quando taurum et hircum of per Spiritum Dei, cui scelera et immunditia displi- cælera talia despicies, istud vero nunquam de-

Benigne fac, Domine, in bona voluntate tua Sion. Ut talia sacrificia tibi offerantur, ideo, Domine, fas benigne Sion, id est, mitte Ecclesiæ tuæ Salvatorum, quem es eis missurus. Que Ecclesia Sion dicitur, quia per Sion omnes illi significantur qui sunt in speculatione, et qui in præsenti tantum volunt esse in spe, et tandem in re. Et hoc facias non in meritis ejus, sed in bona tantum roluntate tua. Gratia enim gratis est data, et ædificentur meri Jerusalem suturze, id est, munimenta nostræ immortalitatis et incorruptionis. Qui muri modo adificantur in Sion per fidem, spem, charitatem, tunc autem firmi erunt, cum ad Jerusalem, id est, ad veram visionem perveniemus. Nihil enim aliud hi muri sunt, nisi indeficiens immortalitas et impassibilitas. Potest etiam versus iste ad quamcunque fidelem animam per se que Sion, id est, fideli et speculanti animæ, mittendo ei Salvatorem suum, non in meritis, sed in bona voluntate tua; et ædificentur muri, id est, munimenta ejus, virtutes, scilicet. Ejus dico quæ nunc est Sion, et tandem erit Jerusalem, cum ad veram, scilicet, pervencit visionem.

Tunc acceptabis sacrificium justitiæ. Quasi dicat: nune interim acceptabis pro peccato sacrificium cor contritum et humiliatum; sed tune, id est, ædificatis muris Jerusalem, acceptable, id est, acceptabile habebis tantum sacrificium justitiæ, id est, vitulos labiorum, quos tunc tibi offerent: Beati enim qui kabitant in domo tua, Domine, in sæcula sæculorum laudabunt te. Quæ laus ideo dicitur sacrificium justitiæ, quia quid justius quam ut in æ:erna beatitudine positi illum laudent, per quem illic erunt? Nihil utique. Et tunc acceptables, oblationes, id est, sacrificium seeundum animam. Et holocausta, id est, sacrificium secundum universam naturam humanam, quia non solum anima in usum sacrificii consumetur a charitate in suam immortalitatem et impassibilitatem, sed etiam corpus consumetur in corruptionem et impassibilitatem æternam. Et ideo tunc imponent vitulos, id est, se ipsos in innocentia novæ vitæ renovalos super tuum altare, id est, in intima mentis devotione, quæ est tuum altare, quia ibi sacrificaturtibi, quod est dicere: Omni devotione præsentabuut tibi se in innocentia novæ vitæ.

# IN PSALMUM LL.

In finem intellectus ipsi David, cum venit Doeg Idumæus, et nuntiavit Sauli, et dixit: Venit David: in demum Abimelech.

### ARGUMENTUM:

Contra verba Rabsacis potest cantatum intelligi. Aliter vox Christi ad Judam traditorom.

# EXPLANATIO.

Quia titulus juxta historiam notus est, breviter deallegoria dicamus. Ideo eorum intellectus titulo inseritur, ut mysterium quærere non dubites, quia et ipse
David suis calamitatibus admonitus de Christo futurum intellexisse narratur. David ergo ut semper Chritus sit. Saul Judæi petsequentes. Doeg Idumæus, quiinterpretatur motus sanguineus, Judas proditor; Abimelech sacerdos electi discipuli, apud quos Dominum
et vidit et tradidit. Quidam dicunt Doeg Antichristumesse, cujus membrum Judas exstitit, quia sicut ille
sacerdos octoginta peremit, sic et iste martyres, qui
fidem resurrectionis tenent, occisurus. In prima partepsalmi propheta in Judam vel Antichristum invehitur,
ne se in flagitiis extolla, cui finis gravissimus restet.
In secunda dicit eum ocius pertun um, sanctorum per
omnia societate privandum. In tertia sunctos stuperedicit quando diabolum nunc in sæculo bacchantem
conspexerint in fine damnari. In quarta ipse propheta.
sperat se cum sanctis in sutura vita beandum.

COMMENTARIUS.

Onid gloriaris in mulitia, qui polens es in iniquitate. Tunlus est talis : In finem intellectus ipsi Divid, cum venit Doeg Idumæus, et nuntiavit Sauli, et dixit ei: Venit David in domum Abimelech, Legitur in libro Regum quod Saul rex in Israel a Domino sit constitutus non ad manendum, sed propter i lius populi cor durum, nec ad utilitatem, sel ad corum correptionem. Juxta quod Job de eo dieit : Qui facit hominem hypocritam regnare propter peccata populi sui. Prævaricante autem Saule, et aperte reprobato David puer adhuc subelectus est in regnum a Domino. Sed anrequam in regnum perveniret, graviter eum Saul persecutus est. Quod ad nostram instructionem factum est, scilicet, ut sciremus quia non nisi per tribulationem ad ipsum regnum perveniremus. Nam et ip e Dominus noster corpus quod de terra sumpsit, per tribulationis viam in cœlum detulit. In prædicta autem persecutione fugit David, ubicunque se posse latere credidit. Cumque circumquaque fugeret, per- B venit ad domum Abimelech sacerdotis, ubi et panes propositionis, et gladium Goliæ, qui prius in templo positus fuerat, accepit. Quod ideo factum est, ut per-fecteillum cujus figuram in se gerebat repræsentaret, qui futurus erat verus socerdos et Rex. Socerdos enim per propositionis panes, et per gladium Rex intelligendus est. Ibi Doeg Idumæus, princeps pastorum Saulis, interfuit, atque David vidit. Postea vero cum Saul servis suis irasceretur, quod insidias David on ponerent, nec eum caperent, prodidit Doeg David, et dixit : Venit David in domum Abimelech. Misit ergo Saul ad Abimelech, et ipsum atque omne sacerdotale genus interfecit per Doeg, quia nemo alius in sacerdotes Domini manum voluit mittere. De hoc negotio psalmus iste est conscriptus non historice, sed mystice. Per Saulem enim designatur mors et regnum terrenum, quia de morte scriptum est: Deus non secit mortem, nec lætatur in perditione vivorum; sed creavit omnia ut essent, et sanabiles fecit C nationes orbis terræ. Impii autem accersi erunt eam s bi manibus et pedibus; et æstimantes illam amicam, defluxerunt. Per David vero vita et cœleste regnum intelligitur; Doeg autem motus, et Idumaus terrenus interpretatur. Et ideo per Doeg Idumæum omnes illi qui de terrenis moventur, et in eis sperant, intelliguntur. Et hi tales cœ'este regnum, id est, illos in quileus verus David inhabitat per fidem et per bona opeia, apud ierrenom regoum semper product et accurant, quia ore ibus corum contrarii sunt, et ctiam raves sunt eis ad videndum. Et de his dunbus ge-neribus hominum tractat iste Psalmus, scilicet, quorum alii sunt persequentes, alii sufferentes, alii snem in terrenis figentes, alii sola æterna sperantes. Per hoc autem quod Doeg, qui motus interpretatur, servus Saul, qui terrenum regnum designat, dicitur, Loc etiam notatur, quod hoc regnum in motu est, et ci o transitorium. Et ideo de persecutione ejus his qui ad cœleste regnum, quod æternum est, pertinent, pest: Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam non est curandum. Pote t hoc quoque totum ad po- Dautem non possunt occidere. Possunt tamen de his pulum Judaicum et Christum referri. Quando en m verbum illud, quod in principio erat apud Deum, in domum Abimelech, qui Patris mei regnum interpretatur, venit, id est, quando carnem de Judaico populo accepit qui peculiaris populus Domini fuit, tunc Doeg, id est, illi qui movehantur de loco et gente, scilicet, qui Deo dixerunt quod da monium haberet, et similia, apud Deum terrenum regnum, id est. apud Pilatum et Annam et Caipham eum prodiderunt et accusaverunt. Et sic terrenum regnum, id est, illi scelerati principes Doeg miserunt, et per Doeg, id est, per illos quorum lingua gladius acutus, sacer dotes interfecerunt, id est, ipsum Dominicum homipem, de eis natum, qui vere sacerdos fuit, quia seipsum pro nobis immolavit, et multos alios ei adhærentes. David vero evasit, quia verbum immortale permansit, quod etiam Isaac præsignavit, pro quo aries immolatus suit. Similiter quoque est si ad om-

A nes fideles hoc referatur, quia cum corpora eorum occiduntur, animæ libere avolant, donec etia:n eadem immortalitate corporali donata et clarificata recipiant. Titulus prædictus sic exponitur: Hæc verba referuntur in finem, non ad historiam. Ouz verba sunt intellectus, propositus ipsi David, id cst, dignioribus de corpore Christi, quia eos instruunt, ut intelligant nunc esse tribulandum, deinde lætandum, quia non est latari, nisi præcesserit tribulari. Intellectus, dico, significatus tunc, cum gestum est boc negotium, scilicet, cum Doeg Idumaus venit et nuntiavit Saul, etc. Nunc ad psalmum accedatums. Propheta prævidens per spiritum mysticum David a Doeg mystico persequendum, redarguit persecutores iniquitate gloriantes in hoc psalino, ostendens non malevolentia, sed propherandi præsentia, quid eis sit füturum ad consolationem bonorum, scilicet, ne deficiant, sed cum omni patientia tribulationes sustineant. Quia et si ii qui eos persequuntur modo florent, cito tamen arescent; et e contra flores corum qui nunc aridi apparent in æternum non deficient. Et dicit ita: Tu qui potens es, id est, qui potentiam tuam reputas in iniquitate, ubi potius impotentia est, propter quid gloriaris in malitia, in qua non est gloriandum, imo erubescendum? Multi enim sunt qui destruunt, pauci qui construunt. Et ideo non est in malitia gloriandum, sed qui gloriatur, in Domino glorietur. Juxta quod scriptum est : Non glorietur sapiens in sapientia sua, non dives in divitiis, non fortis in fortifudine; sed qui gloriatur, gloriatur scire et nosse me, dicit Dominus.

Tota die justitiam cogitavit lingua tua, sient novacula acuta fecisti dolum. Ostendit quomodo glorietur in malitia, scalicet, quia ita studet malitiæ, cujus gloria est ignominia, ac si inde sequeretur vera gloria, dicens ita: Lingua tuu, id est, lingua cordis tui cogitavit justiciam tota die, id est, assidue. Nullum enim tempus intermittis ab injustitia, quia et si non est in opere, est tamen in cogitatione; et si abest ab ore, nunquam abest a corde. S d quie cura? Nulla, scilicet, quia nihil per hoc fidelibus nocuisti. Nam fecisti, id est, explesti dolum tuum. Tu, dico, ens sicut novacula acuta, id est, sola exteriora et superflua abscidisti, interiora vero et necessaria, æterna, scilicet, non læsisti. Sicut novacula acuta exteriora abscindit, ossa vero non inscindit. Quasi dicat: Everceat Doeg quantum velit malitiam suam, acuat novaculam suam. Qui tandem David faciet? Capillos, scilicer, abradet, et calvos, id est, filios Core faciat. Per capillos enim exteriora atque superflua designantur. Verumtamen Deus non superfluos capillos tecit, quia ad ornamentum eos creavit. Sed ideo per capillos superfina terrena designantur, quia sicut capilli sine sensu, id est, sine dolore abscinduntur, ita hæc terrena superflua ab his qui firmiter Deo mente inhærent, non solum exteriora, sed ipsa etiam corpora sine omni dolore possunt auferri, quia dictum superfluis multa bona fieri, scilicet, si panem esurienti frangas, si nudos vestias, et similia his facias. Quod etiam mulier illa designavit, quæ postquam pedes Domini lacrymis rigavit, capillis etiam ters t. Ille enim pedes Domini quasi lacrymis rigat, qui pauperum Domini miseretur per piam affectionem. Capillis vero quasi detergit, cum post commiserationem per facultatem horum superfluorum inopix eorum subvenit. Vel aliter: Quia intermittere mjustitiam cogitasti, ideo perfecisti dolum, ens sicut novacula acuta, id est, accuratissime, scilicet, ut quantum posses auferas adeo quod nec ipsa corpora intacia permitteres. Ad hoc enim novacula acuta est, ut quanto expressius possint, capilli abradantur. Si vero ad Christum et Judaicum populum hoc referatur, ita dicetur: l'erfecisti dolum sicut novacula acuta facit dolum, quia sicut novacula quæ adhuc acuitur, ut per eam vultus ornetur, si vulnerat, potius ipsus

deturpat, ita peculiaris ille Judaicus populus ad hoc A tus, qui tunc erit te judicaturus, quia nunc habebis electus, ut in eo vultus Domini repræsentaretur et adjutorem, quem tunc judicem. Postquain vero oves ornaretur, potius illum deturpavit, quia tempus visitationis non recognovit. Et in hoc dolose egit, quia alind fecit, et ad aliud eum Dominus elegit.

Dilexisti malitiam super bonitatem. Quasi dicat : Ideo assidue iniquitates cogitasti, quia malitiam dilexisti super benignitatem, id est, ita ut præponeres eam benignitati, et sic quod naturale et pervertisti. Ad quod enim unumquodque factum est, illud in eo primitivum est. Quare benignitas et æquitas ad quam homo creatus est prius sunt in homine, malitia vero, que accessit ex corruptione, est posterius, Dilexisti. inquam, super bonitatem malitiam, et ideo dilexisti magis loqui iniquitatem, quam loqui æquitatem. Et in boe quasi dicat: Non idem quod in aliis servas. Provides enim ne acidum cibum ventri tuo ingeras, et non provides qui id in ore habeas? Sicut namque eligendum est quid vescaris, ita quid loquaris.

quitize tuze concludam, dico quia dilexisti omnia verba præcipitationis, quodeunque ad præcipitium ducit et interitum dilexisti, scilicet, linguam dolosam. Sicut enim habent quidam libri, vel tu Doeg ens lingua dolosa, nibil agens vel loquens nisi dolum. Et accipe dolum bic large pro omni iniquitate. Sed quid tibi inde? Omne malum scilicet, quia propterea Deus, qui potest, destruet te in fine, quando non licebit ultra resurgere. Vel in finem semper tendente, id est, æterna destructione destruct te non ad adilicationem, sed destructionem. Et nunc interim evellet te de tabernacalo, et hoc ita quod emigrabit te, id est, longe migrare te faciet inde, hoc est, in præsenti a commuminue fidelium moraliter separabit te. Habent autem quidam libri Tuo, quod satis bene est, quia et naturali:er omnis homo plantatus est in hoc tabernaculo, et radicem habet in coelo. Unde dicit : Evellet te hic de tabernacu'o tuo, id est, quod tuum deberet esse. Et quia evellet te de tabernaculo, ideo tandem etiam C de palatio. Quod sic dicit : Et tandem evellet radieem tuam, id est, quæ deberet esse tua de terra viventium. Radix nostra charitas est, fructus vero bujus radicis sunt bona opera. Unde dicit Apostolus: Omnia vestra in charitate fiant; et item alibi: In charitate radicati et sundati. Hanc radicem, id est, charitatem, dicit evelli de terra viventium, id est, de superna requie, quantum ad malos, quia cam non habuerunt, et ideo per eam illic non complantabuntur. Charitas autem ibi semper remanebit, quia charitas nunquam excidit.

Videbunt justi. Quasi dicat: Quod Deus vero sic damnabit Doeg, non infractuose, sed utiliter suis faciel, quia justi videbunt, id est, attendent et præsentem et futuram ejus damnationem. Et ideo nunc dum tempus noctis est, timebunt. De hoc timore dicit Apostolus: In timore et tremore vestram ipsorum operantes salutem; et : Qui stat, videat ne cadat; et item : Considerans le ipsum, ne el tu tenteris. Dum pen:m ad lucernam ambulamus, necesse est ut in timore vivamus; nunc autem ad lucernam ambulamus, juxta quod dicit Petrus: Habetis autem certiorem propheticum sermonem, cui bene facilis allendentes quasi lucernæ in obscuro loco, donec dies veniat, et luciser oriatur in cordibus vestris. Nunc enim propheticum sermonem certiorem, id est, certas promissiones ballemus, sed in obscuro loco sumus, quia tantum ex parte cognoscimus, et cognoscemus quousque lex illa veniat, de qua dictum est: Cum autem apparuerit, similes ei erimus, et videbimus eum sicuti est. Nunc, inquam, timebunt, et tandem ridebunt, facti tunc super eum, quamvis nunc sint sub eo. De hoc risu Sapientia dicit : Loquebar, et non attendistis sermonibus meis, ego autem subsinuabo, et desuper ridebo de interitu v. stro. Nunc enim tempus dolendi et compatiendi est malis, dum possomus eis prodesse, quia et tunc quidem erit pænitentia, sed infructuosa. Et ideo tu quisque nunc pœniteas, et erit tuus advoca-

separabuntur ab hædis, tunc erit tempus ridendi, id est, divinæ sententiæ aggratulandi. Ridebunt, inquam tandem, et exprobrantes eis dicent : Ecce homo. id est, ecce ad quid dum se extollere vellet, redactus est Doeg. Qui non posuit Deum adjutorem suum, id est, qui non de Deo, sed de se præsumpsit, quia in divitiarum suarum multi udine speravit. Non dicit qui dives suit, sed si quis divitias habeat ad necessitatem, et ad aliorum refectionem, non est peccatum; sperare autem in divitiis, id est. habere eas non ad necessitatem, sed ad delectationem, est peccatum. Si enim libros legamus, inveniamus Abraham, et Jacob, et alios priores patres, et divites fuisse, et tamen felices, quia non est considerandunt si eges in facultate, sed si ardes in cupiditate. Non enim Deus consulit arcam, sed conscientiam; nec damnatur pecunia, sed avaritia, sicut e contra non Dilexisti omnia verba. Quasi dicat: Ul summam ne B laudatur inopia, sed innocentia. Quod attendentes sancti apostoli, cum Dominus diceret eis : Facilius est camelum per foramen acus trinsire, quam div tem in regnum cœlorum, dixerunt : Et quis piterit salvus esse? Nullus enim fere, qui non desideret habere. Petrus vero satis fiducialiter locutus est, cam diceret: Ecce nos reliquimus omnia, et secuti sumus te. Nibil namque præter ratem vetere n-et-scissam vestem reliquerat, et tamen se dicebat reliquisse omnia. Quod solvit beatus Gregorius dicens: ( Multum reliquit, qui nihil sibi retinuit. Tanta enim a scquentibus relicta sunt, quanta anto sequentibus con-cupisci potuerunt. » Et item : « Multum reliquit qui ipsum etiam desiderium habendi potsposnit. > Speravit, inquam, in divities, et prævaluit in vanitate sua. id est, magis profecit in vanitate, id est, in his qua mane concupiunt, quam proficere in vegitate, pluris enim fecit nummum quam Denm.

Ego autem. Hic loquitur non quilibet unus, sel oliva illa, id est, Ecclesia, cujus superbi rami de Judzis fracti sunt et loco illorum humilis oleaster de gentibus insertus est. Quasi dicat: Doeg quia speravit in multitudine divitiarum suarum, dannabitur; ego autem jam positus in domo Dei, id est, in coelesti requie, spe, etsi nondam in re, existens sicut oliva fructifera. Olivæ enim fructus tarde apparet, et tumen apparet. Sic et fructus justorum tarde quidena eveniunt, sed tamen appareliunt. Et ideo positus in domo Dei, quia non speravi in pecunia, sed in Des misericordia, ipsa, dico, ducente me in æternam, id est, in sæculum subsecutivum hujus sæculi. Quod est dicere: Quod ego speravi in misericordia Dei, feci non pro temporali commodo, sicut multi faciunt, sed pro aterno. Ego, inquam, talis non damuabor, sed conficebor tibi, id est, consessionem laudativam fa-ciam tibi in sæculum, id est, æternaliter, hoc est, æternaliter sacriscabo tibi vitulos labiorum. Beati enim qui habitant in domo tua, Domine, in sæcula sæculorum laudabunt te. Et merito tibi confitebor, quia fecisti tale quidem ut sis dignus laudari, Doeg, scilicet, damnasti, et David coronasti. Vel fecisti me talem qui sim dignus æternaliter te damnari. Confitebor tibi tandem, et nunc interim exspectabo nomen tuum, id est, non properando præripiam hoc nomen quod est Deus, sicut Adam qui sibi Deus esse, et de suo nutu, non de tuo, voluit pendere, sed exspectabo patienter quousque per misericordiam et gloriam illud possim acquirere. Erimus enim omnes sicut dii immo: tales et impassibiles facii, juxta illud : Ego dixi: Dii estis. Et merito nomen tuum exspectabo, quonium ipsum est bonum, id est, et suave et dulce est; et quia pauci sunt qui adhuc dalcedinem illam percepissent, de qua dictum est : Gustate et videre, quoniam suavis est Dominus; et ideo nesciunt suavitatem illam, sicut et ille qui dulcedinem mellis non gustavit, nescit quam dulce mel sit. Ideo subdit et quibus suave sit, et quando, dicens : Quoniam nomen tuum. est bonum, quod apparebit in conspectu, id est, in-

In finem pro Abimelech, intellectus David. ARGUMENTUM.

Et hie psalmus Rahsacen percutit. Aliter increpat Judicos incredulos operibus uegames Deum. Legendus ad Evangelium Matthæi.

# EXPLANATIO.

Megum narrat historia, cum David apud Achis exmlaret, et cum eo descenderet in castra ad præliandum contra Saul, Intrunculos Amalec vastasse civitatem Sieeleg, raptisque David et sociorum ejus uxoribus, fi.iis ac substantiis, abiisse; et hoc comperto David eus persecutum esse, et inter convivia rep rtos internecioni dedisse. Intellexit ergo David Christum de suo semine nasciturum, gentiumque persecutiones contra Ecclesiam ejus, quasi Amalec contra Siceleg civitatem David esse savituras, sed easdem mox ne animas quas de Ecelesia rapuerant possint occidere, Christo victore, prusternendas, vel ad fidem scilicet, vel ad damnationem. Et ideo recte titulus dicit : In fine pro Amalec, id est, in Christum pro gentibus intellectus David, quia ipse intellexit quid hac qua gesserat mysterii salutaris tenerent. Amuleo interpretatur populus lambens, quia qui terrena nimium desiderant, etiam ambiendo quasi Imbere videntur. Pro horum ergo conversione vel punitione psalmus iste formatur. In primo membro psalmi Ecclesia loquitur, increpans eos qui vel corde vel opere corrumpi non metaunt. In secundo dicit cos recepturos mala que secerint Christianis. In tertio fideles monet aquanimiter sæculi ferre molestias, donec judicium majestatis adveniat, ubi omnes beati induantur, bona recipient.

COMMENTARIUS.

Dixit insipiens in corde suo non est Deus. Titulus est talis : In finem pro Amalec, vel pro Melech, untellectus ipsi David. Amalec populus fuit persecutor sancii David, et regni ad ipsum pertinentis, id est, Israelitica, gentis. Qui scilicet Amalec Siceleg civitatem succendit, et inde uxorem David et familiam cum facultate ejus diripuit. Et interpretantur Amalecitæ lingentes terram, per quos amatores mundi intelliguntur, de quibus necesse est ut amatores cœli, qui per David Intelliguntur, persecutionem patian-tur. Titulus sic exponitur : Hæc verba referuntur in finem temporum, id est, ad Christum natum in fine temporum, juxta quod alt Apostolus : Novissims vobis locutus est in Filio, et quia Christus est finis, in quem quidquid boni agimus dirigimus, et quo adento nihil est quod ultra petamus. Quæ verba sunt propositus intellectus ipsi David, vel dignioribus de corpore Christi, pro Amalec, id est, pro persecutione. Redarguit enim propheta in hoc psaimo persecutores corporis Christi, et exhortatur ipsum corpus, id est, Ecclesiam, ut cum omni patientia sustititulo quod sit psalmus iste intellectus, propositus Adelibus propersecutione, scilicet, ut intelligant tolerandam esse persecutionem, quia finem habebit persecutio, sed praemium persecutionis finem non habebit. Vel pro Melech, ut Hieronymus dicit, interpretatur parturiens, sive dolens. Quis autem hic est parturiens, sive dolens? Corpus, scilicet, Christi. Dolet enim videns quod quia superabundabit iniquitas, refrimit charitas multorum. Parturit vero illos cosdem pro puibus dolet, cum aliquos ex eis impiis facit pios. Parturire enim est cum laborare. Unde quoddam membrum hujus corporis charitate prægnans ait: Pilioli mei, quos iterum parturio, donec Christus formetur in vobis. Est itaque psalmus iste intellectus propositus ipsi David pro Melech, id est, pro purturiente, sive dolente, hoc est, ut intelligat corpus Christi parturiens et dolens nunc esse partu-

societate sanctorum tuorum, his, scilicet, qui eis as- A riendum, nunc esse dolendum, quia hunc finem ha-sociabuntur.

IN PSALMUM LII.

A riendum, nunc esse dolendum, quia hunc finem ha-bebunt, præmia vero corum nunquam habebunt finem. Et redarguit hic propheta illos prep er quos corpus Christi dolet, atque demum, sicut prædictum est, consolationem ejus interserit. Ne superflue pralmus iste repetitus videstur, quia ad aliud hic, ad aliud superius, intendebatur. Qui vero sunt illi pro quibus dolet et parturit corpus Christi, psalmus iste aperit dicens: Insipiens populus non providens sibi in futurum, dixit quia non est Deus. Et boc in corde sue, id est, in cogitatione sua. Multi etiam ore dicunt quia non est Deus. Sed ut universaliter acciperetur, ideo dixit In corde suo. Omnes enim illi qui cogitant Deo placere iniquitatem suam, quia supersedet a vindicta, nec statim punit eam, Deum aperte uon esse dicunt. Quia si Deus est, necessario justus est; et si justus est, nulla ei iniquitas placet. Illi vero qui iniquitatem el placere putant, quia destruunt in eo justum, destruunt et Deuin.

Corrupti sunt. Insipiens populus dicit quia non est Deus; hoe autem non est culpa naturæ, sed quia ipsi corrupti sunt a bona natura, in qua creati sunt, juxta illud: Et vidit Deus cuncta quæ fecerat, et erant valde bona. Boua enim natura in homine fuit, quandiu in pleuitudine virtutis mansit, quia bonam naturam prævaricando amisit. Corrupti sunt, inquam, et ideo facti sunt a Domino abominabiles, id est, exhæredati et exsecrabiles. Quandin enim bene aliquis axit, tandiu tantum Dominus hæreditatem ei promittit, ipsi, dico, entes in iniquitatibus, id est, non desistentes ab iniquitate, quis non est in eis qui faciat

Deus de cœlo prospezit. Cor quidem insipientis aufert Deum, cor quidem sapientis, id est, justi, ponit Deum, quia de cœlo, id est, de corde justi, quod ideo colum dicitur, quia somper in coelo conversatur, et uhi Deus manet, quia an ma justi sedes est sapientiæ. De illo, inquam, cele prospezii Deus, id est, Deus fecit illud coelum, id est, justos prospicere super filios hominum, id est, a longe fecit aspicere fitios bomiuum, id est, male operantes a longe, quidem non secundum locum, sed secundum dignitatem morum, ipses dieo posites per dignitatem super eos. Solet namque sacra Scriptura ea quæ per nos Deus operatur ipsi attribuere, ut ubi dicitur : Ipse quidem Spiritus postulat pro nobis, id est, postulare nos facit gemilibus inenarrabilibus; et item : Spiritus Dci scru-latur omnia, etiam ipsam altitudinem cæli, id est, scrutari nos facit; et : Tentat nos Deus, ut sciut, id est, ut scire nos faciat. Sic et hic dicitur : Deus de cœlo prospexit, id est, fecit colum prospicere super filios hominum, ad hoc, ut videat, id est, ut videre ipsum colum faciat, et dijudicare si est inter illos filios bominum aliquis intelligens Deum corde, aut requirens. opere. Quad vere non est, quia omnes declinaverunt in malum; simul, id est, et de Judzis et de gentibus. Et ideo facti sunt inutiles, adeo quod non est in eis qui faciul bonum, non est, dico, usque ad unum, id heat tribulationem et persecutionem, atque tandem D est, uec unus, vel usque ad illum qui pertinet ad inserit ipsius corporis consolationem. Unde dicit in unum, ad Christum, qui unus est, multorum. Fitti unum, ad Christum, qui unus est, multorum. Fitti namque hominum dicuntur quicunque homines dum male agunt. Filii vero Dei dicumur, dum bene agunt, quia ille de filis hominum bene operando fecit filios Dei, qui fecit filium Dei esse filium hominis. Fecit enim illum participem esse nostræ miseriæ, ut nos flerimus participes ejus gloriæ. Tollatur autem de hominibus flius Dei, id est, bene agentes, remanent filli hominum, id est, male operantes, de quibus recte dicitur quod non est in eis usque ad unum qui faciat bonum.

Noune scient omnes qui operantur iniquitatem, qui devorant plebem meam ut cibum panis. Modo quod non est qui faciat bonum, et omnes declinarerunt. nonne autem omnes qui nunc operantur iniquitatem. tandem scient, id est, cognoscent, ipsam miquitatem? Quasi dicat: Certe qui nunc imquitatem some nolunt, ut se cognoscant, tandem scient cam ut se plangant. Illi, dien, scient iniquitatem, qui modo de- A carminibus, hoc est, in maximis let ties landibus extutit: porant, id est, devorure et sibi naturaliter incorp-rare nituntur pletem meam, id est, pielem Dei meam, id est, cujus pars ego sum dicit Propheta. In hoc enim devorat et contemnit eam, et hoc ita, ut cibum panis, id est, assidue. Pane enim qualitercunque aliis cibis varie utamur, assidue vescimur. Hinc

inscritur prædicta corporis con olario.

Deum non invocaverunt; illie trepidaverunt limore, ubi non fuit timor. Ideo merito scient iniquitatem. quia ipsi non invocaverunt in se æterna, sed temporalia invocaverunt, mundum, scilicet, et non Deum. Deus enim gratis vult se coli, gratis vult se amari. Quicunque ergo Deum propter aurum vel aliquid mundanum invocat, non Deum in se vocat, sed illud quod affectat, et Deum quasi nequitiæ suum ministrum fleri postolat. Ille vero Deum in se vocat, qui ad hoc tantum eum vocat, ut ipsum possessorem et præmium habent. Non invocaverent, inquam, Beum, et hoc ideo, quia non timuerunt amittere æterna, B sed temporalia, et ideo voluerunt retinere temporalia, et male retinendo ea perdiderunt asterna, perdiderunt et temporalia. Et hoc est quod dicit: Trepidaverunt timore, id est, vehementer timuerunt illic, id est, in amissione temporalium, ubi non fuit timor, id est, pro quibus nequaquam est timendum, qui ex necessitate perduntur. Non enim pro exterioribus timendum est, cum etiam non sit timendum pro corpore, quia dictum est: Nolite timere eos qui occidunt corpus.

Quoniam Deus dissipavil ossa corum qui hominibus placent; confusi suni, quoniam Deus sprevit eos. Ideo Deum non invocavernnt, et ubi non deberent trepidaverunt, quoniam Deus dissipavit, id est, justo judicio dissipari permisit ossa corum, id est, firma-menta anime corum, virtutes, scilicet. Et hoc merito, quia ipsi non Deo, sed hominibus placere student; et ideo effusi sunt, ut se ipsos non allende-rent. Unde dictum est: Redite, prævaricatores ad cor. C Et sic confusi sunt nunc quidem interiori confusione, tandim vero exteriori, ideo quoniam Deus sprevit et abjecit eos, hominibus, scilicet, placen-

Quis dabit ex Sion. Injusti quidem dicunt, quia non est Deus, sed mentiuntur, quis quis, id est, aliquis debit salutare, id est, salvationem mermam larael; facto ex Sion, id est, his qui ados proficiunt in speculatione, ut tandem gaudeant visione. Nunc enim sumus Sion, id est, speculatores, tandem erimus larael, id est, perventeres et visores; et quasi dicat : Com hec nen possit alius dator, iste erit Deus. Et hoc salutare dabitur, cum Dominus converterit captivitatem plebis suse, id est, cum simul et anima et corpore averterit captivitatem ab his qui maluerunt esse plebs sua, id est, Dei quam mundi, quod efit cum novissima more destructur, et hoc mortale induct immortalitatem. Et tunc vere lætabitur Israel, quia hie exsultabit Jacob, id est, gaudebunt tunc in tive, quod satis in priori hujus psalmi positione explanatum cst.

# IN PSALMUM LIII.

In finom in carminibus vel hymnis intellectus David, cum venissent Ziphæi ad Saul, et nuntiassent Sauli: Nonne David absconditus est apud nos.

# ARGUMENTUM.

Ex persona Exechiæ obsessi potest intelligi. Aliter vox Christi ad Patrem, vel cujuslibet fidelis auxilium Dei contra vitia fiagitantis.

Intellectus David accipiendus est, ut supra, quia vid elicat, angoribus obsessus, sed mopinate liberatus, quid Ecolosia Christi, cujus et ipse membrum erat, venturum esset, intellexit; et huno eumdem intellectum suum in

semper enim (ni fallor) psal ni qui in carminibus inscribuntur ex-ultationem canentis inter adversa denuntiant. Ziphæi interpretuntur florentes, quod in hoc sæculo peccatoribus datum est, ubi ad tempus libertate perfida prosperari sinuntur, et fidelibus e contrario contempis, et impiorum obstinatione conclusis. A Saulis pericule propheta liberatus per totum psalmum Domino grutias agit, quia Ziphæorum non potuit nocere proditio. In prima parte deprecatur, ne eum inimici fortissimi grava e prævaleant. Secundo loco adversarios suos spirituali pietate supplicat debere converti. Quod omnem convenit petere Christianum, ut a florentibus hujus mundi ita liberetur, quatenus eis conversionis gratia non negetur.

#### COMMENTARIUS.

Deas, in nomine two. Titulus est talis : In finem in carminibus ipsi David, cum Ziphæi venerunt ad Saul, et dixorunt: Ecce Darid absconditus est apud nos. Quod Saul qui electus est in regnum non ad permanendum, sed secundum Scriptura sententiam, qua dicit : Qui fac.t kominem hypocritam regnare propter perversitatem populi sui, figuram gerebat regni temporalis ad interitum pertinentis, jam dictum est. Notilicatum quoque est superius David liguram Christi gessisse et capitis et corporis. Totus enim Christus caput et corpus. Cui capiti sursum posito, corpus convinctum est jam spe, et caput corpori deorsum charitate. Ziph autem vicus fuit Judez, cujus habitatores Ziphæi dicebantur, apud quos cum Saul enm persequeratur, latuit David. Interpretantur vero Ziphæi florentes, per quos intelliguntur mundi amatores. Apud ques vero David, id est, illi ques figurabat ille David, sunt latentes. De his latentibus dicit Apostolus: Mortui estis, el vita vestra absconditu est cum Christo in Deo. Cum Christus apparuer t gloria vestra, tunc et vos cum Christo appurebi is in gloria, tune enim qui nune latent, quia bona corum non apparent, erunt florentes. Et Ziphæi nunc florentes tunc erunt arescentes. Per hos enim duos duo intelliguntur genera maxime distinguenda. Nihil autem prodest distinguere, si pigri sumus eligere. Nunc enim datur potestas eligendi, quandin Deus differt sententiam judicandi ; postquam autem venerit sententia judicii, non amplius erit potestas eligendi. Nunc ergo eligamus, et malimus esse tatentes quam florentes, et cum David homiliari, quam cum Ziphæis exaltari, et intelligamus quem finem habeat fles Ziphzorum. Quis sit autem iste finis, Psalmisia alibi aperit dicens: Vir insipiens et stultus non intelliget has, etc., usque cum dicit: Ut intereant in saculum saculi. Atternus enim interitus finis erit floris illorum, et e contra æterna jucunditas ariditatis bonorum. Et de hoe intellectu agitur in titulo, cum dicitur: Uac verba referuntur in finem temporum, id est, ad Christum, que sunt intellectus attributus ipsi David, vel dignioribus de corpore Christi, vel ipsi perveniendo, quia nunc lastabuntur in proficiscendo. D prophetæ vice illorum agenti et exhortanti nos ad intellectum, scilicet. in tinem floris Ziphaorum attendamus. Qui inteliectus habendus est in carminibus, id est, in lætitia, non in tristitia, quia non est dolendum si hec flore careamus, et tribulamur; imo gaudere debemus in tribulatione, scientes quia tribulatio patientiam operatur, et extera. Intellectus, dico, signatus in illa historia, cum venerunt Ziphæi ad Saul, et dixerunt ei : Ecce David abscenditus est apud nos. Semper enim florentes latentibus adversantur, et ipses produnt, sed nibil eis obsunt, sicut et Ziphæi David quidem prodiderunt, sed nihil ei obfuit, quia illiesus evasit, et speliincam Odollam intravit. Quandiu etiam Saul persecutor intrasset, ut ventrem purgaret, et interficiendi se copiam illi darei, David ei pepercii, et oram tantum chlamydis ei abscidit, significans nobis quod tales nos persequentes non persequi debeamus, nec edie habere, sed potins diligere, et pro ipsis erare. Nunc ad lit-

teram accedamus. Vox est, ut prædictum est, vel A crificabo et confilebor, quoniam tu eripuisti jam me perfectorum in corpore Christi, vel ipsius prophetre vice corum agentis, et ita dicentis: Deux, in nomine tuo salvum me fac. Quasi dicat: Nomen tuum quod prædicatum est nobis in infirmitate, quia mortalis et passibilis nobis annuntiatus es, cognosco sublimatum in virtute. Venisti enim ut moriaris ex infirmitate, venies vero ut judices in virtute. Et quoscunque nunc salvabis in præcedenti nomine, illos salubriter liberabis in tua subsequenti virtute ; et ideo tu. Domine, me credentem et sperantem, in tuo nomine præcedente, non in me, salvum me fac. Et bene dicit salvum, quia justus ex fide vivit. Et sic tandem perfecte libera me in tua subsequenti virtute, et ut liberes, o Deus, exaudi orationem meam, non quamlibet, sed meam, florem, scilicet, Ziphæorum non ogantem. Et verba oris, non Ziphæorum, sed mei, id est, acterna bona a te rogantis, quæ illi quidem audinut, sed non percipiunt, quia non æterna me-cum, si terreno cupiunt, inquam, percipe, id est, B ostende per effectum percepisse te auribus, id est.

audiendi potentia, quæ in te est.
Quoniam alieni insurrexerunt adrersum me, fortes quæsie unt animam meam, et non præposuerunt Deum ante conspectum suum. Ideo necesse est ut tu me salvum facias et liberes, quia alieni, id est, Ziphæi alieni a me non cognatione, sed affectione, non loco, sed flore, insurrexerunt, ut essent adversum me, id est, ut opprimerent me. Et hoc modo insurrexerunt, quia ipsi fortes, non in rei veritate, sed sua reputatione, quesierunt animam meam, ut sibi conformarent eam. Et hoc totum ideo secerunt, quia non proposuerunt ante conspectum suum Deum, sed mundum, id est, noluerunt Deum diligere, sed potius voluerunt nunimum super nummum ponere et oninia ter-

rena commoda augere. Ecce enim Deus adjuvat me; et Dominus susceptor est anima mea. Alieni quidem insurrexerunt contra, sed qua cura? Nulla solicet, quia Deus adjuvat me. Dens onnes sanctos suos adjuvat, et si non exterius manifeste, interius tamen occulte, quia vere maguum adjutorium illis est, qui possunt dicere : Gloria vostra est testimonium conscientiæ nostræ. In quo adjutorio iste quoque glo. latur cum dicit: Voluntarie cibi sacrificubo, e.c. Deus, inquam, adjuvat me. Et ecce quomodo adjuvet, schicet, quia Dominus est susceptor, id est, defensor, animæ meæ, et si non corporis mei contra Ziphæos dando unhi gloriosam conscientism, que facit ne eis consentiam.

Averte mala ab inimicis meis, et in veritate tua disperde illos. Hic interserit orationem pro persecutoribus illis, dans nobis exemplum, ut tales non odiamus, sed pro ipsis oremus. Quasi dicat : Illi quidem insurgunt contra me, tu autem, Domine, averte ab illis meis mala interiora, scilicet, et graviora. Nullum enim malum gravius quam amaie terrena, et negligere æterna; et ipsos positos in veritate tua, id est, in an ore æiernorum, disperge in falsitate sua,

id est, in affectione terrenorum.

Volunturie sa rificabo tibi, et confitebor nomini tuo, D. mine, quoniam bonum est. Ad principale continuatur. Quasi dicat: Vere tu, Domine, adjuvas me, et es susceptor meus. Quod per hunc effectum apparet, quia ego sacrificabo tibi, id est sacrificium, laudis, scilicet. Et boc non ex necessitate, sed ex voluntate. Quod est dicere: Gratis te laudabo, et in ejus laude gaudebo, quo laudato, nunquam erubesco. Volunta-1 .e Deus laudetur, charitate ametur, gracis laudetur, gratis ametur, hoc est, propter se ametur, non ex necessitate, id est, non propter aurum vel argentum, vel aliquid tale. Sucrificabo tibi, inquam, et hoc tahter, quia confitcbor tibi, id est, perfectam laudem ore, corde et opere faciani nomini tuo, Domme. Et hoe propter aliud, sed quoniam ipsum in se ip-u bonum est.

Quoniam ex omni tribulatione eripuisti me, ct super inunicos meos despexit oculus meus. Merito tibi sa-

in spe, ex omni tribulatione interiori, scilicet, et exteriori. Et oculus meus, interior, scilicer, sactus, per hanc ereptionem super inimicos meos despezit, id est, despectibilem florem Ziphæorum habuit, attendendo, scilicet, quia omnis caro fenum est, et omnis gloria ejus tanquam flos feni. Aruit fenum, et cecidit Nos ; verbum autem Domini, id e-t, promissiones Domini manent in æternum. Quare? Quasi dicat : Si hic humilior, exaltahor cum Dominus dicat: Quia qui se humili it, exaltabitur.

### IN PSALMUM LIV.

# In finem carminis intellectus David.

#### ARGUMENTUM.

Ex persona Oniæ sacerdotis sponte Ægyptum petentis psalmus iste depromitur, quando Jason propinquus ejus, sed honoris et vitæ illius æmulus, ab Antiocho, Seleuci filio, pontificatum redemit, ea conditione, ut omnes Judzeos in gentilium scita traduceret. Ipse vero Unias, constructo in Ægypto altari, ritus sacros, quos Jerosolymis Jason profanaverat cum Judæis, qui invenire potuerant, antistes devotus instauravit. Aliter fidelis quispiam contra vitia carnis et ipsam carnem deprecatur.

In finem in Christum in carnanibus, in gaudiis spir tualibus intellectus David, quia eum intellexit incarnandum, per quem se novit a tribulatione liberandum. Per totum psalmum, duobus diapralmanbus distinctum, verba sunt Domini. In prima parte petit ne sua in tribulatione positi despiciatur oratio, deprecans liber ctionis celeritatem, quam ex carnis infirmitate probabutur experere. Secundo loco Judworum destrui supplical iniquitates, quoniam in civitate ipsorum erat contradictio veritatis. Tertio dicit quæ obstinatis Judivis pro suis sceleribus noveral evenire. Post hæc introducitur pia consolatio, ne quis fidelium, audita judicis severitate terreatur.

# COMMENTARIUS.

Exaudi, Deus, orationem meam, etc. Titulus est talis: In finem in hymnis intellectus ipsi David. Quod sic exponitur. Hæc verba referuntur in finem, id est, in Christum, qui finis est omni credenti ad justitiam accipiendam in hymnis, id est, in laudibus, scilicet, ut sive exsultemus et lætemur, sive tribulemur, et augustiemur, ille semper sit laudandus qui in tribulationibus erudit, et consolatur in prosperis. Nunquam enim laus Dei debet ab ore et corde Christiani recedere, non ut laudet in prosperis, et prehendat in adversis, sed ut semper, ut Psalmista ait, laus ejus sit in ore meo. Gaudes, agnosce Patrem emendantem, quia sive blanditur, sive emendat, illum erudit, cui hareditatem parat. Hoc modo in hymnis verba sunt accipienda, et sunt intellectus attributus ipsi David, a cujus semine Christus processit secundum carnem, quia Filius ejus fuit secundum humanitatem, Dominus ejus secundum divinitatem. Significat hic totum Christum caput, scilicet, et corpus, quia potest Psalmus iste vox esse vel capitis vel digniorum membrorum in corpore. Et est intellectus. Admonemur enim ut, cum audimus, intelligamus quia magna ad nos attinet cura intelligendi, in quo malo simus et a quo in lo semper liberari optamus. Inter multas tribulationes hujus sæculi plangit aliquid psalmus iste de intellectu. Non autem plangit, cum hoc psalmo quisquis non habet intellectum. Porro autem illuc meminisse debemus, quia secundum intellectum ad imaginem Dei facti sumus, et per intellectum ab a iis animalibus differimus. Unde quidam contemptores tanti boni in quodam psalmo reprehenduntur, cum eis dicitur : Notite fieri sicut equas et mulus. Et item : Homo cum in honore esset, non intellexit. Agnoscamus ergo nostrum bonorem, et intelligamus non istam patriam esse gaudendi, sel Jo-

lendi, nondum exsultandi, sed adhuc gemendi, quia A runt, id est, quasi deviare voluerunt in me iniquitates et si aliqua in nobis est excultatio, nondum est in re, sed in spe. Ex promisso enim lætamur scientes promissorem nos non fallere. Quantum autem ad priesens tempus attinet, in quo molo et in quibus angustiis simus audiamus, et in nobis quod audimus agnoscamus. Si autem nondum in nobis agnoscimus. David incorporemur et sic sentiamus, et cum ipso dicamus: Deus, exaudi orationem meam, id est, me orantem. El hoc ila ne despexeris, id est, ut amplius non despicias deprecationem meam. Multorum enim exauditur oratio com pro temporalibus rogant, et conceditur eis quod postulant, quorum postea despicitur deprecatio, quia terrena orant non æterna; et ideo iste utrumque ponit, sciliret, ut orationem exaudiat, et deprecationem non despiciat, id est, terrena eum orare non permittat. Hoe secun-dum Cassiodorum, qui non distinguit orationem et deprecationem; juxta vero Augustinum et Hieronymum ita distinguitur: Deus, exaudi orationem B meam factam, pro perseverantia, id est, fac me inter malos perseverare ne deficiam, imo, proficiam. Et ut exaudias orationem, ne despezeris præmissam pro peccatis deprecationem; prius enim unicuique pro peccatis est deprecandum, deinde pro perseverantia orandum. Intende, dico, mihi in oratione, et nt in endas, exaudi me prius in deprecatione. Et quasi dicat ei : Quid gemis? Quid pateris? Subdit : Contristatus sum in exercitatione mea. Quasi dicat: Posuisti me exerceri inter malos, sed quia ipsi supra vires meas in urgunt contra me, ideo tu, Domine, tranquilla persecutionem eorum. Iste positus inter malos voluit extendere dilectionem suam usque ad inimicos, et dum more perfecti viri admoneret et exhortaretur eos inter quos conversabatur, et nihil proficeret, quia illi supra vires ejus objurgabant eum cum vitis et opprobriis, et ctiam molestabant eum in vitiis, timuit per dere dilectionem. Et noluit eos vincere cum vitiis, quia hac est regula pietatis, ut C tales per convicia non vincamus, nec ipsos odiamus, imo pro ipsis oremus ut convertantur, et nobiscum exerceantur. Non evim frustra sunt impii, quia ommis impius aut ad hic vivit ut corrigatur, aut per enm bonus exerceatur. Unde iste noluit malos convicils vincere, sed convertit se ad orationem, ne perderet dilectionem orando, scilicet, inter tales perseverantiam. Max me enim bono viro cavendum est, ne in tali tribulatione perdat dilectionem, quia duos hostes patimur, alterum visibilem, et alterum invisibilem, sed si exterius saviens amatur, interius saviens facile superatur. Uterque autem nititur nobis auferre illud, in quo nos videt superiores esse; homo namque superat hominem terrena felicitate; homo vero superat diabolum inimici dilectione. Undé dicit beatus Gregorius : Quia suscitat infirmiorem fratrem adversus nos, nec curat antiquus hostis ut nostra tollat, sed ut charitatem in nobis feriat. > Et ideo iste, ut prædiximus, convertit se ad orationem, dit, dicens: Contristatus sum et conturbatus timendo perdere dilectionem in exercitatione mea, id est, dum exerceor inter malos admonendo eos, et nihil, quia insurgunt super vires meas, proficiendo. Nota quod dicit mea Duze enim exercitationes sunt : una bonorum, altera malorum. Exercitatio malorum est inutilis, quando mali scilicet opprimuntur a malis. Exercitatio honorum est exercitatio ad pietatem, et ad omnia utilis, qualis est hic accipienda. Et quia duo posuit, duo etiam subdit, quasi dicat : Conturbatus sum, inquam, a roce inimici, id est, propter exprobrationem et convicia illata ab inimico. Et contristatus sum a tribulatione peccatoris, qui non solum maledixit, sed et contra fecit flagella adhibendo; plus enim est contristatus quam conturbatos, quia conturbatio hac est tantum ad horam.

Quoniam declinaverunt. Ideo merito contristatus sum et conturbatus, quoniam ipsi inimici declinavesuas, id est, me conformare sibi conati sent, cum potius deberent mihi conformari. Et molesti erant mihi, id est, molestabant me contradicendo, et ctiam contrafaciendo in ira sua, id est, propter admonitionom syam et exhortationem irati mihi erant. Unde cor, id est, interius meum conturbatum est, ita tamen, ut conturbatio illa maneret in me tantum, id est, non extra procederet in odium illorum. Et est hic determinatio conturbationis. Et ideo non superfluit, licet idem prius dictum sit, conturbatum est, inquain, cor meum. Et hoc aden, quod cecidit super me formido mortis, id est, timor mortis non exterioris, sed interioris. Non enim timebat mortem exteriorem. contra quam munierat eum Dominus dicens : Nolite timere eos qui corpus occidunt, animam autem non possunt occidere; timehant mortem interiorem, que gravior est, id est, odium timehant, quia sicut dilectio est vita, ita odium e-t mors animæ.

Timor et tremor. Iloc, inquam, modo formido mortis cecidit super me, quia venerunt super me timor de ira, tremor de odio. Ira enim brevis suror est, odium inveterata ira. Timor quoque animi est, tremor vero corporis. Et videtur plus esse tremor, ubi ctiam per concussionem corporis exterius aperitur, quantus sit timor interius. Et idea timor refertur ad iram, quæ levis est, tremor vero ad odium, quod utrumque grave est. Et potest hic trabs et sestuca ila notari, de quibus Dominus in Evangelio dicit : Hypocrita ejice primum trabem de oculo tuo, et deinde festucam de oculo fratris tui. Per trabem enim odium, per festucam vero ira designatur. Et multi pravi doctores alios de ira reprehendunt, cum ipsi interius grave gerant odium. Timor, inquam, et tremor venerunt super me, et hoc ideo, quia tenebræ odii quasi contexerunt, id est, oppresserunt me. Non enim vere contexerunt eum, sed in tanto metu erat, ne di-lectionem perderet, et odium incurreret, ut videretur ei quasi odium ipsum jam in eo esse. Odium ideo vocat tenebras, quia, ut Joannes evangelista ait : Qui odit fratrem suum, in tenebris est.

Et dixi : Quis dabit mihi. Venerunt, inquam, super me timor et tremor; et in illo timore constitutus dixi, præ tædio, qula vidi eos quos a Imonebam nihil proficere, sed potius desicere: Quis dabit mihi pennas, ut columbae? Quando vir sanctus videt malos inter quos conversatur potius quam proficere, quia insurgunt in eum, et molestias ei inferunt, et sic peccatum peccato superaddunt, solet contingere propter tædium ut capiat eum solitudinis desiderium, et vult recedere e corpore, non amore, scilice, ut quibus non poterat prodesse hortando, prosit saltem orando; sed multi sunt quibus non licet sic avolare, quia ligatas alas habent non visco, sed officio. Et ideo hi aliud desertum petunt, desertum, scilicet, cordis petunt, ut soli sint in puritate mentis, qua se cum Deo suo ob'ectent, non tamen soli sunt in charitate, quia per charitatem cum illis a quibus recesne perderet dilectionem. Et quare oret, causam red. D serunt sunt. Sic enim quærunt requiem in mente, ut corpus tamen exterius non subtrahatur a labore, Et hunc talem recessum optat iste, cum dicit : Quis dabit mihi pennas, id est, recessionem ab his malis potius per me descientibus, quam proficientibus: pennas dicit, quæ sunt sicut pennæ columbæ. Et volabo, id est, recedam ab eis in mentis solitudinem, et sic requiescam. Quasi dicat : Certe tu, Domine, dabis milii pennas, qui exautis orationem meam, et non despicis deprecationem meam. Cum pennæ sint corvorum et accipitrum, sieut columbarum, iste ta-men quarit sibi fantum dari pennas columbæ, quia columba quærit a molestiis avolationem, sed non amitrit dilectionem, quia signum est dilectionis multis modis. Sic et iste quaret avolare a malis fratribus, quos patitur ut dilectionem non amiitat, sed cum eis semper per charitatem maneat. Et mittitur hic ad Scripturam illam, ubi legitur quod columba de arca emissa, quia ubique lutosa loca invenit, ad

loca tautum invenit malorum in secretum cordis, servata tamen in se dilectione, recipere se quærit.

Ecce elongavi fugiens. Quasi dicat : Quesivi pennas mihi dari, et ecce factum est quod optabam, quia pennæ sunt mihi datæ; et ego fugiens elongavi me, scilicet, ut solus essem in mentis puritate, non tamen solus in charitate, et in ea solitudine mansi. Vel clongari me tendens in desertum corpore, non amore. Et hoc ideo, quia exspectabam eum, scilicet, Deum, quousque me confortaret; eum, dico, qui sicut jam me salvum fecit in spe, ita me salvum faciet in re a pusillanimitate. id est, ab infirmitate spiritus, id est, ita me confirmaret, ut jam non timerem perdere inter malos molestantes me dilectionem. Et sic spiritus meus prius instrmus timendo, esset firmus nihil timendo, et qui me salvum faceret a tempestate, id est, a mentis perturbatione. Si quis enim non attendit quid Dominus pro en passus sit, in illo qua-i Christus dormir, et ideo in ejus mente tempestas perturbationis fit; qui vero attendit quid Dominus passus sit, et in aliqua similitudine pas-ionum Christi gaudet inveniri, in illo quasi Christus evigilat, et mari et ventis imperat, et sic tempestas ces-at. Vel etiam potest dici : Qui salvum me faceret a tempestate, id est, ab exteriori persecutione, non quod penitus persecutio cessaret, sed ego confirmatus non attenderem.

Præcipita, Domine. Sic continuatur : Exspectabam, luquam, eum qui salvum me faceret. Ego dico (dicens ita): præcipita, Domine, etc. Vel secundum Augustinum ita : Inimici quidem declinaverunt in me iniquitales; tu autem, Domine, præcipita eos de peccato in precatum. Et linguas corum divide a veritate tua, scilicet, ut semper loquantur falsitatem. Quod non dico ex malevolentia, sed queniam ipsi digni sunt, quia ego vidi iniquitatem, etc. Vel potest in bono accipi hoc, ut sic dicatur: Domine, prascipita cos a superbia in humilitatem, id est, humilia cos. Et linguas corum prius conspirantes in malum, diride ita ut amplius in malo sibi non acquiescant, sed conspirent in bono. Et necesse est ut hoc facias, quon am in civitate, id est, ia corum multitudine vidi iniquitatem in factis et contradictionem in verbis. Quod est dicere : Adeo manifesta iniquitas et contradictio est in eis, ut ab omnibus possit videri. Et designanter per iniquitatem mala opera, per contradictionem vero quod sempor veritati contradicatur. Civitatem autem vocat multitudinem illorum. Est quadam civitas confusionis, Babylonia, scilicet, ad quam omnes mali pertinent, sicut e contrario omnes boul ad Jerusalem pertinent. Et mittimur hic ad tres diversas Scripturas; per Pracipita enim mittitur ad Scripturam quæ dicit quod quidam superbi sub tempore Noe diluvio sint praccipitati, quia illo-rum praccipitatio significavit justorum, de quibus hic agitur, præcipitationem; per Divide linguas corum mittimur ad illos qui post diluvium torrim in Per contradictionem vero mittimur ad totius schismatis initium, scilicet, quando Datan et Abiron, contra divinam jussionem usurpantes sibi sacerdotalem ordinem, cum multis consentaneis suis processerunt ad thurificandum; quo factum est ut ipses principes Detan et Abiron terra vivos deglutiret, sequaces

vera omnes ignis de colo veniens absumeret.

Die et nocte. Vidi, inquam, iniquitatem in civitate malorum, et hoc in tantum, quod ipsa iniquitas die ac nocte, hoc est, semper circumdabit illam civitatem, id est, involvet eam undique, quantum ad minores. Et ita involvet minores, ut etiam ascendat super mures ejus, id est, involvat etiam majores, ut Donatum, Arium, et alios tales, qui sunt muri ejus, quia quasi muri muniunt eam, et circumdant eam. Et ideo sic iniquitas circumdabit eam, quia labor, id

arcam per dilectionem rediit. Sic et iste, qui lutosa 🛦 e t, mandatum *in medio ejus*, id est, in corde ejus multitudinis. Qui enim verun dicit, non laborat, vel in medio ejus, id est, in plebe ejus quæ cirrumdatur ab ipsis majoribus, est labor. Et injustitie est in ipsis majoribus; injustitia enim proprie pertinet ad illos qui judicant.

Et non defecit. Ostendit in partibus quod vere manifesta iniquitas est in civitate prædicta, scilicet, quia usura et dolus non desecit de plateis ejus, id est, de publico ejus, id est, manifeste exercetur usura et omnis dolus in ea, per quod augetur ejus iniquitas, quia omne malum exsecrabilius redditur, cum publica præsumptione tractatur. Et accipit hic usuram illam de qua alibi dictum est : Qui non dedit pecuniam suam ad usuram. Vel potest hic accipi usura illa injustissima, quod parva, scilicet, offensione gravem nimis vindict im exigunt, quando pre solo verbo aliquem occidum, quam usuram sequitur alia gravior usura, scilicet. dunnatio æterna.

Quoniam si inimicus. Si superius per inimicum et peccatorem illum tantum, qui semper extra fuit, est, fidelem acceperimus, ut beatus Augustinus dicit, tunc versus iste sic continuabitur, quasi dicat: Quæris avolationem propter illes qui extra sunt. Quiescas igitur apud illes qui intus sunt. Dic t iste: Non possum, quia et hic falsi fratres me persequuntur, quod molestius est ferendum: quoniam si inimicus tantum, scilicet, qui semper extra fuit, maledizisset mihi, utique ego sustinuissem, id est, sustinendum hoc purarem, quia omne malum patientius debet accipi quod probatur non opinatum assumi, qua quidem inopinatum assumitur. Non opinatum assumitur, quodennque malum ab his qui extra sunt assumitur; inopinatum vero est quod a concive accipitur, a quo nibil mali exspectamus. Lt ideo est gravius, quia nulla pestis efficacior est ad nocendum quam famili ris amicus. Si vero auperius per inimicum et peccatorem, ut quidam volunt, illos accipiamus qui prius intus fuerunt, sed a nobis exierunt, id est, falsos fratres, tunc planus ad hunc versum erit accessus hoc modo: Procipita, Domine, et divide linguas eorum, qui nobiscum prius suerunt, et a nobis exierunt; quod non ex malevolentia dico, sed quoviam dignum est, quia vidi iniquitatem et contradictionem in civitate etiam, id est, in Ecclesia, ubi major securitas videbatur; et hoc adeo, ut die et nocte, id est, semper. Vel et in prosperitate et in adversitate circumdet eam, id est, civitatem; et in minoribus et in majoribus, ut in aliis prælatis iniquitas. Quod valde moleste ferendum est, et merito, quoniam si inimicus, qui nun-quam fui, intus maledizisset mihi, utique illud sustinuissem, id est sustinendum putarem. Quod vero concivis maledicit (quasi diceret), intolerabile est propter illud quod prædictum est, et si is qui oderat me, id est, de quo manisestum est quod odio me habet, quia mavult creatura quam Creatori servire. Si quis, inquam, fuisset loculus magna super me, id cœlum ædisseare voluerunt, per quorum superbiam D est, superbe et arroganter mihi iusultasset, forsitan abscondissem, id est, possem me abscondere, id est, tatem apostolorum Erclesiæ linguæ coadunatæ sunt. me adversarium non videret, ab illo vero qui intus est non possum me abscondere.

Tu vero, homo unanimis. Ille quidem qui semper extra suit tolerabilis est; tu vero, homo qui a nobis existi, quia a nobis non suisti, qui deberes milii esse unanimis, quia aliquando dum intus esses, fuisti dux mens, id est sæpe saluhre convilium dedisti, ita ut in consulendo præcederes, ut beatus Hieronymus de Origene dicit : « Ubi bene, nemo melius ; ubi male, nemo pejus. > Et qui fuisti notus meus in eisdem iustitu is, et exponit quemodo notus, scilicet, quis capiebas simul cum multis aliis dulces cibos divinorum verborum, ens in hoc mecum, quia dulcis erat mihi sicut tibi doctrina veritatis. Nam ambulavimus pariter in domo Dei, id est, in occlesiasticis institutis, cum consensu; tu, inquam, qui prius talis suisti. et

hor modo apostatasti, quid dicere me cogis, hor, scilicet: Ventat mors super illos I Hic rursus mittimur ad initium schismatis in Datan et Abiron. Et est dicere: Mors, id est, mentis cæcitas, veniat super illos, scilicot, inferiores, sicut ignis consumptionis venit super ignem distonsionis in fautoribus Datan et Abiron, et sicut principes illos, Datan et Abiron, deglutivit vivos terra, ita principes inter hos apostatas, ut Donatus et Arius, viventes, id est, prudentes et scientes, descendant in infarnum, id est, in profundum viilorum. Quasi enim sciens in ignem manum mittit, qui quod non sit faciendum scit, et non facit. Nec hoc (quasi dicat) ex malevolentia dico, sed quoniam digni sunt, quia nequitia est in habitaculis corum, id est, in corporibus, quæ ad tempus inhabitant, quia sunt migraturi, et est in medio, id est, in corde interiori corum. Quod est dicere: Immundi sunt interius et exterius.

Ego autem. In illis quidem est nequitia intus et exterius; me autem salvabit Dominus ab illorum nequitia, scilicet, ne eis conformer; et hoc ideo, quia clamavi ad Deum, id est, ad ipsum Dominum. Ilic dat nobis exemplum, qualiter et nos ab hujusmodi nequitia possimus liberari, scilicet, si clamemus ad Dominum, id est, irremisse bene agamus.

Vespere et mane. Dominus, inquam, salvabit me, et ego salvatus non existam ingratus, quia narrabo ad ædificationem aliorum, quæ sunt vespere, id est, evangelizata de præterito. Vel Domini nativitatem, passionem, resurrectionem et similia, quæ per respece designantur, quia quando vespere est, sol præteritus est. Et annuntiabo, quod sunt in mane, id est, evangelizata de futuro, ut de secundo ejus advento. Annuntiare chim proprie pertinet ad Iutura, quæ per mane ideo designantur, quia quando mane est, sol adhuc futurus est. Et quia ego nurrabo vespere, et annuntiabo mane, ideo Dominus exaudivit vocem meam in meridie, id est, dando mihi æterna bona et manentia. Quæ ideo designantur per meridiem, quia quando sol in meridionali circulo est. et C major splendor et fervor est, et quasi stat, quia nec in ascensu et descensu est. Nihil vero dignius stat vel manet quam illud eui nibil accedit vel recedit. ut æternitati. Vel aliter : Narrabo quæ sunt facta in vespere, id est, sapientiam morientis. In vespere enim mortuus est Dominus. In quo miram sapientiam, licet gentibus stultitia videatur, exercuit, quia mo: te sua temporali nostram mortem æternam destrunit. Et narrabo que sunt facta in mane, id est, vitam resurgentis; mane enim resurrexit Dominus, et sua resurrectione nobis vias vita notificavit. Et annuntiabo quæ sunt facta in meridie, id est, gloriam ascendentis, et ad dexteram Dei Patris consedentis. ubi interpellat pro nobis, quod per hunc effectum apparet, quia Dominus l'ater examdiet vocem means. Vel aliter: Narrabo que narranda sunt ad ardificationem in vespere et mane, id est, in prosperitate. Quæ ideo designantur per vespere et mane, quia in his duobus temporibus temperantior aer est a calore; et quia vespertinum et matutinum tempus propter auræ mutationem navigantibus et aliis talibus prosperum solet esse. Et annuntiabo etiam ad ntilitatem proximi in meridie, id est, in adversitatis fervore. Quod est dicere: Nec erigar in prosperis. quin narrem, nec frangar adversis, quin annuntiem. Et ideo Dominus, cum ad eum clamavero, erandiet socem meam; et hoc modo exaudiet, quia redimet ari-mam nieam, prius positam in pace, id est, quia pacem servavit inter odientes pacem, nec inter persequentes amisit dilectionem ab his, id est, a potestate et a conformatione eorum qui appropinquant mihi, id est, qui ex vicino adversantur mihi, quia et concives sunt. Et ideo dico appropinquant, quoniam inter multos, secundum ordines institutorum et sacramentorum, erant mecum. Habet alia Translatio: Quoniam inter paleas erant mecum, quod melius huic sententiæ accedit. Vel aliter : Ideo necessarium est

hor modo apostatasti, quid dicere me cogis, hor, seilicel: Veniat mors super illos! Hie rursus mittimur ad initium achiematis in Datan et Abiron. Et est dicere: Mors, id est, mentis exectas, veniat super illos, seilicet, inferiores, sieut ignis consumptionis venit super ignem distensionis in fautoribus Datan et Abisuper ignem distensionis in fautoribus Datan et Abisuper ignem distensionis in fautoribus dela et Abisuper ignem distensionis in fautoribus dela et Abisuper ignem distensionis in fautoribus dela et Abi-

Exaudist Deus. Vere Deus redimet animam meam ab illis, quia Deus exaudist me, et exaltabit; eos vero qui se erexerunt in dissensionem, humiliabit in damnationem, Deus dico, qui est ante secula. Quasi dicat: Illos homo qui fuit ex tempore, ut Donatus, vel aliquis talis, erexit; Deus vero qui est ante secula, id est, qui est sine tempore, humiliabit illos. Unde dicit Cassiodorus: Non sit tibi Dominus pro Domino, qui noluit esse conservus tuus sub Domino,

Non enim est illis. Merito eos humiliabit, quia illis non est commutatio in præsenti, et ideo non erit i lis in futuro. Hoc est, quia non habuerunt partem in prima resurrectione, nec habebant in secunda. Erit tamen mutatio eis in futuro per resurrectionem, sed non erit eis commutatio, id est in melius mutatio, quia resurgent ad pœnam, non ad gloriam. Non est illis, inquam, commutatio, et hoc ideo, quia non timuerunt Deum, id est, judicem futurum non attenderuni, ut mandata ejus custodirent. Et ideo Deus extendit manum suam in retribuendo, id est, plenariam inferet nequitiæ eorum retributionem. Et merito, quia ipsi contaminaverunt, id est, depravaverunt te tamentum, id est, promissiones ejus. Quod emm dictum est ad Abraham : In semine tuo benedicentur omnes gentes, hoc pervertunt, verbi gratia, ut illi qui ad solam Africam hoc pertinere dicunt. Et ideo divisi sunt non a contaminantibus. Et hoc ab ira vultus ejus, id est, per iram ostensam in vultuositate ejus, id est, Dei. Divisi sunt enim jam ab illis per interiorem cæcitatem, id est, moraliter. Dividentur etiam tune localiter, cum dicetur eis: Ite, maledicti, in ignem æternum. Et illis contaminant bus divisis et exca:catis, cor illius, id est, Dei, hoc est, sacra Scriptura, quæ ideo dicitur cor Dei, quia continet interiora et occulta mysteria de eo, ilia appropinquavit, id est, patefacta est, non contaminantibus testamentum. Quia enim illi repulsi sunt, necesse fuit illis, id est, contaminantibus, perquirere veritatem Scripturarum, ut possint resistere falsitati illorum. Et sic Scripturæ eis appropinquaverunt. quia quanto magis et sæplus eas quæsierunt, tanto magis intellexerunt. Unde Apostolus: Oportet esse hæreses, ut qui probati sunt manifesti fiant.

Molliti sunt sermones ejus. Exponit quomodo cor Dei illis appropinquabit, ita, scilicet, quia molliti, id est, intelligibiles facti sunt illis sermones ejus, scilicet, Dei, in quibus solent esse quædam du a, ut cum Dominus dixit : Nisi manducaveritis carnem meam, et biberitis sanguinem meum, non habebitis vitam. Durus est hic sermo, et quis poterit eum audire? El scandalizati ferme septuaginta duo abierunt retror-D sum. Petro vero mollis hic sermo factus est, non tamen quia Petrus hoc intelligebat, sed quia pie dictum est credebat. Molliti sunt, inquam, sermones ejus, et non parum, sed super oleum, id est, super omnem liquorem mollissimum et tenuissimum. Oleum cnim ad ea molle et tenue est, quod dicitur corpus penetrare; sermones vero isti adhuc mol.iores sunt, quia penetrant usque ad animam. Et licet ita molles facti sint, vires tamen non amiserunt, quis ipsi sunt jacula, id est, armant et muniunt cos ab hostibus; et ipsi mittunt eos velut sagittas aculas, corda transientes, et charitatem intendentes.

Jacta super Dominum curam tuam, et ipse, etc. Hic majores, quorum vox est, in hoc psalmo hortantor inferiores suos. Quasi dicat: Ut vobis quoque inferioribus molliantur sermones Dei, ideo tu quitibet jacta curam tuam, id est, tuum curare, reputa nihil tibi prodesse, sed ipsum salutis toæ coram gerere. Juxta quod alibi dictum est: Omnem sotlici-

tudinem vestram projicientes in eum, quoniam ipsi cura A tio fuit conturbatio, id est, horaria tentum, quia cio est de vobis. Et si hoc seceris, ipse enutriet te, id est, de virtute in virtutem promovebit te. Et tandem libi justo perducto in aternum, id est, in æternitatem, non dabit amplius fluctuationem, quia mternitas erit portus ubi anchoram figas, et deinceps stabilis maneas; quod in hac vita nulli quamcunque perfecto contingere potest, cum etiam Petrus ad ancillæ vocem fluctuaverit.

Tu vero, Deus. Hos quidem, Domine, enutries, eos vero prædictos, scilicei, contaminantes testamentum, deduces tu, quia poteris ( qui Deus es ), in puteum interitus, scilicet, in puteum corruptionis, in tenebras submersionis, id est, in profundum vitiorum, qui erit in puteum interitus, id e-t. ad mternam damnationem; to, dico, auctor culpæ, sed

damnator corum nequitiæ.

Viri sanguinum et dolosi. Merito in puteum deduces cos, quia ipsi sunt viri sunguinum, quia multorum sanguinem fundunt non corporaliter, sed spiritualiter, quia animas occidunt, et hoc ideo, quia dolosi sunt, id est, alios hæresi sua decipiunt. Et hi tales non dimidiabunt dies suos, id est, non tantum proficient in nequitia, quantum putaverunt, quia promittunt sibi longam vitam, et illam non dimidiabunt, quia sæpe celerrima morte absumentur. Vel non potuerunt, id est, non possunt Den service et mainmonie. Volunt enim dies suos, id est, præsentem vitam, quam totam servitio Dei deberent impendere, dimidiare, id est, separare, ut partim sibi et mammonæ serviant, sed non dimidiabunt, id est, non sic illos dies suos separare potuerunt, ad salutem, sci icet. Quia nemo mittens manum ad aratrum, et rel-qua. Vel aliter (quasi diceretur): Nonne proderunt eis bona quæ fecerunt? Non equidem, quia dies suos, id est, vitam suam non dimidiabant, id est, non ita separare poterunt, ut per pauca bona destruant multa mala, quæ fecerunt, cum potius per nulla bona destruenda sint pauca mala. Quod est Quoniam enim mors, id est, separatio anime et dicere : Propter pauca bona non salvabuntur, imo corporis, timetur, quoniam efficitur ut timor sit in propter mala multa damnabuntur.

Ego autem. Illos, inquain, deduces in puteum, mo autem non deduces, quia ego, Domine, sperabo, id est, omnem spem meam conjiciam in te. Nunc quidam psalmus iste lectus est in voce cujuslihet perfecti tribulationem, in qua est, attendentis, et ab ipsa liberari orantis, ad nostram instructionem, scilicet, ut nos attendentes communem esse tribulationem, faciamus communem etiam orationem. Si vero in voce capitis psalmus idem legatur, ita caput ipsum loquatur : Deus Pater, exaudi orationem meam factam pro perseverantia meorum, et ut exaudias orationem, ne despezeris præcedentem deprecationem factam a me pro meis. Intende mihi, dico, in oratione, et exaudi me in deprevatione facta pro meis. Et opus est ut me pro eis exandias, quia vere contristabuntur et conturbabuntur, quoniam ego ipse contristatus sum in exercitatione mea. Quasi dicat ; Si sti suit illa de qua ipse dicit: Ad hoc veni in mundum, ut testimonium perhibeam veri: ati. Quæ exercitatio fuit ad pietatem et ad omnia utilis, quia in omnibus quæcunque fecit, aut verbo, aut exemplo, nobis profuit. In qua exercitatione dupliciter constrisiatus est, quia Judaicam gentem quam respexit imbre verbi, quasi aridam ticum, nullum fruc'um, quo ipse solveret jejunium, sed sola folia, id est, verba, habentem invenit, et ex ipsa etiam morte contristatus est, quia dixit : Tristis est anima mea usque ad mortem, non quia mors ipsa jucunda et delectabilis ei esset, sed quia nostram in se transfiguravit infirmitatem. Et hoc est quod dicit : Constristatus sum in exercitatione mea in me et in meis, quia etiam suo modo dupliciter contristati sunt. Et ita sum contristatus, quod conturbatus, id est, quod hæc contrista-

versa est in eo in lactitiam resurrectionis. Cito quoque in suis suo modo lætificatur. Et quia ita sum contristatus quod tantum sum conturbatus, ergo contristatus sum in me et in meis a voce, id est, propter vocem inimici. Et propter tribulationem peccatoris, quia non meam pænam, sed illius damnationem attendi, et inde dolui. Vocem inimici possumus accipere, quia dixerunt ei : Dæmonium habes, et similia, et etiam contradictiones in membr s ejus; tribulationem vero peccatoris, ipsam ejus passionem et suorum. Distinguit autem, sicut nunc diximus, linne versum Cassiodorus, et valet satis in utraque lectione.

Quoniam declinaverunt. Quasi dicat : Inde sun contristatus, quia ipsi iniquitates suas, quibus locum et gentem perdere merebantur, declinaverunt in me, quantum in ipsis fuit, quia putabant vitam meaca quasi pollutionem, et ideo credebant per mortem meam quasi purgari et se et civitatem suam, unde unus ex eis dixit : Expedit ut unus moriatur homo pro populo, et non tota jens pereat. Et in ira sua, id est, trati pro loco et gente, erant molesti mihi, id est, molestabant me dictis et factis. Unde cor meum, id est, anima mea, conturbata est, quod non fuit ex illorum coactione, vel in illorum potestate, sed in me, id est, in mea propria voluntate. Et formido mortis, id est, illud propter quod formidat mors, damnatio, scilicet, consecutiva mortis, mortis; dice, venientis super me, cecidit, id e-t, destructa fuit. Quod est dicere : Quia mors me, in quem nullum jus habebat, vendicare sibi voluit, perdidit illud juris quod habuit. Morte enim sna temporali mortem nostram æternam destruxit, et sic mors in victoria sua absorpia fuit.

Timor et tremor. Ostendit quoque mors super eum venerit, d ceus : Timor et tremor venerunt super me, quod est descriptio mortis nostræ per ejus effectus.

mente, et tremor in corpore.

Et contexerunt me tenebræ. Hoc item pertinet ad prædictam descriptionem, quia tangit hie vicinimu mordis. Sequentur enim mortem tenebræ, id est, hujus lucis defectio. Vel aliter : Iden timor et tremor venerunt super me, qu'a tenebræ, id est, tenebrosi intellectu carentes, contexerunt, id est, circumdederunt me al damnationem. Et quia attendi hæc super me ventura dixi : Quis dabit miki pennas? Nonne tu, Deus Pater? Pennas dico, quæ sunt sicut columbæ; et volabo ab istis, et sic requiescam. Pennas accipimus hic potestatem ponendi animam, et resumendi eam, post quas pennas avolavit a persecutoribus suis moriendo et resurgendo, non ut pennis corvinis, sed ut columbinis, id est, non odiose, sed charitative, quia quosdam ex illis postea visi-tavit, quia crediderunt in una die tria millia, et deinde multi alii. Vel in hoc charitative, quia morin me viridi ligno hoc secerunt, in a ido quid set? Et D tuus est propter delicta nostra, et resurrezut propter si patrem samilias Beelzebab vocaverunt, quanto justificationem nostrum. Et postquam sic avolavit, magis domesticos ejus, et similia. Exercitatio Chri- requievit in immortalitate et in impassibilitate. Vera requievit in immortalitate et in impassibilitate. Vera enim requies est, cui nulla amplins intercedit conturbatio. Vel avolavit a populo illo, de quo dictum est : Laboravi sustinens, id est, a Judæis, et requievit in illo alio populo, de quo dictum est : Populus quem non cognovi, servit mihi in auditu auris. Ecco (quasi dicat) factum est quod optavi, datæ sunt mihi pennæ, et elonguvi me ab illis, id est, a Judæis moriendo, resurgendo, fugiens cos quantum ad majorein partein, non vero quantum ad membra sua, id est, apostolos, a quibus sua propria membra posten, ne dubitarent, palpari permisit, nec quantum ad illos quos per gratiam fidei visitavit. Et elongatus ab illis, mansi in solitudine, id est, in gentibus, quæ erant quasi desertum a lege, et a prophetis destitutum. Vel elongari me fugiens, quantum etiam a l omnes corporali præsentia. Et mansi in solitudine

paternæ consessionis, quæ ideo merito dicitur soli- A turo, et ipse me et meos exaudiat in meridie, id est, tudo, quia nondum aliquis corporaliter illuc pervenit præter eum. Et mer to (quasi dicat) hoc mihi concessum est, scilicet, ut avolarem et requiescerem, quia ego cum patientia obedientiam explevi. Nam exspectabam patienter eum, id est, Deum Patrem, qui nunc prius salvum me fecit in spe, ita salvum me faciet in re a pusillanimitate spiritus, id est, ab instrmitate illa spiritus pro qua dixit : Tristis est anima mea usque ad mortem. Et a tempestate, id est. ab impetu furentis populi. Ego dico dicens ita: Præcipita, Domine, et divide linguas eorum dupliciter, ut in priori lectione dictum est. Et hoc non dico ex malevolentia, sed quia digni sunt, quoniam in civitate, id est, in populo Judæorum, qui quasi civitas fuit, propter legem et prophetas, ut minus videhatur timendum. Ibi vidi, id est, recognovi et manifestius expertus sum, id est, et contradictiones, et eam civitatem circumdabit iniquitas die ac nocte, ascendat super muros ejus, id est, super principes ejus, Pilatum, scilicet, et Annam et Caipham. Et hoc ideo, quia labor est in medio ejus, ut in priori lectione dictum est.

Quoniam si inimicus maledixisset. Vidi, inquam, in civitate contradictionem, quod molest ssime ferendum est, et intolerabile. Quoniam si manifesius inimicus, id est, gentilis populus maledizisset mihi, illud utique sustinuissem, id est, sustinendum putarem. Quod non ita intelligendum est, quod Deus aliquam iniquitatem sustinent, id est, alicujus iniquitati parcat, sed quasi sustinet nescienter peccantium iniquitatem, quia minus punit eam, quam si essent scienter peccantes. Et si is qui ape le oderat me, quia maluit creaturam quam Deum colere, fuisset locutus magna super me, dicens : Non habemus regem nisi Cæsarem, forsitan, id est, talis posset esse quod abscondissem me ab eo, id est, non per tam
asperam vindictam ostenderem me ili. Forsit n ideo opponit, qui quidam etiam inter gentiles erant quibus Deus tantum ingenium concessit, ut legem naturaliter scriptam in cordibus haberent. Ut Plato et alii philosophi. Et his talibus non abscondit se Deus, quia ita severe in eos vindicabit, sicut et in illos qui legem scriptam acceperunt.

Tu vero homo. Illum quidem sustinuissem, ct ab illo me abscondissem; tu vero quem ego per legem datam feci hominem, id est, intelligentem, et qui deberes unanimis mihi esse, dux meus, id est, quem ego ducem a iis constitui, scilicet, ut in te vuitum Dei cernerent, et quid colerent intelligerent; et notus meus secundum carnem, qui capiebas mecum dulces cibos, id est, legalia instituta; quæ vocat dulcia, non quantum ad signa, sed quantum ad significata, licet illi hoc non attenderent. Et vere mecum; nam ambulavinus cum consensu in domo Domini, id est, in præceptis legis. Quorum plura ipse etiam carnaliter adimplevit, quia et circumcisus est, et in templo mihi familiaris, ad quid dicendum me inducis? Ad hoc, scilicet: Veniat mors super illos, et cætera. Quad itidem dicitur hic, sicut in lectione priori, in malum, scilicet. Potest etiam secundum Cassiodorum exponi in bonum, ita : Mors venial super illos, id est, priori vita moriantur, et ipsi viventes, id est, male actam vitam suam attendentes, descendant in infernum, id est, mente præcurrant in infernum, et videant quæ pæna debeatur illis, et sic convertantur. Et necesse est ut hoc faciant, quoniam nequitia est in habitaculis corum. Quod similiter est, ut supra. Vel potest dici ad solam similitudinem, scilicet, i'a sordidi sunt in nequitia, ut illi sordidi sunt, in quorum habitaculis sordes sunt non solum in angulis, sed etiam in medio. Me autem ab corum nequitia Dominus salvabit in me et in meis. Et ego salvatus narrabo in me et in meis vespere, id est, evangelizata de praterito. Et annuntiabe mane, id est, dicta de sudando æterna. Possunt etiam hic aliæ prædictæ seutentiæ dici partim ad eum, partim ad suos. Et vere exaudiet, quia redimet animam meam in pace existentem, id est, inter odientes etiam pacem servantem, ab his qui appropinquant mihi, id est, a potestate Judæorum, qui ex appropinquo adversantur mihi. Quod necesse est, quoniam ipsi mecum erant inter multos, id est, inter paleas tantum, ut prius.

Contaminaverunt testamentum ejus. Hic accipe testamentum Dei promissiones de æternis sub gratia factas : quod testamentum Judæi super legalia sacrificia non ordinaverunt, imo terrenas et veteres ei promissiones præposuerunt. Unde dicit : Contaminaverunt, id est, despexernnt ejus testamentum, sauguine, scilicet, mei testatoris confirmatum, et ideo divisi sunt ut prius.

Viri sanguinum. Merito deduces eos in puteum interitus, quia ipsi sunt v.ri sanguinum, appetentes, sciid est, semper, non solum in minoribus, sed ita ut B licet, effundere sanguinem meum pro loco et gente, et quia dolosi sunt, id est, deceptorie mecum agunt, dicentes: Magister, scimus quia verax es, et similia. Et tamen licet sanguinem meum fundendo regnum æternum sibi parare intendant, dies suos quos quasi æternaliter in illo regno deducere putabant, nec dimidiabunt ibi, quia quadragesimo secundo anno a Tito et Vespasiano eversi et captivati sunt. Vel aliter quasi dicat : Nonne proderunt eis instituta legalia? Non, scilicet, quia sola signa insistunt non significata; sed tamen ipsi dies suos, id est, vitam suam in carnalibus observanties non dimidiabunt, id est, non ita separare poterunt, ut ipsæ carnales observantiæ, quæ sunt signa a significatis divisa, possunt eos salvare. Per imperfectum enim, id est, per sola signa nunquam pervenient ad perfectum, id est, ad salvationem veram. Illi, inquam, damnabuntur. Ego autem et mei non damnabimur, Domine Pater, quia ego et mei in te tantum sperabimus.

## IN PSALMUM LV.

In finem pro populo, qui a sanctis longe factus est. David in tituli inscriptione, cum tenuerunt eum Altophyli in Geth.

## ARGUMENTUM.

Machabæorum supplicatio, quando in ultionem legis conjurantes tam prævaricatores cives quam etiam hostes expugnare tentabant. Aliter vox Christi ad Patrem. Item Arnobius: Si tenuerint te Allophyli, et a sanctis cogitationibus te longe fecerint, clama ad Dominum dicens: Miserere mei, Domine, quoniam conculcavit me homo, homo utique exterior; per te enim agit contra te, per ipsum tota die pugnant contra le inimici tui.

# EXPLANATIO.

In Hebrao ita habet : Pro columba muta longitudinem David humilis alque perfecti, cum tenuissent eum Philisthiim in Geth. Columba muta et David humilis cum muneribus præentains. Tu, inquam, homo ita vero nostra Translatio dicit Pro populo, qui a sanctis longe factus est, id est, pro comitibus David qui in Geth exintantes longe facti sunt a Judwa, in qua sanc a sunctorum fuerunt, significat pro Christi discipulis, qui tempore passionis ejus scandalizati fuerunt, psa'mum esse cantatum, pro quorum fide, ne deficeret, ipse Dominus se rogasse testatur. David in tituli inscriptione Dominus in passione, ubi attitulatus est Rex es e Judworum, id est, omnium credentium et confitentium Deum, cum tenuissent eum Allophyli in Geth, cum crucifixissent eum Judæi, vel milites Pitati. Geth emm, qui interpretatur torcular, pressuram crucis indicat. Possunt in columba muta vel in populo, qui a sanctis longe factus est, cuncti fideles intelligi, qui, ab æternis sauctis exsulantes, cum Apostolo dicunt : Dum sumus in corpore, peregrinamur a Domino, pio quibus David psallere non cessat, ille, videlicet, qui sedet ad dexteram Dei, qui jam interpellat pro nobis.

quæ semper in sæculo pressuram pati non desinit, diversis afflictionibus onerata. In prima sectione psalmi mater orat Ecclesia, confidens se tamen ab inimicis esse liberandam. Sectione secunda enumerat passiones, gratias agens, quia de crebris sit erepta periculis, nec se formidare mala que celerrime transcunt. Tertio loco in futura illa beatitudine laudes se dicit Domino jugiter cantaturam, qui eam de hujus saculi adversitate liberavit.

#### COMMENTARIUS.

Miserere mei, Deus, quoniam conculcavit me homo. Titulus est talis : In finem pro populo qui longe factus est a sanciis in tituli inscriptione ipsi David, cum tenuerunt eum Allophyli in Geth. Quod sic exponitur : Hæc verba referentur in finem, id est, ad Christum, qui totius laboris et intentionis nostræ finis est; sic locus ad quam tenditur. finis est viæ, quia sicut hic vivendi se dedit exemplum. ita in fu- R turo promisit se præmium. Et postquam ipsum præmium babebimus, nihil amplius quod quæramus, inveniemus. Verha, dico, dicta ab Ecclesia pro populo, id est, ut liberatur ab oppressione et conformatione illius populi, qui longe factus est a sanctis per inscriptionem tituli. Quis autem populus iste sit, titulus nobis ostendit. In Dominica passione scriptus est quidam titulus Hebraice, Grace et Latine tribus linguis quasi tribus testibus confirmatus. Ilunc titu-lum cum legissent Indai, indignati sunt, et Pilato dixerunt: Noti scribere regem Judæorum, sed quod ipse dixit : Rex sum Judworum. Quasi dicerent : Scribe dixisse, non ipsum esse. Sed quia per Spiritum sancium erat prophetatum : Ne corrumpas tituli inscriptionem, Pilatus, iratus, dixit : Quod scripsi scripsi. Quasi diceret nesciens: Non corrumpo veritatem, si vos diligitis falsitatem. Et quia in titulo offensi sunt, et prius maledicto habuerunt, cum Pilatus d.ceret eis: Vestrum regem crucifigam? et ipsi C dicerent: Non habemus regem nisi Cæsurem, longe a sanctis facti sunt. Illi autem sanctis appropinquant, qui et Christum regem recognoscunt, et habere concupiscunt. Nec hoc ad illos, scilicet, Judans referendum est, sed et omnis populus terreno regno delectatus, Deum Regem spernens habere, a sanctis longe factus est, sed tamen in illis data sunt primitiva exempla, at in illo populo eluceret quod omnis populus caveret. Illi enim aperte Christum contempserunt, et regem Casarem elegerunt. Nec in hoc peccaverunt, quia Cæsurem elegerant, sed quià Christum regem contempserunt, quem adhuc multi in cœlo sede tem, et ubique regnantem, nolunt babere regem. Et bi quoque lunge a sanctis facti sunt, non corpore, sed corde, et persequentur sanctos. Contra hos vero confirmat nos psalmus iste, quia necesse est ut tales patiantur quos non pateremur nisi prodesset, tentatio enim operatur probationem. probatio vero spem, et cætera. Et hoc est : pro populo qui a sanctis longe factus est, in tituli inscriptione. D Inscriptione, dico, lacta ipsi David non historiali, quia non legitur scriptus fuisse ei aliquis titulus, sed mystico scilicet tune, cum tenuerunt eum Allophyli in Geth. Istud quoque non convenit David historiali, quia legitur quidem ad Allophylos in Geth civitatem venisse, sed non legitur ab eis tentus fuisse; oportet ergo ut ad mysucum David, id est, ad Christum referatur, quem vere tenuerunt Allophyli, id est, alienigenæ, vel potione cadentes, hoc est, Judær viri aliemgenæ, qui a sanctis longe sunt facti, et potione cadentes, id est, irati ei pro loco et gente, et tenuerunt in Geib, quod interpretatur torcular, sive pressura, hoc est, tenuerunt eum in pressura passionis, in qua botrus ille primitivus, id est, quasi uva in torculari conculcatus expressit vinum ittud dulcissimum, de quo dictum est : Et calix meus inebrians quam præclarus est! Tenetur quoque adhuc idem Christus in corpore suo, quia necesse est ut

Potest et ex persona Lectena dietus pealmus accipi, A-quicumque volunt pie vivere in Christo Jeiu, persecutionem pariantur; nec astringitur ad hanc vocesa quisquis est extre passionem. Et iden timendum est ne simus longe a pass one, et sic flamus longe a sanctis. Attendendie ergo sunt, imo concupiscende tribulat ones et persecutiones; attendendi sunt etiam hostes non persequentes, quia duos hostes patimur, alterum visibilem, alterum invisibilem; hominem videmus, diabolum non videmus; hominem amemus. diaholum caveamus; pro homine oremus, et contra diabolum oremus, et dicamus : Miserere mei, Domine. Vox est corporis Christi orantis liberari ab his qui a sauctis longe sunt, ne eis conformetur, imo illi convertantur, et sibi conformentur; et dicit ita : Deus Pater, miserere mei, dando mihi constantiam, ne vincar ab Allophylis, vel conformer eis; et opus est ut mi-erearis, quoniam komo, tam ille, scilicet, qui figuraliter dicitur homo, id est, d'abolus (ut ilu : Inimicus homo ven t et superseminavit sisania), quam ille qui paturaliter est homo, id est, ministri dialible, conculcaverunt me. Et bene dicit conculcaverunt. quia sicut uva pendens in vite quasi sterilis maner. quia liquor in ea non apparet, cum autem in torculari calcatur, dulcem exprimit liquorem; sic Ecclesia in torculari persecutionis posita expre-sit plurima sanctorum martyrum egregia merita, scilicet, quod ad tumulos corum caei dluminantur, ægri sanantur, dæmoniaci curantur, et similia. Conculcavit me, inquain, homo, hoc modo, scilicet, quia impugnans me tribulavit me tota die, id est, assidue, vel toto conculcationis tempore. Et quid per hominem acceparii, exponit dicens : Conculcaverunt me, dico, tota die mimici mei visibiles et invisibiles. Vel quare nunc dixerit pluraliter, quod prius singulariter, causant subdit dicens : Quoniam bellantes adversum me int rius et exterius sunt multi. Sed qua cura? nulla, scilicet, quia timebo ego ab altitudine, id est, propter potentiam aliquam, vel superbiam persecutorum, cum sit diei, id est . temporalis et transitoria? Utique non timebo, imo ipsi tandem timebunt et pænikbunt, sed infractaose, quia qui hic cor suum et aures suas onduraverunt contra Dominum admonentem, non ibi obdurare poterunt contra ipsum judicantem. Tantus enim crit terror ejus sententiæ, qui conterat omnem superbiam corum; et ibi æq...e timebit imperator, sicut et piscator. Illi, inquam, timebunt, ego vero (deberet dicere) non timebo, sed ne præsumptuosum videretur, ponit causam quare non timeat, scilicet, quia sperabo in te, mbil pra su-mens de me; et quia in te sperabo, ideo sermones meos non in me, sed in to Deo landabo, ascribenito tibi, non mihi, si verum aliquid dicam. Quisquis enim cognoscit nihil in sapientia Der vel fide posse verum dicere, nisi quod acceperit ab illo, qui est fons et origo totius veritatis, ille sermones su s laudabit in Deo, qui sermones et sui sunt et Dei. Dei sunt, quia ipse dedit; sui sunt, quia accepit, et in petendo cos a Deo non existit vacuus. Et dicendo suos esse, sed ab illo accepisse, non existit ingratus. In Deo speravi. Repetit quod prædixit, quasi dicat: Non solum sperabo, sed et prius sperabi in Deo, et ideo non timebo quid faciat mihi caro. Nam quid faciat mihi caro? Sævist quantum velit caro, nihil lacies mili, nisi quod potest caro : uva eram, caro comculcabit.me, et vinum efficiar, et in apothecam cunlestem transferar. Carnem ponit pro homine, par-tem, sellicet, pro toto, ut ibi : Verbum care factum est, id est, homo factus est.

Tota die verba mea. Exsequitur facta carnis. Quasi dicat : Ecce quid possit caro. Nam illi qui intelliguntur per carnem, exsecrabantur, id est, alsommabantur tota die, id est, assidue, verba mea. Et quid mirum, si verba mea exsecrabantur, cum te Deum in ipsis, quià in te laudata crant, exsecuarentur? Aon enim est discipulus super magistrum, n c servus super Dominum. Exsecrabantur, inquam, verbe meu, ita quod omnes cogitationes, etiam non solum dicia sed

id est, ad meam damnationem. Et tamen licet ita me exsecrarentur, et omne ma'um in me cogitent, inhabitabunt, id est, mecum conversabuntur in sacramentis fidei; et ita abscondent se, id est, insidiose et dolose mecum egerunt; ad hoc enim venerunt, non ut discerent, sed ut haberent quod proderent et improperarent. De quibus Apostolus : Subintroierunt quidam falsi fratres explorare libertatem nostram. Intrat enim ut Titus, ne caveatur ut alienus. Abscondent se, inquam, ad hoc, ut insidientur mihi. Et ita revera facient, quia ipsi observabunt calcaneum meum, id est, magna cautela insidiantur calcaneo, id est, lapsui meo, scilicet, si vel labar in lingua ut prodant. Ita dico observabunt, sicut, id est quemadmodum, illi qui sustinuerunt unimam meam, id est, qui odiosam habuerunt vitam meam, quia gravis eram eis, etiam ad videndum, propter quod malitiosius insidiantur. Sed tu, Domine, retribues eis, qui facies eos salvos, id est, salvabis eos tandem a carnis R corruptione, resuscitando eos ad pœnam æternam, non ad gloriam, quæ salvatio pro nihilo reputanda est. Et merito pro nihilo, quia tu confringes populos illos, sicut salvatos, in ira tua, id est, tantus erit terror sententiæ, quam iratus dabit dicens eis : /te, maledicti, in ignem æternum, quod ex toto confringetur et comminuetur eorum spes et superbia. Illos, inquam, pro nihilo salvabis, me autem salvabis non pro nihilo, sed pro aliquo, scilicet, quia annuntiavi tibi vitam meam. Potest etiam salvatio præcedens in bono accipi, sic: Licet illi tam pravi sint, tamen tu, Deus, facies illos salvos, conversos et fideles factos. Et hoc est cibi pro nihilo, id est, nihili pendens, salvare eos, quia in verbo solo sa vas eos; nec laboras in salvando, licet nos obstupescamus in videndo. Vel aliter: Facies eos salvos pro nihilo, id est, sine aliquo præcedenti merito corum. Quid enim Paulus blasphemus, persecutor et injuriosus, cum in via verbo prostratus est et salvatus, attuit? Quid etiam latro attulit in judicium, de judicio in lignum, de ligno in paradisum? Nibil utique, præter fidem, quam ille ei dedit qui juxta pependit, id est, Christus; et hoc suodo salvos es facies, quia in ira tua, id est, mittendo eis tribulationes aliquas, quasi iratus, confringes, id est, humiliabis populos illos. Irasceris enim et confringis, sævis et salvas, terres et vocas. Multi enim tribulatione contristati, fide sunt repleti, quia ad hoc exagitat tribulatio, ut vas evacuetur nequitiæ, et repleatur gratia.

Deus, vitam meam. Quia tales etiam pro nihilo salvas, ideo, Deus, annuntiavi tibi vitam meam, non milii, quia omnis vita ascribenda est tibi, non alicujus meritis. Paulus enim cum diceret : Quoniam ego blasphemus, persecutor et injuriosus, musericordiam sum consecutus, et cætera, vitam suam annuntiaverunt non sibi, sed illi, id est, Deo, ut ei scilicet crederetur, non lucra sua quærens, sed illius de quo subsequenter dicit : Chrisius Jesus moriuus est, ut omnes qui vivant jam non sibi vivant, sed ei qui pro D dare. Vel in lumine viventium, id est, immortalitale, omnibus mortuus est. Si ergo vivis, et non a te vivis, sed quia ille ut viveres præstitit, vitam tuam annuntia illi, non tibi, non jam tua lucra quærens, sed illius, quia de quibusdam sua lucra quærentibus, non ilirus, dictum est: Quærunt quæ sua sunt, non quæ Jesu Christi. Et merito annuntiavi tibi v.tam meam, quia tu posuisti lacrymas meas in conspectu tuo, id est, exaudisti me deprecantem, sicut in promissione tua prædictum fuit, tunc cum propheta scilicet, hoc ammuntiavit; promisisti enim exauditurum te fleniem. Credidi, flevi, exauditus sum. Hæc est autem ea promissio: In quacunque die conversus peccutor fuerit, es ingemuerit, convertam me ad eum. Et est æquipollenter dictum: Ideo merito vitam meam tibi annuntio, quia per te est quod vivo. Et quia ego vitam a te su-cepi, quam habeo, ergo exemplo meo inimici mei convertantur, qui præcedere nitebantur retrorsum; non vero ut retrorsum maneant, et non pro-

et sacta erant tendentes in malum, et adversum me, A siciant, sed ut sequantur, et non præcedant. Ecce hic orat pro visibili hoste, ut in titulo prædictum est. Et quasi dicat : Revera inimici mei convertentur, et in illis conversis invocabo te; et in quacunque die, id est, in quacunque mentis puritate, vel in quocumque tempore, in illis invocavero te, cognoscam in eisdem, quoniam et Deus es, et Deus meus es. Et ecce, quasi dicat : Experimento data est mihi fiducia, quod vere in his convertendis adhuc cognoscam. quoniam jam in prius conversis cognovi te, et esse Deum et meum; magna scientia scire Deum suum. Tuus enim est, quia tibi subvenit, et a se alienum te non fecit. Et hæ sunt magnæ cordis divitiæ, et magnum lumen interioris hominis. Deum suum scire. Deum suum habere, hoc est, gratis Deum colere, gratis Deum amare et laudare, quod est Deum vere invocare. Quod autem dixi : Cognoscam in istis, quia cognovi in illis, non te conturbet, quia vox est Ecclesiæ, quæ et in præcedentibus invocavit, et in suturis invocabit.

In Deo laudabo. Repetitio est propter convertendos, de quibus hic dictum est. Ac si dicat : Sicut et in illis prioribus sermones meos in te Deo laudo, mhil de me præsumens, eodem modo in his convertendis vihil de me præsumam, sed in te Deo Patre laudabo Verbum meum tibi, non mihi ascribendo, et in Domino Filio, quia de servitute nos redemit. Laudabo etiam sermonem meum, id est, Verbum, et in Domino Spiritu sancto (deberet dicere) similiter laudabo; sed tantum dicit quare, scilicet, quia in Deo Spiritu speravi, quæ causa communis est. Nam si sperat in Spiritu sancto, sperat in Patre et Filio, quorum una est majestas et essentia. Speravi, inquam, in Deo, et ideo non timebo quid faciat mihi homo. Nam quid faciat mihi homo? Saviat quantum velit homo, auferat aurum, argen:um, auferat omne terrenum, tamen n'l mihi faciet, quia vota mea mihi non auferet; hoc enim patrimonium est in corde inclusum, quod homo auferie non poterit : proferam de ara cordis laudis incensum, de cellario conscientiæ bonæ fidei sacramentum. Exigit enim Deus non hircum, non vitulum, sed exigit laudationem et confessionem, id est, fidem, quam nemo auferre poterit, si tu cam non contempseris. Et hoc est quod dicit : Deus vota tua, id est, tibi congrua et accepta sunt in me, id est, sunt clausa in corde meo, et ideo non possunt auferri. Vota dico quæ semper reddam tibi, et qua illa sunt vota dicit, scilicet, laudationes.

Quoniam eripuisti animam meam. Ideo merito te laudabo, quoniam eripuisti jam in spe animam de morte, id est, de actualibus peccatis gravioribus, et etiam eripuisti itidem in spe pedes meos, id est allectiones meas. De lapsu, id est, etiam actualibus minimis, ut nec labar in filis. Et ad hoc me eripuisti, ut demum persecte placeam coram te Deo, scilicet, in affectione sanctorum; ego dico ens in lumine viventium. Lumen viventium, lumen sanctorum, lumen immortalium est, gratis Deum amare, colere et lauet impassibilitate, ubi facie ad faciem videbo.

# IN PSALMUM LVI.

In finem, ne disperdas David in tituli inscriptione, cum fugeret a facie Sant regis Israel in speluncam.

# ARGUMENTUM.

Et hic Machabæorum. Verum incipiente jam victoria latabunda formatur oratio. Item vox Pauli post resurrectionem. Item Arnobius: « Cum fugeris a facie principis hojus mundi persequentis te, sicut Saul persequebatur David, speluncam pete, id est, ita te constitue, ut ab inimico tuo inveniri non possis, et tu quidem inimicum tuum inter manus habeas. ille vero te non videat. Hoc enim eveniet, si ex toto corde dicas Deo: In umbra alarum tuarum sperabo.

# EXPLANATIO.

Per finem Dominum significal, qui nobis omnium lo-

norum perfectio restat, quia cum ad ipsum venerimus, A dici fugisse, scilicet, quia in tantum passus est se nikil ultra quærere opus habemus. Ne disperdas David : prohibetur a Saule disperdi, qui a Domino suerat præ-paratus ad regnum. In tituli inscriptione : hoc non David, sed Domino convenit, ne videlicet scriptus in pas-Isione titulus mutaretur, sed quia David Christi personam gestat, hoc nunc de ipso dicitur, quod erat in Christi passione saciendum, ne disperderetur David de regno deputato : sicut nec illa Domini potuit tituli inscriptio commutari, cum sugeret a facie Saul in spelunca. Sicut Saulem sugiens David in spelunca se condidit, ita Christi divinitas est a persidis Judais intra templum corporis abscondita. Potest et ita dici, quia Dominus ad hoc usque passus sit Judæos, donec monumenti speluncam intraret, maxime cum psalmus hic non passionem tantum illius, sed et resurrectionem decantet. Dominus Christus in prima parte psalmi orat, sollicitus secundum humanitatem, qua passus est. In secunda resurrectionis suæ gloriam commemorat. In membra diapsalmutum quoque interpositione distinquunt.

## COMMENTARIUS.

Miserere mei, Deus, miserere mei, quoniam in te confidit anima mea. Psalmus iste, de passione Domini notatus, docet quantum nos diligere debeamus, et quanta sit perfecta mensura dilectionis, quæ Deo placet, qua nulla major est, quia iste de ea dicit: Majorem charitatem nemo habet, quam ut animam suam ponat quis pro amicis suis. Hoc ipse Dominus ipse fecit, hoc apostolos suos docuit, hoc et nos per apostolos docuit. Et si quis attendens infirmitatem suam deficit in præcepto, confirmetur in exemplo. Et est vox capitis, ita tamen ut non separemus vocem corporis, quia noluit separatim loqui, qui noluit a corpore separari. Juxta quod dicit: Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi. Cujus titulus est: In finem ne corrumpas David, in tituli inscriptione, cum sugeret a sacie Saul in C speluncam. Quod dicit ne corrumpas David, in tituli inscriptione, non potest David historiali adaptari, quia nullus titulus legitur ei scriptus, quem Saul corruperu, vel aliquis persecutorum ejus. Et quia non invenitur in historia, oportet ut inveniatur in allegoria. Legitur enim quidam titulus in passione Domini conscriptus, ut exprobraret frontes Judæorum, qui manus suas a rege non abstinuerunt. Quem titulum Judzi legentes offensi sunt, et indignati talem regem se habere, quem possent crucifigere, ad Pilatum dixerunt, cui eliam Christum obtulerunt crucifigendum: Noli regem scribere, sed scribe ipsum dixisse, non esse. Sed quia prophetatum erat: Ne corrumpas tituli inscriptionem, Pilatus iratus, respondit eis dicens: Quod scripsi, scripsi. Ac si diceret: Ut quid suggeritis falsitatem? ego non corrumpo veritatem. Horum stuititiam providens Spiritus sanctus, imo sævitiam et insaniam, admonet eos per Prophetam ne corvid, id est, Christum de regno sibi deputato, subtrahendo se regimini ejus, qui vere rex corum est (quia omnium rex est), ossensi in tituli inscriptione facta ipsi David, cum sugeret a sacie Saul in speluncam. Hoc et bistoria habet, et allegoria. Fugit enim historialis David, Saulem persecutorem immitem et ingratum in speluncam, in qua occultabatur, et terra tegebatur. Fugit quoque nunc noster David in speluncam, quando Verbum quod in principio erat apud Deum , infirmitatem nostram induit , in qua se his qui per Saul designantur , id est , Judæis occultavit. Oportebat enim eum sic ut intelligeretur videri, quia si cognovissent, nunquam Deum gloriæ crucifixissent. Quare Dominum non cognoverunt? Quia terram oculis eorum subjiciebat, et majestatem suam terra contegebat, in qua terra tantum potuit teneri, flagellari et crucifigi. Male quærentibus terram opposuit, bene quatentibus vitam reservavit. Aliter quoque potest

illis occultari, ut in cruce moreretur, et in sepulcro poneretur. De quo sepulcro surrexit incorruptus, sient David de spelunca recessit illæsus, occultans se inimicis, et manifestans se membris suis. Apostoli enim ejus membra tractaverunt, quia eum surrexisse crediderunt. Titulus sic construitur: Hæc verba referuntur in finem, proposita ad hoc, ne tu aliquis corrumpas David, offensus in tituli inscriptione facts cum fugeret David. Nunc ad psalmum accedamus. Vox est capitis (ut prædiximus) pro se et pro membris suis orantis. Orat pius magister, ut nos doceat orare; qui ideo passus est, ut nos pati doceret; et resurrexit, ut nobis spem resurgendi daret. Et dicit ita: Deus pater, miserere mei, restituendo me immortalitati, et miserere mei, id est, meorum nunc per interiorem resurrectionem, quousque et per exteriorem. Et dignum est ut hoc lecias, queniam anima mea et meorum confidit in te solum, nihil prætertia laudes Patri post resurrectionem decantat; que B sumendo de se. Et non tantum nunc in te confido, sed etiam semper sperando in meis, in umbra alarum tuarum, hoc est, quia sicut umbra maternarum alarum protegit pullos, ita tu proteges me in meis obumbraculum dando, ne ab æstu iniquitatis arescain. Et tandiu sperabo, donec transeat iniquitas, id est, quandiu mundus erit. Transiit jam iniquitas, quantum ad caput quidem et quosdam sanctorum, sed tamen non peritt iniquitas. Nanc enim fervet iniquitas, et semper fervebit dum mundus erit, quia sicut quibusdam morientibus iniquis succedunt alii inqui, ita morientibus quibusdam justis nascuntur ahi. Et sic nunquam in hac vita deerit iniquitas persequens, et justitia pariens.

Clamabo ad Deum altissimum. Quia sperabo in Deo, clamabo ad Deum, ad quem merito clamandum, quia alti-simus est, id est, super omnia est. Et tamen miseriæ nostræ proximus est, quia sicut est Deus de longe, ita et de prope. Sicut enim alta et superba a longe cognoscii, ita humilia de vicino respicit, quia prope est Dominus his qui obtriverunt cor. Clamabo, inquam, ad Dominum, et ipse benefaciet et mibi et meis. Unde experimento data est mibi fiducia, quia iam benefecit mihi in meis. Si enim meis antequam eum cognoscerent benefecit, mittendo me propitiatorem et consolatorem, qui et morerer propter peccata eorum, et resurgerem propter justificationem corum, nonne exaudiet me clamantem, id est, irre-

misse bene agentem? Utique exaudiet.

Misit de cœlo. Benesecit, inquam, meis in me, et ut per me benefaceret, misit divinam potentiam suam de cœlo, et liberavit me hominem, assumens me de utero et immunem a peccatis faciendo, et assumens me de sepulcro resuscitando me, per quod dedit jam dispositione, et daturus est in re, conculcaates me, id est, Judæos, tribulantes me in opprobrium. Magnum enim opprobrium est, quod in civitate illa in qua magis sævierunt, et superbierunt, omne jus amiserunt, et inde eradicati, et ubique dispersi contemrumpant David, id est, ne pellere velint verum Da- D ptibiles omnibus sunt facti. Hoc etiam ad opprobrium pertinet, quod capsarii, id est, iibrarii nostri facti sunt, quia portant nobis libros suos, sicut solent servi post dominos. Ipsi enim denciunt portantes, Christiani proficiunt legentes. Et similes caco qui lucidissimum speculum portaret, in quo imago sua aliis, et non sibi, eluceret: quia ipsi portant libros, in quibus vultus eorum, scilicet, quid eis promissum fuisset, nobis elucet, eis vero non apparet. Maximum autem est opprobrium, quod illum quem se prorsus putaverunt delevisse, audiunt ubique exaltatum esse.

> Misit Deus misericordiam suam. Misit, inquam, Deus Pater Verbum suum ut me liberaret; misit etiam ad alios liberandum me misericordiam suam, id est, me miseriis aliorum compatientem, et misericordiam exhibentem, et me reritatem suam, id est, vera docentem. Vel potest dici ad similitudinem hoc legationis ita: Misit Deus Pater Verbum et me homi

nem assumpsit. Misit quoque misericordiam suam, A mendum, ego vero ad patiendum. Quia paratum est quia misericorditer mecum egit, et veritatem suam, quia vere promisit. Misericorditer enim implevit, quod veraciter promisit, et eripuit animam meam. Dixit superius liberavit me. Ex hoc modo quasi diceret: Liberavit me, quia eripuit animam meam, resusciundo me de medio catulorum leonum, id est, de medio Judaici populi, a leonibus, id est, principihus ad interficiendum me seducti. Per catulos enim minores, per leones vero majores intelliguntur, quia in mortem ejus omnes conspiraverunt. Majores quippe eum interfecerunt, minores autem consenserunt. Et quid opus fuit ereptione? Ideo, scilicet, quia dormivi, id est, mortem subii quæ mors potius dicenda est dormitio quam mors, quia tam facile ab ea, velut a sommo surrexi, ego, dico, conturbatus. Repugnare videtur quod et dormiet et conturbatus esset, quia qui conturbatur, aut somno excitatur, aut ne in som-num vergat prohibetur. Sed hoc dicit quantum ad iltos qui per mortem, quam jucundissimam habuit, con- R turbatum eum putaverunt.

Filii hominum. Quasi dicat: Qui te conturbaverunt? R. Filii hominum conturbaverunt me. Hocideo determinat, ut ostendat illos non esse excusabiles, qui se excusabiles putaverunt dicentes Pilato: Nobis non licet interficere quemquam. Tale enim est, quasi diceret eis propheta: Si non licet interficere, nec licet ad interficiendum tradere. Et quasi dicat: Quomodo te conturbaverunt, qui nullum in te gladium strinxerunt? dicit: Linguam eorum gladium accipe, quia dentes, id est, mordacia verba corum sucrunt arma, quantum ad consilium, quod invenerunt oc-culte. Et sagittæ, quantum ad volantia verba, in accusationem. Et fuerunt gladius, quantum ad sententiam de morte cum dixerunt : Crucifige, crucifige

Exaltare super celos. Illi quidem putaverunt me conturbare, tu autem, Domine Verbum, in cruce homo, Deus in cœlo, exaltare me homine exaltato; super cælos, non solum super materiales, sed super C omnes ordines angelicos. Et gloria tua, id est, gloriosus tuus, scilicet ego glorificatus a te per immortalitatem et per incorruptionem, exaltetur, non super Judæam solum, sed super omnem terram. Quod et factum est, cum per apostolos in omnem orbem prædicatus est.

Laqueum paraverunt pedibus meis. Necesse est ut me exaltes, quia sunt qui deprimunt me. Namque filii hominum paraverunt laqueum, id est, impediquentum pedibus meis. Et accipe pedes minas vel promissiones, quibus doctrina veritatis procedit, vel sanctos apostolos, quibus ipse processit ad notitiam gentium. Et non solum laqueum paraverunt mili, sed et animam meam et nieorum incurvaverunt, id est, incurvare et deprimere voluerunt. Suam quidem, quando dixerunt : Dæmonium habes, et : Non est hic homo a Deo, et similia; suorum vero, quando eos sibi conformare voluerunt.

paraverunt mihi laqueum, quia foderunt foveam, id est, paraverunt deceptionem et mortem milii, quasi nescienti reputationem eorum; sed tamen unte fuciem meam fuit, id est, manifestum mihi cor eorum cognoscenti fuit. Vel per foveam possumus accipere manifestam damnationis sententiam, quia in tantum eum neglexerunt, quod ante faciem ejus, id est, in præsentia, damnare eum non dubitaverunt, dicentes: Reus est mortis. Et inciderunt in foveam, quia quisquis a'ii damnationem parat, prius se ipsum damnat. Prius enim in se peccat, quam in alterum. Et semper felicior est tristitia patientis, quam iniqua lmittia inferentis. Item : Omnis sententia inique dula damnat auctorem suum, quod attinet ad postesiorem de foves sententiam.

Paratum cor meum Deus, paratum cor meum, cantabo et pealmum dicam Domino. Ipsi, inquam, paraverunt foveam, ego vero patientiam; ipsi ad depricor meum in me, et paratum cor meum est in meis, et ideo, o Deus Pater, cantabo tibi in me et in meis corde et ore, et psalmum dicam opere. Et ut psallam et cantem, quasi dicat : Morere ignominia mea, id est, caro mea, in hoc quod mortalis, quod passibilis: et exsurge ut gloria mea, id est, in immortalitate et impassibilitate glorificata. Exsurge, dico, caro mea, ens psalterium et cithara. Res una est, et continet duo musica instrumenta, quia in una carne Christi sunt nobis exhibita duo diversa factorum genera, designata per duo diversa musica instrumenta. Psalterium namque quod a superiori sonat, significat miracula divinitus nobis exhibita; cithara vero, quod ab inferiori sonat, tribulationes et infirmitates nostras in corpore Christi exhibitas significat. Psatterium sonat, cæci vident, claudi ambulant, et similia; cithara vero sonat, famem patitur, dormit et tristatur, et similia. Dico exsurge. Et revera ita erit, quia ego exsurgam. Et ideo dicit, ut per hoc comprobet, Veibum personaliter sibi conjunctum, Patri coæquale et consubstantiale; quia enim Pater et Verbum unum sunt, et Pater eum resuscitavit, et ipse secundum Verbum se resuscitavit. Diluculo ponit ideo, vel ut notet tempus resurrectionis, que mane facta est; vel quia sicut diluculum post tenebras fugatas dicitur. ita tunc, sugatis tenebris insidelitatis, luce-cere cu: pit lumen fidei et veritatis.

Confitebor tibi in populis, Domine. Quia exsurgam, ideo, Domine, confitebor tibi in psalmis Judaicis. Et psalmum dicam tibi, laudabo te per opera bona etiani in gentibus. Et merito laudabo te, quia ego non solum dicendus misericors, sed ipsa tua misericordia. Qui cum potens essem, miser factus, ut remedium conferrem miseriis aliorum. Et qui sum dicendus veritas tua, quia per me mundo omnis veritas est ostensa, sum magnificatus, id est, exaltatus usque ad cœlos constituendos, et usque ad nubes constituendas. Et accipe per cœlum et per nubes, prædicatores. Per cœlum vero majores, ut Apostolos; per nubes vero inferiores. Vel aliter. Videtur convenientius ut veritas referretur ad cœlos, et misericordia ad nubes, quia cœli sunt angeli, qui quanto altiores, et veritati viciniores, tanto perfectius sine caligine visionis spem veritatis intuentur et laudant, dicentes : Sanctus, Sanctus, Sanctus. Nubes vero dicuntur prædicatores propter tenebrosam carnem, qua teguntur, licet Dominus per eos intonet minis, et coruscet miraculis. Et quia in eis est miseria, ideo indigent misericordia. Quare ad nubes pertinere videtur mi sericordia, et ad cœlos veritas. Et tamen veritas quidem præpollet in angelis, sed Dominus dedit eam etiam nubibus. Et quia angeli non indigent misericordia, ideo Dominus misericors hominum miserias miseratus, dedit eis misericordiam, et per clarificationem resurrectionis, et incorruptionis angelis eos coæquavit. Et ideo dictum est recte: Quoniam misericordia Dei mugnificata est usque ad cælos consti-Foderunt ante faciem meam. Hoc, inquam, modo D tuendos, quia per misericordiam homines facti sunt coeli, id est, angeli, et veritas usque ad nubes constituendas, quia prædicatoribus veritatis cognitio suo modo data est.

Exaltare super cælos Deus, et super omnem terram gloria tua. Ut populi et gentes confiteuntur. Vel ut misericordia et veritas magnificentur, ideo tu, Deus Verbum, homo in cruce, Deus in coelo, exaliare me quidem exaltato super omnes cælos, et reliqua. Repetitio est non ex necessitate narrantis, sed affectione orantis.

# IN PSALMUM LVII.

In finem, ne disperdas David in tituli inscriptione. ARGUMENTUM.

Crescente in dies fama, et victoria Machabæorum. quidam se illis inimici fraudulenti admiscebant, a quibus et Jonathas Simonque cum filiis sunt interempti. Hos ergo psalmus iste redarguit. Aliter pro- A derit mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchetus pheta de senioribus Judæorum dicit.

#### EXPLANATIO.

Nomen finis et David in tivuli inscriptione Christum in cruce designat, commoneturque Pilatus ne disperdat scriptum titulum, qui regem Dominum declarabat. In prima narratione Dominus Judworum exprobrat nequitiam. In secunda retributiones corum aptissimis comparationibus declarat. In tertia qualis hat correptio justorum de peccatorum ultione memoratur.

#### COMMENTARIUS.

Si vere utique justitiam loquimini, recte judicate, filii hominum.

Titulus est talis: In finem, ne disperdas David in tituli inscriptione. Hæc referuntur verba in finem proposita, ne tu quilibet disperdas David, id est, ne dissipes, quantum in te est, regnum David subtra-bendo te regimini ejus, tu, dico, offensus tituli inscriptione. Per titulum enim David, id est, Christus obtinuit sibi regnum in Judæis, id est, in confitentibus. Vere autem confitentes sunt, qui vera dicunt et faciunt. Qui ergo aliter facit quam loquitur, ille, quantum in se est, corrumpit titalum, quia regnum David, quem non vult imitari, a se repellit. Quisquis enim manere in Christo se dicit, ambulare debet, sicut et ipse ambulavit, id est, debet eum imitari. Potest autem in boc psalmo esse vox capitis vel Ecclesiæ, aut quod commodius est, prophetæ. Propheta inter malodicentium et adulantium peccata vel pericula vivens, nec timens convitiatorem, nec amans adulatorem; audiens vocem omnium, attendens labra omnium, attendens labia et dissona corda, quia aliud perstrepit in labiis, aliud in præcordiis celatur. Hortatur eos ne loquantur falsam justitiam, sed veram justitiam, et ipsam uti est loquenda, id est, ut quod dicunt ore probent et opere. Et dicit ita: Si loquimini, id est, si vultis loqui justitiam vere, et uti vera justitia loquenda est, vos, dico, qui filii hominum C estis, id est, qui rationem habetis, ideo quod bonum est, velle debetis, judicate recte, id est, quod judicandum est judicate, id est, placeat vobis non tantum justitia labiorum, sed etiam factorum, quia si aliter agis quam loqueris, justitiam quidem loqueris, sed justitism non judicas. Nullus enim adeo perversus et devius, cui non sit facile loqui de justitia, quia veritas naturaliter hoc hominibus inseruit : Quod tibi fieri non vis, alii ne seceris. Nec permissus est hoc aliquis ignorare etiam ante legem datam, ut esset unde judicarentur et ex quibus lex non esset data. Sed ne homines aliquid sibi deesse conquererentur, scriptum est et in tabulis quod noluerunt legere in cordibus suis, ut per forinsecus objecta, cogerentur ire ad interiora sua, dicense Scriptura: Redite, prævaricatores, ad car. Quis enim te docuit, ut nolles aliquem ad uxorem tuam accedere, aut aliquid vi vel furto tibi rapere, nonne cor tuum? Si ergo non solus vivis inter homines, sed potius est in humano genere, qui D sermo corum ad interiora vi sua irrumpit. tecum natus est, quidquid mali tibi non vis fieri, nolis facere alteri, et quidquid boni tibi vis fieri, velis impendere alteri. Sciendum est, quod aliquis justitiam vere loqui potest, et non uti debet, ut aliquis interrogatus, an fides, an pecunia dignior est, et quod justum est respondere potest et vere, si fidem præfert, et tantum non hoc faciet ut decet, quia si locutus sit cito, fidem pecuniz postponet. Et ideo non est su perfluum utique sic expositum. Potest et esse illativum, quasi propheta sic illis quos admonet diceret : Video quod omnibus vobis facile loqui de justitia est ergo si vultis cam loqui vere, recte judicate.

Etenim in corde. Ideo dico recte judicate; quia vos uliter facitis. Etenim operamini iniquitates in corde, id est, vultis omne malum, et si non perficitis, non ideo remanet quia non vultis, sed quia jam non potestis. In hoc loco dicit beatus Augustinus : « Quidquid vis et non potes, pro facto Deus habet. Qui vi-

est cam in corde suo. > Operamini, inquam, iniquitates in corde. Et utrum tantum in corde, et non in frequenti actu esset, sed manus famulantur cordi suo, et sequuntur cor suum. Cogitatur enim malum, et fit malum; aut si non fit, non ideo remanet quia nolumus, sed quia non possumus. Et hoc est quod dicit : Manus vestræ concinnant, id est, contexunt peccata, superaddendo injustitias, id est, mala opera, quia sicut in concinnis lit, ubi simili simile supponitur. De talibus per Isaiam dicitur : Væ his qui trakunt peccalum suum sicut longam restim. Et quad tales concinnant iniquitates, inde non auctor, sed ipsi sunt accusabiles, quia ipsi vel prorsus contennunt in utero matris Ecclesiæ regenerari, aut si ibi concipiuntur, non ortum exspectant, sed abortiuntur. Uterus Ecclesiæ sunt præcepta veritatis, vulva vero ejus perfecta horum est informatio. Et puer aliquis nascitur in matris visceribus, et de visceribus. In vi-B sceribus quidem, cum concipitur; de visceribus vero, cum per vulvam generatur. Sic aliquis concipitur in utero Ecclesiæ, cum incipit strui a veritate; si autem perfecte informetur, quasi per vulvam generatur. Si vero cum adhuc lacte egeat, per superbiam velit esse magister, per abortum inde exit, quod faciunt hæretici. Sunt autem multi qui nec ibi velint concipi. Et hoc est quod dicit : Peccatores, id est, legis tam scriptie, quam naturalis, trangressores, alienati sunt a vulva, id est, a regeneratione perfecta. Alii autem, quia nunquam esse accesserum, alii vero et si accesserunt, ideo tamen a perfectione alienati sunt, quia ab utero avulsi erraverunt, id est, qui antequam perfecte informarentur in utero, latera matris Ecclesiæ graviter errore suo concutientes, tanquam abornvi exicrunt.

Lt ideo locuti sunt falsa, id est, placent eis falsa; vera autem nec audire volunt, quia illis faror est, id est, ira contra prædicatores veritatis, secundum similitudinem serpentis; serpentis dico, sicut hujus serpentis aspidis, que non exaudiet vocem incantantium, et non exaudiet vocem venefici incantantis. Sapiemer solent Marsi aspides incantando de tenebrosis antris elicere, de veneno illarum norunt facere quoddam antidotum; sed quia scit serpens illa naturaliter se ad mortem provocari, unam aurem terræ adjungit, atque cum cauda aliam obtrudit, et sic incantatorem plerumque non audit. Prædicatores sunt incantatores, qui ad hoc incantant, id est, prædicant, ut hominem de tenebris erroris aut infelicitatis eliciant. Et sapienter incantant, quia monent eos ut de terrenis ad cœlestia tendant. Per aspidem vero designantur illi, qui delectatione præsentium, quæ per aurem terræ applicatam intelliguntur, et recordatione prateritarum delectationum, quæ per caudam notantur, ita cor suum obdurant, ut præconia veritatis non audiant, et in infidelitatis vel erroris sui tenebris permaneant. Per veneficum quoque prædicatores designantur, quia sicut venenum vi per venas currit, ita

Deus conteret dentes eorum in ore ipsorum. Ipsi quidem loquuntur talsa, Deus autem conteret dentes, id est, mordacia verba corum, in ore ipsorum, id est, per propriam sententiam ipsorum eorumdem. Unde dictum : Comprehendam sapientes in astulia sua ; quod tune fuit factum, quando quidam causa reprebendendi quæsierunt a Domino, an liceret censum dere Cæsari, an non. Si enim diceret quod liceret, vocarent euni immisericordem, qui plebem suam tributariam faceret; si vero negaret, dicerent quia liceret, quia reus majestatis esset. Sed in astutia corum Dominus eos comprehendit, quia per eorum sententiam confutavit eos dicens: Reddite que sunt Cesaris Cæsari, et quæ sunt Dei Deo. Sie et muliere comprebensa in adulterio, et pluribus locis aliis fecit. Hic vero ita accipiendum hoc est: Comeret dentes corum in ore ipsorum, id est, per sua verba propria faciet eus recognoscere contradictiones corum talsas esse.

Quad ad minores referendum est; quad vero sequitur A tientibus iratus videatur, non tamen ira cadit super ad majores, scilicet, quia molas leonum, id est. manifestas contradictiones principum confringet, id est, linessicaces saciet Dominus. Molæ enim majores dentes sunt, et ideo per molas gravior contradicțio principum, quæ factis etiam sic intelligitur.

Ad nikilum devenient tanquam aqua decurrens, in-

tendit arcum suum donec infirmentur.

Hoc, inquam, modo molas leonum confringet Dominus, quia leones illi in rugitu devenient ad nihilum. id est, desicient, et hoc ita velociter tanquam aqua decurrens devenit ad nihilum. Est quædam aqua decurrens, torrens seilicet, quæ pluvialibus aquis crescere solet, sed brevi viatores impedit, quia cito deficit; sic et istorum sævitia præcones veritatis, qui sunt viatores ad patriam tendentes remoratur, parum tamen, quia cito evacuatur. Devenient, inquam, ad nihilum, et hoc ideo, quia Dominus intendit eis arcum suum, id est, minas suas de futura damnatione per Scripturas et per præcones suos; B nec cessabit intendere, denec ipsi in se infirmentur, id est, recognoscant infirmitatem suam, et confiteantur eam. Sicut ille vere infirmatus est, qui prostratus in via dixit : Domine, quid me vis facere? nunc enim infirmum se cognoscebat, qui se sanum prius putabat.

Sicut cera quæ fluit, auferentur. Id est, inurmati quippe salvabuntur; qui vero nunc sic informabuntur, damnabuntur, quia auferentur sicut cera, id est; comparabiles facti ceræ, quæ adhibita igni fluit. Quia ignis, videlicet, vitiorum vel incentivorum, et totius pravæ concupiscentiæ devastat eos interius. Unde nihil aliud est tota vita eorum, quam quædam de-Auxio a Creatore suo. Sciendum quod ignem gehennæ, qui duplex est, quia alrus est inferorum, qui nunc est, alius vero est futurus, in quem scilicet, tandem mittentur diabolus et ministri ejus. Præcedit quidam ignis occultus : ignis scilicet incentivorum, qui per traducem peccati nobiseum nascitur. Natuqui per traducem peccats nobiseum nascuur. Natu- C dierunt monumentum Christi, ut eum quasi in morte raliter enim in nobis est titillatio. Hune ignem si servarent, resurgendi janua præclusa. Primo ingressu servarent, resurgendi janua præclusa. Primo ingressu quis intraverit, et lutura vitabit. Facile autem-vitatur, si semper a nobis caveatur, quia facila est ipsum superari, si velimus colluctari. Si quis autem homo hostem negligar, et crescere sinat, postquam prævaluerit, intellectum ejus obscurabit. Et sic solem non videbit illum de quo dectum est : Erravimus a via veritatis, et sol non ortus est nobis. Et hoc est quod dicit : Ideo dico quia sicut cera auferentur, quia sicut ignis supra dictus supercecidit, id est, ita in eos cecidit, quod superior fuit. Et illo igne intellectum corum obscurante, non viderunt solem, id est, non cognoverunt solem, scilicet, justituæ. Et hanc cæcitatem prius passi sunt, quam spinæ vestræ intelligerent rhamnum, pro, prius quam rhamnus vestras in-telligat spinas, hoc est: Talijer etiam hic occulte puniuntur, antequam ad manifesta tormenta miserarum delectationum et voluptatum perducantur. Rhamnus herba est quæ cum primo satis sit mollis et delectabilis, deinde in asperrimas spinas indurescit. Per hane vel caro significator, quæ nunc in peccaris delectat, vel ipsa peccata, quæ modo quidem sunt duicia et jucunda, tandem vero producunt asperrimas spinas, id est, producunt in æterna tor-menta. Sic enim intelligendum est quod ait: Priusquam rhamnus intelligat spinas vestras. Non quod rhamnus spinas sic intelligat, sed quia causa erit cur homines cas intelligant. Habet alia translatio competentius hanc litteram, ita, scilicet : Priusquam rhamnus producat spinas.

Sicut vivenies. Supercecidit, inquam, ignis, et ille, inquam, ignis absorbet cos in præsenti; cos dico non voie viventes, sed sicut viventes, quia interius mortui sunt.

Et absorbet eos sicut in ira. Quod ideo dicit, quia bæc ira, id est, vindicta Dei de illis est quasi similitudo illius gravis iræ , quam patientur in futuro igne gebennæ; vel quia Deus licet cum tales punit, pa-

eum, quia de eo dictum est : tu, Domine, Salaoth, omnia cum tranquillitate judicas.

Lætabitur justus. Quasi dicat : Quod tales sicut cera auferentur, et ab igne absorbentur, permittit Deus suis non inutiliter hoc sieri, quia cum justus viderit, id est, intellexerit vindictam de talibus sumi, lætabitur non de illorum damnatione, sed de sua liberatione. Et merito lætabitur, quia lavabit manus suas, id est, mundabit opera sua; in sanguine peccatoris. id est, in consideratione damnationis peccatoris. Dicit enim Salomon, quia, flagellato stulto, sapiens astutior erit. Et tunc homo, id est, vere ratione ulens, dicit: Utique, id est, revera si non solum reservantur meterna pramia justis in futuro, sed etiam in præsenti fructus est justo, scilicet, ut justus justior flat tunc. Utique, id est, revera injusti non solum damnabuntur in futuro, sed etiam Deus est dijudicans eos, id est, damnans eos, scilicet, ut injustus injustior flat in terra, id est, in præsenti habitatione.

# IN PSALMUM LVIII.

In finem, ne disperdas David in tituli inscriptione. quando misit Saul et custodivit domum ejus, ut oum interficeret.

## ARGUMENTUM.

Hic cliam psalmus in personam Machabæorum formatur. Item Arnobius: ( Quando domus corporis tui a principe hujus mundi custodiri præcipitur, ut capiaris et interficiaris gladio cujuscunque peccati, ex totis viribus exclama : Eripe me de inimicis meis Deus meus. »

### EXPLANATIO.

Principium tituli sæpius expositum est, ubi passio Christi et regnum ejus inviolabile describitur. Quando misit Saul, et custodivit domum ejus, ut eum interficeret : quando miserunt principes sacerdotum, et custopsalmi orat Dominus ne ei inimici nocere prævaleant; secundo prosequitur quemadmodum in fine sæculi convertendi sint Judæi, et pro eis oralio mirabili pietate depromitur; tertio quæ facturi sint post conversionem, et se in sanctis suis gaudere testatur; quæ partes dia-psalmatis termino dividuntur.

# COMMENTARIUS.

Eripe me de inimicis meis, Deus meus. Titulus est talis: In finem ne corrumpas David, in tituli inseri-ptione, cum misit Saul et custodivit domum ejus, ut interficeret eum. Psalmus iste habet titulum de titulo, sicut et duo superiores, quia intitulatur : Ne cor-rumpas David in tituli inscriptione. Est quidam titulus in dominica passione scriptus, Jesus Nazarenus Rex Judæorum : Hebraice, Græce et Latine, Hunc Judæi legentes indignati sunt, et Pilato dixerunt : Noti scribere quia Rex est, sed scribe eum dixisse, non esse. Titulus enim (quasi dicat) confirmat ipsum Regem nostrum, et nos regnum ejus esse. Et hoc modo titulum, quantum in se fuit, corruperunt, et Regi contradixerunt. Sed nunquid, quia contradixerunt, dominationem ejus evertere potuerunt? Non utique, quia titulus vere corruptus non est. Ipsum namque occidendo potius Regem fecerunt gentium quem occiderunt, quia resurrexit, et gentibies prædicatus est, et sic factus est Rex non solum Judæorum, imo et gentium. Quod autem additum est : Cum misit Saul, et custodivit domum ejus, ut interficeret eum, accipi potest et in David historiali et in spirituali, quia et historialiter Saul misit ad domum David ut interficeret eum. Et regnum Judæorum, quod per Saulem significatur, mortuo Christo, et posito in sepulcro, quod sepulcrum, quasi domus ejus fuit, ad custodiendum ipsum misit, cum diceret Pilato: Domine, recordati sumus, quia seductor ille dixit: Post tres dies resurgam. Jube ergo custodiri sepulcrum, ne disci-

puli eum surentur, et dicant plebi : Surrexit a mortuis. A est eis Aguns hædus, et quia Aguum ut hædum oc-Miserunt itaque ut interficerent eum, non quantum ad caput (quod jam mortuum in illa parte, qua poterat), sed quantum ad corpus ejus, quod est Ecclesia, scilicet, ut non resuscitaretur, et in eum non crederetur, et ut mendacium dormientium custodum pravaleret, et mundus post eum non abiret. Sed sicut Saul efficere non potnit, ut David interficeretur, ita nec regnum mendacium Judæorum potuit hoc efficere, ut mendacium dormientium custodum prævaleret testimonio vigilantium apostolorum. Poterat enim custodibus illis dici: Si dormivistis, nescivistis; si autem vigilastis, quare furtum non prohibuistis? Est autem vox capitis a custodibus illis per resurrectionem liberari orantis, et nos ut liberemur suo exemplo orare docentis. Et dicit ita: Deus Pater. Deus omnium per naturam, meus antem et meorum per gratiam, eripe me et meos de inimicis meis visibilibus et invisibilibus. Inimici Christi diatur, cum dicit: Et I bera me ab insurgentibus in me, et in meos maxime. Semper enim prædicti hostes insurgunt in nos, et illudere quærunt infirmitati nostræ suggestionibus, tentationibus et varijs illusionibus; sed si vox nostra vigilet, et ad Deum clamet, sine dubio liberahimur. Eripe, dico, Deus Pater, me et meos, de operantibus iniquitatem, id est, vel de Judais operantibus iniquitatem specialem, id est, medici mortem; vel de omnibus quamlibet iniquitatem operantibus eripe meos, ne eis conformentur, et salva me et meos de viris sanquinum. Viri sanguinum fuerunt, qui sanguinem innocentem fuderunt, et qui clamaverunt, Crucifige, crucifige eum, cum Pilatus alienigena, lotis manibus, dimittere eum vellet; et qui sanguinem damnationis posteris suis propinaverunt, dicentes: Sanguis ejus super nos, et super flios nostros, et qui etiam in corpus ejus sævierunt. Stephanum enim lapidaverunt, et plures C alios occiderunt. Tales viri sanguinum etiam in gentibus accipi possunt, quia et gentiles Christi persecutores secundum corpus sunt. Sed Christus ab omnibus eripitur, et a præsentibus, et a præteritis. et a futuris. Primus quidem a præteritis, futurus a futuris, præsens a præsentibus.

Quia ecce ceperunt animam meam. Ideo rogo, Deus Pater, ut eripias me, quia inimici ceperunt animam meam, reputatione sua, dicentes : Persequimini et comprehendite eum, quia non est qui eripiat; vel ceperunt animam meam simpliciter, id est, me interfecerunt. Et ceperunt animam meam, dum mens conformare sibi putaverunt. Ecce (quasi dicat) putaverunt quod ceperunt, et ipsi fortes irruerunt in me et in meos, tanquam debiles et infirmos. Fortes isti possunt accipi diabolus et angeli ejus, de quo dictum est: Dum fortis custodit atrium suum, et reliqua. Fortes etiam sunt de terrena felicitate tumentes, ut quidam de robore suo, quidam de gloria, quidam de D Sed non frustra hoc dictum est. Nulla enim iniquitas divitiis, de quibus dictum est : Qui speravit in me, d. s., et reliqua. Est adhue aliud genus male fortium maxime cavendum, eorum, scilicet, qui justitiam suam statuere voluerunt, et justitiæ Dei subditt esse notunt. Tales fortes non venit vocare Dominus, qui dicit: Non veni vocare justos, sed peccatores ad pæ-nitentiam. Et item: Non est sanis opus medico, sed male habentibus. Hi fortes apostolis insultabant, dicentes: Quare magister vester cum publicanis et peccatoribus manducai? Justos se namque, et illos injustos deputabant. Hi quoque cum quidam quos miserant ad comprehendendum eum, dicerent: Nunquam locutus suit homo sicut hic homo, dixerunt: Nunquid aliquis Scribarum vel l'harisæorum crediderunt in eum? solus populus iste nesciens legem. Quasi dicat, in eum non nisi stulti credunt, nos vero sapientes sumus, et in ipsum non credemus. Et hi fortes irruerunt in lapidem offensionis, quia visus

ciderunt, ideo ab Agno redimi non meruerunt.

Neque iniquitas mea. Ipsi quidem in me irruerunt. sed tamen nullum peccatum in me invenerunt, quia neque iniquitas mea in actualibus, neque peccatum meum originale. Vel neque iniquitas mea in opere, neque peccatum meum in cogitatione. Est inde causa, nam ego cucurri, quia nulla carnis illecebra me tenuit, ens sine iniquitate. Ipse enim particeps factos est nostræ infirmitatis, non nostræ iniquitatis, ut ex eo quidem quod nobiscum communicaret iniquitatem meam deleret. Et ad hoc cucurri, ut distortos in malum dirigerem ad bonum, et direxi verbo et exemplo, quantum in me fuit. Ipsi vero me currentem sequi tion potuerunt, quia vestigia mea non cognoverunt.

Exsurge in occursum meum, et vide; et tu, Domine Deus virtutum, Deus Israel. Quasi diceret : Quia cucurri, ideo Domine Pater, exsurge mihi in occursum, id est, veni mihi in auxilium, ut me currentem seholus et angeli ejus, et ministri ejus fuerunt, et B quatur; et vide, id est, fac eos videre cursum meum, adhuc sunt corporis ejus; quod subsequenter nota- id est, fac eos intelligere, quidquid dico vel facio esse justum. Nec sit eis curvum apud me, gund est rectum, aut distortum, quod ad regulam veritatis est directum. Vel aliter superius dictum est : A summo cœlo egressio ejus, et occursus ejus usque ad summum ejus. Summus cœli Pater est, quia superior in spiritualibus omnibus est, in hoc, scilicet, quia lux est per se, Filius vero lumen de lumine Patre. Spiritus autem sanctus est lumen procedens de luminibus; huic summo Christus, qui hic loquitur, erat æqualis secundum Verbum, quod non videbatur propter carnis infirmitatem, et passionis tribulationem. Et ideo dicit, Domine Pater, qui videbaris jacere in passione et in infirmitate mea, exsurge in occursum meum, id est, in æqualitatem meam, id est, fac manifestum per gloriam resurrectionis et ascensionis, quod sim tibi æqualis; et vide, id est, fac videre homines, quod secundum hominem potui teneri, flagellari et occidi, non solum hominem esse, sed et Deum et hominem. Et tu, Domine Pater, etiam wirtutum, id est, supercoelestium exercituum nunc reputatus Deus Israel, id est, unius gentis tantum Deus, quia aliæ omnes idola adorant, intende, id est, intentum te fac ad visitandum per gratiam tuam non solum Judæos, sed omnes gentes, ut impleatur quod per prophetam dictum est : Latare sterilis qua non paris, erumpe et clama quæ non parturis, quia multi filii desertæ mayis quam ejus quæ habet virum. Alius item propheta dicit: Extende palos tuos in dexteran el sinistram, et tubernucula tua. Sequitur: Non miserearis emnibus. Visites, inquam, omnes gentes. Non autem de omnibus Judæis sive omnibus gentibus his qui operantur iniquitatem, et in hoc perseverant. Quem plane hæc sententia non terreat? Quis, conscientiam suam considerans, non hanc contremiscat? Si enim iniquitas omnis est peccatum, cum nullus nostrum sit sine peccato, si nullius operantis ini-quitatem miserebitur, nullius nostrum miserebitur. magna vel parva manebit impunita. Aut enim punietur ab homine pœnitente, aut a Deo judicante. Si autem non vis ut ipse puniat, præveni faciem ejus in psalmis et in confessione, id est, confitendo et bene operando, ut ait psalmista : Præoccupemus faciem ejus, etc. Et ita inveniet te operantem intquitatem, et miserebitur tui ita. Quia quantum ad hoc quod concipiunt, pauci convertentur. Vel aliter: Est quædam iniquitas egregia, quam qui operantur, eorum non miserebitur, scilicet, quando homines ita defenduat peccatum suum, ut illud quivis etiam devius et perversus judicat nefandum. Vel, ut adulterium summo bono, id est, Deo, imputant; et quidquid boni habent, sibi adscribunt; quidquid vero mali habent, Deo attribuunt, dicentes: Nisi vellet nos Deus tales, non essemus. Accusant etiam fatum. stellas, et similia, venientes per dispendium ad Deum accusandum, cum per compendium venire posseut ad Donm placandum. Excusatur quippe peccator, et a ideo merito es Deus meus et meorum, id est, merito

Convertentur ad vesperam. Istud tam de Judæis quam de gentibus potest intelligi. Nunc autem primum prosequemur de Judæis, deinde ordine de gentibus: pertinet prædicta egregia iniquitas præcipne ad Judæos, adbuc defendentes se de morte medici. Continuabitur autem sic: Dico ne miserearis Indæis iniquitarem defendentibus, et in ea perseverantibus. Quorumdanı autem qui nec perseverant. nec se defendant, miserearis, ut convertantur. Et ita erit, quia convertentur ad vesperam, id est, serotina conversione. Debuissent enim in mane conversi fuisse, id est, medico præsente; sed quia conversi non sunt, quia medicum necessarium sibi non putaverunt, quem crucifixerunt, convertentur ad vesperam, post ejus resurrectionem et ascensionem, quod ita fartum est.

Postquem enim viros idiotas, id est, apostolos venerunt ad apostolos dicentes: Quid facienus, viri fratres? Et respondens Petrus dixit: Pænilentiam agile, et baptizetur unusquisque vestrum in nomine Jesu Christi. Quasi dicat eis : Sanguinem quem effudistis sævientes, bibite confidentes. Et de his primitus conversis hoc accipiendum est. Convertantur, inquam, et conversi patientur samem, id est, avidi erunt verbi Dei et gratise, entes ut canes, id est, cognoscentes se medico egere sicut canes, id est, gentiles immundi et idololatræ, quia cognoscent se, nec per suam justitiam nec per legem justificatos e-se, quia illum qui lux est legis et prophetarum, scilicet, Christum, non intellexerunt in lege. Et bi tales conversi, ut et ipsi alios convertant, circuibunt civitatem, id est, fidelium correctionem, vel etiam totius humani generis multitudinem, que civitas dicitur propter circumstantiam Judzorum, qui ubique dispersi sunt. Et ecce (quasi dicai) ad quid C circuibunt? Scilicet, ad hoc, quia loquentur, id est pradicabunt in ore suo, in ore avido, id est, ita constanter et impudenter, sicut convenit illis quorum os verbi Dei famelicum est. Et in labiis eorum erit gladius, de quo dictum est: Et gladius spiritus, quod est verbum Domini. Eorum dico dicentium ita, quia, quantum ad hoc quod cupiunt, pauci convertentur. Domine, frustra laberamus, quouiam non est qui eredat auditui nostro. Nam quis nos audivit, aure sci icet, audiendi? Nullus (quasi dicant) nos audivit.

Et in, Domine, deridebis eos. Quasi dient : Ip-i quidem dicent sic, quasi impossibile reputantes, quod possint aliqui converti; et tamen tu, Domine deridebis eos, id est, derisione dignos facias eos, quia facile perficies quod impossibile illi reputabant. Namque déduces omnes gentes, id est, aliquos de omnibus gentibus ad nihilum, in hoc quod erant gentes, id est, gentiliter viventes. Verte enim impios, et non erunt. Et hoc (quasi dicat) factes per fortitu- D dinem meam, id est, meorum, id est, per hoc, quia constantes facies meos in pradicationem; quorum fortitudo, quia in eis sum, est mea. Fortitudinem dico, quam ipsi mihi conservabunt, quia non referent cam ad se signt fortes male supradicti fecerunt, sed referent eam ad te, tibi eam ascribentes, quia quidquid boni habent, sive in corpore, sive in anima, a te habent. Nam et si anima intelligat et discernat, non tamen a se habet, sed est quædam regio immurabilis veritatis, ad quam cum accedit, corroboratur, et illuminatur; cum vero ab ea recedit, obscuratur et Obtenebratur et infirmatur. Sequitur :

Quia Deus susceptor meus es. Merito ad te referam cortitudinem meam, quia tu Dens susceptor meus es, et meorum, id est, suscepisti me hominem per Verbum tuum de massa perdendorum, et meos etiam suscepisti de medio malorum. Scio enim unde eram. et unde me susceperis, et quanta mihi dimiseris, et

gratis le amo, gratis le colo et laudo. Et convertit se ad nos, at et nos ipsum Deum nostrum faciamus. Quasi dicat: Ideo dico quod sis Deus meus, quia misericordia ejus præveniet jam et semper præveniet meos. Nihil enim attulimus ego et mei propter quod nostri misereretur, et nos justificaret, sed sola misericordia ejus sicut prævenit me ut essem, Ita etiam præveniet me ut bonus sim.

Dens ostendit mihi. Ideo etiam dico Deus meus, quia Deus mihi facto in me et in meis, super inimicos meos, id est, collecto illis rejectis, electo illis repulsis, ostendit, id est, ostensionem fecit, scilicet, ut cognoscerem divitias gratiæ ejus, per vasa iræ in vasis misericordiæ. Quasi dicat: Conferat vas iræ vasis misericordiæ, collectus rejectis, electus reprobatis, et cognoscat divitias gratiæ ejus, quas offendít per vasa iræ in vasis misericordiæ. Ex persecutiono enim malorum cognoscitur perfectio bonorum. Inividerunt tanta miracula facientes, tam mira loquen-tes, post Spiritus sancti missionem, tunc quidam ex erucifixoribus Christi peccatum suum cognoscentes, ita scilicet, ut transeant in ritus gentium. Quamvis enim a Tito et Vespasiano dispersi sint, non tamen amiserunt ritum suum, quia adhuc circumciduntur, et agnum immolant, et multa similia faciunt. Ideo dico ne occidas eos corporaliter, ne illí populi, id est, Judzei prius unus populus, modo per dispositionem populi diversi, quando (pro aliquando) obliviscantur mei, id est, legis me e; sed semper servent eam memoria, etsi non in vita. Et sunt (quasi dicat) capsarii meorum, ut apud ipsos habeant, unde alios inimicos suos convincant. Vel aliter : Ne occidas eos corporaliter, ne quando illi qui sunt oleaster insertus, obliviscantur populi illius prius mei, id est, semper attendant, quia naturales rami fracti sunt, et sic non altum sapiant, sed timeant, scientes quia si Deus naturalibus ramis non pepercit, nec parcet oleastro.

Disperge illos. Ne occidas, inquam, eos, sed fac eis quod merentur, scilicet, disperge illos per omnes gentes in virtute tua, Domine, quia præsumpserunt de sua virtute, et depone eos de gloria loci et gentis. Tu, dico, Domine protector meus, id est, meorum, in hoc, quia persecutoribus illis auferes potentiam. Et quia protector es, ideo, Domine, depone delictum oris eorum, et depone sermonem labiorum ipsorum. Delictum accipe quod dixerunt: Non habemus regem nisi Cæsarem; sermones vero labiorum : Reus est mortis, et similia. Quod totum Deus Pater deposuit, id est, falsificavit, cum Christum resu-citavit, et regem non solum Judæorum, sed et gentium fecit. Sequitur:

Et comprehendantur in superbia sua. Ac si dicat : Dico ut dispersas, et depone eos, et tamen quidam corum in superbia sua inde in hoc, quod superbe in medicum se erexerunt et ipsum occiderunt, comprehendantur, id est, recognoscant nullum effectum inde subsecuturum, nec aliquid sibi relictum præter peccatum, et sic humilientur, et peccatum suum consiteantur. Et ut comprehendantur de exsecratione. ld est, de morte Christi, quem ipsi exsecrabilem et maledictum habuerunt, et comprehendantur, et de mendacio, id est, de hoc quod per mendacium custodum vitam resurgentis destruere voluerunt. Et vere comprehendentur, quia in consummatione, id est, in persectione annuntiabuntur aliis. Sicut enim superbia prius impedivit, ne consummarentur, ita humilitas non valebit ut perfecte consummentur. Quia ubi superabundavit iniquitas, superabundavit et gratia. Et ideo annuntiabitur consummatio eorum aliis, ne quis desperet de peccato suo, cum istis tantum peccatum sit indultum. Annuntiabitur, inquam, in consummationem, et in consummatione, quod in ira consummationis, id est, quod per iram, id est, per vindictam procedentem ex ira Dei, erit eis consummatio ista, quod attendent dispersionem,

tebuntur ipsum peccatum. Annuntiabuntur in consummatione, que consummatio erit de exsecratione et mendacio, id est, quia attendent quantum peccatum fuerit exsecratio prædicia et mendacium, et quanto magis fuisse cognoscunt, tanto gravius punitent. Et erit etiam hæc consummatio in ira, id est, per iram scilicet, quia attendunt futuram iram; et ut cam vitent, consummabuntur; et consummati jam non erunt quod prius non fuerunt. Verte enim impios, et non erunt. Et une vere scient, id est, counoscent quia Deus dominabitur vere Jacob, id est. Judæorum, sicut et finium terræ, id est, gentilium, id est, intelligent Jacob non posse salvari per snam justitiam, et ideo medicum necessarium esse sibi et gentibus. Et quare addiderit de gentibus, causam reddit, scilicet et gentes convertentur ad vesperam, etc. Nunc ad primum Convertentur redeamur, et de gentibus quæ de Judæis legimus huc usque legamus, juxta quod erit hæc continuatio : Vere Dominus p Pater visitabit gentes, quia gentiles ad vesperam, id est, sero convertentur. Sicut enim Christus principaliter ad illos de domo Israel missus est, sic et apostoli ad illos missi sunt; sed postquam ab illis repulsi sunt, ad gentium conversionem se contulerunt, et ideo dicit : Ad vesperam convertentur. Nam si Judzi statim in prima prædicatione apostolorum ad verperam conversi sunt, multo magis gentiles qui longe prius conversi sunt, ad vesperam conversi esse possunt dici. Convertantur, inquam, et conversi fumem patientur, id est, desiderium alios convertendi, et sibi incorporandi habebunt in tantum. ut avidi canes cibi sunt. Et quia adeo avidi erunt, ideo et ipsi sicut prius conversi de Judæis, circuibunt civitatem, et loquentur prædica ionis verbum in ore suo, id est, avido et samelico, et in labiis eorum erit gladius, id est, verbum Dei, quo quidam intersicientur ad fidem, quidam vero ad mortem, credentes quidem ad vitam, non credentes vero ad mortem. in labiis corum, quonium quis aure audiendi audirit cos? Nullus, scilicet, quantum ad desiderium corum. Et, tu, Domine, tandem deridebis eos, id est, derisibiles facies illos, scilicet, quia aure audiendi non andient, quia deduces omnes gentes, id est, gentiliter viventes ad nihilum. Vere enim ad nihilum deducentur, quorum resurrectio non erit ad gloriam. sed ad ignominiam, et qui vero esse carebunt. Et anod ad nihilum deduces omnes genies, hoc facis per fortitudinem meam et meorum, id est, compa-rationem meorum; qui fortes, id est, constan-tes erunt in fide et in virtutibus. Judicabunt enim sancti nationes, non verbis, sed comparatione, ut aubi dictum est. Fortitudinem dico, quam ego iu me et in meis custodiam, relatam non ad te, sed ad me. Cætera non mutantur, usque Ne occidas cos. Quod in hac etiam lectione similiter continuatur, ut in su-Domine, ne occidas eos. Et quam occisionem accipiat, determinat, scilicet, ne permittas ut illi populi, gentiles scilicet, quando (pro aliquando) scilicet, cum annuntiabor illis, obliviscantur populi mei, id est, legis meæ. Vera enim interfectio animæ est, oblivisci Dei sui ; et dicit ideo oblivisci, quia naturaliter omnis homo habet cognitionem Dei.

Disperge illos. Quasi dicat: Et ut non obliviscantur mei, ideo, Domine, prius illos præsumentes de sua virtute disperge, in quo dispergendi sunt, scilicet in malo, in virtute tua, et depone eos per humiinatem prius erectos per superbiam, tu, dico, in hoc protector meus, id est, meorum, ne talibus conformentur. Et quia protector es, ideo, Domine, depone delictum oris corum, sermonem labiorum ipsorum, noc est, fac cessare contradictionem eorum adversus veritatem, et comprehenduntur ipsi gentiles in superbia sue, id est, recognoscant se peccasse, quia præ-

et cœlera que patiuntur esse ex peccato, et cousi- A sumpserunt de secultate ingenii, et de libertate arbitrii. Et comprehendantur de exsecratione, scilicet, quod christianum nomen exsecrabile habuerunt ; et de mendacio, scilicet, quod Creatorem creatura postposuerunt, affirmantes creaturam esse Deum. in quo mentiti sunt. Et vere comprehendentur, quia in consummatione annuntiabuntur. Gentiles etiani, sient de Judæis prius prædictum est, ipsi, dico, entes in ira consummationis, id est, in consummatione futuri judicii, per quod consummabuntur, et non erunt quod prius suerunt. Et tunc scient, id est, intelligent, quod Deus dominabitur etiam Jacob. id est, Judæorum, tantorum, scilicet, prævaricatorum, quos prorsus repulisse videbantur, sicut et finium terræ, id est gentilium. Et vere dominabitur Jacob . quia reliqui:e ex Jacob salvæ fient. Namque convertentur Judæi ad vesperam, scilicet in Antichristi tempore; et conversi patientur famem ut canes, id est, ita avidi erunt convertendi al:os, ut canes avidi sunt cibi, et ideo circuibunt civitatem. Sciendum quod tribus modis variari potest Convertentur. istud, et primum scilicet : ut primum Convertentur accipiatur de Judæis, et conversis primum, et in fine convertendis; et istud de gentilibus. Vel illud de Judzeis primo conversis, et istud de sine convertendis. Vel accipiatur de gentibus, et istud de Judæis in fine convertendis.

Ipsi dispergentur. Ostendit ad quid Indai in fine convertendi, vel, secundum lectionem priorem, sint gentiles conversi, circuibunt civitatem, dicens: Quia ipsi dispergentur hac et illac ad manducandum, id esi, ad alios sibi incorporandum. Si vero non fuerint saturati multitudine credentium, affecti tædio prævaricatorum, et murmurabunt, isti, scilicet, Judei. in fine, sicut patres corum prius in deserto murmuraverunt. Vel murmurabunt gentiles, sicut et Judzi primo conversi murmuraverunt.

Ego autem cantubo. Ipsi quidem murmurabent. ego autem saturabo eos, quia cantabo in eis fortitudquidem ad vitam, non creuentes vero au mortein. Et exsequitur tantum de his qui interficiuntur ad C nem meam, id est, laudabilem in eis faciam mortem nuasi dieat : Vere gladius mortificans fuit constantiam a te datam, quia a Deo constantes erunt, quod omnes videntes laudahunt constantiam enrum, et conformare se eis studebunt, et mane facto, scilicet, in judicio futuro, quando verus sol illucescet, essultabo, id est, exsultanter annuntiabo eis misericordiam tuam. Præmia enim declarabunt, quantam contulerim eis misericordiam. Vel etiam in præsenti mane facto in eis, qui per ipsos convertentur, exaltabo misericordiam tuam, quia per hoc apparebit, quod misericorditer com illo egeris.

Quia factus es susceptor meus, et refugium meum in die tribulationis mem. Ideo merito tuam fortitudinem cantabo, et misericordiam tuam exultabo, quie tu es factus susceptor meus et meorum, ut supra dictum est, et es resugium meum et meorum contra omnem molestiam, in die tribulationi, id est, in præsenti vita, ubi, scilicet, opus est, quia imminent tributationes et persecutiones, et e- adjutor meus in meis periori, sic scilicet : Quamvis sint inimici mei , tu, D perficiendo, scilicet, quod faciam. Et ideo tibi psallam bene operando, quia lu es Deus susceptor meus. Et ideo es Deus meus, id est, ideo te facio Deum meuni. Et merito, quia tu es misericordia mea, id est, quidquid boni sum, per te sum.

# IN PSALMUM LIX.

In finem pro his qui immutabuntur, in tituli iuscriptione ipsi David in doctrinam, cum succendit Mesopolamiam Syriæ et Sobal, et convertit Joab, et percussit Idumæam in valle Salinarum duodecim millia.

# ARGUMENTUM.

Per occasione o sua victoriæ Machabæorum quoque triumphos prædicit. Aliter vox apostolorum, quando Ch. istus passus est.

In finem in Christum Salvatorem dicit, his qui mutabuniur, illo utique modo quo Apostolus dicit: Fuis-

tis aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino. A nunc autem lux in Domino. Commutantor, inquam, Qui qualiter ad hunc finem mutari valeant, consequenter exponitur. In tituli inscriptione David in doctrinam. Tituli inscriptione Jesum Christum significat reg m. Sic ergo mu'entur, ut, deserentes diabolum, Regi Christo colla submittant. In doctrinam, addidit, scilicet, Christianam, quia non sufficit Christum Regem credere, si non ejus et doctrina servetur. Cum snecendit Mesopolamiam Syrine et Syriam Sobal. Hæ victoriæ David triumphum Christi de gentibus insinuant. Quas igne sua charitatis inflammando, regno antiqui hostis, quem Adadezer significat, eripuit, et svæ fidei tributarias secit. Qu'a enim Syria, que Hebraice Aran dicitur, et interpretatur sublimis, superbiam gentilitatis insinual Duas Syriæ gentes succendit, qui gentilium facta pariter et dicta correxit, ut uni vero Regi fidei et operis sui tributa persolverent. Et convertit Joab, et percussit Edom in valle Salinarum duodecim. Vallis Salinarum, quæ Hebraice Gemela vocatur, infirmam terrenamque sapientiam de i gnat, qua et gentilium philosophia, et Judæorum pertinacia contra Christum armatur; sed utraque, converso Joab, qui interpretatus est Pater, id est, instante diligentius fidei doctore, percutitur. Potest ergo Gemela, quia Idumæorum regio est, saporem scientiæ gentilis indicare. Sed melius de Judæis in fine sæculi credituris accipitur, vel propter duodecim millia ad numerum triumphum Israel, vel propter nomen Edom, qui Judicos siepe significat. Unde et sub ejus persona de illis dicitur : « Et major serriet minori. » Populus ergo ille qui de priscis erroribus mutatus ad fidem est, primo capire supplicat ut post afflictionem, quam sotisfaciendo passus est, beneficii novitate reparetur. Seenndo, interposito diapsalma e, rogat ut post tribulationes quas pertulit deducatur a Domino in munitissimam civilatem, petens auxilium sibi de tribulatione concedi, quod soli Domino probatur esse possibile.

# COMMENTARIUS.

Titulus est : In finem his qui commutabuntur in tituli inscriptione, ipsi David in doctrinam, cum succondit Mesopotamiam Syriæ, et Sabal, et convertit Joab . et percussit Edom in valle Salinarum duodecim millia.

In boc psalmo, vel in titulo hujus psalmi referuntur quædam victoriosa David, quæ veniens in regnum 1 ost mortem Saulis persecutoris sui fecit, inimicos suos debellando, et eos tributarios faciendo. Nam et antepersecutionem rex erat, quia in domo patris muctus fuerat, sed soli Deo cognitus erat. Postea vero. manifesto regno, et evidenter accepto, has gentes, de quibus titulus ait, debellavii. Sed quemadmodum propheticus Spirius in titu'is psalmorum solet ab expressione gestarum rerum aliquantulum deviare. et aliud quam historia inveniatur addere, ut per hoc doceat figuram magis insistendam esse quam allegotiam, ut superius in quodam titulo dictum est, David D immutasse vultum suum coram Abimelech, cum historia dicat potius eum immutatum coram Achis rege Geth; ita et in hoc titulo aliquid additur, quo ad aliud moneamur, quia ubi fortia facta David referuntur, nibil succensisse legitur, quod tantum in boc titulo maxime proponitur. Allegoriam ergo potius hie quam historiam insistamus. Hae verba referuntur in finem, id est, ad Christum per quem omnis labor noster finietur, attributa his quia vox eorum est qui partim commutati sunt, et commutantur, et de die in diem commutabuntur non jam culpanda mutatione, sed laudanda. Duæ enim commulationes sunt , altera laudanda , altera culpanda. Commutatio Adæ fuit culpanda, quæ fuit de vita ad snortem de just tia ad înjustitiam, de deliciis paradisi ad laborem exsilii. Hae autem commutatio, de qua hic agitur, est commutatio laudanda, quam et Aposcolus commendat dicens: Fuistis aliquando tenebra.

in tituli inscriptionem, id est, per hoc, quia conscribitur els titulus confirmans et ipsos regnum ejus et ipsum Regem eis, quia jam transierunt de regno diaboli in regnum Christi, de potestate tenebrarum in regnum lucis, et commutantur ipsi David in doctrinam, id est, ut doceantur novam vitam, scilicet, non jam sibi vivere, sed illi qui pro omnibus mortous est. Quæ commutatio facta est, cum ipse David succendit Mesopotamiam Syriæ, et cætera. Hæc commutatio sacta est per ignem et per gladium ab illo David, qui, ut Evangelium testatur, in mundum attulit ignem et gladium. Per ignem guidem non visibilem, sed per charitatis amorem. Hic est ignis ille de quo ipse dicit : Ignem veni mittere in terram, et quid volo, nisi ut ardeat? Hoc igne succendit Meso-potamiam Syrie, et Syriam Sobal. Mesopotamia est pars Syriæ, et interpretatur elevata vocatio; Syria vero sublimis, per quod significantur vocati de Ju-dæis, qui prius elevati erant a Deo per culturam unius Dei, et per leges et per prophetas; sed quia in his de se præsumebant, sublimes etiam erant. Sobal quoque vana vetusias interpretatur, per quod idololatræ de gentibus designantur, quia nibil magis vanum est in vetustate, quam creaturam Creatori præponere, et creaturam Creatoris loco adorare; sed tamen quia inter istos quidam maxime de nobilitate ingenii et libertate arbitrii, ut Plato et alii philosophi superbiebant, ideo hi etiam Syria, id est, sublimes erant. Sed Dominus hos utrosque utiliter succendit igne dilectionis Dei et proximi, et sic commutavit. Dicitur autem a quibusdam, quod per Meropotamiam Syrize intelligantur vocati tam de gentibus quam de Judwis, et per vocationem elevati, et ita elevati, quod sublimes facti sunt per spem; per Syriam vero Sobal, vanæ vetustati maxime dediti, et tantum per vocationem sublimes in spe facti. Sequitur:

Et convertit Joab. Joab interpretatur pater, vel Dens, repulisti et destruxisti nos, iratus es et miser. C inimicus. Et in hac commutati ne conversus est ille, de quo dictum est: Vos ex diabolo patre estis. Qui idem antiquus hostis humani generis est, quia prin-ceps mundi foras ejectos est. Vel inimicus conversus est, quando quivis ex inimico amicus, ex impio pius,

ex infideli fidelis factus est.

Et percussit Edom. Hactenus de commutatione per ignem facta; nunc agitur de commutatione facta per gladium, non per ferrum, sed per prædication s verbum. Interpretatur autem Edom terrenus, et ex hoc magnas Deo gratias debemus agere, quod percutere in nobis verbum prædicationis veterem hominem dignatus est, ut novum indueremus. Et sicut portavimus imaginem terrestris, ita portemus imaginem cælesiis.

In valle Salinarum. Salinæ sunt lacunæ, in quibus aqua marina cum mare refluit, in usum salis retinetur. Et potest dupliciter hoc dici, scilicet vel percussit Edom, prius positum in valle Salinarum, id est, in depressione amaritudinum. Vallis enim depressus locus est, et' in sale quædam amaritudo intelligitur inesse. Et intelligitur per hoc utrumque peregrinatio a patria vera, quæ obnoxia est variis amaritudimbus vitiorum. Vel percussit Edom, ut esset in valle Salinarum, id est, in humilitate sapida. Vallis enim humilitatem significat, et sal habet saporem. Est vero humilitas alia sapida, alia insipida. Si quis enim pro terrenis humiliatur, id est, tribulatur et angustiatur. ut mercatores solent facere, illa humilitas insipida est; si quis vero pro æternis laborat et tribulatur, ipse sapienter humiliatur. Percussit, inquam, Edom, et vercussorum fuerunt duodecim millia. Millenarius numerus perfectus est et significat perfectionem in commutatis per hanc percussionem. Duodecim vero. quod constat ex quatuor et ter in se multiplicati-, significat milites illos, id est, duodecim apostolos et successores corum, per quos hac percussio facta est. Quia vero tria et quatuor simpliciter conjuncta

gratia Spiritus sancti, per quam gladius, id est verbum prædicationis in hac percussione est administratus: per quatuor quidem, quod in quatuor mundi partibus sit facta demonstratur; per tria vero, quod maxime per cognitionem sanctæ Trinitatis. Nunc ad psalmum venismus. Vox est salubriter percussorum, et utiliter successorum a David orantium, ut quid uid sit de temporali salvatione æternam consequentur salvationem, et ad idem orandum nos exhortantium atque dicentium: Deus Pater, vel Deus Verbum, vel Deus Trinitatis, nos ab amœnitate paradisi per prævaricationem tuæ legis ejectos, et in valle erroris male locatos repulisti quadam vi ab errore nostro, et nos male constructos in veteri animositate destruxisti bona destructione, ut educares in novitate vitæ, hoc est in nova charitate et humilitate. Iratus es vetustati nostræ, et miserendo, conserendo nobis novitatem.

tiones ejus, quia commota est. Hoc, inquam, modo destruxisti nos, quia scilicet commovisti terram, id est, terrenitatem nostram, audito prædicationis verbo. Interius per peccatorum conscientiam, et conturbasti eam exterius, etiam usque ad corporalem afflictionem per pænitentiam. Ergo sana in re, sicut jam sanasti in spe contritiones ejus, id est miserias et tribulationes, quibus assidue ipsa terrenitas nostra conteritur intus et exterius. Unde Apostolus: Et si exterior noster homo corrumpitur, interior tamen de die in diem renovatur. Et debes sanare, quia commercit, hoc est quod d cit, quia commota est. Sonat Evangelium, sonat prædicationis verbum; quisquis non commovetur, id est non compungitar stimulis conscientiæ, et stimulis pœnitentiæ. Quisquis pectus non tundit, non lacrymas, non orationes fundit, indignus est sanari, quia primum est ut peccata nostra purgemus per conscientiæ compunctionem et condignam satisfactionem, deinde ut patientiam habeamus contra tentationes. C Quia dicit Salomon : Fili, accedens ad disciplinam, sta in timere et tremore, et præpara cor tuum ad tentationes. Et Petrus ait: Oportet ut judicium incipiat a domo Dei. Si autem a nobis initium, quis finis erit illorum qui Evangelio non crediderunt? Si justus vix salvabitur, peccator et impius ubi parebunt? Ét hoc est quod dicit

Ostendisti populo tuo dura, potasti nos vino compunctionis. Quod sic continuatur : Ideo dico sana contritiones, quia sic opus est; nam tu ostendisti per le ipsum populo jam tuo scilicet, salubriter igne et gladio devastato dura hic e-se patienda. Magnas Deo agere debemus gratias, qui vult nos in præsenti pati dura et aspera, ut in futuro sint mollia et jucunda. Ostendisti, inquain, dura, et hoc ita fecisti, quod polasti nos vino compunctionis, id est, quod fecisti ipsam tribulationem compunctionum nobis esse tanquam delectabilem potum, et ita dedisti me uentibus te casto timore populo tuo significationem, id est documentum: per hoc quia corrigis omnem filium quem D recipis, ut per has tribulationes sugiant a sacie arcus, id est a presentia suturi judicii. Et ita sugiant, ut perfecte ab illo liberentur dilecti tui, quos tu scilicet hic corrigis in exemplum justi judicii. Quisquis enim hic tribulationibus gaudet, et cum Apostolo dicente. Non solum patimur, sed et gloriamur in tribulationibus illis, arcum illum effugiet. Si quis vero mavult hic delectari quam tribulari, arcum non effugiet, quia quibus illum Deus nunc differt, in futuro non differet, et e converso. Et sient in arcu quanto magis nervus retro trahitur, tanto gravius anteriora feruntur; ita quanto magis Deus judicium malis differt, tanto gravius eis tandem superveulet. Quod autem dicit, A facie arcus, id est a præsenua arcus, ideo dicit quia tempus breve est, nec aliquid longum est putandum, quod habet exitum, et per hoc monet magis cavendum.

Ded.sti, inquam, metuentibus te significationem, ut fu-

septem constituent, per hoc significatur septiformis A giant a facie arcus, ut liberentur dilecti tui, satrum fac dextera tua. Et ideo, Domine, seca, ure, flagella, fae quidquid in præsenti tibi videtur de me, et fac me salvum in dextera tua. Quasi dicat: Non pero a te corporalem aliquam, vel temporalem salvationem : de illa sit quod tibi placeat; sed peto ut in futuro non inveniar inter hædos ad sinistram, sed inter agnos ad dexteram. Et in hoc exaudi me. Ideo tantum fiducialiter dicit Exaudi, quia plerunque sancti viri pro corporali liberatione rogant, sed non examinutur, quod non est ad insipientiam eis, quia non exaudiuntor ad voluntatem, sed ad utilitatem; quotie-cunque vero pro aterna rogant salvatione, non potest cos Deus non exaudire.

Deus locutus est in sancto suo: lætabor et partibor Sichimam, et convallem tabernaculorum metibor. Vere salvus fiam in dextera. Nam Deus Pater locutus est, id est, jem promisit illam salvationem mihi sancto suo, id est, in illo in quo fallere non potuit. Commovisti terram et conturbasti eam; suna contri- B Deus enim erat in Christo mundum sibi reconcilians; promisit, inquam, et si non verbis, effectu tamen, scilicet, quia illum resuscitavit, et nus in eo resurgere fecil, el nos consedere ad dexteram majestatis in excelsis. Et quod sequitur potest esse vel vox Christi, in quo Deus Pater locutus est dicens : lætabor et partihor, et cietera ; vel vox Ecclesiir, quasi-diceret quia Deus Pater sic locuius : Ergo lætabor, et partibor, id est lætanter partiar Sichimam. Sichimam proprie locus est, ubi Jacob redeunte in parriam Rachel uxor ejus idola abscondit, quæ furata est patri suo Laban. Et per Sichimam designantur gentiles, apud quos erant idola quasi abscondita quia ipsi en servaliant et adorabant. Sed quia non omnium illorum est fides, ideo vel Ecclesia, vel Christus partitur eos, quia partim assumit, partim relinquit. Vel aliter: Sichima interpretatur humerus, quem humerum partitur Ecclesia: quia illos qui sponte subeunt jugum Christi, quod non deprimit, sed erigit, assumit; illos vero qui malunt se onerare terrenis, quæ pondus, non subsidium sunt, ut beatus Gregorius ait, relinquit. Et metibor, id est dividain, convallem tabernaculorum. Jacob revertens a socero suo Laban, posuit tabernacula sua in convalle Syriæ, ubi quieverunt oves suæ. Unde locus nomen accepit, ut convallis scilicet Tabernaculorum Jicob diceretur. Designantur autem per tabernacula legalia instituta, quæ ad tempus posita fuerunt : per oves vero Judzei, qui in ipsis delectabantur, et quiescebant. Quos partitur Ecclesia, quia quosdam assumpsit, quosdam autem reliquit. Vel aliter: Per convallem humiles designantur, per tabernacula vero Ecclesiastica præcepta, in quibus quidam humiliter militant, quidam vero non humiliter, quia explent quidem præcepta, sed inde præsumunt et superhiant. Juxta quod littera sic exponitur: Partibor, id est in partem accipiam convallem tabernaculorum, id est humiliter in Ecclesiasticis præceptis militantes, non humiliter vero militantes repellam.

Meus est Galaad, et meus est Manasies, et Ephraim fortitudo capitis mei. Vere partibor Sickemam et convallem Tabernaculorum, quia quosdam accipiam. Nam Galaad est meus, et Manasses. Galaad interpretatur acervus testimonii. Acervus autem de imis crescit ad unum. Et per hoc designantur crescentes de virtute in virtutem, quousque perveniant in unum, id est donec videant Deum deorum in Sion, et quia adeo in se coacervant testimonium Christi, ut certent usque ad effusionem sanguinis, id est martyres fiant. Martyr enun interpretatur testis. Manasses vero oblicio interpretatur. Per quod intelliguntur illi qui, cum Apostolo, corum quæ retro sunt obliviscuntur: in ea vero quæ ante sunt, id est in futura et æterna extenduntur, vel per Manassen, intelliguntur illi, qui, quidquid probrosum et ignominiosum pro Christo passi sunt, vilipendunt et obliv.scuntur. Unde per Isaiam dicitur Ecclesize: Obliviscere ignominiæ viduitatis tuæ. Quasi enim vidua suit Ecclesia,

dem Christianum nomen in dedecore mansit. Se- A quam, calceamentum meum, etiam in Idumæam. Quis

Ephraim fortitudo capitis mei. Ephraim fructificatio interpretatur, per quod intelliguntur in bonis operibus fructificantes, quos Ecclesia vocat fortitudinem capitis sui, id est, Christi ad similitudinem. Sicut enim honum reclinatorium infirmi capitis quædam fortitudo, id est, recreatio est, sic bene operantes sunt fortitudo Christi, quia alii videntes eorum opera bona, glorificant Deum. Illi vero in quibus vulpes foveas habent, et volucres cœli nidos, non sunt fortitudo ejus, sed debilitas; quia non habet in his ubi recumbat. Vel aliter per Ephraim intelligitur fructificatio illa, quæ processit de grano illo in cruce mortuo, et in resurrectione justificato, id est seges ubique terrarum credentium, de quo dictum est: Nisi granum frumenti cadens in terram mortuum fuerit. ipsum solum manel; si autem mortuum fuerit, multum fructum affert. Que seges est fortitudo capitis, id est, augmentum et exaltatio Christi, qui caput est Eccle- B bus, id est, in exercitibus nosiris exterius, ut corposiæ. Ipsa enim infirmitas, id est, mors Christi, summa fuit fortitudo: quia quod infirmum est Dei, fortius est omnibus hominibus. Et sciendum quod secundum quod vox Christi est, dicetur: Ephraim est fortitudo capitis mei, qui sum caput.

Juda rex meus, Moab olla spei meæ. Ephraim qui-dem est fortitudo mea, et Juda, id est, ille qui descendit de tribu Juda, coi in figura Christi dictum est : Juda, benedicent je fratres tui. Ille, inquam, est rex mens, id est, regit me, quia prior passus est, et vere obediens fait. Et quia talem regem habeo, ideo Moab est olla spei mcæ, id est, ideo etiam spero refici de abutentibus lege. Moab enim ex avo et sorcre contra legem natus est: et ideo Moah interpretatur abutens lege. Vel aliter: Quia mihi talis est rex, ideo ferventem iniquitatem non timebo, sed potius Moab ens olla iniquitatis, est mihi olla spei quia per ipsum potius spero proficere, quam deficere. Sicut enim bene lege utentium, bona sunt opera, sic male C otentium lege, opera sunt mala. Et hi persequuntur Ecclesiam Dei. Unde per Ezechielem dictum est: Vidi ollam ferventem ab Aquilone. Olla fervens ab Aquilone, iniquitas fervens, succensa ab Aquilone, qui dixit: Ponam sedem meam ad Aquilonem, et ero simil's Altissimo. Quasi dicat: Si fervet illa iniquita-tis olla, e contra flammescat ardor charitatis. Ille non tantum poterit persequendo, quantum ego potero diligendo et patiendo.

Et præterea extendam calceamentum meum, id est, Evangelium meum, qued calceat et munit pedes interiores, id est, affectiones, sicut calceamentum munit pedes exteriores, usque in Idumæam, id est, usque

in desperatissimos.

Idumæa quippe interpretatur terrena voluptas, et per hoc significantur terrena appetentes, et eis maxime inhærentes. Et adeo extendo, quod etiam alienigenæ, id est allophyli mihi subditi sunt, scilicet timore. Et sciendum quod si caput hæc loquitur, pauca de prædictis mutabimus. Quasi dicat. Juda est rex meus, id est, vere confitentes, et se ipsos bene regentes sunt reges mei, id est, reges meorum, regentes cos verbo et exemplo, ut Petrus, Paulus et alii tales. Et iden Moab est olla spei meæ, id est, spero etiam refici de abutentibus lege, id est, de prævaricatoribus conversis, et hoc ideo, quia ego extendam calceamentum meum: id est, notificabo incarnationis meæ secretum usque in Idumæam, id est, usque ad maxime terrenis deditos: et hoc in tantum, quod etiam alienigenæ, id est, allophyli mihi subditi, scilicet non amore, sed timore.

Quis deducet me in civitatem munitam: quis deducet me usque in Idumæam? Volunt quidam quod in utraque lectione istud tantum vox corporis sit, sed nihil impedit, quin etiam vox capitis sit usque in finem respectu corporis: et sic continuatur: Extendam, inautem deducet me, vel caput. vel Ecclesiam, in civi-tatem munitam, id est, in gentem adeo diffusam et magnam? Multitudo enim populi, munimentum est civitatis. Quis deducet me, dico, usque ad Idumæos, terrenis deditos et desperatissimos? Vel aliter: Quis deducet me in futuro in civitatem munitam, id est in coelestem Jerusalem, que est civiras munita, ad quam nullus hostis accedit, et a qua nullus civi- recedii? Quis et in præsenti deducet me usque in Idumæam?

Nonne tu Deus qui repulisti nos, et non egredieris Deus in virtutibus nostris? Da nobis auxilium de tribulatione, et vana salus hominis. In Dee faciemus virtutem, et ipse ad nikilum deducet tribulantes nos. Id e-t. repulisse exterius et contempsi-se videris. Et ideo dico repulisti, quia tu Deus, qui cum patribus egrediebaris; quia tu manifestis signis eis aderas, ut præsens esse intelligereris, non egredieris in virtutiraliter vincamus: sed interius nos consolaris et confirmas, et facis coelestem patriam amabilem, terrenam

vero despicabilem.

Et quia nobiscum es interius, licet repuleris exterius, ideo, Domine, da nobis auxilium interius, quod sit de tribulatione, id est, causam habeat tribulationem, id est, fac ut tribulatio, quam patimur exterius, sit ad profectum, non ad defectum imerius. Quod ideo dico, quia rana et inutilis est salus hominis exterius, et vere dabit quod rogo, quia nos facienius virtutem interius, id est, constantes et victores erimus in te Deo. Vere enim Laurentius vicit, qui dixit: Assatus sum, jam versa et manduca. Et convertit se ad nos ad nostram exhortationem, quasi dieat: Et hujus rei certitudinem per boc habeo, quia ipse Deus deducet ad nihilum, et hic et in futuro, tribulantes nos. Ecce Dei gratia ad nihilum redacti sunt, nec apparent usquam inimici Ecclesia, nisi forte ebriosi calicibus persequantur, sicut olim furiosi lapidibus eam persequebantur. Ebriusos accipe vel hac dulci vita, vet etiam vino inebriatos; quasi calicibus Ecclesiam persequentur, quia sæpe sanctis viris inferunt et contradicunt.

# IN PSALMUM LX.

# In finem in hymnis David. ARCUMENTUM

Ex persona populi in Babylone positi, et pro sua libertate deprecantis paalmus iste componitur, cui tamen snem nutrierat reversionis in patriam.

In hymnis Græcum est, et interpretatur in laudibus, quod totus Psalmus Christi præconia personabit. Iu prima parte a finibus terræ deprecatur populus fidelis, ul ejus audiatur oratio, quatenus in sancia Ecclesia perseverans alarum ejus velumine protegatur. In secunme. Sæpe enim niali subjacent bonis non amore, scd D da gratias agit, quod justis ka reditatem suam dedit, et nomen suum in æternam gloriam consecravit, ex qua re laudes se readiturum jugiter Domino pollicetur.

# COMMENTARIUS.

Exaudi, Deus, deprecationem meam : intende orationi meæ. Titulus est : In finem in hymnis, Psalmus ipsi David. Quid sit in finem, sæpe dictum est. In hymnis vero ideo appositum est, ut sive exsultemus et lætemur, sive tribulemur et angustiemur, ille laudandus sit, qui et in tribulationibus erudit, et in prosperis consolatur homines. Et unus loquitur hic non per se, sed per membra sua ; quia loquium hic quasi unus, non autem unus est, sed tanquam unus, unitas hic loquitur. Omnes enim in Chrisio unus homo sumus, hujus autem hominis capat in cœlo est, membra vero in terra laborant. Et qui laborant videte quid dicant. Vox est Ecclesiæ orantis pro constantia in tribulatione et persecutione, ut per hæc ad eumdem finem, ad quem caput ejus pervenit,

possit pervenire, et dicit ita: Deus Pater, exaudi A ope mea, non viribus meis: sed quis protegar in deprecationem meam pro peccatis meis factam, et velamento alarum tuarum. Magnus est æstus hujus intende, id est, intentum te fac orationi meæ pro sæculi, quia multæ tribulationes justorum: sed tam

per-everantia finibus terræ.

A finibus terræ ad te clamavi, dum anxiaretur cor meum: in petra exaltasti me. Ideo dico ut exaudias, quia ego clamavi ad le a finibus terræ. Quod potest accipi vel simpliciter, quasi diceret. Ab omni parte terræ; vel ut causa sit, ac si dicat, Clamari non ad aurum, non ad argentum, sed ad te primum a finibus terræ, id est per illos qui sunt fines terræ, quia omnem terren talem fluiverunt in se. Quis unus hic clamet a finibus terræ? nisi quia Christus est unus, cujus possessio et hæreditas estilla, de qua dictum est : Postula a me, et dabo tibi gentes hæreditatem tuam, et possessionem tuam terminos terræ, hoc est, corpus Christi, hæc est hæreditas Christi quæ a finihus terræ clamat. Quare autem clamat dicit, scilicet dum anxiaretur cor meum. Necesse est dum in peregrinatione sumus, tentationes et tribulationes R patiamur, sed tentatio nostra profectum habet. N. mo enim sibi innotescit, nisi tentatus; nec coronabitur aliquis, nisi vicerit. Vincere non poterit, nisi certaverit; certure vero non poterit, si qui eum tentet, hostem non habuerit. Clamavi, inquam, ad te, dum cor meum anxiaretur, tantummodo non vinceretur, ideo quia tu eraltasti me ne vincerer in petra. Petra autem, ut air Apostolus, erat Christus, qui nos exaltavit : quia prior pro nobis et de nostro voluit capi, teneri, flagellari et cædi, ut exemplum nobis daret vivendi; de me enim sibi infirmitas, de illo mihi fortitudo: de mesibi ignominia, de illo mihi gloria: de me sibi mors, de illo mihi vita : de me sibi bumiliatio, de illo mihi exaliatio.

Deduxisti me, quia factus es spes mea, turris fortitudinis a facie inimici. Exaliasti me, inquam, et deduzisti me de virtute in virtutem. Deduxisti, inquam, quia dux meus: et per te, quia via ad te, quia tu es patria mihi. Et vere deduxisti, quia factus es spes mea in Christo. Christus enim est in hoc spes nostra, quia passus est, mortuus, sepultus est, et resurrexit. Quare in ipso videmus et laborem nostrum et mercedem nostram. Laborem quidem in passione, mercedem in resurrectione : quia duas vitas habemus. Alteram, in qua sumus: alteram quam speramus. Et si patienter toleramus illam in qua sumus, perveniemus ad illam quam speramus. Non noveram, nisi hominem nasci et mori : resurgere autem, et in æiernum vivere non noveram. Accepit ipse quod ego noveram, et demonstravit mihi quod ego non noveram, id est resurrectionem, et sic factus est spes mea, et est mihi turris fortitudinis a facie inimici, id est a præsentia inimici, scilicet ne tela ejus ad me perveniant. Insidiantur mihi hæretici, insultant mihi pagani et omnes mali, quasi non sit mihi locus refugii. Sed Christus est mihi turris fortitudinis. Hæc turris exterius non apparet, sed semper interius præsens est. Considera quidquid pateris, ille prior passus sit, et quo fine. D lose enim passus est ut resurgeret, quia tu quoque eumdem speras finem, et sic turrim intrasti. Nec jam consenties immico, et tela inimici non pervenient ad te, imo tu jaculaberis in inimicum tela tua, id est, verba bona quibus cor ejus tigas, et tibi eum conjungas.

Inhabitabo in tabernaculo tuo in sæcula, protegar in velamento alarum tuarum. Quia factus es mihi spes et turris fortitudinis, ideo ego non perfuga vilis ero, sed inhabitabo, id est, statorius habitator ero in tubernaculo tuo, id est, in militari domo tua, id est, in Ecclesiasticis institutis. In sæcula, id est, per multa sæcula, quod ideo dicit, quia tandiu manebit Ecclesia hæc, quousque omnes filios colligat, et tantus sit numerus filiorum, qui possit restituere numerum damnatorum angelorum. Unde dictum est: Sustinete modicum tempus, donce impleatur numerus ratrum vestrorum. Inhabitabo, inquam, et hoc non

ope mea, non viribus meis: sed quia protegar in velamento alarum tuarum. Magaus est æstus hujus sæculi, quia multæ tribulationes justorum: sed tam magna est umbra alarum Dei (quasi dicat) quod ab illo me protegit: has autem alas poasumus accipere vel dilectionem Dei et proximi, vel Vetus et Novum Testamentum, vel misericordiam et veritatem. Misericordiam quidem in remittendo peccata, veritatem vero, in complendo promisea, vel etiem increpationem et promissionem.

Quoniam tu, Deus mens, exandisti oratione n meam: dedisti hæreditatem timentibus nomen tuum. Vere proteges me, quoniam jam exaudisti orationem meams factam pro perseverantia, tu dico in hoc Deus meus, id est quem ideo merito gratis amo, colo et laudo. Et in hoc apparet, quod vere me exaudisti, quia dedisti jam ipse, daturus tempore suo in re hæreditatem sempiternam et veram, et timentibus castotimore nomen tuum, id est, hoc nomen Deus vel Dominus. Merito autem hoc nomen Deus omnibus timendum est, ut sieut ad Creatorem creatura, ita ad ipsum se habeant, Item hoc nomen Dominus juste timendum est omnibus ut habeant se erga eum, si-

cut servus erga dominum, subditus erga prælatum.
Dies super dies regis adjicies : annos ejus usque im diem generationis et generationis. Dabis, inquam, brreditatem, et hoc modo dabis eam : quia adjicies dies regis, id est dies jam datos regi nostro Christo, dies scilicet immortales et æternos, super justos dies. nostros mortales et transitorios : et annos ejus adjicies super annos nostros, usque dum perducas in diem, id est, in æternitatem; quædies est sine fine, quia est dies sine nocte, in diem dico generationis et generationis, id est, ubi erit indeficiens generatio, in qua scilicet neque nubent, neque nubentur. Et que non per lunam, sed quæ per solem significatur, quia tunc justi fulgebunt sicut sol. liæc autem præsens generatio per lunam significatur, quia recipit augmentuni et detrimentum. Annos autem regis ideo post dies posuit, ut per hoc plus significaret : sed quia quidquid de æternitate dicas, parum est quantum ad ipsam ad hoc notandum, quod prius per dies et annos significaverat, per diem unam sine nocte, et sine fine significavit.

Permanet in æternum in conspectu Dei, misericordiam et veritatem ejus quis requiret? Nobis, inquam, adjicies dies regis. Kex antem quid ? Permanet scilicet in conspectu Dei Patris in æternum. Et quandoquidem in æternum cum Patre permanet, quis ergo requiret ejus misericordiam et veritatem, ut ubi ipse est, illic et minister ejus sit? Quasi dicat : Difficile est ut quis hoc ficiat. Vel aliter : Vere dabis hæreditatem timentibus te. Nam adjicies super dies regis præsentes, alios dies regis, æternos scilicet. Kt super hos annos regis alios annos ejus, eo u-que dum perducas regem illum et regnum ejus in diem generationis et generationis, hoc est in æternitatem, ubi erit generatio el generatio, id est indeliciens generatio. Quod est dicere: Facies nos tales ut Christus noster rex non solum in præsenti, sed et æter-

naliter in nobis regnet.

Permanet in æternum. Determinat quæ sit generatio et generatio, illa sollicet quæ permanet in conspectu Dei in æternum. Et quibus permanet? requirentibus scilicet misericordiam et veritatem ei, id est, ad honorem ejus; quis est autem qui requiret? perfectus utique est. Misericordia Dei est, quod non attendit merita nostra, sed bonitatem suam, scilicet ut et peccata nobis dimitteret, et vitam æternam nobis promitteret. Veritas vero ejus est, quia non fallut reddere illud quod promisit. Et sic misericordia ejus est in remittendo peccata: veritas vero in exhibendo promissa. Attendamus itaque hanc misericordiam et veritatem, et nos eam faciamus. Misericordiam quidem faciamus in egentes, et in infirmos, et etiam in inimicos; veritatem vero faciamus, implentes quod in baptismate promisimus scilice ut

servaremus, quia peccato mendacii peccatum transgressionis adderetur. Quod autem dicit : Quis requiret ei, non sine causa dicitur; quia multi requirunt misericordiam et veritatem in libris, ut sciant in quo misericorditer nobiscum egit, et in quibus promissis non fefellit. Et ut etiam alios non caste, sed pro terreno lucro doceant. Quidam enim, ut Apostolus ait, Christum non caste prædicant. Et hi tales misericordiam et veritatem ei non requirunt : illi vero misericordiam et veritatem ei, id est, ad honorem ejus requirent, qui ad hoc eam investigant, ut et faciant eam, et doceant non pro terreno lucro, sed ad proximorum utilitatem.

Sic psalmum dicam nomini tuo, in sæculum sæculi, et reddam vota mea de die in diem. Quasi dicat: Quidquid alii faciant, ego misericordiam et veritatem nbi, Domine, requiram : quia dicam psalmum, id est, bene operabor misericordiam et veritatem et B faciendo et docendo non mihi, sed nomini tuo, id est, ad honorem nominis tui, tendens in sæculum consecutivum hujus sæculi, id est, perseverando. Et sic dico, Psalmum dicam nomini tuo, id est ad honorem nominis tui in sæculum ut reddam tihi vola mea : vota sola interiora, id est, me ipsum eundo de hoc die præsenti in diem futurum. Cassiodorus in præcedenti versu planius aliquantulum insistit, et dicit : Quandoquidem generatio prædicta æternaliter permanet in conspictu Dei, ergo quis requiret ei misericordiam ejus, et veritatem ejus nullus scittcet : quia ubi nulla est miseria, ibi non est quærenda misericordia. Item ubi nulla unquam incurrit falsitas, non est requirenda, quæ semper adest veritas. Et quia nullus requiret ibi veritatem et misericordiam, ergo bic psalmum dicam, etc., id est, misericordiam et veritatem requiram, ut illic necesse requirere non habeam.

# IN PSALMUM LXI.

# In finem pro Idithun, Psalmus David. ARGUMENTUM.

Verba Machabæorum, quando ab Antiocho sacrificare, et profanari cogebantur. Aliter vox Christi de passione.

# EXPLANATIO.

Idithun interpretatur transiliens, id est, amatores sæculi. Introducitur enim persona militis Christi, qui et mundi desideria reliquerit, et in Domino spe firmissima permanserit. Transilitor iste, quem diximus, vitiorum, videns mundum erroribus miseriisque plenissimum, in primo membro psalmi animam suam Deo profitetur esse subjectam : quia per Filium unigenitum munus salutare suscepit, arguens eos qui solo nomine desiderant se dici christianos. Secunda parte iterum unimum suam dicit subditam Domino Patri, quoniam per ejus Verbum salutarem patientiam conquisivit, confirmuns plebem confessione Adeli, ut toto cordis affectu sperare debeat semper in Dominum. Tertio membro 1 erruntes populos monet, ut in Domino mayis quant in caduca mundi istius felicitate confidant.

Nonne Deo subjecta erit anima mea. In finem pro Idubun, Psalmus ipsi David. Quid sit in finem, notum est. Idithun autem, juxta Hebraicam interpretationem transitions cos interpretatur. Quos cos? In imis schicet remanentes, et hac terrena appetentes. Psalmus vero, id est laus ista attribuitur ipsi David, id est, capiti vel alicui membro digniori. Quod sit dignum ita insistere, ita transilire, sicut ostenditur in hoc Psalmo. Transiliens enim iste qui bic loquitur, jam quosdam transitivit, quos desuper despicit. Vincamus ergo quousque et quos transilierit, et in quo positus sii, id esi, sub quo adhuc sit quosdam quasi transiliverit. De spirituali emm quodam et securo loco intuetur, hæc ima respiciens ea non ut

præcepta servemus, et sic peccatum peccato non A cadat, sed ut pigros quo sequantur commoveant : et superaddamus. Quod faceremus, si præcepta non locunt quo jam transiliendo pervenit, commendat. Ita enim super aliquos est, ut sit etiam sub aliquo. Unde primum voluit nobis insinuare sub quo sit tutus, ne quod transilivit superbiæ sit, sed profectus. In quodam ergo securo loco positus sic dicit : Nonne Deo subjecta est anima mea? Transiliens iste fortasse in Evangelio audiverat : Qui se exaltat, humiliabitur, et e converso. Et ideo timidus ne transi. liendo superbirei, alloquitur cives quosdam quos patitur. Duze enim sunt civitates, sicut et duo principes: Babylonia scilicet, et Jerosolyma; harum cives confligunt semper inter se : illi de vanitate, isti de veritate: illi de injustitia, isti de justitia. Et prior fuit Babylonia tempore etsi non dignitate, quia ut ait Apostolus : Non prius quod spirituale est, sed quod animale. Et incepit Achan, qui civitatem eo m loco ubi civitas prius non fuit, ædificavit. Jerusoly-ma vero Jebuz. Jebuz corum civitas destructa fuit, et reædificata est : quis nemo pius nisi ex impio, nemo justus nisi ex injusto. Sunt autem duæ civitates contraria in præsenti permixta, dum grana premuntur a paleis. Quod transiliens iste qui loquitur hic attendens, Babyloniæ cives quos patitur, allo-quitur. Quasi dicat: Vos insultando impedimenta paratis, vos persequendo dejicere vultis, vos decipiendo seducere quæritis, vos adulando laqueos nectitis: sed nunquam ita memini super quos sim, ut oblitus sim sub quo sim. Nonne anima mea subjectu est Deo? Certe quantumcunque transcendam, quantumcunque transiliam, nunquam contra Deum ero, sed sub Deo ; nihil mihi, sed sibi totum attribuendo. Securus enim transiliam cætera, si sub illo me contineo, qui est super omna. Et merito anima mea subjacet Deo, quia ab ipso est saluture meum: id est justificatio mea. Nam et ipse Deus meus, vere ab ipso est salutare mihi : quia ipse est creans me, et recreans me. Nam ipse Deus meus, quia fecit cum non ersem ut essem : et est salutaris meus, quia fecit it C justus essem. Susceptor, id est, defensor meus contra irruentes et persequentes, et ideo non movebor amplius. Motus enim fui in Adam, motus fui in me ipso : sed jam (jam) quasi dicat, ab ipso ita confirmatus sum, quod amplius non movebor. Quod de gravi motu, ut de criminalibus intelligendum est. Et hoc est idem quod alibi dictum est : Non veniat mihi pes superbiæ, et munus peccatoris non moveat me. Ubi enim dixit: Nonne anima Deo subjecta est, superbiam removit a se; hic vero cum dicit : Non movebor amplius, idem est ac si dicat: Manus peccatoris non moveut me. Quousque irruitis in hominem, quandoquidem ipse est salutaris meus, et susceptor meus? Quousque ergo vos, cives Babyloniæ, irruitis msultando, persequendo, adulando in me hominem, id est, in me infirmum et fragilem? Certe usque que potestis irruere in hominem, quia vos universi interficitis. Hic alloquitur universaliter cives Babyloniæ dispersos, diffusos, permistos; et tam cos qui forinsecus sunt, sicut spinæ in sepibos, quam eos qui intus sunt, sicut zizania inter grana. Quasi dicat : Quotquot estis separati vel permisti oinnes, nunc estis tolerandi, quandoque vero separandi, quia vos universi interfictus tantum corpus quod est exterius, non quod est interius. Irruius, inquam, in-statis unhi enti tanquam parieti inclinato, id est, lacile vincibili vestra reputatione, sicut facilis est ad subruendum paries inclinatus; et enti tanquam maceriæ depulsæ, id est, non bene fundato in fide, et firmter radicato in charitate. Vel aliter : Vos universi interficitis vos ipsos in me hominem irruendo. vos dico comparabiles, quia in innocentem irruitis parieti tanguam inclinato, et maceriæ tanguam depulsæ. quia sicut parieti inclinato et maceriæ depulsæ vicinus est lapsus, ita vos, quia innocentem opprimitis, vicinos vos facitis lapsui.

Verumtamen prettum meum cogitaverunt. Ego quidem sic eos admonui, sed tamen ipsi et si non di-

pretium meum, id est, ad impatientiam me incitare voluerunt ; que , ut ait Apostolus, necessaria est , nt reportenus promissionem; et sic privare me pretio meo et remuneratione patientiæ voluerum. Et tamen ego cucurri per divina præc pta sine aliquo impedimento implens ea , et hoc feci in siti , id est , sitiendo ut exemplo meo illos dirigerem , et in corpus meum trajicerem. Dicit beatus Augustinus quia nos quando sitimus, liquorem qui extra est per spiritum in corpus suum trajiciunt. Quod Moyses significavit, qui iratus caput vituli conflatiles in ignem misit, et deinde comminuit, et aqua conspersit, et populo ad bibendum dedit. Per Moysen nainque Deus Pater intelligitur, qui quasi iratus populum malorum, qui caput vituli significatur, per ignem tribulationis plerumque, et per timorem futuri ignis admonet, et verba pradicationis comminuit. Et per aquam haptismatis populo bibendum tribuit, id est, in corpus tidelium trajicit, et sic sitim ejus restin- B guit. Hanc quoque situm muher illa Samaritana, quæ prior Dominum sensit sitientem, et Dominus bibit e in credentem. Nunc ad litteram redeamus. Ego quidem sitiebam illorum salvationem, ipsi vero ore suo milii benedicebant, et corde maledicebant. Non solum enim hi qui gerunt fidei sacramenta, et oderunt divina præcepta, sed etiam Judæi vel pagani fidelibus ore benedicunt, quibus tamen corde contradicunt.

Verumtamen Deo subjecta esto, anima mea, quoniam ab ipso patientia mea. Ipsi quidem instant mihi tanquam parieti inclinato, id est, facile vincibili, et mierlicere me volunt, et pretium meum repettere cogitant, et cum ore benedicunt, corde maledicunt; sed tamen tu, anima mea, esto subdita Deo, ut a vera obedientia et patientia non recedas. Et merito debes ei esse subjecta, quonium patientia mea ab ipso, si inter tribulationes et persecutiones pariens esse queo. Hoc non est ex me, sed ab eo. Et vere ab ipso, quia ipse Deus meus, creans me, et Salvator C meus recreans me; adjutor meus contra impugnantes et persequentes, perducens me illuc, id est, in collestem Jerusalem, unde amplius non emigrabo. Et vere est Salvator meus, quia in Deo est sulutare meum, id est, omnis justificatio et salvatio mea nunc, et ipse tandem erit gloria, qui ab ipso glorificabor resurrectione, immortalitate et impassibi itate. Interim autem quid? Certe interim est Deus auxilii, id est, præbet mihi auxilium contra manisestas oppugnationes eorum qui soris sunt, et contra subdolas locutiones falsorum tratrum. Ei ideo merito omnis mea spes est in ipso, qui est Deus.

Sperate in eo. Ecce transiliens iste, qui bic loquitur, exsequitur quod in titulo dictum est, scilicet, alios ut eum sequantur, et exemplo ejus transiliant, admonet dicens: Quia ego Idithun spiritus in Deo, omnis congregatio populi, id est, omnes vos, qui vero populo vultis aggregari, sperate in eo, id est, imitemini me, ut exemplo meo speretis in Deo; et D effundite corda vestra coram illo, id est, evacuate corda vestra unde sunt plena, id est, nequitia, ut impleantur unde sunt vacua, id est, justitia. Vel effundite coram illo, scilicet, confitentio peccata, quæ in cordibus vestris erant absconsa, deprecando et sperando, et merito debetis in eo sperare, et coram illo effundere cor, quia ipse cum sit Deus, est adjutor nouter contra impugnantes et tribulantes, perducens nos in æternum, id est, in æternam glo-

Verumtamen vani filii hominum, mendaces filii hominum in stateris, ut decipiant ipsi de vanitate in idipsum. Ego quidem omnes de salute sua sic admonui, sed tanquam ad quosdam nihil protect, quia sunt vani, id est, terrenis, quæ vanitas sunt, deditt, et sunt mendaces, scilicet, beatitudinem verani promittentes sibi in vanitate ubi nulla beatitudo est; et hoc ideo, quia filii hominum sunt, id est, innta-

xerunt, quidam saltem cogitaverunt a me repellere A tores veterum parentum sunt. Et ponit unam fracdem corum pro cæteris, dicens : In stateris, subauditur agentes, ut alios decipiant; s d nilul eis hoc prodest, imo obest, quia ipsi decipiuntur, de hac vanitate tendentes in idipsum, id est, in illam vanitatem, quæ semper est ipsa, id est, manens, id est, deducuntur per banc vanitatem in æternas pænas; quæ non ideo dicuntur vanitas, quia vere malos puniant, sed quantum ad remunerationem bonorum. Et quia quidquid a vero esse separatum est, illud merito quasi nihil est. Vel aliter: Filli ho ninum sunt vani, quia inherentes vanis, et sunt mendaces in stateris, scilicet, quia in trutina se cum aliis ponunt et compensant, et mendaciter aliis se præferunt, volentes statuere justitiam suam, velut ille Pharisæus fecit. qui dixit: Granas tibi ago, Domine, quia non sum sicut cæteri hominum, et cætera. Et hoc ideo taciunt, ut per hoc decipiant alios, et per hoc augeant iniquitatem suam. Simulata enim æquitas duplex est imquitas. Ipsi, dico, qui quanquam de varietate opinionum sunt in diverso, tamen de vanitate omnes tendunt in idipsum. Quasi dicat : Quanquam multiplices sunt errores, tamen in hoc conveniunt, quod omnes ad vanitates intendunt.

Nolite sperare in iniquitate, et rapinas nolite concupiscere; aivitiæ si affluant, notite cor apponere. Vos. inquam, filii hominum, hactenus vam fuistis, et mendaces, amodo autem notite sperare in iniquitate. Potest quoque hoc referri ad bonos, quos prius admonuit, dicens: Sperate m ev, et reliqua. Quasi dicat: Filit quidem honunum sunt vani et mendaces, vos autem qui verus vuitis esse populus, nolite sperare in iniquitate. Possumus autem imquitatem vel hic universaliter accipere pro omni iniquitate, vel tantummodo in ambitione pecumæ. Quia el.bi di-cum est: Omnis dives aut iniquus, aut næres iniqui. Et dividit illos quos insimul hic accipit, in duas partes, scilicet, in pauperes et divites. Et prius ponit de pauperibus, dicens ita: Vos pauperes nolite concupiscere rupinas, id est, injustas alienarum rerum subreptiones. Damnosum enim lucrum est, ut acquiras pecuniam, et perdas innocentiam. Namque quid rapias vides, a quo vero rapiaris nom vides. Noti ergo rapere propier paupertatem tuam, quia qui fecit te, pascet te. Si enim pascit te latronem, pascit te innocentem. Si pascit te damnandum, multo magis pascit le liberandum. Nolite ergo vos pauperes concupiscere rapinas, et si divitice affluant, id est, si divites estis, notite divitiis cor apponere; quod illi faciunt, qui malunt eas recondere, quam pauperibus erogare, et dum eas custodiunt, ipa interius a vera ratione et intellectu dilliumit. Et quidquid præser solam necessitatem retinuerunt, totum pauperibus rapuerunt. Unde Apostolus ad Timotheum : Præcipe divitibus hujus sæculi non sublime sapere, nec sapere in incerto divitiarum, el reliqua.

Semel loculus est Deus. Ideo dico ut nec pauperes rapiant, nec divites divitiis cor apponant, quia tu, Domine, et damnabis malos, et remunerabis bonos. Quod est ubi dicit: Quia tu reddes unicuique secundum opera sua, his quidem præmia, illis supplicia. Et præced t utriusque probatio. Quasi dicat : Vere damnabis malos, quia tibi, Domine, est potestas pumendi tam majores quam minores. Et vere remunerabis bonos, quia tibi est misericordia. Potestatem itaque timeamus, misericordiam amemus; nec sic de misericordi i præsumamus, ut potestatem contemuamus; neque sic potestatem tinucamus, ut de misericordia desperemus, quia utrumque est in Deo, et misericordia et potesias. Potesiate quidem humiliat superbos, misericordia exaliat humiles. Quod autem utrumque in Deo sit, Apostolus insinuat dicens: Quod si Deus volens ostendere tram suam, et demonstrure potentiam suam, tulit in multa patientia vesa iræ, quæ destinata sunt in perditionem. Ecco pote stas. Sequitur misericordia, scilicet, at divitias gratiæ suæ manisestaret in rasis misericordiæ. Nunc ad testas et misericordia. Et hæc duo audivi, id est, intellexi, quia Deus semel locutus est. Hic movet Augustinus quæstionem dicens : Mirum videtur quod dicit Deum loculum esse semel, et istum duo undivisse. Non autem adeo mirum esset, si diceret et eum semel locutum, et se unum audivisse. Sed tamen adhuc bene non esset, quia Deus et multoties et multis modis locutus est. Locutus est enim Adæ, dicens ei : Adam, whi es? Cain quoque dixit; Ubi est Abel frater imus? Locutus quoque est Abraham, laze et Jacob, et omnibus prophetis; novissime aurem loculus est in Filio suo. Sed quanquam mul-Lipliciter per subjectam creaturam sit locutus, tamen apud se tantum semel locutus est, id est, unum Verbum tantum genuit de se, per quod facta sunt omma, et in quo simul sunt omnia, in quo præscivit qu'd facturus erat in creatura. Non enim pescivit quod fecit, in quo semel omnia disposuit, que diversis temporibus diversa distribuit. Usque B Psalmus et varia prequenter inuicum vominam que diversis temporibus diversa distribuit. Usque B Christum, frequenter Ecclesiam, quia Christus in ad hoc verbum intelligendum dicit hic se transcendisse, et ibi mulia audivit, de quibus duo hæc quidem, mali, scilicet, damnabuntur, boni vero remunerabuntur, que maxime necessaria prævidit, nobis proponit. Potest quoque psalmus iste legi in voce capitis persecutores suos Judæos ita alloquentis, quasi dicet: Quid me quaritis interficere hominem qui vera locutus sum vobis? nonne anima mea potius erit subjecta Deo in obedientia persistendo quam vohis? Erit utique. Et merito, quia saluture meum, id est, resurrectio mea est ab ipso. Et vere ab ipso est, quia ipse est et Deus meus creans me, et salutaris meus, quia me hominem per Verbum suom assumpsit, et immunem a peccato fecit; et est susceptor meus vel de sepulcro, vel contra irruentes et impugnantes; et ideo semel motus per mortem, et suscitatus, non movebor amplius. Semel enim resurrexit Christus, in æternum victurus. Vel aliter: sed non amplius movebor, id est, non etiam move bor, quantum ad personam. Naturaliter enim, id est quantum ad communem naturam, motus est Christus in Adam; sed non est motus personaliter, quia peccatum non fecit, nec inventus est dolus in ore ejus. Quousque irruitis in hominem? quando quidem Deus salutaris meus est, et susceptor meus; quare ergo quæritis me interficere? Nam irruitis in me, quem reputatis solum esse hominem; et quousque irruitis? Certe quousque potestis, quia vos universi interficitis me exterius, non interius; vos, dico, irruemes mibi enti tanquam parieti inclinato et maceriæ depulsæ, id est, mili prono ad mortem, et sponte venienti ad passionem, juxta illud : Voluntarie sacrificabo tibi ; vel aliter : Vos universi interficitis me, vos, dico, irruentes mihi enti tanquam purieti inclinato et maceriæ depulsæ, quia sicul aliquis qui in parietem jam inclinatum maceriem depulsam irrueret opprimeretur, ita quod vos in me qui in ruinam muliorum positus sum in Israel ir- D nulla miseria erit, nec ullus defectus, et dicit ita : ruitis, ad vestram est oppressionem et damnationem. Vel aliter : Vos universi interficitis vos ipsos; irruendo in me pro loco et gente, quia estis in hoc mibi comparabiles parieti tanquam inclinato, quia sicut parieti inclinato propinquus imminet lapsus, ita per mortem meam, per quam putatis locum et gentem retinere, vicinus vobis imminet casus de eodem loco et gente, et etiam comparabiles estis maceriæ depulsæ, id est, fragili muro, qui sine cemento est, quia gluten charitatis et affectionis non habetis.

Verumtamen pretium meum cogitaverunt repellere, cucurri in sili; ore suo benedicebant, el corde suo maledicebant. Égo quidem eos de salute sua sic admonui, sed tamen ipsi etsi non dixerunt, saltem cogitaverunt repellere pretium meum, id est, ad inobedientiam me suscitare, et sic pretium ipsius obedientiæ, id est, gloriam resurrectionis, mihi aufer-

fitteram redeamus. Tibi, inquam, Domine, est po- A re ; ego vero encurri, quia nulla secularis illecebra me detinuit; et hoc in siti, id est, sitiendo illorum salutem, ut prius; cætera non mulantur, nisi ubi dicit: Quoniam ab ipso est patientia mea. Quod tale est quasi dicat : Ideo merito, anima, Deo debes esse subjecta, quoniam patientia mea, id est, tribu-latio, quam patior, est ab ipso, id est, ab ipsus dispositione, non ab istorum infestatione; præterea quod inferius dicitur : Sperate in Domino omnis congregatio populi, ad solus Judæos, in hac lectione referendum est.

# IN PSALMUM LXII.

Psatmus David cum esset in deserto Idumææ.

### ARGUMENTUM.

Ex persona eorum canitur, qui meritis eminentiores in Babylone degebant.

Psalmus et David frequenter indicant Dominum membris suis est, et membra in suo capite continen-tur; quapropter Ecclesiæ quæ in hoc psalmo locutura est merito præposita sunt verba, quæ significant Dominum Salvatorem. Hac igitur in deserto Idumaa. hoc est, in hujus sæculi ariditate habitat, ubi situ et desiderat Christum. Unde et Idumæa, in qua David exsultabat, terrena interpretatur. In prima parte psalmi Ecclesia desiderat Domini virtulem, optuns omnium bonorum pinguedine repleri, ut ejus digna possit laudibus inveniri. In secunda gratias agit, quiu sub velamine alarum Domini mundi procellas evaserit, inimicisque suis in inferiora terræ damnandis, Regem Christum in Deo Patre cum sanctis prædicat esse læ-

# COMMENTARIUS.

Deus, Deus, ad te de luce rigilo. Psalmus ipsi David, cum esset in deserto Idumææ. Legitur in histo-Motus quidem fuit in Adam quantum ad massam, C ria quod David cum persequeretur eum Saul, venit ad Idumæos, et ibi aliquan ulum latuit. Idumæi autem populi sunt, quorum regio est Idumiea, quæ interpretatur terrena, vel sanguinea. Et significat præsentem vitam, quæ per se desertum est, quia, quantum in se est, nullum locum habitationis habet; et invia est, quia si non veritatis via per se est; et inaquosa est, quia in se vera caret refectione. In qua necesso est ut patiamur multas tentationes, tribulationes et persecutiones. Et ideo dum in ea sumus, semper sitire et esurire debemus, quia si senseris te hic sitientem, tandem senties te bibentem. Beati enim qui esuriunt et sitiunt justitiam, quoniam vere tandem saturabuntur. In hoc autem deserto Dominus noster Jesus Christus positus, quidquid per se erat desertum et invium habitabile fecit et pervium, et imbre spirituali respersit quod erat inaquosum; docet et admonet nos quanta intentione, quanto ardore et desiderio in præsenti defectu suspirare debeamus illuc pervenire, ubi Deus Pater qui, cum sis Deus omnium per naturam, Deus meus et meorum specialiter es per gratiam, ego vigilo non propter aliqued terrenum commodum, sed ut pervenism ad te, ubi nullus est defectus. Et hoc non ex me habeo, sed de luce, id est, de tua illuminatione. Nota quod dicat Vigilo. Vigilare enim mhil aliud est quam non dormire. Duze autem sunt dormitiones, somnus, scilicet, corporis, et somnus animæ. Quarum altera salubris est, altera mortalis. Somnus enun corporis salubris est et necessarius est, quia nisi membra corporis somno corporis reliciantur, nequaquam din possent sustinere animum vigilantem, et actionibus suis intendentem. Somnus vero animæ mortalis est, quia somnus animæ oblivio Dei est. Ab hoc somno excitat nos Apostolus dicens : Surge qui dormis, et exsurge a mortuis, et illuminabit le Christus. Ipse quoque Dominus noster Christus exemplo suo nos admonet

lent, ut alii dormientes per vigilias nostras excitentur, et nobiscum vigilent et dicant : Dens Deus meus, ad te de luce vigilo. Quod autem ponit de luce, ad instructionem nostram facit, scilicet, ut per boc doceat qued nibil debeamus nobis attribuere, cum ipse Dominicus homo quod vigilat, non

sibi, sed Domino attribuat.

Sitivit in te anima mea. Vere vigilo ad te, tam anima quam et corpore. Nam anima mea attendens defectum quem patitur, sitivit, id est, sitim et magnum desiderium habuit, ut per te, qui via es, ad te esset in te, quia patria es, in qua nullus desectus est; et etiam caro mea quam multipliciter sitivit, id est, propter multiplicem defectum summ, multiplex desiderium habuit. Plures enim defectus sunt carnis quam animæ; et ideo Quam multipliciter, quantum ad carnem apposuit; nec ideo dicit carnem sitivisse, quod caro sitiret vel anima per se, sed quia hoc quod ipse defectum uriusque attendit, causa fuit B quare sitivit. Sitivit, inquam, caro mea, et non cuilibet, sed tibi. Quasi dicat : Sitiunt alii hæreditatem, possessionem, vel uxorem, pecumam et similia; caro vero mea, vel anima, non sitivit nisi te, in quo vera refectio est. Promissa enim æterna beatitudo animæ est, in qua nullum sentit esse defectum, et ideo semper suspirat ad illam; carni vero resurrecijo, immortalitas et impassibilitas sunt promissa, et ideo merito quoque caro sitit ad ista.

In terra deserta, invia et inaquosa sic, et in sancto apparui, ut viderem virtutem tuam. Quasi dicat: Ubi positus sitivi tantopere? Ibi scilicet, ubi necessario sitiendum est, quia in terra, id est, in bac terrena vita, quæ per se erat deserta, id est, sine omni vera habitatione, quousque Deus Pater misit in eam veros habitatores, et consortes, id est, sanctos viros, qui cam excolerent; et invia erat, quousque via, id est, Christus desuper ei missa est; et inaquosa erat, id est, omni vera refectione carebat, sed per ministros Spiritu sancto relletos aqua refectionis C veræ, id est, spirituali doctrina perfusa est. In hac, inquam, terra positus sitivi, et in hoc sancto desiderio meo, id est, in hac siti mea, apparui tibi, sic ut viderem virtutem tuam, id est, ita me præparavi, quod fui dignus apparere tibi per hoc, quia vidi, id est, cognovi tuam virtutem, hanc scilicet, quod sic sitirem esse tuam, non meam, et in hoc gloriam esse tuam, non meam, id est, te glorificandum esse, uon me.

Quoniant melior cel misericordia tua super vitas, labia mea laudabunt te. Ideo merito ad te sitivi, quoniam cum multa sint genera vivendi, quæ diversi diversa sibi eligunt, ut hic mercandi, ille militandi, hic agrum colendi, et similia, tamen misericordia tua illud institutum vivendi, quod tu nobis dedisti, non per merita nostra, sed per solam misericordiam tuam, qui nulla merita invenisti in nobis quæ coronares, sed delicta quæ condonares, quie delicta si punires, victus esses, sed hoc pertinuit ad D tuam misericordiam, et maluisti peccatores justificare, quam punire, et de impio pium facere; illud, inquam, institutum vivendi melius, et non parum, sed ita ut sit super vitas, id est, longe excedat oninia alia genera vivendi; et ideo labia mea, id est, meorum, in luturo laudabunt te vera laudatione. Quasi dicai : Quod laudaho te habeo ex te, non enim laudarent te labia mea, nisi præcederet misericordia

Sic benedicam te in vita mea, et in nomine tuo levabo manus meas. Laudabo, inquam, te in futuro, et etiam in præsenti benedicum te in vita mea, scilicet, quam tu dedisti mihi. Nunquam ego elegi sic, id est, ut misericordiam tuam semper attendam, non merita mea. Et levabo, id est, exaltabo manus meas in oratione et bona operatione, non propter gloriam meam, sed in nomine the glorificande, scilicet, ut alii videntes bona opera glorificent nomen tuum. Quid autem

hic, ut mores nostri et vita nostra ad Deuin vigi- A oraturus, aut quid accepturus? Hoc scilicet, at anima mea, id est, meorum, repleatur, sicut adipe et pinguedine. Adeps proprie est pinguedo illa quæ circumdat intestina, per quam quia interior est, designatur bona conscientia; pinguedo vero quæ in membris exterius est, et ideo per pinguedinem si-gnificantur viriutes et bona opera. Non enim orat iste pro corporali pinguedine, sed pro interiori, scilicet, pro spirituali gratiæ abundantia, sine qua cito in bonis operibus deficit anima; vel forte rogat pro futura pinguedine illa, id est, pro futura gloria in qua omnis nostra peribit indigentia, quia præsens habebimus quidquid boni desiderabimus. Rogo, inguam, ut repleatur anima mea pinquedine et sic os meum, id est, os meorum in suturo laudabit te labiis exsultationis, id est, labiis exaltativis. Nunc enim vera non est exsultatio, quia labimur in peccatis, et ex casu tristamur; gemitus et orationes fundimus; postquam autem omnis nostra peribit miseria, nec erit oratio, tunc demum sola manebit vere laudis exsultatio.

Sic memor fui tui super stratum meum, in matutinis meditabor in te, quia suisti adjutor meus. Iden tandem vere landabo te, quia nunc meditabor in te, id est, omnis intentio mea erit in te in matutinis, id est, bonis operibus; per matutinum enim opera designantur, quia qui seduli sunt ad operandum, in matutino ad opus surgunt. Item quia in matutino lux incipit apparere, per matutinum opera lucis, id est. bona opera intelliguntur. Qui enim mate agit, odit lucem; qui vero ambulat in luce, non offendit, quia non male agit; et est præmissa probatio. Quasi dicat: Si semper memor fui tui, etiam super stratum meum, id est, in tempore destinato quieti, quando minus videbaris mihi necessarius, tunc vere in matutinis, id est, in labore, quo maxime tui indigeo, meditabor in te, id est, tui memor ero, quod est a minori. Potest etiam per matutinum, quod tempus est laboris, adversitas designari; per stratum vero. in quo quiescitur, prosperitas; et bene necessarium est quod si memor fuit ejus in prosperitate, memor eti m sit in adversitate. Potest et aliter dici, ut sit ostensio a pari. Quasi dicat: Vere tandem os meum laudabit te, quia in matulinis, id est, in resurrectione, quandocunque erit suum matutinum, quia resurrectio mortuorum differt sicut stella a stella differt. Et ideo dicit, In matutinis pluraliter. Tunc, iuquam, meditabor in te, id est, omnis intentio mea erit in laude tua. Et hoc ideo, quia prius fui memor tui, ita ut essem super stratum meum, id est, carni et sanguini non acquiescerem, sed infirmitatem carms meæ ad servitutem tuam compellerem. Et merito tunc meditabor ego, id est, meditabuntur mei in te, quia sine te nibil possumus facere. Namque tu prius ad id promerendum fuisti adjutor meus, id est, meorum, et semper eris mihi adjutor, quia exsultabo, id est, exsultabunt mei in velamento alarum tuarum, id est, in tua protectione, ut ad solam dicatur simili-tudinem. Vel etiam per alas ejus dilectionem Dei et proximi possumus accipere, vel utrumque Testamentum, vel misericordiam et veritatem, vel minas et promissiones; et quia exsultabo in te, ideo merito anima mea et meorum adhæsit tibi, id est, 2gglutinata est tibi vinculo charitatis, ita tamen, ut sit post te, id est, velit te sequi, non præcedere. In qua adhæsione necesse est ut multa patiar mala. Sed quæ cura? Nulla scilicet, quia dextera tua suscepit me et meos, ad defendendum contra inimicos. I psi vero non cessaverunt, sed quærierunt animam meam et meorum, non ad imitandum, sed ad perdendum; et hoc in vanum, quia potius in hoc sibi nocuerunt quam profecerunt. Quod maxime tamen ad caput referendum est, cujus animam Judæi vere in vanum perdere quæsierunt, quia per mortem ejus, per quam se regnum retinere putabant, potius perdiderunt. Et ideo (quasi dicat) animam meam quasierunt, quia introibunt in inferiora terræ, id est, locum et genutu

sed longe melius est super terram ambulare, et ipsam conculcare, id est terrena despicere, quam cupiditate super terram ire, quia quisquis perniciose et contra salutem suam terrena appetit, terram s bi superponit, et in terræ interiora quasi in cryptam quamdam tenebrosam subit. Introibunt, inquam, cupiditate loci et gentis terram, sed quid prodest eis? Nihil, scilicet, quia tradentur in manus glàdii, id est, in potestatem Romanorum gladiatorum, Titi, scilicet, et Vespasiani, qui eos de loco et gente depellent; et hoc ideo, quia erunt partes quasi species quædam vulpium, quia associabantur dolose agentibus. Per vulpem enim, quia astutissimum animal est, dolositas designator. Unde in Evangelio de quibusdam dicium est : Vulpes foveas habent, volucres cæli nidum; Filius autem hominis, id est, dæmones nidos habent in vobis, et ideo Filius hominis non habet ubi caput suum reclinet. aliter: Tradentur in manus gludii, id est, occidentur; Bet qui non occidentur erunt partes vulpium, id est, in partem et possessionem vulpibus, id est, principilus, a quibus in captivitatem ducantur, dabuntur, anod ita factum est. Undecies enim centena millia in captivitatem ducti sunt, totidem quoque fame perierunt, totidemque interfecti sunt. Et designantur per volpes terreni principes, qui maxime dons respublicas augere solent. Unde et Dominus de Herode dicit in Evangelio: Dicite vulpi illi, quia non apprekendet prophetium extra Jerusalem.

Rex vero lætabitur in Deo, lætabuntur omnes qui jurant in eo, quia obstructum est os loquentium iniqua. Inimici quidem Judæi damnabuntur, rex vero latabitur; id est, ego absolute rex, quem ipsi contempserunt, et regem vulpem, id est, Cæsarem elegerunt, lætabor in Domino per resurrectionem. Et non solum rex lætabitur, sed et omnes qui jurant, id est qui confirmant se in eo esse, et vivere, laudalaudabuntur, pauci non erunt, quia os omnium loquentium iniqua, id est, contradicentium veritati tandem obstructur, et jam obstructum est, quia pauci nunc sunt contradictores. Nam et Judæi qui, dum agnus occidebatur, clamaverunt, postquam leo fortis surrexit, obticuerunt. Sciendum quia potest ctiam psalmus iste totus legi in voce uniuscujusque perfectioris membri in corpore. Parva tainen differentia est, quia quæ de capite diximus, eadem et eodem fere modo cuique perfectiori conveniunt, aliis in exemplo se ponenti et sic dicenti : Deus Pater, Deus omnium per naturam, meus et meorum consortium specialiter per gratiam, ego vigilo ud te de luce, id est, sedulo. De luce enun prima sur-gunt, qui seduli sunt in operibus. Vel aliter : Vigilo quidem ad te, et hoc non ex me est, sed de luce, id est, de tua illuminatione, et est quasi dicat : Sicut multi orto jam sole dormiunt corporaliter, et nesciunt D adesse solem, quia non illuminantur a sole, ita etiam multi Christo vero sole jam orto, et ubique prædicato adhuc dormiunt, nec ipsum adesse sentiunt, quia lumen interios nondum perceperunt. Ego vero, o Deus, vigilo ad te de luce, id est, quia interius percepi tuam lucem. Et ostendit quomodo vigilo, sicut et prius diceus: Sitivit in te anima mea, et catera. Nec aliquid mutatur usque dum dicit: Sic in sancto apparu tibi, quod est dicere: Sitivi quidem ad te, et in hoc in sancto desiderio meo sic apparui tibi, id est, innotui, ut et tu innotesceres mini, scilicet, ut in sancto tuo, id est Christo, viderem, id est, intelligerem non solum hominem, sed etiam tuam virtu-tem, id est omnipotentiam Verbi tui, et gloriam tuam, id est salvationem bumani generis, per eum factam, quæ est gloria tua, quia sicut de implis pios. de servis liberos, de damnatis fecisti in regnum assumptos; multi enim parum putant esse Filium Dei

sihi prætulerunt, et cupiditate terram introierunt, A inter homines apparuisse, quia in eo solum intelligunt hominem, non divinam virtutem. Item ubi dicit: Et in nomine tuo, et cætera, hæc tantilla est mu-tatio. Quasi diceret: Sicut tu levasti manus tuas in cruce, sic ego levabo manus meas in oratione et opere pro glorisicando tuo nomine. Rursus quod in versu penultimo dicitur: Introibunt in inferiora terras dicens, in hac quoque lectione, quantum ad cupiditatem, et tradentur in manus gladii; non quod exterius, sed interius occidantur; et hoc ideo, quia partes vulpium, id est, dolose agentes erunt. Rex vero, id est, ille, qui ita se reget, ut talibus non conformetur, lætabitur in Deo propter liberationem, et ctiam omnes qui jurant, se vivere in eo rege, id est imitatores ejus, lætabuntur et laudabuntur, et non pauci erunt, sed multi, quia os obstructum est.

# IN PSALMUM LXIII.

In finem psalmus David.

# ARGUMENTUM.

De seipso David cecinit cum Saulis persecutionibus laboraret. Aliter vox martyrum Christi.

Tituli hujus verba Christum significant, qui per totum psalmum de sua est passione locuturus. Prima positione Dominus orat, ut a populi Juduici timore liberetur, docens illos defecisse in insidiis, se autem resurrexisse ad gloriam. Secunda sævitiam deridet Judæorum, quiu magis ipsi conturbati sunt de sceleribus suis, quando, resurgente Domino, ejus est annuntiata fortitudo. Tunc enim lætitia justorum, et reciæ fidei virtus apparuit.

## COMMENTARIUS

Exaudi, Deus, orationem meam, cum deprecor. In finem ipsi David, hoc est, hac verba referentur non ad historiam, sed in finem, attributa ipsi David, vel capiti, quia commendatur nobis in hoc psalmo per buntur tandem et lætabu tur, vel e converso. Magna enim laudatio cum dicetur eis: Venite, benedicti Faenim laudatio cum dicetur eis: Venite, benedicti Fasanctorum martyrum, qui nequaquam fortes essa pussent, nisi imitando eum, id est, Christum qui pussent, nisi imitando eum, id est, Christum qui prior fortis apparuit, et prior passus est. Neque talia sustinerent in passione qualia ipse passus, nisi talia sperarent in resurrectione qualia ipse demonstravit in se. Audiamus ergo vocem ejus notissimam, quia hic etiam non tantum loquitur de se, sed etiam de membris suis. Et est intentio ejus in hoc psalmo commendare nobis passionem suam. nt in eo videamus et laborem nostrum et mercedem nostram. Laborem quidem in passione, mercedem vero in resurrectione; nec in labore deficiamus, ut ad mercedem perveniamus. Et dicit ita : Deus Pater, exaudi orationem meam pro meis a me factam, ut des eis constantiam et perseverantiam in tribulatione cum deprecor, id est, quia valde pro eis precor. Ilæc enim fuit validissima precatio, quando seipsum Deo Patri pro nobis obtulit, in quo vere mortem nostram excusavit, et vuluera nostra sanavit, et ut pro nobis exaudiretur fecit. Et quia de recor, ideo eripe animam mean a timore inimici. Non rogat animam 800rum eripi ab inimicis, ne occidantur, quia multi occisi sunt, sed rogat eripi a timore inimicorum, scilicet, non eos qui corpus occidunt, animam autem non possunt occidere. Timeant ne ab eis devocentur, sed potius timeant cum qui potest et animam et corpus mittere in gehennam, id est, suo timori subduitur. Non sint a timore liberi, sed a timore inimici erepti, quia sancti martyres exaudiebantur et occidebantur, et tamen ab inimicis exsuperabantur; multi vero timentes consentiebant et vivebant, et ab inimicis absorbebantur. Multi absorpti et vivi absorpti; multi vero mortui absorpti. Qui enim Christianam religionem putabant vanam esse, mortui absorpti sunt : qui vero prædicationem Evangelii veram esse, et Christum Filium Dei esse credebant, et tamen doloribus cedebant et sacrificabant, vivi absorbebantur. Hi quia mortui absorpti, isti vero absorpti

quanquam vivi absorbebantur.

Protexisti me: Ecce monet tideles suos ut constantes sint non solum verbo, id est nomine, sed exemplo proponendo quid passus sit, et quid acceperit, ut et ipsi cadem sustineant, et talia accipiant, quasi dicat : Uro ut eripias me a timore inimici, et vere eripias me, quia jam protexisti dispositione me ipsum a conventu malignantium. Conventum malignantium vocat cetum Judzorum, qui vere mali-gnantes erant : quia phrenetici medicum, qui venerat infirmos eorum sanare, ercos illuminare, eorum phrenesin curare, volebant interficere. Et non solum a conventu malignantium Judæorum protexisti me, sed etiam a multitudine omnium operantium iniquitatem illam : hoc addit propter milites Romanos, qui et gentiles suerunt, et cum Judæis per consensum illam iniquitatem operati sunt. Quam autem iniquitatem? hanc scilicet, quia exacuerunt linguas dixerunt et hi et illi, maxime tamen Judæi, ad me interficiendum. Non possunt se excusare Judæi, quin interfecissent Dominum; quia si non ferro interrecerunt, tamen ore venenato. Ne intendas manus inermes, sed os armatum, quia lingua eorum gladius acutus. Cum enim dicit eis Pilatus : Accipite vos eum, et secundum legem vestram judicate eum : dixerunt, Nobis non licei quemquam interficere. Et si non licet occidere, licet ad occidendum tradere. Utique non. Attamen iniquitatem suam in hominem judicem refundere voluerunt, sed Deum judicem fallere non potuerunt. Et factus est innucentior Pilatus comparatione illorum, quia multa fecit ut liberaret eum a manibus corum. Unde etiam flagellatum eum produxit, ut vel sic mitigaret sævitiam eorum. Sed post-uam vidit eos la insania tanta perseverare, lavit manus suas, et dixit : Innocens ego sum a sanguine hujus justi. Innocentem se dixit, sed tamen quia consensit, reus fuit. Et si iste qui coactus fecit creus fuit, multo magis rei fuerunt qui eum coegerunt, et qui venenato ore Christum intersecerunt, clamantes super eum : Crucifige, crucifige eum. Unde etiam inter Evangelistas dissensio illa est, quod alter dicit hora tertia Dominum crucifixum, alter vere bora sexta. Vere enim bora tertia fuit, quando apud Pilatum eum accusabant, et Barrabant elegerunt; ipsum vero savientes cruciligi postulaverunt. Quare evangelista respiciens ad eorum voluntatem, dixit eum hora tertia crucifixum. Alter vero dixit, quia sexta fuit hors, quando Pilatus pro tribunali sedit, et tunc apparitures potestatis illum crucifixerunt, quem prævaricatures legis hora tertia crucifixerunt.

Et tunc illorum manus perfecit, quod prius istorum lingua fecit, magis rei qui sæviendo clamaverunt, quanquam parendo administrabant. Exacuerunt, inquam, linguas, et intenderunt arcum, id est, occultas insidias paraverunt, volentes quasi nescienter interficere, quem nihil latet in humano corde. signantur autem per arcum occultæ insidiæ ideo. quia qui cominus gladio pugnat aperte pugnat. Qui arcum percuit ut feriat, fallit. Audi rem amaram. Vere enim res amara quod illum volebant interficere, quem videbant mortuos suscitare, et talia facere. Ad hoc, inquam, intenderunt arcum, ut sagittent immaculatum, id est ut interficiant illum qui maculam non contraxit, quia peccatum non fecit, et quia adeo exspers a macula fuit, quod etiam maculas nostras detersit; et hoc in occultis quantum ad se, non quantum ad illum quem mini poterat latere.

Subite sagittabunt eum. Quasi dicat : Perticient vere illud ad quod arcum intenderunt, quia sagittabunt immaculatum subito, id est, ex improviso, quantum ad suam opinionem, et non timebunt, id est, non obstupescunt, quanquam sagittent eum; timuit judex, non timuerunt illi qui tradiderunt eum judici. Contremuit potestas, sed non contremuit

mortui. Neque enim absorpti vivere potuerunt, A corum immanitas. Et buc ideo, quia sermonem nequam firm verunt, quando repetito dixerunt, Crucifige, crucifige eum. Quia repetitio, est confirmatio. Et etiam quoniam unanimiter contra Pilatum clamaverunt, Non habemus regem nisi Cæsarem. Item quoque sermonem nequam, quando dixerunt : Sanguis ejus super nos et super filios nostros. El firmaverunt sibi non Domino, quia illum mors non occidit, sed ille mortem occidit : il:os vero iniquitas, quæ in eis vixit, interfecit.

Narraverunt. Quia firmaverunt sermonem, ideo narraverunt, id est, ordinaverunt et disposuerunt ut absconderent laqueos, id est, ul absconse sua repu-tatione omnia scienti dolos pararent, et adeo absconse, quod etiam dixerunt : Quis ridebit eos laqueos? Poterat autem eis dici : Qui secit te, videt te.

Scrutati sunt. Ideo putaverunt quod nullus videret laqueos, quia scrutati sunt, id est, cum magna diligentia finxerunt iniquitates, id est acerba et acuta consisuas ut gladium, id est, acutissima et venefica verba p lia; hæc scilicet : Non tradatur per nos, sed per discipulum; non occidatur a nobis, sed a judice. lia omnia faciamus, ut nihil facere videamur. Sed bæc sim :lata innocentia non fuit innocentia, quia simulata æquitas non est æquitas, sed duplex iniquitas. Quæ innocentia fuit, in gazophylacium nolle mittere sanguinis pecuniam, et mittere sanguinem inconscientiæ? Quippe cum traditor pænitens facti, rejecit eis argenteos, dixerunt: Non licet eos mittere in corbonam, quia pretium sanguinis est; gazophylacium vel corbonam arca quædam erat, ubi colligebantur quæ in usum sanctorum mittebantur. Scrutati sunt, inquam, iniquitates, sed quid eis inde contigit 7 boc scilicet, quod scrutantes scrutinia defecerunt, id est quanto acutius se invenisse illa acuta et acerba consilia putaverunt, tanto magis a luce voritatis et æquitatis deficiebant, et in profunda malignorum consitiorum demergebantur : habet enim quamdam legem suam justitia, qua perfundit et illustrat animam. Anima autem a luce se avertens, quanto magis invenit quid contra justitiam faciat, tanto magis a luce repellitur, et in tenebrosa demergitur : sic et isti quanto acutius quid contra justum facerent machinabantur, tanto plus a luce veritatis defecerunt. Et in tantum desecerunt, quod etiam Deum quem ipsi non videbant, dolos suos videre non pa-taverunt, dicentes : Quis videbit home?

Accedet homo. Quasi dicat : Ipsi quidem heec omnia machinabantur quasi invito, quasi nolenti : scd tamen homo accedet, id est, ego sponte accedam ad passionem. Passus est homo se teneri, flagellari, conspui et crucifigi; quia non poterat teneri, flagellari, conspui et crucifigi nisi homo. Ad has omnes passiones accessit homo, ut liberaretur homo. Accedet, inquam, homo et cor altum, id est, æternum in homine illo consilium etiam accedet. Quo modo autem accessit? Quia oculis solis illorum objiciebat hominem, intus tegens divinitatem. Et sic occisus est homo, et exaltatus est Deus homo. Occisus quidem Qui enim fecit hominem, scit quid sit in homine. De- D ex infirmitate, exaltatus vero ex majestate. Et quo abiit exaltatus? Unde scilicet non recessit huminatus, id est, ad sinum Dei Patris redut, unde per assumpræ carnis humiliationem non recessit. Habet nostra translatio, Ad cor altum, quod satis congrue legi potest sic: lpsi, inquam, scrutau sunt scrutinio, et in hac scrutatione perticienda accedet homo de minoribus ad cor altum, id est, ad consensum priacipum, id est, consentient majores et minores ad hæc acerba consilia perficienda. Vel komo simpliciter, persecutor accedet ad cor alium, id est, ad Christum ut crucifigat eum. In quo vere cor altum fuit, quia erat in Christo mundum sibi reconcilians, et sic occidetur homo, Et exaltabitur Deus homo, ut prius.

Sagittæ parvulorum. Ideo dico Deus homo exaltabitur, quia illi nihil effectum dederunt. Nam plage corum factæ sunt sagittæ parvulorum, id est nibil cum læserunt sicut sagntæ, quas parvuli de stipulis fa-ciunt, nullum lædunt. Vel aliter : Solent pueri

sed sæpe in ipsos recidunt, et cos interficiunt : sic et Judæi plagis sins Deum non læserunt, sed seipsos potins interfecerunt. Et vere nihil effectum dederunt, quia lingue corum infirmate sunt, ita ut essent contra eos, non pro eis. Quomodo? Quia scilicet crucifixo Domino et sepulto dixerunt Pilato : Domine, recordati sumus, quia seductor ille dixit: Post tres dies resurgam. Jube ergo custodiri sepulcrum usque in diem tertium, ne forte veniant discipuli ejus, et surentur eum, et dicant plebi, Surrexit a mortuis; et erit norissimus error pejor priore. Tunc dixit illis Pilatus : Haberts custodes, ite, custodite sicut scitis. Custodes positi sunt. Venit tertia dies. Facta sunt tanta miracula quod etiam custodes, si vera vellent dicere, possent esse testes. Sed a varitia quæ captivavit discipulum comitem Christi, captivavit etiam militem custodem sepulcri. Dixerunt eis namque Judæi: Dabimus vobis pecunic quantum vultis, dicite quia vobis dormientibus discilinguæ corum, quia veritatem resurrectionis potius confirmaverunt, cum eam per tales testes destruere putaverunt. Si enim dormierunt, nihil viderunt : et si nihil viderunt neque audierunt, testes esse non potuerunt : quia officium testis est quæ viderit vel audierit dicere : et linguis eorum sic infirmatis Domino resurgente, et etiam ubique prædicato et exaltato in majestate, qui prius damnatus fuerat in infirmitate. Omnes illi inter Judicos qui videbant eos, id est, qui intelligebant durit am cordis eorum, secundum quam talia dixerunt potius quam secundum veritatem, conturbati sunt prius in mente, conscientia peccati, ut illi qui accedentes ad apostolos dixerunt : Quid faciemus, viri fratres? Quibus Petrus æquipollenter ait : Sanguinem quem fudistis sævientes, bibite credentes. Plus inquam conturbati sunt. Et deinde inter eos omnis homo, id est vere utens ratione, et intelligens quid meriti essent in tanto facinore, timuit valde futurum judicium. Et in tantum timuit homo, ut non timeretur homo, id est, Judzi qui postquam audierunt ubique Christum prædicari, et mundum post ipsum ire, prohibuerum, ne quis loqueretur in eo nomine. Quibus Petrus ait, vel respondit, quod magis oportet Deo obedire quam hominibus.

Annuntiaverunt opera Dei. Quasi dicat : Christo jam exaltato in majestate, qui prius judicatus fuerat in humilitate. Et his conturbatis et timentibus sancti Apostoll et corum consortes erepti ab inimicorum timore, post certitudinem resurrectionis et consirmationem Spiritus sancti super eos missi, annuntiaoerunt opera Dei Patris, hæc scilicet : quia oportebat eum qui multos filios adducturus erat in gloriam, auctorem corum per mortem consummare; et ideo annuntiaverunt, quia nunc primum facta ejus Dei scilicet intellexerunt. Et quæ facta? Quia oportebat sic pati Christum? id est, cum tanta mansuetudine, ut sicut ovis ad occisionem duceretur, et in tanta humilitate, ut neque species neque decor in eo appareret. Et ut tanta patientia insultantes sibi in cruce D sustineret, ut de cruce non descenderet, in qua moriendum erat propter moritures, et resurgendum propter in æternum victuros. Et postquam hæc in-tellexerunt justi illi qui prius tristati sunt, quando dubitaverunt, et spem suam perdidisse se putaverunt, lætati sunt : velut illi duo priores justi, quo-rum oculos ne eum agnoscerent in via tenuit. Postquam vero in fractione panis eum cognoverunt, lætati sunt. Annuntiata sunt bæc cuidam atii duriori, qui priusquam latus palparet, credere dubitavit. Postquam vero manum ad latus misit, læiatus est et disit, Deus meus, et Dominus meus. Et non solum īsti justi lætati sunt, sed etiam omnis justus lætabitur non in mundo, sed in Domino, quia dictum est, Beati qui non viderunt et erediderunt : et merito sperabit in so spe resurgendi sibi data. Et cum sınnis justus lætotur, omnes hi qui sunt recti corde, id est, quidquid patiuntur hic ad exemplum ejus, juste reputant se

maxime sagittas mittere in altum, ubi nullum fredunt, A pati, nec murmurando contradicunt ejus voluntati. Ili, inquam, digne laudabuntur et hic et in futuro, et sic lætabuntur. Et si hi laudabuntur, apparet ergo quia distorti corde, scilicet qui non cor suum ad cor Dei apponunt, sed potius cor ejus ad cor suum distorquere volunt, re vera damnabuntur.

# IN PSALMUM LXIV.

In finem psalmus David canticum Hieremiæ et Ezech'æ populo transmigrationis, quando incipiebant proficisci.

### ARGUMENTUM.

Reditum populi de Babylone prædicit, ex persona revertentium loquens. Altier vox Ecclesiæ ante baptismum.

### EXPLANATIO.

Quia principia ti:uli jam nota sunt, sequentia paucis exponamus. Transmigrante in Chaldwam populo nue quantum vultis, dicite quia vobis dormientibus disci-pull ejus furati sunt eum. Et in hoc factæsunt contra eos B ptung nta annos patriam redituros, eversamque ab hostibus Jerusalem meliore statu reparaturos. Non ergo Jeremias et Ezechiel psalmum secerunt, sed quorum tempore juxta historiam congruit, eorum nomine præ-titulatur, quod ab Esdra factum plurimi auctores asseverant, dicentes eum psalmis omnibus titulos indidisse. eosque hactenus incompositos, et pro auctoritate, a temporis diversitate dispersos, in volumen unum collegisse. Spirituuliter autem populus, qui Babyloniam deserens, post captivitatem ad Jerusalem festinabat, illos respicit, qui post peccata priora mundi istius confusione dumnata, ad Ecclesiam Christi renire contendunt, quibus auctoritate Patrum totus iste psalmus aplandus est. Populus ille, qui sæculi peccata deserens, reversus est ad Dominum primo ingressu psalmi auctorem suum liberatus, agnoscens orationem suan postulat exaudiri, definiens solum beatum esse, qui ad ejus meruerit atria pervenire. Secunda sectione spem dicit Dominum omnium finium esse terrarum diversas laudes, ipsius potentiam allegorica comparatione describens, sanctosque ejus hymnica in ipsum exsultations gandere.

# COMMENTARIUS.

Te decet hymnus, Deus, in Sion. In finem Psalmus David, canticum Jeremia, et Aggai, et Ezechielis, de verbo peregrinationis, cum inciperent proficisci. Secundum historiam Israeliticus populus de Jerusa-lem civitate sua captivatus est, et in servitutem Ba-bylonice deductus. Prophetaverat autem sanctus Jeremias propheta populum post annum septuagesimum de captivitate rediturum, et reædificaturum templum Domini, quod destructum erat, et civitatem quam devictam ab hostibus planxerat : factum est tandem juxta sancti viri prophetiam, et magna pars populi de captivitate reversa civitatem et templum, quod a Chaldæis destructum erat, restituit. Sed bæc quia in figura contingebant illis, ad nostram autem correctionem scripta sunt, ut Apostolus art, debemus et nos nosse prius captivitatem nostram, et deinde liberationem. Debemus cognoscere Babyloniam : in qua captivi sumus : et Jerusalem, ad quam suspiramus secundum litteram; hæ duæ civitates erant, Babylonia scilicet in Jerosolyma, et Jerusa lem figuram gerebat cujusdam æternæ civitatis. Sed postquam evidentius prædicari cœpit quæ significabatur, neglecta est quæ significabat, et rejecta est quæ umbra erat. Propterea etiam modo templum in ea non est, quod constructum erat in figuram illius veri templi, de quo dictum est : Solvite templum hoc, etc. Quia veniente veritate recessit umbra. Sed tamen adhuc in quadam captivitate sumus, quia dum in hoc corpore sumus, peregrinamur a Domino : harum duarum nomina etiam secundum interpretationem sunt notanda. Jerusalem namque visio pacis interpretatur, Babylon vero confusio. Intendamus confusionis civitatem, ut intell gamus pacis vis onem. Harum duarum cives civitatum ab exordio humani

generis insimul currunt permisti, in fine vero se- A nunc fit integre, tibi reddetur, quin perfectum tibi paraudi. Inde etiam nunc distinguuntur cives Baby-loniæ, et cives Jerosolymæ. Has duas civitates duo faciunt amores. Jerusalem quod facit amor Dei, Babylonem vero amor mundi. Interroget se quisque qui amat, et inveniet unde civis sit Dei. Si est civis Babyloniæ, exstirpet cupiditatem, et plantet charitatem; si vero civis est Jerosolyma, toleret captivitatem, speret liberationem. Sub hac figura captivitatis et liberationis psalmus iste cantatur, in cujus titulo sunt duo hi prophetæ Jeremias et Aggæus, et cantant cum inciperent exire. Incipit aliquis de Babydonia exire, cum incipit amare. Multi enim latenter exeunt. Exitur autem inde non pedibus, sed affectionibus. Exitur si qui prius confusi erant cupidi-tate distinguantur charitate. Distincti enim non sunt confusi. Et quamvis corporaliter sint permisti sancto desiderio, tamen sunt distincti. Et si enim propter corporalem præsentiam nondum evierunt, secundum tamen mentis affectum jam exire coeperunt. Audiamus ergo et cantemus, et desideremus cujus cives sumus. Audiamus, inquam, et quæ gaudia nobis cantantur, et quomodo in nobis amor nostræ civitatis reformatur, quam diuturna peregrinatione obliti sumus. Rex etenim noster mittit nobis sacras Scripturas quasi quasdam epistolas, in quibus informetur in nobis amor redeundi. Hortatur autem nos, ut dicatur breviter psalmus iste, ut attendamus peregrinationis miserias atque laborem, et sic semper suspiremus ad patriam plenariam, atque æterna felicitate fruentem. Attendendum vero quod Jeremias excelsus vel altus interpretatur; et designantur per eum homines, hæc insima contemnentes, et alta, id est cœlestia, appetentes. Aggæus vero solemnis sive festivus interpretatur, et signilicat homines adeo provectos, ut jam quietem non quærant, nisi tantum illic ubi gaudia sunt sine fine, et sestivitas est sine intermissione. Ezechiel quoque memoria Dei interpretatur, quod ideo additum est, C quia quidam libri non Aggæum habent, sed Ezechiel. Titulus sic exponitur: Hæc verba reseruntur in finem, quæ sunt psalmus David, id est, fidelium, et determinat uterque, et quid sit psalmus, et quorum s.t, dicens quia est canticum, id est, exsultativus hymnus Jeremiæ et Aggæi, id est, illorum duorum tidelium, qui per duos prophetas significantur. Et est cantalus de verbo, id est, de cognitione peregrinationis; quia enim cognoverunt exsilii amaritudinem, sitiunt ad patriæ dulcedinem, et ideo cantant, exhortantur alios ut idem attendant et idem sitiant. Tunc dico cantatus, cum inciperent proficisci non illi prophetæ, sed significati ab cis. Statim enim cum aliquis de Babylone ire incipit, et dulcedinem patriæ sentit. sic orare, sic bymnire ei convenit : O Deus, hymnus in Babylone non decet te, id est, non decenter hymnitur tibi a Babylonis, quia non est speciosa laus in ore peccatoris, sed hymnus decet te in Sion, id est, decenter hymnitur tibi ab his qui sunt in Sion, id est, in præsenti speculatione. Et tandem integre D supercoelestem habitationem, quam et atrium vocareddetur tivi votum ab eisdem in Jerusalem, quia qui mme exsultat Jacob in proficiscendo, lætabitur Israel in perveniendo. Vel si patres sequamur, utrumque, scilicet, Sion et Jerusalem ad idem reseremus : U Deus, in Babylone organa suspensa habuimus, nec tibi hymnivimus, quia hymnus Babylonis non decet te. In Sion vero supercœlesti, ubi vera speculatio est, decemer tibi hymnitur, quia nullum illic impedimentum, in qua quiddam magnum nobis promittitur, scilicet, auctor pulcherrimie civitatis illius videndus. In qua quoque si non corpore sumus, tamen mente sumus, quia, ut ait Apostolus, Nostra conversauo in culis est. Et si hic corpore inter Babylonios umbulamus, non tamen secundum carnem militamus; et sicut illic mente sumus, ita etiam illic jam mente hymnimus. In Sion, inquam, tibi, Deus, decenter hymnitur, et in Jerusalem, id est, in eadem Sion, ubi perveniemus ad visionem, votum quidem

tunc erimus sacrificium, quando ignis flagrantissimæ charitatis nos totos arripiet in usum suum.

Exaudi orationem meam. Et ut ego veniam et votum reddam, ideo, Deus, exaudi erationem meam, dando mihi perseverantiam contra carnales concupiscentias nos distrahentes, contra quas non consentiendo certamus, quandiu in hac vita sumns. Exaudi dico, ut veniam, sic ut votum reddam, quia necessarium quidem est ut veniam. Nam omnis caro veniet. Christus enim primitias carnis de utero virginis assumpsit, et primitiis assumptis necesse est cætera sequantur. Et ideo omnis generis caro, scilicet, servi, domini, docti, indocti, senes, pueri, venient quidem ad judicium, quia omnes stabimus ante tribunal Christi, sed non omnes venient ad te, scilicet, ut tibi incorporentur, quia quidam veniunt damnandi. Et ideo exaudi me, ut veniam et volum reddam, id est, veniam salvandus, non dam-B nandus.

Verba iniquorum. Ideo necesse est ut exaudias, quia verba iniquorum, id est, Babyloniorum præraluerunt super nos, necesse est, ut in qua civitate aliquis nascitur, discat et linguam et mores gentis; sic et nos conversando inter Babylonios et corum vanitatem, id est, terrena amare didicimus; et qui dam etiam eorum mendacium didicerunt, quia creaturam Creatori præposuerunt. Et ita verba eorum, id est, prava doctrina Babyloniorum prævalnit nobis, quia consensimus; et super nos, quia in pluri-bus; et tainen non oppresserunt, quia tu, Deus Pater, propitiaberis, id est, per propitiatorem tuum propitius eris peccatis nostris, quin etiam impietatibus. Hæc verba satis ostendunt ad quem pertineat hæc propitiatio. S lent enim talia dici sacerdotibus, quia sacrificiis et orationibus Deum faciunt nobis propitium, scilicet, ut invenias eum cognoscentem, et venlam dantem. Sic et Deus Pater misit Filium suum, qui pro nobis obtulit quod a nobis accepit. ipse sacerdos et hostia, ipse oblator et oblatio, et per hunc propitiatorem nostri miseretur.

Beatus quem elegisti. Propitiaberis, inquam, nobis per propitiatorem tuum, qui electus a Verbo tuo, et assumptus specialiter est beatus. Et omnis etiam quem tu elegisti jam dispositione, per illum et es-sumpsisti ad incorporandum, est beatus, quia habitabit tandem, id est, mansorius erit in atriis suis supercœlestibus. Atria enim aliquando pro præsenti Ecclesia accipiuntur, aliquando etiam atria quia solent ornari pro cœlesti habitatione, quæ ornatis-

sima est, ut bic ponuntur.

Replebimur in bonis. Quasi dicat : Interim autem quid? Scilicet, replebimur in bonis domus tua, deberet dicere; sed quia ille unus de quo loquitur est multi, inter quos ipse est, ideo dicit Replebimur in bonis, non Babyloniæ, que sunt aurum, argentum, gemmæ et cætera pertinentia ad vanitatem, sed in bonis domus tuæ. Domum et templum accipit hic vel vit, cujus bona sunt , quæ nec oculus vidit, nec auris audivit, vel etiam domum vocat ad similitudinem hominem dominicum. Deus enim erat in Christo mundum sibi reconcilians. Et exponit quæ sint bona illius domus, scilicet, sanctitas et æquitas, quia templum tuum vei supernum habitaculum, vei illud templum, quod de se dixit : Solvite templum koc, etc., est sanctum, id est, sanctitate plenum, et est mirabile non in auro, non in argento et similibus, sed in equitate; et pertinet sanctitas ad religionem, æquitas vero ad justitiam. Exaudi nos, quasi dicat: Et est conversio ad Christum. Et ut repleamur, ideo tu, Deus, salutaris noster, id est, qui teipsum dedisti ut nos salvares, exaudi nos, tu, dico, qui es spes emerium fixium, id est, in quo per fidem sperant positi in omnibus finibus terre, et si non ubique omnes, et positi in mari, id est, in insulis maris quantumeunque longe. Vel aliter: Es spes omnium finium terræ, id est,

omnium illorum maxime, qui se fecerunt fines terræ, A terram, id est, gentiles terræ inhærentes; et inebriaet etiam illorum qui sunt in mari, id est, qui adhuc hærent mundo, qui designantur per mare, et ideo sunt longe. Nullum enim tam perversum genus est malorum, de que aliqui non convertantur, et cre-

dentes sperent.

Præparans montes. Quasi dicat : Per quod es spes omnium illorum? Per hoc, scilicet, quia præparas montes, id est, quia paras quosdam montes, quosdam præ aliis montibus. Montes sunt sublimes in terrenis, quos Dominus parat duabus de causis, scilicet, ut per eos, vel boni exerceantur, vel ut ab eis sustententur. Præ his montibus paravit etiam quosdam digniores montes, illos, scilicet, quos sol oriens prius illustravit, et per eos iu convalles reluxit, id est, apostolos, per hoc factum est, ut omnes fines terræ in eo sperarent. Et inde dicit præarans montes in virtule tua, non in sua infirmitate. Ex te enim fortes, ex se debiles, ad quod faciendum potens fulsti, quia accinctus es potentia. Alius est qui B cingitur, alius a quo cingitur. Ita et hic homo ac-cingitur, et a potentia divina, id est, a Verbo personaliter sibi juncto accingitur; tu, dico, qui per hos montes conturbas profundum maris, id est, adeo graviter, quod etiam ab ipso fundo commoveas mare. Mare vocat terrenos et sæculares homines amaros vanitate, turbulentos procellis, pravis et perversis cupiditatibus se invicem ut pisces devorantes; profundum vero est cor corum, et quidquid ab intimo conturbatur, gravius conturbatur. Sic et Dominus præconantibus apostolis conturbavit terrenos de geutibus, adeo ut cor eorum a quo processit omnis persecutio illa, quam lingua vel manu exercuerunt in sanctos, ita concuteret, exinaniretur, quo plenum erat, id est, iniquitate, et impleretur quo vacuum erat, id est, æquitate. Et hoc est quod dicit : Qui conturbas profundum maris, et conturbando illud, conturbando etiam sonitum fluctuum, id est, sonantes fluctus ejus maris, hoc est facis ces-sare validas el minantes corum contradictiones. C Quomodo hoc facis? per hoc scilicet, quia gentes præconantibus apostolis turbabantur prius per peccatorum conscientism, et deinde timebunt, id est, valde obstupescent etiam illi qui habitant terminos, id est, fines terræ, vel qui inhabitando se ipsos faciunt fines terræ a signis, id est, propter miracula visa. Signis dico tuis, id est, a te factis, non ab aliis. Juxta illud : Domino cooperante, et sermonem confirmante sequentibus signis. Et hoc modo delectabilis, id est, delectabiles, non laboriosos, facies eis exitus maintini; et exitus vesperi, id est, contemptus mundana prosperitatis et adversitatis. Ut si forte aliquis potens volens te ad injustitiam aliquam impellere, aliquod terrenum lucrum magnum tibi of-fert, sed tu e contra attende Dominum dicentem tibi: Quam commutationem dabit homo pro anima sua? aut quid prodest homini si totum mundum lucretur, anima vero detrimentum patiatur? Et item : Ego bonum tuum, ego divitiæ tuæ, non mundus; ego D promitto æterna, mundus transitoria. Et atlende hæc et similia, non erit tibi grave, sed delectabile lucrum illud contemnere; si vero ille videns promissa nihit valere, minis et pœnis aliquibus tentet te vincere, attende hoc in corde tuo : Dominus meus præcipit mihi : Nolite timere eos qui corpus occidunt, animam autem non possunt occidere. Et etiam recuritatem de corpore promittit mihi dicens : Et capillus de cupite nostro non peribit. Quare hunc non formidabo. Quid enim poterit mihi facere iste, quod Dominus meus prior non passus sit? Attende etiam multa similia, et sic delectabilis erit tibi adversitas. quam ille minatur contemnere. Designatur autem per matutinum prosperitas, propter lucis lætitiam, per vesperum vero adversitas, propter noctis tristitiam.

Visitasti terram et inebriasti. Hoc, inquam, modo, delectabilem facies eis matutino contemptum, et vesperi, quia visitasti jam dispositione per gratiam

sti eam, id est, compluisti eam verbo doctrinæ, adeo quod inebriasti cam præclaro calice tuo. Ebrietas felix, satietas salutaris, quæ quanto copiosius sumitur, tanto magis sobrietatem mentis donare dignatur. Et multiplicasti locupletare eam, id est, multipliciter in spiritualibus donis locupletasti eam, quia alii data est scientia linguarum, alii gralia sanitatum, alii discretio spirituum, etc.

Flumen Dei repletum est aquis. Quasi dicat : Per quod inebriasti, per quod eam locupletasti? Per flumen scilicet, id est, per priorem populum de Judæis credulum, a quo velut a flumine rivi doctrium in alios perfluxerunt. Quod flumen repletum est aquis Dei, non demergentibus, sed reficientibus, id est, doctrinis spiritualibus a Deo Patre datis. Sed licet per flumen dicam hoc factum, tamen non flumen, sed tu parasti cibum, id est, reficienten doctrinam illorum, qui per terram designantur. Tu, dico, parasti, quoniam præparatio ejus est ita, id est, per te solum fit, quia fit per gratiam quam nemo

potest dare, præter te solum.

Rivos ejus incbria. Quasi dicat : Bonis principiis, Domine, bonos exitus junge, scilicet, inebria rivos ejus terræ. Rivi proprie sulci sunt in terra, quibus aqua manat. Ilic autem per rivos intellige capaces validæ docirinæ. Et est dicere : Scindatur, Domine, duritia cordis corum vomere verbi tui, ut fiant in eis rivi, per quos aquæ vivæ ad alios defluant; et hoc modo multiplica genimina, id est, generationes ejus terræ, scilicet, ut per quasdam credentes alii credentes flant, et per illos alii, ut sic numerus fidelium augeatur; et vere ita facias, scilicet, rivos ejus inebriabis, quia etiam germinans, id est, quisquis credere nunc incipiens, lætabitur in stillicidiis ejus fluminis, scilicet, rivos ejus inebriantis; per stillicidia autem lacteam doctrinam, aptam, scilic t, pra-vis accipe, de qua Apostolus : Non potui vobis tanquam spiritualibus, sed tanquam carnalibus, et quasi parvulis in Christo lac vobis potum dedi, non escam. Sicut enim aliquis plantaria sua rigans, quibusdam scilicet, quæ jam radices fuerunt rivos inducit, aliis tantum stillando humorem infundit, sic Deus minores credentes lacte nutrit, majores vero quasi pane vel valida doctrina pascit. Potest etiam ita legi iste versus, ut ejus semper ad flumen referatur, et ut partes ejus fluminis rivi et germinans accipiantur, et per rivos intelligantur, ut in alia sententia capaciores; per germinantem vero minus capaces, in quos doctrina adhuc ab aliis instillatur.

Benedices coronæ anni benignitatis tuæ. Istud quomodocunque illud varietur, codem modo benedices, id est, augmentum dabis coronæ, id est, gloriæ anni benignitatis, id est, fertilitatis tuæ. Cum dicit coronam, intellige victorize gloriam. Coronabantur enim victores ad gloriam, et ideo corona ponitur pro gloria ; benignus vero est annus, fertilis annus. Incœpit autem iste fertilis annus de quo agetur in secunda seminatione. Dum enim facta sunt seminationes. Primum seminaverunt prophetæ in solis Judæis, quod apostoli messuerunt, quia per doctrinam prophetarum sancti apostoli instructi sunt. Unde dictum est : Alii laboraverunt, al.i messuerunt. Deinde autem illud idem semen purificatum secundo seminatum est in omnes gentes ab apostolis, super quod inimicus homo zizania seminavit, quia multas hæreticas doctrinas diabolus superinduxit. Et in hac secunda seminatione cœpit annus fertilitatis illius, de qua dictum est : Lælare, sterilis, quæ non paris, et cætera; duratur usque in finem sæculi. Benedices, inquam, et, te benedicente, campi tui, id est, hamiles tui, id est, credentes, replebuntur verbo, id est, omni virtutum plenitudine. Et hoc respicit ad humiles de Judæis. Pinguescent speciosa deserti, id est, corda gentilitatis prius squalida sentibus pe catorum, modo facta speciosa ornamento virtutum, pinguescent in bonis operibus; et ideo colles, id est, prælati eorum acciagentur exsultatione, id est, plenariam habebunt A runtur successores, ubi non erunt decessores. Et exsultationem. Profectus enim subditorum magnum quia Judzi hanc spem promissam sibi tenebant, ideo gaudium est prælatorum. Et non solum colles, id est, prælati inferiores, sed etiam arietes duces ovium, ct alios in fide generantes, et ideo utroque cornu ferientes, id est, supremi princires Ecclesiæ. Ut sancti apostoli et eorum successores et evangelistæ induti sunt exsultatione, id est, plenariam jam habuerunt et habebunt exsultationem; et hoc ideo, quia valles, id est, humiliores tandem his de illis atundabunt, non hordeo hispido, id est, carnali doctrina, sed frumento delectabili, id est, doctrina spirituali. Quanto enim aliquis humilior, tanto in spiritualibus sublimior: Et clamabunt, id est, omnem intentionem suam ad Deum dirigent et subditi et prælati. Et vere clamabunt, quia dicent hymnum, scilicet: Te decet hymnus, Deus, in Sion. Non enim est clamare, nisi sit hymnum dicere.

# IN PSALMUM LXV.

# lu sinem canticum psalmi resurrectionis. ARGUMENTUM.

Et hic reditum populi designat verum ex persona illorum loquens, qui inter eos merito celsiores, cum superius carmen totius populi preces et vota contineat. Alite, vox apostolorum ad populum.

## EXPLANATIO.

Apertus est titulus lætitiam dominiçæ resurrectionis non solum Judæis, sed et gentibus insinuans. Contra persuasionem Judæorum, qui se dicebant solos ad beatum vitam præ omnibus pertinere, mater Ecclesiæ spem generalis resurrectionis interpositis tribus diapsalmatibus læta decantat. Primo ordine hortans unirersitatem ut de Domini resurrectione congaudeat, quæ cunctis erat fidelibus æterna præmia præstatura. Secundo ordine invitat omnes, ut veniant ad Dei opera consideranda, quatenus una credulitas jungat, qui unum pramium exspectant. Tertio iterum monet gentes, C ut Dominum benedicant, qui nos licet diversis probet tribulationibus, tamen ad requiem suæ miserationis adducit. Quarto ordine iterum invitat universitatem, ul cum monita exemplo liberationis sue amplius confidat in Domino, benedicens eum, quoniam orationem e us exaudire dignatus est.

# COMMENTARIUS.

Jubilate Deo omnis terra. In finem psalmus David cantici resurrectionis. Hæc verba referentur in finem, quæ sunt Psalmus David, id est Abraham, Moysi, et aliorum de priori populo sidelium, attendentium per Evangelicam gratiam et spem resurrectionis com-munein gentium et Judæorum concorporationem futuram : psalmus dico qui est cantici, id est lætitiæ non cujuslibet, sed resurrectionis delicientis. Quæ enim major lætitia, quam cui nulla intervenit tristi-tia? Agit enim psalmus iste de resurrectione, ſacta jam in capite, futura in corpore : quia quidquid præcessit in capite, sequitur et in corpore, et haccestspes D etiam per suos : istud vero specialiter per seipsum nostra. Ad hoc enim credimus, ad hoc duramus, ad hoc perseveramus in tanta malignitate hujus sæculi, consolante nos spe, antequam spes siat res. Spes autem erit res, cum et nos resurgemus, et iu colestem habitum mutati æquales angelis erimus. Hanc spem Judæi sibi promissam tenebant, et de bonis et quasi justis operibus multum gloriabantur, quod legem acceperant, secundum quam vivendo et temporalia bona acciperent, et talia in futuro sperabant, de qualibet hic gaudebant. Ideo etiam Sadducæis resurrectionem non credeutibus respondere non potuerunt. Si enim talia in resurrectione non sperarent, in quæstione Sadducæorum non deficerent. Dominus autem promittens angelorum æqualitatem, non carnis humanæ corruptionem, quæstionem solvit, et ait: Erralis, nescientes Scripturas, neque virtutem Dei, neque in resurrectione, neque nubent, neque nubentur, neque incipient mori, sed æquales erunt angelis Dei; nec quie-

quia Judzi hanc spem promissam sibi tenebant, ideo se solos ad beatam vitam resurrecturos putabant, propter opus legis et justificationem Scripturarum, quas ipsi soli habebant, gentes vero non habebant. Quapropter psalmus iste agit contra præsumptionem et superhiam eorum pro fide gentium ad eamdem spem resurrectionis vocaturum : et quis de immensa et ineffabili lætitia psalmus iste agit, ideo a jubilatione sic incipit, Omnis terra, id est non solum Judai, sed et vos gentiles per omnem terram diffusi, Jubilate, id est erumpite in vocem gaudiorum, si non sufficitis in voce verborum : et hoc Deo, id est ad laudem Dei, qui nos etiam ad spem resurrectionis vocavit. Attende quomodo commendat universitatem Ecclesia, cum dicit : Jubifate omnis terra. Qui enim vult in parte esse, ut Africani voluerunt, ille non vult jubilare, sed ululare. Et quasi dicat : Si jubilatis interius, ut Deus audiat psalmum dicite, id est, B bene operamini exterius, ut proximus videat, et exemplum accipiat : et hoc non ad laudem vestram, sed nomini ejus glorificando, ne sitis de illis qui vo-luerunt suam justitiam, et justitia Dei subditi non esse. Et hoc modo jubil indo, scilicet psallendo, date et anima et corpore *gloriam laudi ejus*, id est, glorio-sam laudem non nobis, sed ei, id est, Deo a quo

habetis quidquid boni habetis.

Dicite Deo. Alia positio est, et est dicere: Dicite ut intelligatis, et inde ostendatis Deo, id est ad landem Dei: Domine, quam terribilia sunt opera tua, id est quanto terrori habenda sunt opera tua. Unde terribilia? scilicet qu'a ex parte contigit cæcitas in Israel, scilicet ut plenitudo gentium intraret. Gaudete ergo gentes sic, ut contremiscatis. Attende ramos fractos propter elationem, et oleastrum inscrtum propter bonitatem, et facti participes pinguedinis olivæ nolite superbire. Rami fracti sunt propter iafidelitatem, tu autem fide ista, noli altum sapera, sed time. Si enim naturalibus ramis non pepercie, nec tibi parcet. Potens enim Deus est illos iterum inserere. Quod etiam factum est ita. Resurrexit Dominus, multi crediderunt in eum. Et qui ante non cognoverant dum crucifigerent eum, crediderunt et cognoverunt. Donatus est sanguis Donaini homicidis, ut non dicam deicidis, et sanguinem quem per savitiam fuderunt, per gratiam biberunt. Dicite etiam Deo sic, ut intelligatis : Domine, inimici tui Judæi mentiuntur tibi, id est, ad tuam gloriam. Nam mentientur in multitudine virtutis tuæ, id est ut multa potentia tua appareat. Aliter enim in hoc mendacio fuit, quam in aliis esse solet. Alia enim mendacia deprimere solent. Mendacium autem Judæorum contra Dominum non fuit ad depressionem, sed ad magnam virtutis ejus exaltationem. Ad hoc enim mentiti sunt ut crucifigeretur : crucifixus est, mortuus est et resurrexit, in quo potentia ejus potissimum essulait. Majus enim suit mortuum resurgere, quam non mori. Et alia signa quæ secit, operatus est tantum, et ideo maximum est aliorum omnium. Quod etiam ipse Dominus ostendit dicens: Generatio mala et adultera signum quærit, et signum non dabitur ei, niei signum Jona prophetæ. Quia sicut Jona fuit in ventre ceti tribus diebus, et tribus noctibus, ita erit Filius hominis in corde terræ. Et ita cum interrogarent eum, Quod signum dabis nobis, quia hæc facis? Respondit : Solvite templum hoc, et cætera. Et in hoc mentiti sunt ei, quia imposuerunt ei : quia quod dixerat, Solvite templum hoc. Quod et mendacium fuit, quantum ad illos : quia hoc non dixerat, et tamen verum fuit, quia ipse Christus vere illud solvit; nam et ipse se tradidit, et Deus Pater eum tradidit, et Judas eum tradidit : Judas quiden magistrum prodidit avaritia, Christus vero dedit se ex gratia ; Judas accepit præmium nequitiæ, Christus vero laudem habet gratiæ. In hoc quoque eodem mentiti sunt ei, quando falsos testes, qui com resurrexisse negarent, conduxerunt : auctus est nu. A mus. In ipso dicit : Quia et si ad tempus est humiliamerus mentientium, at augeretur merces credentium. Resurgens Dominus discipulis apparuit, non inimicis: crucifixus antem apparuit omnibus. Resurgens vero Dominus solis fidelibus, ut qui vellent crederent, et spem resurrectionis haberent. Potest et aliter iste versus exponi, ut dicatur, Dicite Deo, ut intelligatis : Domine, quam terribilia sunt opera tua, id est quanto terrori debent esse omnibus hominibus, maxime vero ingratis, opera tua. Quæ opera? hæc scilicet, quod rex angelorum factus est unus mortalium. Et qui invisibilis est in suis, visibilis fac us est in nostris, et incomprehensibilis voluit comprehendi, et cætera talia. Hæc, inquam, opera tua vere sunt terribilia. Sed tamen inimici tui Judæi mentieutur in multitudine virtutis tuæ; id est, in signis illis, per quæ ostendetur multa potentia tua : quia dixerunt : In Beelzebub principe dæmoniorum ejicit dæmonia, et multa similia: quod tamen erit tibi, id est, ad gloquanto magis fuerit intensa, tanto pollentior erit tua gloria.

Omnis terra. Inimici quidem mentiuntur de le, non venerantur te, et ideo, Domine, omnis terra, id est, gentium terrenitas conversa adoret te, id est vencretur te in mente, et psallat tibi ore, et psalmum dicas in opere, et hoc non ad laudem suam, sed no-

wini tuo glorificando.

Venite et videte. Ostendit quomodo debeant adorare et psallere Domino. Venite vos gentes confitentes, relinquite illos mentientes, et videte sicut videnda sunt opera, scilicet Dei, ut credatis opera Dei, qui est terribilis in consiliis habitis super filios hominum. Filius enim homines terribilis est in consiliis super filios hominum, quia illi machinati sunt acerba et fraudulenta consilia, scilicet ipsum crucifigendi etinterficiendi; ipse vero excæcandi et salvandi. Humiles quidem salvandi, superbos excæcandi. Et ad hoc excæcandi, ut excæcati humiliarentur, humiliati confiterentur, confitentes salvarentur. Vel aliter, Terribilis est in consiliis super filios hominum: quia consilium quod illi machinati sunt ad unius mortem, hoc ipse convertit ad multorum salutem.

Qui convertit mare in aridam; in flumine pertransi-bunt pede, ibi lætabimur in ipso. Videte, inquam, opera Dei. Quæ vero surt opera illa? llæc scilicet, quod inse convertit mare, id est illos qui prius erant amaricantes falsitate, et turbulenti pravis cupiditatibus, et per detractionem facti velut pisces se invicem comedentes, convertit in aridam terram, id est, fecit arabilem terram, et sitientem dulcis agum, id est sanæ doctrinæ : ut dicant : Anima mea sicut terra sine aqua, sitivit ad te, Domine. Et illi qui prius erant mare, positi in flumine, pertransibunt pede. Flumen est mortalis vita nostra, quæ nulla stabilitate viget, sed semper in fluxu est. In hoc flumen pervenious equitando, id est superbiendo et prævaricando in primo parente : pertransire vero hoc flamen non D poterimus, nisi pœnitendo, id est nisi nos humiliando. Est enim nobis data spes cujusdam resurrectionis in qua nec in anima erit aliquid culpabile, nec in corpore aliquid mutabile. Sed ad hanc rervenire non poterimus, nisi illi animas nostras humiliemus, er illum imitemur qui dixit : Gaudete, quia ego vici mundum. Potest autem hunc aliquis fluvium sibi et perturbare et linire. Si enim misera anima raptetur cupiditatibus, quanto magis raptatur, tanto magis et Sumen perturbat, et se in ipsum præcipitat. Stet ergo misera anima vel in littore, vel saltem in slumine, nec raptetur fluctibus cupiditatis pravæ, et se humiliet ut quandoque valeat enatare, et boc est quod dicit : Qui prius erant more, positi in flumine per elationem, pertransibunt flumen pede, id est per humilitatem, et ibi, id est in transitu, lælabimur non in nobis, sed in ipso. Per nos enim contristati sumus, quia per superbiam nostram lapsi sumus : in ipso vero lætabimur, quia per ipsum vere resurge-

tus ex infirmitate nostra, tamen dominatur non per aliud, sicut multi dominantur per milites suos, sed in propria virtule sua dominatur dominatione cunte in æternum; quia Christus resurgens a mortuis, jam non amplius moritur. Nec hanc gratiam, scilicet transitum supradictum solis Jud eis concessit, qui tantum pretium dedit, id est qui se ipsum obtulit : sed etiam oculi ejus respiciunt super gentes, id est misericorditer respexit gentes, quia concessit eis eamdem gratiam, spem scilicet resurrectionis. Quare qui exasperant, id est Judei qui invident hanc gratiam gentibus, et in hoc sibi Deum exasperant, id. est, iratum faciunt dicentes : Quid profuerunt nobis opera legis, aut quid valuerunt nobis scripta prophetarum? Ecce nobis Evangelium, et gentilius Evangelium. Ecce nobis spes resurrectionis, et gentibus spes resurrectionis, et similia his, inquam, tales non exultentur in semetipsis amplius, id est, non præsuriam tuam, quia cognoscetur eorum falsitas : quæ B mant de justitia sua, vel de meritis suis : quia lex non est eis justificatio, sed prævaricatio. Et ideo in se ipsis humilientur recognoscentes se pares gentibus, quia occlusit Scriptura omnia sub peccato, ut in il'o qui in æternum dominantur, exalte tur. Potest ctiam ad gentes hoc referri, ut sic dicatur : Ille, inquam, misericorditer respexit gentes, illi vero de gentibus qui exasperant eum, permanentes in infidelitate sua, et hanc gratiam vocationis non attendentes non exaltentur amplius in semetipsis, id est, non præsumant amplius de magnitudine ingenii et libertate arbitrii : sed in se infirmentur ut in ipso exaltentur.

Benedicite, gentes, Doum nostrum, et auditam fucite vocem laudis ejus. Quia oculi Domini super gentes respiciunt, ergo, gentes, benedicite Deum; vel etiam ita simpliciter continuari potest, Venite, inquam, gentes, et benedicite Deum, id est, bona opera facite; quas videntes alii, glorificent Deum patrem vestrum qui in cælis est. Deum dico vestrum, id est, qui Deus est non Judworum tautum, sed etiam gentium: hoc ideo priores illi perfecti, qui hic loquuntur, dicunt : ut per hoc doceant se vidisse per Spiritum sanctum gentes, sicut Judæos, vocandas ad gratiam. Benedicite, inquam, et facile auditam vocem laudis ejus, id est, facite humiliando vos in omnibus, ut alii audiant. id est, intelligant, qua voce vos laudetis Deum. flac enim vox est, qua vere laudetur Deus, ut nihil sibi aliquis attribuat nec de se præsumat : sed ontnia ad Deum referat dicens, Gratia Dei id sum quod sum.

Qui posuit animam meam ad vitam: et non dedit in commotionem pedes meos. Benedicite, inquam, gentes. Deum. Deum dico, qui et nos et Judwos, qui per nos justificari ex lege non poteramus, sicut et vos justilicavit. Quod æquipollenter intelligi datur cum dicit: Deum dico qui unimam meam ereptam ad mortem posuit, id est, humiliavit ad verain vitam, et perseverantiam etiam mihi dedit, id est stabilem me fecit: quia non dedit pedes meos interiores, id est, affectiones meas in commotionem, id est, in aliquid quod vere motus possit dici, ita ut commoverer, id est, ut sic moverer interius, ut eliam moverer exterius perducendo illum ad actum.

Quoniam probasti nos Deus; igne nos examinusti sicut examinatur argentum. Quasi dicat : Unde in te commotio? Ideo scilicet, quoniam multas patimur tentationes et tribulationes. Quare pateris? Quoniam tu, Deus, probasti nos, id est, in probationem duxisti nos, et quomodo probaverit ostendit, scilicet examinasti nos igne, id est, ferventissima tribulatione, et hoc ita sicut examinatur argentum. Quasi dicat : İgnisti nos, sed non incinerasti nos. Ignisti nos non ut absumeres, sed ut purgares. Argentum examinatur non ut absumatur, sed ut purgetur. Potest et alia similitudo jam alibi dicia, ab argento examinato trahi. Sicut enim argentum examinatum, tunsum non dissilit, sed in longum et in latum crescit; ita qui perfecte tribulationis igne, pro fide recorti sunt, tunsi ab inimicis non dissiliunt, id est in charitate non deficiunt, A etiam hoc totum de præsenti legi, ut sic dicatur : Introsed charitas corum in latum extenditur; quin etiam usque inimicos porrigitur, in longum etiam per perseverantiam ducitur.

Induxisti nos in laqueum, posuisti tribulationes in dorso nostro. Ustendit per partes probationem. Quasi dicat: Vere examinasti nos, quia hoc et hoc modo induxisti, inquam, nos in laqueum, id est, in catenas et in carcerem et in similia, quibus caro quidem vinceretur, anima vero absorberetur; et quibus non irretiremur, sed expediremur, et posuisti tribulationes in dorso nostro, id est, fecisti nos incudem omnium tribulationum. Male enim erecti eramus, sed tu nos incurvasti, ut incurvati bene erigeremur. Præterea imposuisti homines super capita nostra, id est, tantam potestatem hominibus pravis, id est, tyrannis super nos dedisti, ut etiam capitalem de nobis darent sententiam. Toleravimus enim superiores, quos novimus adversitas, et sic etiam per aquam transivimus illæsi, id est per prosperitatem, quia non nos extulit prosperitas, non est enim tutum per aquam transire, quia facile solvitur prosperitate, nisi prius indurue-rit integre in tribulationis fornace. Testa namque nisi prius consolidetur, præ calore in aquam missa diffiuit. Transivimus, inquam, per ignem et aquam, et tu eduxisti ab igne et aqua illæsos : et eduxisti nos in refrigerium, id est ut refrigeratam habeamus con-scientiam. Gloria enim nostra hæc est, testimonium conscientiæ nostræ; et ab hoc refrigerio duces nos in ferventissimum ignem, quia ego introibo in domum tuam supercœlestem ens in holocaustis, quia totus accendar igne flagrantissimæ charitatis, ut sim Deo holocaustum. Holocaustum enim interpretatur totum incensum, et deberet dicere: Introibo in domum tuam in holocausto. Sed quia iste unus qui hic loquitur, est in multis, ideo dicit : Introibo in holocaustis, Deo vota mea, id est, quæ æquum ut tibi reddam, scflicet, hymnum laudis, juxta illud : Cumque omni militia cœlestis exercitus hymnum glorlæ tuæ canimus s. f. d. Vota, d., quæ lubia mea interiora, id est, labia cordis, quia tibi loquor, distinzerunt ab exterioribus votis, tibi esse offerenda. Et quæ etiam os meum exterius locutum est in tribulatione, quia nec tribulatio potuit mihi hic vota illa, id est, laudem tuam extorquere. Ille Deum laudat in tribulatione, quem non frangit tribulatio, sed semper dicit cum beato Job citharcedo optimo: Dominus dedit, Dominus abstulit. Sit nomen Domini benedictum. Ideo autem dicit : In tribulatione men, quia tribulatio utilis est et necessaria, quia facit hominem devotiorem.

Holocausta medullata offeram tibi cum incenso arietum, offeram tibi boves cum hircis. Reddam tibi, inquam, vota, et quæ vota? Scilicet, of eram tibi ho-locausta medullata, id est, placentia. Pinguia enim holocausta erant acceptabiliora, scilicet, offerain tibi laudem integram, et charitatem intimam, que D intentissime clamem. Et ideo ad ipsum clamavi, placent tibi. Et hoc cum incenso arietum, id est, per orationem sanctam pro me ab arietibus, id est, a sanctis patribus, qui nos in fide genuerunt, et per meam orationem non dissentientem a traditione ipsorum sanctorum patrum; quæ Deo ira est delectabilis, sicus suavis est alicui odor incensi Vere enim Deo est gr.t:m, quod quidem probatur ab auctoritate sanctorum Patrum non esse dissonum. Offeram, inquam, holocausta, et offeram tibi boves, id est, magistros meos triturantes me. Et hircos, id est, in peccatis felidos offeram tibi, non tantum per se hircos, sed ita ut boves sint cum hir is, id est, ut illi qui prius erant hirci a bobus sint triturati, et in eis jucorporati, quia hoc etiam tibi placet sacrificium, si peccatores bic convertantur, et bonis concorporentur. Nec te turbet quod dicit : Offeram boves et hircos, quia in illo priori populo qui hic loquitur, quasi unus sucrunt et boves et hirci conversi. Potest

ibo tandem in domum tuam supercoelestem, et ut introeam, reddam tibi nunc interim vota mea, illa, scilicet, quæ labia mea interiora distinzerunt, id est, discreverunt, scilicet, ut me accusem, te laudem. Te Dominum dico, me servum; te me non indigere, me sine te esse non posse, et similia. Et quæ os meum exterius maxime locutum est in tribulatione, ubi oportet me devotiorem esse. Tribulatione dicit mea, id est, mihi utili et necessaria. Ilolocausta mea distinzerunt, inquam, labia mea, vota tibi reddenda, et bæc distinguendo offeram tibi holocausta mea, id est, intima charitate intus referta, ut non te tantum amem in superficie, sed in intimo amore, et exterius saginata fide, et spe, et bona operatione. Pecus enim medullatum et interius medullis est plenum, et exterius saginatum. Et est quasi dicat : Non deliet esse vacuum et aridum, quod tuæ majest ti est offenobis pejores. Et hoc modo transivimus per ignem adversitatis et tribulationis illæsi, quia non fregit nos B a fide, vel a spe. Et hoc faciam, vel cum incenso arietum, ut prædiximus; vel quia quidam libri habent cum incensu, quod significat incendium. Ita possumus dicere: Offeram tibi holocausta mea cum incensu arietum, id est, incendendo et destruendo in me lasciviam, quæ per arietem designatur; et offeram tibi boves cum hircis, id est, et boves et hircos item cum incenso, id est, incendam in me cervicositatem et superbiam, quæ per bovem designatur; et incendam in me peccatorum fetorem, qui per bircum designatur. Et hæc incensa tibi offeram, quia boc erit tibi delectabile sacrificium.

Venite, et audite, et narrabo, omnes qui timetis Deum, quanta fecit anima mea. Alia item gentium invocatio, nec superfluit toties vocari, cum quidam adhue sint pigri, multoties tamen vocati. Quasi dicat: Venite, nationes longinquæ, benedicite Deum, gentes; vos etiam, omnes (gentes) qui timetis Deum casto timore, venite passibus fidei, audite aure audiendi, quia quisque erit ibi holocaustum, et ibi reddum tibi cet narrabo vobis. Non est narrare, nisi prius sit Deo vota mea, id est, quæ æquum ut tibi reddam, c timere. Quid narrabo? Scilicet quanta bona secit Deus animæ meæ: Hoc priores de Judæis, qui in hoc psalmo loquuntur, non invidentes evangelicam gratiam et concorporationem gentibus, ideo eis annuntiant, ut attentius ad fidem veniant, et camdem

quam et ipsi gratiam accipiant.

Ad ipsum ore meo clamavi, et exaltavi sub lingua mea. Narrabo, inquam, quanta fecit Deus anima meæ, quia hæc duo mihi maxime fecit, scilicet, quod qui prius clamabam ore non meo, jam clamavi ore meo. Et qui prius clamabam ad Jovem, scilicet, et ad Saturnum, et ad cætera dæmonia, jam clamo ad ipsum verum, scilicet, Deum. Ille non clamat suo ore, qui et si attente satis agat, non tamen hoc agi, pia intentione. Clamat vero ore suo cordi consono aliquis, quando quod exterius agit, vel loquitur attente, ex pia procedit intentione. Et est breviter dicere: Ilæc duo præcipua bona fecit mihi Deus, ut et ad ipsum clamem, et ore meo clamem, id est, quia eum exaltavi, id est, omnibus præposui sub lingua meu, id est, in corde meo. Vel quia in eo pracipue exaltavi, quod propter libros quosdam dicitur, qu. habent Exsultavi. Cor vero ideo sub lingua esse dicitur, quia quasi quoddam subjectum linguæ est. Prior enim cogitatio, deinde lingua, id est, locutio. Vel ideo etiam dicitur sub, quia per se non potest patere cogitatio, sed per linguam aperitur.

Iniquitatem si. Vere eum exsultavi sub lingua mea. quia non fuit iniquitas in corde meo, talis, dico, quam ego aspicerem, id est, quæ mihi placeret. Non enim penitus iniquitatem denegare possumus, quia si dixerimus quod peccatum non habemus, nos ipsos seducimus. Nec ille in cujus corde est inquitas, Deum exaltat, vel in Deo exsultat, vel ubi proximus deprimitur, nunquam Deus exaltatur. Nec duobus dominis possumus servire, et ideo dicit:

Iniquita'em non aspezi in corde meo. Nam (quasi dicat) A bonis et malis, et aufertur bonis et malis. Si enim si aspezi, non Deum exaltavi, et ideo non exaudiet me Dominus; quia autem non aspexi, propteren exandivit me Dominus ad ipsum clamantem. Et vere exaudivit, quia attendit voci deprecationis mea, id est, intense deprecationi meæ pro peccatis factæ. Unde benedictus sit Dominus, et repetit unde, quia mon amovit orationem meam pro perseverantia factam a se, et misericordiam suam circa utrumque, scilicet, circa deprecationem, et circa orationem non amovila me, quia et peccata remisit, et constantiam dedit.

# IN PSALMUM LXVI.

In finem, in hymnis psalmus cantici David. ARGUMENTUM.

Hoc quoque carmine reditus popu'i ex Bahylone prædicitur, in quo lisdem verbis reversorum alacritas indicatur, quibus ut sacerdotes populo benedicerent, lege scriptum est.

## EXPLANATIO.

Humnus et canticum laudationem significant, quæ ut Domino tantum Christo data monstretur, præmittitur in finem. Post canticum resurrectionis propheta deprecatur ut benedicti ad divinam cognitionem deducamur, ad quam nostra non possunt merita pervenire. Prima ergo parte, fidelibus loquens, supplicat ut be-nedici cum ipsis mercatur a Domino, quatenus illuminati corde in cunctis gentibus Christum Dominum prædicandum esse cognoscant. Deinde conversos ad Dominum prophetiæ spiritum confitendum illi dicit a populis, quia gentes judical in aquitate. Ter io eumdem versum repetit, quem superius dixit, hoc in mysterium adjiciens, quia fructum suum terra jam protulii, et ideo frequentato verbo postulat nos debere benedici.

# COMMENTARIUS.

Deus misereatur nostri, et benedicat nobis. In finem in hymnis psalmus cantici David. Oratio. David sancti C. viri de primitivo populo patriarchæ, sive prophetæ, sive etiam sancti apostoli, providentes per Spiritum sanctum futuram esse concorporationem Judæorum et gentium, et utrisque communicandam evangelicam gratiam, et resurrectionis gloriam, orant in hoc psalmo, ut per totum orbem illæ aliæ oves illuminentur vultu Dei super eas, qui in eis propter ido-lolatriam maxime obscuratus fuerat, in unum quiddam aggregentur, et fiant unum ovile, quia est unus pastor. Et hortatur nos non de his qui extra sunt desperemus, sed semper pro ipsis ut introcant, et nobiscum intus sint oremus, et ut se qui sic orant imitemur : Deus misereatur nostri, et benedicat nobis. Dominus et Pater noster vere agricola dicitur, juxta quod Apostolus testatur dicens: Dei agricultura estis. Dei ædificatio estis. Ipse colit nos, ut inhabitet nos tanquam ædificium suum, et sic misereatur nostri. Colit etiam nos tanquam agrum suum, tanquam vipeam suam, ut multum fructum afferamus, et sic benedicit nobis. Cantemus ergo hæc ei tanquam agricolæ compluenti nos, dicentes nos non sterili devotione, non inani voce, sed veraci corde: Deus miserealur nostri, inhabitando nos, el benedical nobis, ut multum fructum afferamus. Cum Dens nos benedicit vel nos benedicimus Deum, nos egemus, ipse vero nec benedictione nostra augetur, nec inaledictione minuitur. Sed qui ei maledicit, ille minuitur, sic et qui ei benedicii, augetur. Et est prior ejus b nedictio in nobis, consequens vero est ut nos eum Lenedicamus. Ejus benedictio est quasi pluvia, nostra vero est quasi fluctus. Multis autem modis rogant homines ab eo se benedici, id est, multipli-cari. Alii enim in pecunia, alii in potentia, alii in gloria, alii in liberis, alii in agris, alii sic, alii sic. Et hæc benedictio datur etiam inimi-cis. Est vero alia benedictio quæ reservatur solis amicis. Illa autem benedictio temporalis commoditas est communis bonis et malis, quia datur et

solis bonis darentur, putarentur mali Deum tantum esse colendum propter illa bona. Si enim solis malis darentur, dubitarent infirmi credere, et adhuc minus capaces regni Dei, quia timerent hæc temporalia sihi deesse. Item si solis bonis auferrentur, id est, timor in infirmis esset; si vero solis malis auferrentur, putarentur ea vera esse bona, quorum ablatione plecterentur mali; et ideo communiter Deus dat et aufert ea bonis et malis. Bonis quidem dat, ut consoletur ipsos itinerantes, malis vero dat, ut per eos bonos admoneat alia bona esse eis quierenda, quæ non sint cum malis communia. Cum dat ea bonis, non inde extollantur; et cum aufert, non frangantur. Cum dat, habeant ea, non ad damnationem, sed ad consolationem. Iste autem qui hic loquitur, qua benedictione ab en rogat se benedici? Non utique temporali, guam non pro magno habet. sed illa alia quam servat amicis, et quam dat solis B justis, scilicet, ut illuminetur vultus ejus super nos, quia hunc solem communiter illuminat super honos et malos; et hanc lucem communiter vident etiam pecora cum bonis et malis. Sed hoc aliud lumen, quod solis justis datur, scilicet quia beati mundo corde, quoniam ipsi Denm videbunt. Pro hoc rogat iste qui hic loquitur, scilicet, ut vultum suum illuminet super nos, id est, ostendat nobis vultum suum, id est, voluntatem suam, quid nos facere velit, scilicet ut quod latebat nobis aperiatur, id e-t, veritas præceptorum ejus; et quod erat, sed absconditum nobis erat, illuminetur super, id est, reveletur nobis, per quod idem quod prius expressius dicitur. Vel aliter: Illuminet vultum suum super nos, id est, ostendat nobis imaginem suam. Quasi d.cat: Impressisti nobis, Domine, vultum tuum, fecisti nos ad imaginem tuam, fecisti nos nummum tuum. Sed non debet imago tua in tenebris remanere, et ideo mitte radios sapientiæ tuæ, ut depellat tenebras nostras, et vultus tous in nobis eluceat, id est, recognoscamus in nobis imaginem tuam, juxta quod in Canticis canticorum: Si cognoveris temetipsam, o pulchra inter muli:res, id est, si attendis te ad iniaginem Dei factam. Quasi dicat: O pulch a. id est, o pretiosa anima sanguine Agui immaculati redempta, attende quanti valeas, cogita quid pro te datum sit. Dicamus ergo et optemus ut illuminet vultum suum super nos. Vere vultus Dei, quem gestamus, sacra est in imagine sua. Iniqui autem nolunt imaginem Dei in se attendere, ut vultus ejus super eos illuminetur, scilicet, ut dicant : Illumina, Domine, tenebras meas. Ac si dicant: In tenebris peccatorum sum, radio sapientiæ tuæ discutiantur tenebræ meæ, ut appareat vultus tuus; et si forte per me appareat, deformis effectus reformetur a te, quod formatum est a te. Cantemus ergo Domino Deo nostro, tanquam agricolæ, ut misereatur nostri et benedical nobis, el illuminet rultum suum, non quantum ad se, qui nunquam fuit sine lumine, sed quia vultus ejus obscuratus nebulis peccatorum nostrorum, quasi infra nos erat; ideo illuminet ipsum in nobis, ita ut sit super nos, id est, ut excellentia ejus appareat, et sic misereatur nostri. Quod bene diversum est a superiori. In superiori enim misereatur prima accipitur miseratio, quæ est in initio, in isto vero intelligitur jam major misoratio, quia subditur post benedictionem, id est, post fructum multiplicem. Quanto magis enim Deus dat alicui plura bona vel dona, tanto magis ejus mise-

Ut cognoscamus in terra. Ad hoc, inquam, vultus tuus super nos illuminetur, et miscrearis nostri, nt in hac terra, id est, in hac Idumæa, terra invia et inaquosa, in qua difficile est invenire viam; cognoscantus ergo viam tuam, id est, viam ad te ducentem, illam, scilicet, viam, quæ dicit: Ego sum via. Et ne aliquis in hac via errare timerel, addit : Et veritas. ltem ne timeret delicere, subdit : Et vi:a, sciliilla via, subsequenter exponit, scilicet, cognosca-mus salutars tuum, id est, Salvatorem tuum Christum non tantum in Africa, sed in omnibus gentibus.

Confiteantur tibi populi, Deus. Quia optando dixit: Illuminet vultum suum super nos, ut viam cognoscamus, ideo ut certos nos faciat se esse exauditum, hortatur nos ut confiteantur, quasi jam cognita via dicens : O Deus, populi Indaici confiteantur tibi peccatum soum, et confiteantur, id est, laudent gloriam tuam, et etiam alii omnes populi, gentlies, scilicet, confiteantur iniquitatem suam, et misericordiam tuam. Gentes enim super misericordia Deum honorare, Apostolo teste, accusent se, glorificent te, reprehendant se, laudent te. Inveniat te homo punitorem soum, ut exhibeat se salutare toum, Quare times confiteri? Noli timere confiteri, quia confessus salvaberis, tacitus damnaberis. Et quia liæc talis condit : Lætentur gentes quælibet, si confitentes interius ; et exsultent exterius, id est, plenariam lætitiam ha-beant. Quasi dicat : Plangunt ante hominem judicem confessi latrones, lætentur vero ante Deum confessi fideles. Et unde debet lætari, unde exsultare? Ex ipsa, scilicet, confessione, quia ad hoc quæris confessionem, ut liberes humilem. Et etiam propter judicis dignitatem, quoniam tu, scilicet, quem nullus fallit, nec pecunia corrumpit, in judicio, judicas (pro judicabis) tandem omnes populos in æquitate, scilicet, ut qui se punierunt, non punias, qui vero se non punierunt, illos tu punias. Et quia gentes distorte et prave potius ex sequitate illa judicii possent habere causam tristandi, quam lætandi, ideo causam præmittit ad illud. Quasi dicat : Ideo ex tam arquo judicio tuo gentes debent lætari et exsultare, quia tu in terra, id est, in hac vita terrena, quæ plena erroribus est, sic dirigis gentes ut judicium, quamvis æquum, non opertent eas timere. Et quia gentes directe jam in flde ambulantes, jam bona opera in Christo facientes, per hoc mare navigant, et ma-rina aqua per minutissimas rimas atque cavernulas in navim intrat, et seatinam facit, ne navim impleut, ne navim opprimat, quotidie exhaurienda est sentina hæc orando, eleemosynas faciendo, jejunando, et puro etiam corde dicendo: Dimitte nobis debita nostra sicut et nos, et cæt. Quapropter egregius iste orator et excellentissimus priedicator et hortator, versum quem superius pro prima et difficili con-fessione posuit, pro hac confessione secunda, quæ pertinet ad quotidianam ablutionem pedum, repetit dicens: Conficantur tibi populi, Deus, Judaici; confiteantur tibi ettam populi omnes. Et debent confiteri, quia terra, id est vita nostra, quæ prius plena spinis erat, et tribulos germinabat, dedit jam fructum suum, id est, bona opera feeit humiliando se et confitendo. Quem quidem fructum non declisset, n'si compluta a nubibus illis esset, de quibus dictum est: Mandabo nubibus meis, ne pluant super meretricem illam. Per D q as nubes Dominus et tonat minis, et coruscat miraculis, et compluit verbis. Timeamus ergo eum per illas mibes ionaniem sive coruscantem. Excipiamus ergo compluentem, et ut terra semper fructum det, ideo benedicat nos, id est incrementum nobis Deus det Pater.

Benedicut nos Deus noster. Id est, Filius factus particeps infirmitatis nostræ, ut et nos ficremus participes gloriæ suæ. Benedicat nos etiam Deus, id ast, Spiritus sanctus, com Patre et Filio unus Deus. Solet etiam foc sic dici: Terra, id est, caro nostra, virgo scilicet Maris, dedit fructum suum, quia genuit Salvatorem et nostrum et suum. Unde benedicat nos Dens l'ater illius fructus. Benedicat nos Deus noster, id est, ipse fructus. Benedicat nos Deus, id est, Spiritus sanctus. Et in hac benedictione metuant eum omnes fines terres, me ventibus cum caste. Qued ita factum est, implevit Deus Pater totum orbens Filiis suis co-

cet, in qua requiesces, et non deficles. Et quæ sit A hæredibus unigeniti sui, et in regnum adoptatis. Unum quidem genuit, sed unum esse noluit : quia multos fratres fecit ei non gignendo, sed adoptando.

# IN PSALMUM LXVII.

In finem psalmus Cantici insi David. ARGUMENTUM.

Cum arcam testamenti post crebras migrationes tandem David ad se grandi exsultationis ambitu transferret, carmen hoc cecinit, memorque itineris illius et transductionis quondam in eremo, quasi ex persona principum illius temporis psalmum composuit. Ipsum versum in capite poneus, quem et Moyses tune, quoties in signum profectionis area movebatur, decantare solebat. Aliter propheta resurrectionem Christi et posteriores glorias annuntiat.

## EXPLANATIO.

David Dominum designat, quem et finis pronuntiat; fessio non est ad pænam, sed ad ven am, ideo sub. B longus psalmus, et quinque diapsalmalibus prænotatus, per que nos divisiones impressimus. Totus autem peulmus per mysticas similitudines loquitur, qui sacram tis evangelicis plenus, et ascensionis Christi descriptions monstratur esse præcipuus. Primo ingressu psalmi propheta dicit, quæ inimicis Domini accidant, vel quæ fidelibus in sutura judicatione contingant. Secundo virtutes significat, quas contulit populo Judæorum, ac deinde dicit quemadmodum ex his perfecit Ecclesiam. Tertio per montis speciem designat Dominum Salvatorem, commemorans quæ beneficia præstiterit Ecclesiæ, quando eam resurrectionis suæ munere sublevarit. Quarto inimicorum Domini superbiam conquassandam esse pronuntiul, el conversiones el martyria ab ulroque sexu, et ex pessimis dicit esse facienda, cum adventus Domini mundo Salvatoria illuxerit. Quinto dicit in Ecclesiis Dominum debere benedici, ubi Apostoli et Christus ipse prædicavit, supplicans ut donu quæ dedit fidelibus suis, conservare dignetur. Monet etiam ut velociter ad Dominum veniant, qui in hoc mundo tanquem in Ægypto et Æthiopia commorantur. Sexto ingressu universitatem monel, ut psallat Domino Christo, qui jam resurrectionis suæ miracula patefecit, ac deinde psalmum Dominica laude conclusit.

# COMMENTARIUS.

Exsurgat Deus, dissipentur. In finem Psalmus Cantici ipsi David. Hæc verba referuntur in finem temporum, attributa ipsi David, quæ vere sunt l'salmus Cantici. Canticum teste B. Augustino proprie taus illa dicitur, quæ ore profertur. Psalmus vero modulatio illa dicitur, quæ in musico instrumento, quod Psalterium vocatur per pulsum nervorum et tactum digitorum conficitur. Accipitur autem canticum pro mentis intelligentia, scilicet quoniam bene anima in se agit sancte meditando et cogirando. Quia dicitur, El cogitatio sancta servabit te. Quod soli Deo notum est, quia ipse solus videt cogitationes nostras. Psalmus quoque accipitur pro exteriori operatione, quæ proximis etiam innotescit. Quoniam vero bæc duo conjunguntur, ut Canticum præcedat intelligenda est talis operatio, et talis laus, quæ pertinet ad internam aggratulationem, velut hic est. Talem calm hymnum dicere, et ita cum Deo suo misistere, procedit ex intima aggratulatione, quia saucii de priori populo per sanctum propheticum prævidentes Christum futurum in carne, et pro nobis moritarum et resurrecturum, ascensurum et Spiritum sanctum missurum : et sic locum sanctum Dei, id est, Ecclesiam constituendam aggratulantur de tati institutione, et sic hymnizant. Sic agunt cum Domino Deo suo. et hortantes nos ut etiam nos inde aggratulement : quia pertinct ad salvationein nostram, at hymmum dicamus, ut tandem ad veram aggratulationem et laudationem sine fine perveniamus. Vel si, ut quidam volunt, de futura resurrectione hic agatur, dicemus quia sancti prædicti attendentes illam veram resurrectionis gloriam, hortantur nos ut nunc cantesmus, nunc psallamus ut ad illam perducamur. Juxta vero A exsurgat in notitiam gentium, et quicunque inimici priorem intentionem tale est, quasi dicat : Veniat quod futurum est, flat quod promissum est. Moriatur homo, et exsurgat Deus et homo, et dissipentur inimici ejus : et factum est ita, exsurrexit Christus, qui est Deus super omnia benedictus, et inimici ejus Judzi, in quo loco adium contra eum erexerunt, et ubi regem soum crucifi crunt, a Romanis debellati, et inde captivati per totum orbem dispersi sunt. Etiam non oderunt eum quem non viderunt, id est, Christum, sed tamen timent quem priesentem habent in suis in quibus ipse apparet. Et inde factum est quod sequitur, scilicet ut qui olim oderunt eum, modo fugiant a facie ejus. Fuga enim proprie dicitur timor animi. Fugiunt eum namque spiritualiter, non corporaliter. Quomodo enim corporaliter fugere possunt eum, qui ubique præsens est, et de quo dicitur; Quo ibo a spiritu tuo, et quo a facie tua sugiam? l'ugiunt quidem eum non corpore, sed animo; fugiunt lam quam non vident, sed timent il'am quam præsentem habent, scilicet illam de quo dictum est : Amodo videbilis Filium hominis venientem in nubibus cæli. Qui enim prius per se ipsum locatus est, loquetur per nubes, id est, per præcones. Et hanc faciem ejus, scilicet præcones, in quibus apparet et loquitur, et Ecclesiam ejus totam timent Judæi, quia et eis partim subjecti sunt, et quia abhorrent omnem Christianam religionem.

Sicut deficit sumus. Dissipentur inimici Judiei, et deficiant sicul deficit sumus. Fumus ab igne surgens in altum ascendit, et sic deficit : sic Judæi ab igne odiorum suerum in superbiam el iti super Christum clamaverunt, Crucifige, crucifige eum. Et capto insultaverunt, ac pendentem irrise unt. Sed unde victores timuerunt, mox victi evanuerunt, et sic desecerunt, quis nihil effectum dederunt. Sequitur :

Sicut fluit cera a facie ignis, ita pereant peccatores a facie Dei. Licet istud in bonum de Judmis possit C accipi, hoc modo Sic pereant peccatores Judæi : a facie Di, id e-t, per præcones. Hoe est, sie diffluat duritia cordis eorum in laciymis pænitentiæ per ignem constantiæ sanctorum martyrum, vel quorumlibet illorum de quibus est, spiritu serventes, Domino servientes, sicut cera igni adhibita fluit. Et hoc sit dictum quantum ad quosdam Judæos, scilicet qui necedentes ad apostolos dixerunt : Quid faciemus, viri fratres, etc. Juxia quod sequens versus ita simpliciter continuabitur. Et facti justi epulentur, etc. Liquet, inquam, ita posse dici, tamen maxime videtur eis minari hic æternum supplicium, schicet ut quando Dominus veniet in majestate l'atris et sanctorum angelorum, velut ignis ad cremandum malos, et ad illuminandum bonos. In igne enim est et calor etsplendor. Tunc peccatores Judan in percatis persi-stentes, remoti a facie Dei. Tollatur enim impius ne videat gloriam Dei, percant in alternas tenebras detrusi, sicut fluit cera adhibita igni. Et tune justi ex D opposito epulentur, id est, de certa refectione gaudeant et exsultent in conspectu Dei, id est, quia Deum facie ad faciem conspiciont et delectentur tunc, id est, in latitia sine tristitis. Nunc enim justi lætantur, sed non sine tristitia. Quia dicitar eis, Servite Domino in timore, et exsultate ei cum tremore. Et alibi : Cum timore et tremore vestram ipsorum operantes salutem. Et ideo nunc non est vera lætitia, sed tunc erit vera lætitia, quando nunquam amplius occurrit tristitia. Potest ctiam hic idem versus dici de præsenti, secundum priorem in bono sententiam sic: Peccatores facti justi epulentur, id est, verbo Dei tanquam dulci epulo reficiantur, et exsultent in conspectu Dei, id est, in corde : ubi conspicit eos Deus, et ab eis conspi-citur, et in hac lætitia delectantur. Vera enim lætitia est cognoscere Deum. Potest quod a principio detum est, non solum ad Judæns, sed ad omnes etiam ini-

micos referri, ut sie dicatur: Moriatur homo, resur-

gat Deus et homo, ascendit et misso Spiritu sancto

ejus dissipentur bona dissipatione, scilicet at ex injmicis fiant amici. Et qui oderunt eum, id est, odien:es Christianum nomen fugiant a facie ejus, scilicet fu-giant a facie irati ad faciem placati. Et sicut fumus in altum elatus deficit, sic ipsi deficiant et comprehendantur in superbia sua. Qui autem id nelunt, scilicet peccatores in peccatis persistentes sic persant, tandem remoti a facie Del, sicut fluit cera a facie ignis. Et e contra justi epulentur, ut supra dictum est. Tertio quoque modo series hæc a principio legitur, ut totum ad novissimam resurrectionem referatur, et sic dicatur: Moriatur quidem homo, et resurgat Deus adhuc ut homo: tandem vero conveniet ad judicium in majestate Patris et sanctorum angelorum exsurgat, id est, manifeste surgat et appareat omnibus veru: Deus, et dissipentur inimici ejus tunc sicut vere graviter dissipabuntur, quia damnabuntur : et ita dissipentur, ut a facie ejus remoti omnes qui oderunt eum non latendo, sed timendo; nec timent faciem il- B eum, fugiant, id est, si non pe redeundi ab ipso recedant. Proprie enim fugere dicitur, quando reditus desperatur. Et ideo plus dicit hie quam prius. Possent enim ad tempus dissipari, et item restitui. Quare subjecit, Fugiant et deficiant tunc in superbia sua, sicul deficit fumus. Vere enim deficiet, qui a vero esse separabuntur, et peccatores repulsi a facie Del. Tollatur enim impius ne videat gloriam Dei, sic percant adhibito igne districtæ sententæ, sicut fluit cera adhibito igni. E contra autem justi epulantur, etc.

Cuntate Deo. Istud juxta prædictas sententias continuatur eodem modo; sic scilicet. Ut vos exsultetis et delectemini et bic et in suturo, ergo cantate Deo. id est, ad laudem Dei, et dicite psalmum nomini ejus, non vestro glorificando. Ille Deo canust, cujus cor sanctæ meditationi et cogitationi semper invigilat : psalmum vero dicit, qui extrinsecus bona opera facit ad æditicarionem proximi. Et quasi dicat : Cantando el psallendo facite ei iter in vohis et in aliis, id est, præparate viam Domino, seilicet ut per speciosos pedes Evangelizantium pervia flant ei corda credentium. Et dien qui ascendit super occasum, id est, qui devicit mundum, quia morte sua destruxit omnem nostrum occasum, id est, mortem nostram. Vel aliter : Oriens dicuntur omnes illi, qui fidem acceperunt et bona opera facient : occasus vero sunt omnes illi, quibus verus sol justitiæ occidit, quorum intellectus et ratio sunt obscurata, et ideo opera corum mortua. Super hos Dominus ascendit ita, quod occasum in eis superat, quia hos etiam tales gratia sua illuminat, et bona in eis facit opera. Talls enim Matthæus fuit, quem de teloneo Dominus assumpsit, et Paulus, quem ab Ecclesia persecutione re-traxit, et patronum Eccles ae fecit. Et merito ascendit ipse super occasum, quia illi est nomen Dominus specialiter, quia Dominator est omnium, et redemptor omnium. Dixit, iter facite ei. Et quia qui faciunt iter, multa mala patiuntur, quia omnes qui volunt pie vivere in Christo, necesse est ut persecutionem patiantur. Maxime qui sic pie vivere insistunt, ut et juste vivant. Pie quidem quantum ad Deum, juste vero quantum ad proximum. Quem verbo admonet et exemplo, ideo subd t, Exsultate in conspectu ejus. Quasi dicat: Et si exterius contristamini, tamen, excultate in conspectu ejus, id est, in interiori vestro, ubi ipse conspicit, spe scilicet gaudentes et tribulationem patientes. Vos di o tamen exsultate, quia turbantes vos non exsultabunt, imo turbabuntar. Qu'a portabit judicium quicunque est ille, remoti a facie ejus, id est, Domini, ejus dico patris orphanorum, id est, qui consolatur orphanos, et qui judex, id est, defensor viduarum. Orphanos vocat illos quos giadius verbi Dei divisit a mundo quasi patre, quasi consulatore, ita ut sint separati a societale, secularis spei. Per viduas vero accipe plus, illos scilices qui cum prius carnalibus essent dediti, jam penitus sunt ab omni carnali delectatione separati, sicut vidua divitur mulier illa, quæ prius juncta viro, modo est

orphanos vocant, viderentur desolati, ostendit quod non sunt desolati : quia ipse consolatur ens. faciendo ipsos locum suum sanctum, et inhabitando in eis. Quod sic dicit : Deus ens in loco suo, id est, in fidelibus suis, qui sunt locus sanctus suus, id est, a se constitutus. Et per quod constitutus? per boc scilicet, quia facit eos unius moris, id est, unanimes et sibi consentientes. Juxta illud: Multitudinis credentium erat cor unum et anima una. Deus dico ens in loco sancto suo facit illos quos fecit unius moris, per hoc quis sunt unius moris, in domo habitare, id est, firmiler Ecclesiasticis inhærere.

Qui eduzit vinctos. Ostendit quomodo facit inhabitare, scilicet quia vinctos, id est, sedentes in tenebris 'et umbra mortis *eduxit :* quia vincula peccatorum suorum solvit, et hoc in fortitudine scilicet, ut qui prius ligati impotentes erant, soluti potentes sint ambulare in via præceptorum Dei. Et similiter eduxit in sepulcris, id est, qui præeligunt habitare in corpore, id est, in carnalibus delectationibus, et acquiescere carni et sanguini et mortuis operibus in quibus putrescant et fetent sicut cadavera in sepulcris. Ut sint illi de quibus dictum est : Mortuo quasi non sit perit confessio. Et. Computruerunt jumenta in stercore suo. Et, Peccator cum ceciderit in profundum iniquitatis, contemnet. Illos, inquam, et bos etiam perditissimos educet Dominus, quia aliud est desiderare justitiam velut vincti faciunt : aliud est impugnare justitiam, quod eorum est qui habitant in sepulcris : aliud est a malo velle liberari, aliud est malum defendere et nolle confiteri. Sed tamen Dominus qui mirabiliter hoc operatus est in corporibus, quia et mulierem decem et septem annis languentem a soa infirmitate solvit, et Lazarum jam quatriduanom de sepulcro. Potens est mirabilius hoc operari in moribus, quia faciet et de vinctis et de sepultis idoneos, quibus constructur locus sanctus ejus.

Deus cum egredereris. Convertit se ad ipsum Dominum. Quasi dicat : Vere educes vinctos et sepultos, quia tunc cum egredereris in conspectu populi tui. id est, ut conspiciaris a populo tuo, id est, a te soluto et resuscitato. Egressus Dei est, cum apparet in operibus suis, non quibuslibet, sed illis qui noverunt intueri opera ejus non visibilia, sed invisibilia, id est, gratiam illam qua et solvit vinctos, et suscitat sepultos. Cum inquam egredereris, et cum pertransires vel in desertum vel jam ens in deserto, id est, in gentibus quæ gentes desertum erant, quia nec legem nec prophetas acceperant. Cum, inquam, hoc erit, tunc terra non dico mota est, sed movebitur, id est, terreni ad lidem excitabuntur. Sed ideo præteritum ponit, quia quod suturum est, ita certum Spiritui sancto, sicut quod præteritum est. Et ideo movebitur terra, qu'a celi de quibus dictum est : Cæli enarrant gloriam Dei, distillaverunt (pro distillabunt) evangelicam gratians. Et hoc non a se, sed a facie Dei, id est, per illum, quia ita prasentialiter inhabitabit illos, ut D facies ejus in ipsas appareat. Et quia illi cœli sunt ellam montes, ideo quos prius per cœli pluraliter significavit, nunc singulariter per montem significat dicens: Sinai distillabit a facie Del. Vel per Sinai significare possumus Paulum, per quem les quæ data est Moysi in monte Sina, gentibus principaliter est data. Quia etiam æmulator legis fuit, commodius convenientiam utriusque legis docere valuit, quem ideo de aliis excepit dicens : Sinai, id est, Paulus distillabit, quia plus laboravit. Vel si ad interpretationem recurramus, Sina interpretatur mandatum, vel mensura. Et cœli illi distillaverunt Sina, id est, mandatum, quia præcepta legis spiritualiter docuerunt. Potest et sie dici : Ceeli distillabunt evangelicam gratiam. Et hoc non ex se, sed a facie Dei Sinai, id est, Dei legis, id est, qui sicut fuit dator leis, sic fuit etiam dator benedictionis, id est, gratiæ logem dedit, ut terreret, de humanis viribus præsu-

a viro vidua et divisa. Et ne hi tales quos viduas et A mentem; benedictionem vero dedit, ut salvaret in se sperantem et credentem. Distillabunt, inquain, a facie Dei, non cujuslibet, sed Dei Israel, id est, illius qui est Deus veri Israelitici populi. Sed similiter in omni sententia prædicta dicetur.

Pluviam voluntariam. Cœli, inquam, distillabunt et hanc pluviam, id est, evangelicam gratiam, quam ipsi distillabunt non ex meritis nos:ris, sed ex bonitale tua datam, juxta illud : Voluniarie genuit nos in verbo veritatis. Illam, inquam, pluviam segregabis, id est, seorsum dabis hæreditati tuæ, id est, solis credentibus in te, non enim omnium est fides. Et quia dabis, ideo hæ editas illa infirmata est (pro infirmahitur) id est, recognoscet peccatum suum, et infirmitatem suam confitebitur; tu vero perficies cam in donis spiritualibus, quia superbis Deus resistit, humilibus autem dat gratiam. Possunt quoque tres hi prædicti versus simpliciter dici ad historiam sic. Quasi dicat: Educes, inquam, Domine, vinctos in sepulsos, qui exasperant cos, in hoc scilicet, quia habitant R Cris habitantes. Et quod tales educeres, hoc præsignasti tunc, cum filios Israel de Ægypto eduxists. quia cum egredereris, id est, cum mauiseste appareres in conspectu populi tui, id est, conspectus a po-pulo tuo in columna nubis in die, in columna vero ignis in nocte. Per quod præsignabant quia præcessurus erat suos in nube carnis, et in lumine divinitatis, scilicet, ut verus Dens et verus homo intelligeretur ab eis. Per hoc vero quod in die in nube, in nocte in igne eos præcessit, designabatur quod terribilis apparebit peccatoribus, qui per noctem designantur; justis vero qui per diem intelliguntur, non apparebit terribilis, sed mitis, terribilior euim res est ignis quam nubes. Cum, inquam, egredereris sic, et cum pertransires hac et illac, deducando populum tunm per de ertum gentium, per quod designabatur eum passim per desertum gentium prædicandum, tunc, inquam, terra mota est. Illic quidem mons Sina, hic vero gentilium corda. Et nimirum si terra, infimum elementum, mota, quia ctiam cæli, illud superius elementum, quodammodo moti sunt, quia distillaverunt manna, et hoc a facie Dei, id est, per præsentiam et potestatem Dei, non cujuscunque, sed Sinzi, id est, illius Dei qui in monte Sinai Moysi locutus est, et legem dedit. A facie, dico, Dei Israel, id est, illius qui vere præerat Israelitico populo.

Pluviam voluntariam. Distillaverunt, inquam, cœli manna, et hanc pluviam voluntariam, id est, ex benevolentia, non ex meritis corum datam, scilicet, manna segregasti tu, Deus, hæreditati tuæ, id est, populo tuo, quia non sic fecit ound nationi. Et segreyabis eam adhuc quantum ad significatum, id est, quantum ad evangelicam gratiam, quam soli dabis hæreditati tuæ, et infirmata est ex pluvia illa bæreditas tua, quia præ tædio illi cœlestis cibi murmuraverunt, desiderantes cibos quibus in Ægypto uti consueverant; tu vere perfecisti eam hæreditatem. Videtur potius debere dicere: Tu percussisti eam, quia in rei veritatem de murmurationibus, de omnibus illis qui educti erant de Ægypto, non intraverunt terram promissionis, nisi duo, quia prius omnes perierunt. Sed tamen, licet non congrue, ad pueros eorum potest referri, in quibus perfecit hæreditatem illam, sicut in apostolis et in aliis qui de eis electi sunt. Hic dicit beatus Augustinus, propier rationem prædictam non valere hanc sententiam ad litteram; sed quia hæc omnia in figuram illi contingebant, ideo allegoriam tantum hic esse insistendam. Potest tamen in hac cadem sententia de littera ultimus versus ita legi : Cati dis:illaverunt manna a fecie Dei Sinai, id est, Dei qui in monte Sina legem dedit. Quam pluviam voluntariam, id est, legem, quæ pluvia fuit, quia duritiam cordis corum mollivit, et quosdom fructificare fecit, et voluntaria fuit, quia non ex meritis eorum, sed ex benignitate tua data fuit; illam, inquam, pluviam et segregasti, quantum ad litteram, et segregabis, quantum ad spiritualem intellectum, hæreditati tuæ. Et infirmate

juvando gratiam. Tu vero perfecisti eam legem, quia quod impossibile erat legi secundum carnem, id est, quod non poterat impleri secundum carnalem observanuam, fecisti ut facile impleretur secundum spiritualem intelligentiam. Vel ita infirmata est hæreditas tua per legem, quia, veniente mendacio, revisit peccatum, et quia per legem non fuit eis justifica-tio, sed prævaricatio. Tu vero perfecisti eam hæreditatem, quia, abundante peccato, et multiplicatis infirmitatibus corum, acceleraverunt, ad medicum ingemuerunt, oraverunt ut, eo juvante, impleretur, quod eo jubente non implebatur.

Animalia tua. Perfecisti, inquam, hæreditatem, et in ea hæreditate habitabunt animalia, id est, minores fideles, qui adhuc alendi sunt. Animalia, dico. tua, non sua, tibi subdita, non sibi, libera ad te egentia, non ad te sufficientia. Et ideo ibi habitabunt, quia tu. Deus, parasti, id est, paratum fecisti pauperi, id est, cuique interius se pauperanti et humi-lianti in bæreditate illa. Et hoc non in meritis eo-rum, sed in dulcedine, id est, bonitate tua.

Dominus dabit. Ostendit quem apparatum fecerit, et convertit se ad nos. Quasi dicat : Vere Dominus paratum facit animalibus suis, quia cibaria ministrat eis hoc modo: quia Dominus dabit verbum, id est. docirinam, qua cibentur animalia sua evangelizan-tibus in virtute multa. Vel in fortitudine illa qua eduxit vinctos, scilicet, ut ambulent in via pra:ceptorum. Vel in multa virtute, id est, in magna miraculorum exhibitione, juxta illud: Domino cooperante et sermonem confirmante sequentibus signis. Dominus, inquam, dabit verbum, qui est, Kex virtutum dilecti, id est, qui virtutes, id est, præcones illos dilecti, qui sunt jam virtutes, id est, in præconan lo fortes, re-git ad hoc, ut sint tales. Et accipe dilectum illum de quo dictum est : Hic est F.lius meus dilectus. Dilecti, dico, non cujuscunque, sed specialiter dilecti et elespeciosa vero domus est Ecclesia, ut habetur in Evangelio: Cum fortis armatus custodit atrium suum, in pace sunt omnia quæ possidet; si autem fortior illo superveniens vicerit eum, arma ejus auseret, et spolia distribuet. Sicut factum est. Venit dilectus iste, id est, Christus in domuni fortis, id est, in humanum genus, quod inhabitabatur a forti diabolo per Incarnationis mysterium, et devicit fortem ipsum per Incarnationis Sacramentum. Et homo humanitatis cepit eum, quia ille credens eum hominem tantum. wanum in eum misit, in quo nullum jus suum invenit, et ideo jure perdidit illos, in quos jus habuit. Et filios dillidentiæ, quorum infidelitate prius utebatur fortis ille ad implendam voluntatem suam, et per quos propinabat aliis poculum mortis. Vasa, scilicet, illa Dominus ei abstulit, et peccatorum remissione mundavit, et donis spiritualibus sanctificavit; et deinde divisit ea ad speciem domus ejus, id est, ad stolos, alios evangelistas, alios prophetas, alios doctores et pastores, et reliqua.

Si dormiatis inter. Versus iste multipliciter, maneute tamen eodem intellectu, construitur. Uno quidem modo sic : Dominus dabit verbum evangelizantibus; vobis, dico, qui spolia entes dividimini per manilestationem Spiritus, ad utilitatem speciei domus: si vos dormialis inter medios, entes columbæ deargentatæ. O vos spolia qui dividimini per manifestationem Spiritus ad utilitatem specici domus, si dormiatis inter medios cleros, tunc pennæ columbæ deargentutæ dealbabuntur in Selmon. Vel ita: U vos qui dividimini, et cætera, si vos entes pennæ columbæ deargentalæ dormiatis inter medios cleros, dum discermit calestis reges super eam, tunc dealbabuntur in Selmon illi qui remissionem peccatorum per gratiam acceperunt. Vel Ita: O vos qui dividimini ad ornamentum domus, si dormiatis inter medios cleros,

est lex illa, quia infirmos fecit minando pœnam, non A eritis pennæ columbæ deargentalæ. Inter has autom constructiones hæc ultima et prima meliores sunt. et secundum eas beatus Augustinus, et alii sancti potissimum hunc versum exponunt. Quod autem dicit, Inter medios cleros, Græca positio est, quia quod Latinus dicit Inter me et te, hoc Græcus dicit Inter medium meum et tuum. Dicunt quidam duos cleros duo esse testamenta, ut per idem quod efficitur id quod efficiat accipiatur. Per testamentum enim datur hæreditas, et cleronomia Græce hæreditas dicitur, Cleronomos vero hæres. Cleros autem est sors. et sors pro bæreditatis parte accipitur. Unde præceptum est ne Levitis inter fratres daretur sors, id est, pars hæreditatis, quia de decimis aliorum debebant sustentari. Columba autem de qua hic dieitur, est Ecclesia, de qua in Canticis canticorum habetur: Una est amica mea, columba mea, et reliqua. Vocatur autem Ecclesia columba propter innocen-tiam, et propter frequentem gemitum, et propter multa similia. Et hæc columba, id est, Ecclesia, est deargentata, id est, nitore divini eloquii erudita. Cuius pennæ sunt sancti pradicatores, dicti pennæ duabus de causis, scilicet, quia et prædicatione co-rum gloria Ecclesiæ sublimatur, et quia ipsi in altiora elevantur. Unde unus ex eis dicit : Sive mente excedimus Deo, et tamen compagini Ecclesiæ quantumcunque sublimetur cohærent. Unde subdit : Sive sobrii sumus vobis. Dormitionem vero solet divina Scriptura pro morte accipere, ut ibi : Ego dormivi et somnum cepi, dormivi conturbatus. In hac autom sententia dormitio simpliciter pro quiete, ut sit dormire inter medios cleros, id est, inter duos cleros auctoritatibus duorum testamentorum acquiescere, et sie documentorum corum concordize dare, scilicet, ut quando aliquid ex his profertur aut probatur, omnis contentio pacifica quiete finiatur. Et sic videntur admoneri evangelizantes viriute minta, tunc eis dari verbum veritatis, ut perfecte possint evangelizare. cti dividere (pro ad dividendum) spolia speciei domus. Si duorum testamentorum auctoritas ab eis non reSpolia proprie vocantur, que ab hoste auferuntur; C linquatur. Et erunt pennæ columbæ deargentatæ, quesi duorum testamentorum auctori as ab eis non rerum prædicatione gloria Ecclesiæ sublimetur. Et posteriora dorsi ejus columbæ erunt in pallore auri. posteriora dorsa ejus intransitive accipe illam partem dorsi, qua onus subigitur inter scapulas, scilicet, ut Græcus habet, ubi quædam aves, ut aquilæ, pullos suos solent portare. Et est ea regio retro, quæ est circa cor, ubi alæ figunt radicem. Unde per posteriora dorsi hac solum notatur, quia subit onus. Et per alas præcepta geminæ charitatis, per aurum vero sapientia, id est, boni mores significantur. Quæ sapientia ad hoc pertinet, ut sapienter o.. us subeatur, id est, subeatur illud tantum onus, quod subeundum est, scilicet, jugum Christi, quod non deprimit, sed erigit. Pallor autem auri virer est auri, quia aurum nativum habet ruborem, et ideo si pallor ei accedat, ex rubore et pallore conficitur viror. Qui viror designat charitatem, que semper viret, quia de ea dictum est : Charitas nunquam ornamentum Ecclesiæ, quia alios quidem dedit apo- D excidit. Per quam charitatem hoe efficitur, ut et præcepta geminæ charitatis facile impleantur. Et leve sit onus, quod subditur : quia quod difficile e t molenti, hoc facile est amanti. Et postquam per Spiritum sanctum, qui datus est nobis charitus diffusa est in cordibus nostris, amando liberaliter facimus, quod prius timendo serviliter faciebamus, et facti sumus am:ci recti. Non enim verus amicus recti est, qui si posset heri, quod rectum est, nollet joberi. Est et alia sententia, scilicet, ut per duos cleros non duo testamenta, sed duas hæreditates in ipsis promissas accipiamus. Veteris enim testamenti hæreditas est terrena felicitas; novi vero æterna immortalitas. Et accipietur hic dormire pro mori, ut superius dictum est, ut sit inter duos cleros dormire, sic vitam inter duas hæreditates finire, ut neque ardenter appetamus terrenam, et patienter exspectemus æternam. Nam qui propterea Deo serviunt, imo servire no-

lunt, dum in hac vita felicitatem quærunt, ab istis

enim cupiditatibus agitati in flag tia et facinora propellentur, et prorsus non quiescunt desiderando ut acquirant, metuendo ne perdant. Qui autem audiet me, ait Sapientin, habitat in spe, et quiescit sine timore. Optima enim mors est, ut in cupiditatum cohibitione a terrenis, et in spe æternæ beatitudinis, homo usque in tinem perseverans, hujus vitæ diem claudat extremum. Et sic dormire, id est, vitam finire inter duos cleros, et si nondum in re, tamen in spe mternæ beatitudinis habitare, et mternæ felicitatis capiditate quiescere. Sicut enim morientes sunt pennes columbes deargentates, quia in resurre-ctione rapientur obviam Christo in nera, et sic semper cum Domino erunt. Aut certe ideo sunt penuæ, quia quanto securius, tanto sublimius per eos Ecclesia diffamatur, et quasi quibusdam pennis excelsæ laudis attollitur. Et vere ex quo tempore revelata est differentia duorum Testamentorum, sancti aposterreni regni cupiditatem contemnerent, et cœlestis regni beatitudinom desiderarent. Et quia tam bene dormierunt ideo his pennis volitat Ecclesia, columba deargentata, et laudibus extollitur, quia bac eòrum fama, posteri ad imitandum invitati, dum sic dormiunt, pennæ adduntur, quibus Ecclesia prædicetur et sublimetur. Variatur quoque quod sequitur in hac sententia, scilicet, et posteriora dorsi ejus in pallore auri. Per dorsum enim labor præsentis vitæ designatur, per posteriora vero ejus vita sequens et merces laboris intelligitur. Quæ posteriora erunt in pallore euri, id est, in tanta lætitia et gloria, quæ omnem sliam excellit, sicut aurum excellit omne metallum. Et sic per pallorem et aurum idem notabitur. Si autem diversa facere velit ita dicens: quia quanquam præsens vita eorum sit in labore, posteriora tamen ejus erunt in auro, id est, in regio decore. Aurum enim ad ornamentum regium pertinet, quia coronæ inde flunt. Et ita erunt in auro, quod in pallore, id est, in virore auri , hoc est , in gioria indelicienti.

Dum discernit cælestis reges super eam, nive. Eritis. inquam, pennæ columbæ deargentalæ, boc laudiu, dum calestis discernet reges super eam, hoc quantum ad posteriorem sementiam, quantum vero ad priorem sic continuatur: Dominus dabit verbum vobis qui dividimini per manifestationem Spiritus ad speciem domus, si dormialis inter medios cleros; domiatis, dico, tandiu, dum coelestis ille, scilicet, qui veniens de cœlo est super omnes, vel qui ascendit non solum super materiales cœlos, sed et super omnes ordines angelicos, id est, dum Christus discernit reges super eam columbam. Reges accipit præcones veritatis, ita se et alios regentes. ut non regnet jam in eis peccatum ad obediendum concupiscentiis carnis; hos reges discernet Christus super columbam Ecclesiam, id est, super alios dando apostolos, elios evangelistas, alios sic, alios vero sic. Et ne putaretur quod hi reges ex se hoc habe- D rent, quod sic se regerent, ostendit unde habeant, scilicet, ex hoc quia dealbabuntur, id est, remissionem peccatorum accipient, comparabiles nivi facti. Vel dealbabuntur nive, id est, secundum nivem. Vel positi in nive per candorem, juxta illud: Si fuerint peccula vestra rubra ut coccinum, quasi nix dealbabuniur. Et boc in Selmon, id est, per illum qui intelligitur per Selmon. Selmon est mons Palæstinæ regionis, et interpretatur umbra. Umbra autem ex duabus rebus fit, scilicet, ex luce et interveniente corpore. Et ideo per Selmon, id est, per umbram designatur Christus ex duabus naturis unitus. Scilicet, illa quæ in principio apud Deum erat et in carne humana. Qui Christus obumbraculum, id est, defensaculum per gratiam Spiritus sancti, et pro-tectionem corporis sui, facit omnibus in se credentibus ab æstu incentivorum et carnalium concupiscentiarum, juxta quod gloriosæ virgini dictum est :

somnus ablatus est, noc dormiunt. Inflammantibus A Spiritus sanctus superveniet in te, et virtus Altizsimi obumbrabit tibi, id est, obumbraculum contra carnales concupi centias faciet tibi. Quod verissime sic fuit, quia ipsa non carnaliter concupiscendo, sed fideliter credendo Dominum concepit. Dixit quia in Selmon dealbabuntur, et quid sit Selmon export d cens quia est mons Dei. Ille, scilicet, mos de quo dictum est : Et erit in novissimis diebus præparatus mons domus Domini. Et hic est lapis de monte excisus sine manibus complectentium, id est, Christus de Judaico populo natus sine manibus complectentium. Ipse dico qui est mons pinguis ad corroborandos perfectos, et est mons coagulatus, ministrans scilicet coagulum, id est, doctrina lac ad nutriendos parvulos. Ipse vere mons pinguis, id est, plenus omnibus spiritualibus donis. Et quia sicut in Evan-gelio leg tur, alii dixerunt hunc montem, id est, Christum, Joannem Baptistam, alii Joannem, alii Jeremiam, alii unum ex prophetis; monet nos prophetelli et omnes electi hucusque sic dormierunt, ut et R ticus spiritus ne alios montes huic monti comparemus, quia et si alii montes coagulati sunt, quia nutrire parvos possunt, hoc non est ex se, sed ex hoc monte. Et dicit ita: Ut quid suspicamini montes coegulatos huic monti comparabiles? Utique non debetis, quia mons iste talis est, in quo specialiter bene placitum est Deo, nunquam male placitum. Quod beneplacitum, scilicet habiture ita, ut perfecte esset in eo. In eo enim, ut Apostolus ait, habitabit omnis plenitudo divinitatis corporaliter, id est, integre et plenarie. Et ideo quia dicit, dico eum specialiter in hoc monte habitare, quia per istum habitavit in aliis. Nam iste Dominus, id est, mons iste principaliter habitavit in aliis montibus, perducendo cos in se sinem, et per istum etiam Deus Pater habitavit

Currus Dei. Ideo etiam alios montes buic monti comparare non debetis, quia alii sunt currus hujus qui est Deus. Illi enim portant ut currus, iste per eos portatur ad notitiam hominum, qui currus multiplex est in decem millibus. Finitum pro infinito. Currus iste accipitur in omnibus prædicatoribus veri, a tempore gratiæ usque in finem sæculi : et ideo subdit, quod non tamen est in decem millibus, sed etiam mille millia in curru illo. Et si tristantium exterius, quia multæ tribulationes justorum, tamen lætantium interius. Et unde lætantium? scilicet quia Dominus est in eis. Quomodo in eis? scilicet in Sinai, id est, in mandato non quocunque, sed in sancto mandato. Licet enim tristetur in portando, tamen lætatur in mandato complendo. Qui ded t eis velle, dat et pro bona voluntate perficere. Mandatum enim sanctum vocat legem, de qua Apostolus : Les quidem sancta est, mandatum sanctum et justum, bo-

Ascendisti in altum. Ideo, inquam, in curru illo sunt millia lætantium, qui prius crant millia plorantium : quia cepisti cuptivitatem, scilicet vel mortem qua captivi tenebamur, morte tua captivasti, id est, destruxisti, vel cepisti captivitatem, id est, nos homines qui prius captivati per pravaricationem Adæ sub jugo peccati et mortis fuimus, et ila captivitas diaboli eramus : nos inquam cepisti hæreditatem tuam, quia principe illo devicto, felici et libera captivitate nos captivasti, scilicet ut qui prius servi eramus peccati, et liberi justitize, servi essemus justitiæ, liberati a peccato. Et sic ascendisti in altum, scilicet ad dexteram Patris, ubi nos tecum consedere fecisti, et inde dona spiritualia hominibus misisti, in quibus quia tu eras velut in membris tuis, eadem dona quæ dedisti accepisti. Est quædam alia sententia, quæ ad hanc sententiam plenius accedit, scilicet: Dedit dona hominibus, quæ tamen in pulla translatione habetur. Sed ut ait beatus Augustinus, posuit eam ex sua auctoritate Apostolus. Potest tamen simpliciter sic dici, Accepisti dona in kominibus, non alia ab ipsis, sed ipsos homines. Et tunc sequens versus erit ustensio, quos acceperit, scilicet nom continuabitur : Vere cepisti captivitatem : nam accepisti non credentes Deum verum, scilicet Deum inhabitare mentes hominum, id est, curare humana, per quod gentes intelliguntur, quæ vere Deum mortalia curare ignorabant, quia creaturam Creatori prasponeliant. Vel si de Judæis accipiatur, ita dicetur : Accepisti etiam desperatissimos, scilic t non credentes Dominum Deum, id est, Verbum Patris, quod et Deus est quia creator, et Dominus quia redemptor : inhabitare, id est, in homine Christo habitare. Hoc enim Judæi potissimum et negant, qui adhuc sunt, et negaverunt. Vei ita accepisti, etiam Judæos justificantes se, et superbos qui non credebant Deum habitare in gentibus, quas immundissimas deputabant, et ideo omuino concorporationem non posse fieri confirmabant.

Benedictus Dominus. Attendens propheta, quia Deus et præd ctum currum in se finem perducit, et gratiam semper eduxit, erumpit in laudem, et dicit: Benedictus Dominus die quotidie, id est, ita in hac die, ut emni die. Habet quædam translatio, De die in diem : sed dicit beatus Augustinus, scilicet die quotidie, quia magis accedit ad verbum quod in Hebraro habetur. Et ut apertius fiat, ponit unde benedictus, scilicet quia faciet nobis prosperum iter, id est, et currum in finem perducet, et captivitatem nostram semper feliciter educet ille, qui est Deus salutarium, id est, salvationum nostrarum et interius et etiam exterius : et si nondum in re, saltem in spe, ipse dico Deus noster, id est, factus mortalitatis nostres particeps, ut nos divinitatis suæ faceret participes. Et quia Deus noster, ideo Deus faciendi nos salvos. Nullus alius enim si ipse non salvaret, salvare nos posset. Et ne aliquis diceret : Cur ergo patimur? cur morimur? subdit, Et Domini Dei exitus mortis. Quasi dicat: Quid misera mortalis conditio indignaris? quid conquereris? non habes indignari, sed consolari. Ut enim patienter sustineas, non solum C tribulationes, sed cliam mortem, habes conditionem, per hec quia Domini Dei dico specialiter et absolute Domini est exitus mortis; quia non tantum tribulationes pertulit, sed etiam per mortem mundo exivit.

Verunitamen Deus confringet. Quasi dicat : Licet dicam Dominum mortuum esse, non tamen humana superbia et carnalis arrogantia præsumat de impumilate peccatorum, quia et si mortalis est, tamen omnipotens est, quia Deus, et ideo confringet non solum minores inimicorum suorum Judworum, sed etiam capita, scribas scilicet et Pharisæos. Vel capita inimicorum, aereas potestates possumus acci-pere, ipsos inimicos institantes. Vel etiam per capita resupina cervicositas erigentium se Judæorum designatur. Et dicit pluraliter, capita, quia duo capita contra Dominum se erexerunt. Non enim caput exterius insultantes concuterent, nisi prius interius caput in cum concussissent. Et ideo dicit: Dominus confringet capita, id est, elationem et cervicositatem D inimicorum suorum, et in bono et in malo: quia quorumdam ita ut humiliati salventur, quorumdam in æternas tenebras præcipitati damnentur. Confringet etiam verticem capilli, id est, nimiam elationem perambulantium, id est, perseverantium et delectantium se in delictis suis, ubi potius esset gemendum. Accipe autem bic alios et alios inimicos prius quidem in corne savientes, hic vero divinitatem ipsam lacerantes, id est hæreticos. Quod notatur per hoc, quia ibi capita posuit : hic vero verticem capilli, qui supra caput est, ponit. Est autem vertex capillorum sublimitas, quam quidem retorquendo capillos parant, ut erectum caput habeant. Sic et hæretici non ignorantia, sed quadam arrogantia magisterium super alios sibi usurpant. Est et alia sententia Cassiodori. scilicet ut per capillos, qui gentiles sunt, viles et tenues sententias : per verticem vero versutiam quamdam in eisdem intelligamus. Solent enim hæ.

credentes. Secundum vero priorem sententiam ita A retici viles sententias proponere, et in elsdem versute et valde ingeniose agere. Potest quoque versus iste totus legi de acreis potestatibus, et sic Confringet in malo tantum accipietur hoc modo: Dominus et si mortalis, tamen quia Deus confringet capita inimicorum suorum, id est, damnabit non solum minores dæmones, sed etiam capita, id est, majores. Sunt enim in malignis angelis sicut et in bonis : alii minores, alii majores. Inimicorum dico perambulantium verticem capilli circuientium, et summitatem capilli, qui facile movetur si non aliquo sensu no-stro : Hisc est, insensibiliter nos decipientium. Quare maxime cavendi sunt, et hoc faciunt in delictis, id est, ut persuadeant nobis delicta. Quæ delicta quia eis incitantibus fiunt, sunt non tantum nostra, sed et sua.

Dixit Dominus, Ex Basan convertam. Juxta primam sententiam, in qua homines inimicos accepimus est. hic ostendit, quomodo confringat inimicos Dominus, raptivitatem nostram liberam feliciter per suam Bet ait hic de altera confractione, scilicet de bona tantum : in fine vero aget de altera, id est, de mala. Secundum hoc vero quod inimicos tantum aereas potestates accepimus, non ita versus iste continuatur ; sed ad illud quod supra dictum est, scilicet quia prosperum iter faciet nobis. Quasi dicat : Vere Dominus prosperum iter faciet nobis, id est, de captivitate nos educet, quia Dominus dixit, sive in prophetis sive in dispositione sua hoc: Ego convertam vel convertar ex Basan, et convertam in profundo, sive in profundum maris. Basan interpretatur confusio vel siccitas. Et illos qui in peccatis confusi sunt, vel valde inde erube-cunt ad se convertit Dominus, vel ipse ad eos convertitur : juxta illud, Convertimini ad me, et ego convertar ad vos, dicit Dominus. Vere enim publicanus ille de peccatis confusus erat, qui nec oculos ad cœlum levare audebat, et ideo justificatus in domum suam descenderat. Item illos qui sicci, id est, qui non se justificant, nec aliquid sibi ascribunt, sed gratiam semper sitiunt, convertit Dominus: Pingues vero, id est, superbos et arro-gantes non convertit, sed avertit. Et sunt causa confusio, vel ipsa siccitas, quare convertat. Unde dicit: Convertum quosdam ex Basan, id est, propter Basan. Convertam etiam existentes in profundo maris, vel tendens in profundum maris, per notitiam meam convertam quos ibi inveniam. Profundum maris desperatissimos accipit, illos scilicet de quibus dictum est: Peccator cum venerit in prosundum iniquitalis, contemnet.;

Ut intingatur pes tuus. Singula singulis redde. Vere Dominus convertes ex Basan : nam in tantum convertes, ut fiant pedes in membris tois : illi scilicet pedes, de quibus dictum est, Quam speciosi pedes evangelizantium pacem! Et evangelizantes certent usque ad sanguinis effusionem, hoc est quod dicit: Ut pes tuus intingatur sanguine. Rursus dicas: Vere Domine convertes in profundum maris, quia in tantum convertes quod ex illis inimicis tuis erit lingua canum tuorum, id est, erunt linguosi canes. Non illi de quibus Apostolus ait, Videte canes, videte malos operarios : sed tui canes, canes scilicet laudabiles, non detestabiles : canes fideles pro domo Domini contra inimicos latrantes. Canes loquaces, non mordaces : quia hi canes non in dentibus, sed in lingua commendantur. Sunt enim et alii canes, canes scilicet muli, non valentes latrare. Et convertit se ad nos, quasi dicat, Nemo desperet de Domini misericordia, quia hoc scilicet quod inimici desperati-simi fant tales canes, est ab ipso, id est, per ejus gratiam et misericordiam.

Viderunt ingressus tuos. Quasi dicat : Per quid conversi ex Basan erunt pes tuus, et conversus et conversi, ex prolundo maris lingua canum tuorum? Scilicet quia viderunt ingressus tuos, o Deus, id est, attenderunt præcones, id est, alios ingressus, et illis se conformavorunt. Vel viderunt, o Deus, ingressus tui vel tuos, id est, cognoverunt itinera tua, scilicet cum operatus sis, ingressus dico Dei mei, id est, Creatoris niei, in hoc quod Verbum: et regis mei, in hoc quod homo. Qui scilicet Deus est in sancto, id est, vel in loco illo sancto, quem constituit de his quos per gratiam et misericordiam suam, et de vinculis peccatorum eduxit, et de sepulcro suscitavit. Vel in saucto sanctorum, id est, in homine Dominico, in quo specialiter suit. Unde Apostolus : Deus erat in Christo mundum sibi reconcilians.

Prævenerunt principes. Quomodo viderunt ingressus tuos? per principes scilicet, id est, per apostolos qui prærenerunt, id est, præcesserunt alios. Vel secundum cam sententiam, ubi jer ingressus præcones accepimus, ita dicitur: Viderunt, inquam, ingressus tuos, id est, præcones tuos, inter quos principes prævenerunt conjuncti psallent bus, id est, cum multis aliis a se conversis : qui sunt psallentes, id est, per bona opera quasi visibili instrumento Deum laudantes. Ipsi dico in honorabili officio positi, scilicet in R medio juvencularum tympanistriarum tanquam præcentores, omnia prævidentes, omnia disponentes. Juvenculas novellas vocat Ecclesias nova gratia decoratas, et a sanctis apostolis constitutas, quas easdem vocat tympanistrias. Tympanum enim ex sicco corio fit extento. Et illæ Ecclesiæ sunt tympanistriæ, quia carnem siccant, id est, macerant, et intentione meditationis bonæ et operationis sanctæ Deum laudant, et ne aliquis hoc audiens intenderet ad luxuriosos choros, ut ostendat quid vocet juvenculas, subdit: In Ecclesiis benedicite. Quasi dicat, Vos conversi ex Basan et conversi ex profundo maris, benedicité per bona opera Deo creatori et Domino redemptori in Ecclesiis, id est, in societate Ecclesiarum vos pra cedentium benedictione hausta de fontibus Israel, id est, tali benedictione, id est, quæ non di-sential a traditione sancturum apostolorum, qui sunt tontes Israel, id est, a quibus veri Israelitæ doctrinam veritatis hauserunt.

Ibi Benjamin. Invitat eos ad societatem Ecclesia- C rum, commendans consortes et duces, quos ibi habebunt. Quasi dient : Ideo in Ecclesiis benedicere debetis, quia ibi est Benjamin, id est, Paulus de tribu sævissima Benjamin natus, adolescentulus, id est, noviter assumptus, et in hoc excessu mentis, id est, tune quando percussus in via a Domino mentem ita excessit, quod nec vidit aliquid, nec audivit. Vel ens in excessu mentis, quia tanta est perfectionis quod mente Deo excedit. Juxta quod ipse dicit: Sire mente excedimus Deo. Vel etiani quia usque ad tertium cœlum in exstasi tanta raptus fuit, quod nescierit utrum in corpore an extra corpus factum sit hoc. De hoc Benjamin dictum est, Lupus rapax mane comedit prædam, vespere divisit spolia. Quod sic intelligendum est : Paulus mane in prima ætate sua prædam comedit, quia persecutor Ecclesize fuit : vespere autem, id est post conversionem, spolia divisit, quia quos verbo prædicationis diaholo rapuit, in diversa cum mane fuit ei, id est, cum lumen fidei recepit, tune quasi prædam comedit : quia ab illo quem persequebatur ut hostem, quasi in gratiam spiritualem accepit. Juxia illud : Regnum coelorum vim patitur, et violenti pectore rapiunt illud, et spolia ilia, id est, eaundem gratiam quasi vi ab hoste captam divisit in ves; ere, id est, inter gentes quie quasi vesperum erant : quia veri solis luce carebant. Potest autem, si ad interpretationem nominis aspiciamus, versus iste largius accipi, ut sic dicatur: Ibi est Benjamin, id est, omnis poliorem partem, id est, dexteram petens. Benjamin enim filius dextræ interpretatur. Benjamin dico adolescentulus, id est, gratia in: ovatus, et in excessu mentis positus, scilicet ut se hominem excedat in se Deum, corum que retro sunt oblitus, in ca quæ ante sunt extentus. Praterea duces optimi sunt ibi : nam duces corum, in Ecclesis scilicet existentium, sunt principes de tribu Juda, de

quanta humilitate in hunc mundum veneris, et quæ A tribu Zabulon et de tribu Nephtalim, ut dicamas sanctos apostolos de his tribubus tantum assumptos. Ouod auctoritate aliqua nec potest refelli nee confirmari. Si vero interpretationes nominum attendamus, aliter dicemus. Juda enim interpretatur confessio. Et principes confessionis sunt sancii mareyres, primatum in Ecclesia obtinentes, quorum præcipua virtus est confessio. Sed quia pro hac confessione multa eos pati oportet, ideo necesse est ut munitum locum intrent, id est, Zabulon. Zabulon enim interpretatur habitaculum fortitudinis. Et significatur per Zabulon Christus, qui est eis turris fortitudinis, scilicet si attendant et quid ipse passus sit, et quid acceperit, scilicet gloriam immortalitatis et impassibilitatis, et sperent eaundem mercedem. Tune namque constantes facti sunt aliis, quibus exemplo sunt principes Zabulon, id est, principes for-titudinis. Et quia per hoc sequitur laudatio colestium gaudiorum, ideo sunt et principes Nephtalim. Nephtalim quippe dilatatio mea interpretatur. Possumus quoque intelligere per Judam fidem, per Zabulon spem, per Nephtalim charitatem. Merito enim duces altorum sunt, qui fide in pura principes sunt. Et qui in spe certa, quæ facit hominem fortem, ne desiciat in tribulatione. Et qui in vera charitate, qualis ille princeps fuit, qui in ipsa passione pro inimicis dixit : Domine, ne statuas illis hoc peccatum. Et quia (quasi dicat) et tales subditi, et tales prælati in Ecclesiis sunt:ergo vos conversi expugnatis et victis ex Basan, et de profundo maris benedicite Deo in excelsis. Et ut hoc a multis fiat, o Deus bonis principiis bonos exitus jungas, scilicet manda virtutem tuam, id est, notilica hominibus illum qui est virtus et sapientia tua. Christus enim Dei virtus, et Dei sapientia. Vel ut quidam libri habeni, Manda virtuti lua, id est, commenda et impone hoc virtuti tue, ut se notificando sic te benedici faciat. Manda inquam docendo, et confirma vivendo, subaudis in gentibus, hoc, id est, gratiam illam quam jam in nobis primitivis operatus es, tu dico incipiens a templo tue, quod est in Jerusalem, id est, a populo credente in te, qui pertinet ad Jerusalem. A Judzeis enim salus processit, quia inde et electi apostoli et ipse Christus secundum carnem natus fuit. Et vere mandabis et confirmabis, quia reges offerent tibi munera. Potest et in fine prioris versus fieri distinctio, et deinde dici ut prius, quod vere mandabis et contirmabis: quia reges venientes a templo tuo in Jerusalem, id est, sancti apostoli electi de Judzis offerent tibi munera. Quæ vero munera? Gratiosa quidem et acceptabilia, scilicet seipsos et secum alios conversos.

Increpa feras arundinis. Offerent, inquam, reges munera. Sed quia multi bestialiter his muneribus obstrepent, Christianum scilicet nomen habentes, a fide vero dissentientes, id est, hæretici. Ideo Dumine increpa, per quos habes increpare, scilicet per præcones tuos feras illas, id est, bestiales illos, quæ feræ sunt arundinis : quia feritatem exercent in officia Ecclesiæ dispertivit. Potest et ita dici, quia D arundinem, id est, in Scripturam sacram, quam prave interpretando dissipant. Loce quod efficit (pro eo qu. d efficitur) scilicet arundo pro Scriptura. Vel si con-tentum pro continente accipiamus, scilicet arundinem pro luto, quia arundo loca diligit lutosa, tunc dicemus, quia illi !ere sunt feræ arundinis, immergentes scilicet se, et involventes in luto ut sues : quia veras et sanas sententias contemnentes, in falsum et erroneum intellectum se demergunt. Vel feræ illæ sunt arundinis, id est, comparabiles arundinibus quia sicut arundo facile vento agitatur, ita ipsi facile omni pento doctrinæ circumferuntur. Sequitur :

Congregatio taurorum. Ideo dico ut increpes feras. quia multa erunt feræ. Nam erit congregatio taurorum, id est, erunt multi tauri cervicosi et indomitam cervicem habentes, id est, heretici in vaccis populorum, id est, inter seductibiles animas de populis conversantes, qua eos sequantur ut vacca tauros Vel in vace s buvalorum, id est, inter hæreticas am-

stabiles in fide, et fortes, sed infirmos et seductibiles. Unde Apostolus: Penetrant domos, et captivas ducunt mulieres, oneratas peccatis, quæ ducuntur vanis desideriis, semper discentes, et nunquam ad scientiam veritatis pervenientes. Et quod tales tauri erunt, hoc Deus utiliter suis faciet, scilicet ut ii excludant, id est, manifestos faciant eos, scilicet exclusores, qui probati sunt in argento, id est, in divino eloquio. Unde Apostolus: Oportet esse hæreses, ut qui probati sunt, manifesti fiant. Exclusores in argentaria arte dicuntur, qui de massæ confusione formam alicujus vasis sciunt reddere. Similiter in divina Scriptura exclusores dicuntur illi, quibus tantum ingenium datum est, ut quod obscurum et ambiguum est, sub certum intellectum possint redigere. Potest etiam dici, quod ad hoc permittet tauros illos esse, ut qui probati sunt in argento, id est, in divino eloquio excludant eos, id est, eliminent illos malos, et hoc sit eis ad gloriam. B veram et gratiam Deo : quem merito glorificare de-Vel ut illi tauri excludant eos a vaccis, qui probati sunt in argento.

Dissipa gentes quæ bella. Ita dico increpa feras, ut dissipes gentes illas quæ volunt bella, id est, quæ potius student contentioni quam correctioni. Gentes vocat illus eusdem, quos feras vocavit, id est, hæreticos non propter nationum diversitatem, sed propter sectarum varietatem. Alii enim fuerunt Donatista, alii Nicotaitæ, alii Ariani, alii Sabelliani, et plures alii. Et vere dissipabit gentes tales, nam per legatos reconciliationis et æternæ pacis, id est, per præcones sanctos hoc facies. Qui legati venient ex Ægyp!o et Æthiopia. Talis legatus Apostolus fuit, qui dixit, pro Christo legatione sungimur, tanquam Deo exhortante per nos. Obsecramus vos pro Christo, reconciliamini Deo. Ægyptus interpretatur tenebræ vel offliciio, Æthiopia vero nigra. Et designantur per liæc duo gentiles, qui et tenebræ erant, id est, obscura-tum intellectum habebant : et afflicti cæcitate erant, quia creaturam Creatori præponebant, et denigrati pelle Æthiopum, id est, nigredine peccatorum erant, a quibus vere quia gentes prædictas dissiparent vemerunt legati. Ut Augustinus, Hieronymus et similes alii. Et quomodo ex Æthiopia veniant legati exponit, scilicet quia Æthiopia praveniet Deo, id est, ad ho-norem Dei. Manus ejus, id est, vindictam suturam ipsius Dei. Quod est dicere : Æthiopia præcedet vindictam Dei credendo, et cum crediderit, venient ex ea legati. Potest et aliter hoc intelligi, quia dicit beatus Augustinus, quod ejus in llebrato refertur bie ad femininum, id est, ad Æthiopiam. Juxta quod sic dicitur, Ethiopia adhærendo Deo per fidem præveniet in hoc manus ejus, id est, suas proprias manus. Hoc est opera sua, quia ex side justificabitur, cum non possit per opera justificari. Unde Apostolus: Arbitramur per opera legis hominem non justificari, sed per fidem. Abraham enim credidit Deo, et reputatum est ei ad justitiam. Et priusquam justificetur, vement legati ex ea ut prius.

Regna terræ. Prævidens propheta et Judæorum et gentium vocationem, communiter hortatur utrosque dicens: O vos Judæi vel gentes gratis vocati, et de terra regnum facti, cantate sancte meditando Deo Patri; psallite bene operando Domino Filio; psallite etiam Deo Spiritui sancto, Domino dico psallite, qui ascendit, etc. Potest et hoc totum ad Filium tantum referri, ut sic dicamus : Cantate Deo Filio, ut Deo, id est, Creatori vestro; psallite ei ut Domino, ia est, Redemptori vestro; psallite ei etiam ut Deo, id est, resuscitatori vostro, qui vos conresuscitavit, et sedere fecit ad dexteram Patris, quod innuit cum dicit: Qui ascendit super cœlum cœli. Vel quia materialiter in illud cœlum ascendit, cujus ipse agnus lumen est, quad est super nostrum cælum, quad est in medio aquarum, et ex ipsis aquis conglutinatum. Vel qui ascendit super seipsum, qui est cœlum »isorum cœlorum. Quomodo? Quia carnem humanam,

mas, sicut vaccæ bubalorum, id est, sylvestres A inquam, etiam est cœlum, id est, summum illorum, vaccæ sunt conversantes. Non enim aggrediuntur de quibus dicitur: Cœ:i enarrant gloriam Dei; illam, de quibus dicitur : Cœ!i enarrant gloriam Dei; illam, inquam, exaltavit super seipsam, quia cum natura ejus esset tendere ad ima, fecit tendere ad summa, ipse dico tendens ad Orientem, id est ad Patrem qui orcus ejus est. Juxta illud : A summo cœlo egressio ejus, elc

Ecce dabit voci suæ. Ideo dico cantate nunc, et psallite, quia si nune non cantaveritis, tandem plurabitis. Namque ille qui veniens judicandus, dedit voci suæ vocem instrmitatis : veniens judicaturus, dabit voci suæ vocem virtutis. Et qui venit ut agnus humilis, rugiet ut leo terribilis, cum dicet suis : Venile, benedicti Patris mei : alienis vero, Discedite maledicti in ignem æternum. Et ecce, quasi dicat : Proximum est ut hoc faciatis. Tempus enim breve est, nec longum est putandum, quod hat et exitum. Et quia et futurum hoc est, et jam imminet, ergo cantate, psallite: et sic date et in prosperis et in adversis gloriam betis, quia magnificentia, id est, magnifica gloria ejus erit super Israel, id est, super omnes illos qui modo laborant, ad hoc ut sint Israel, id est, viri Deum videntes : quia hos omnes glorificabit immortalitate et impassibilitate. Et virtus ejus, id est potentia ejus apparebit evidenter in nubibus : quia tantæ dignitatis nubes illæ, id est, sancti apostoli erunt, quod comparatione sus alios judicabunt. Et ut ostendat quas nubes hic accipiat, subdit: Mirabilis Deus. Quasi dicat : Vere magnificentia ejus erit in Israel, et virtus ejus in nubibus; quia Deus erit mirabilis in sanctis suis, id est, in remuneratione sanctorum suorum : Deus dico, Deus Israel, id est, virorum Deum videntium. In quo vero mirabilis? In hoc scilicet, quia ipse plebi suæ modo infirmæ, modo invalidæ dabit tandem in corpore virtutem; quia dabit ei corpus configuratum corpori claritatis suæ: et dabit ei fortitudinem, id est, constantiam in mente, ut amplius non patiatur de fectum; quia tunc inimica destructur mors, nec ultra locus erit peccato. Et quia difficilem psalmum ait intelligendum, et prolixum, tandem, Deo adjuvante, peregimus, inde benedictus Deus.

# IN PSALMUM LX VIII.

la fluem pro his qui commutabuntur, David. ARGUMENTUM.

Michabæorum personis causisque conveniens aptatur oratio. Aliter legendus ad lectionem Jonae Prophetæ, et ad Evangelium Joannis, vox Christi cum pateretur.

# EXPLANATIO.

In finem ad Christum respicere nullus ignorat, qui attestanté esiam Evangelio suam in hoc psalmo narraturus est passionem, qua commutabuntur credentes, exuentes veterem hominem, et induentes novum. Per totum psalmum ex forma servi loquitur Christus. Prima D capite deprecatur, ut salvus fiat a Patre, quoniam gratis a Judæis est odio habitus. Secundo postulat u parte membrorum, ne decipiatur spes fidelium, in ejus resurrectione confisa, omn a se dicens æquanimiter sustinuisse, quæ. ingerebant iniqui. Tertio precatur ut ipsius oratio exaudiatur, quatenus de luto istius sæculi ejus conversatio immaculata liberetur scire, dicens Dominum quantis inimicorum appetatur insidiis, usque ad passionis exitum machinato discrimine pervenirei. Quarto virtute præscientiæ suæ, quæ contingere polerant inimicis ventura pronuntiat. Quinto a firma servi se pauperem profitetur, unde et laudes se dicit redditurum paternæ clementiæ, hortans fideles ut in Domino confidant, qui Ecclesiam suam de mundi istius adversitate liberavit, et sanctis suis in ea perenni feitcitate prospexit.

# COMMENTARIUS.

Salvum me sac, Deus, quoniam intraverunt aqua. Præsens psalmus attribuitur ipsi David, id est,

Canticum : quia sunt in hoc psalmo verba expressa, A tias divinitatis meze, sed formam paupertatis huquæ in passione ejus sunt completa, u', Dederunt in escam meam fel, et similia. Et dicuntur pro his qui commutabuntur. Commutatio alia in deterius, alia in melius. Adam enim et Eva in deterius mutati sunt : qui vero ex Adam et Eva Christo cohæserunt, in melius mutati sun!. Et commutationem in deterius iniquitas fecit, commutationem vero in melius. Christi misericordia præstitit. Hujus commutationis in melius causa est et ipsa passio, id est, transitus Christi : quia nisi ille transisset qui descendit, ut nos liberaret vel sublevaret, millo modo nos qui decideramus, transire possemus. Fit autem transitus isie de mundo ad cœluin, de terrena vita ad cœlestem, de mortali ad immortalem, de corruptibili ad incorruptibilem, de labore ad æternam requiem. Causam ergo commutationis nostræ, id est, ipsam Christi passionem, nostramque in tribulationibus vocem in hoc psalmi contextu audiamus, cognoscamus, ingemiscamus : et audiendo, cognoscendo, in-gemiscendo commutemur, et commutati cum capite nostro dicamus, Salvum me fac Deus. Hortatur autem nos caput in hoc psalmo, ut per ejus passionem et mercedem attendamus nostram quoque passionem et mercedem, et sic compatiamur, ut et glorificemur. Si enim compatimur, et conglorificabimur. Et orat sic pro se et pro membris suis : Deus Pater salvum me fuc, restituendo me immortalitati. Salvos fac et meos, nunc interim interiori resurrectione, quousque etiam exteriori. Et necesse est ut salvos nos facias, quoniam aquæ intraverunt usque ad animam meam. Aquæ dicuntur hic turbæ Judaici populi, quantum ad ipsum caput : quantum vero ad n embra, dicuntur aquæ etiam quicunque persecutores Ecclesiæ. Quod autem dicit, Intraverunt aquæ, ad similitudinem dictum est. Sicut enim aqua paulatim intrat, donec navim submergat et involvat: sic ipsi Judæi paulatim involventes se latenti odio, deinde consilium ineundo cum discipulo, tandem etiam manifeste oppugnando, et super eum clamando ( Crucifige eum, intraverunt, id est, prævaluerunt usque ad animam non imitandam, sed demergendam et destruendam eorum reputationem : sic et de menibris suo modo dices.

Infixus sum in lime. Ideo aquæ prævaluerunt mlhi, quia ego sum infixus in profundo limo. Homo factus a Deo de limo, per prævaricationem vero factus est profundus limus. Profundus quidem propter multiplices pænas percati. In hoc limo profundo infixus ipse fuit, quia humanam naturam suscepit. Et ideo dicit: Infixus sum in limo profundo. Et ideo non est mihi substantia, id est, subsistentia aliqua, ut per me possim demersus ab aquis illis subsistere, nisi tu resuscites me.

Veni in altitudinem maris. Infixus sum, inquam, in profundo limo, et hoc non ex aliqua necessitate, quia ego veni ex propria voluntate, non ex coactione, in altitudinem maris, id est, assumpsi humanitatem in hac est limus profundus, et maris altitudo. Possunt et aliter hi duo versus non incongrue exponi. Quasi dicat : Infixus sum in limo profundi, id est, terra tradita est in manus peccatorum. Homo ut prædiximus factus est de limo, sed per prævaricationem factus est profundas limus. Quisquis vero præter originalia peccata immergit se in actualia, quanto plura committit, tanto profundiorem hanc limum reddit. Hone limum protrahentem ad aliquam iniquitatem, si quis contemnit, limum suum aurum facit, quia tandem in cœlestem habitum mutatus æqualis fit angelis Dei. In hoc limo profundo infixus est Christus, quia corruptio naturæ non solum per originalia, sed etiam per actualia fuit causa quare infixus fuit. Et ideo dicit : Infixus sum in limo profundi, id est, hæsi ibi, quia captus sum, cæsus, Aagellatus, crucifixus. Et hoc ideo, quia non est substantia in me, id est, quia non ostendi eis divi-

manæ. Substantia enim pro divitiis poni solet. Di vitize enim sunt in hoc, quia non rapinam arbitratus est se esse æqualem Deo, cui vere æqualis, coæternus et consubstantialis secundum Verbum est. Paupertas vero ejus in hoc fuit, quia se ipsum exinanivit, formam servi accipiens, habitu inventus est ut homo. Qua paupertate dives fuit, quia nos multis divitiis replevit. Cum enim dives esset, pro nobis pauper factus est, ut nos paupertate sua ditaret. Vel aliter : Sulstantia dicitur quidquid a Deo creatum est, et homo creatus a Deo ut substantia, id est, ut eo digua esset. Et si ea substantia mansisset, quam Deus ge-nuit, infixus non esset. Sed homo lapsus est per iniquitatem, quæ iniquitas non est creatura, qua non est natura, quam Deus creavit, sed correptio naturæ, quam ipse homo in se fecit. Ab Adamo iniquitas venit, et non est substantia, quia non est iniquitas a Deo facta. Nam non est facta, quia omnia per ipsum facta sunt, et omnis creatura a Deo facta. Laudat eum non quod sensum habeat laudandi, sed quia materiam præbet laudandi. Nullum autem vitium materia est laudandi Deum, quare iniquitas non est creatura, et ideo dicit, Infixus sum in limo profundi; et hoc ideo, quia non est substantia, id est, quia non inveni in bomine substantiam quam fecerum. Veni in altitudinem maris. Infixus sum, inquam, sed non ex aliqua necessitate, quia ezo sponte veni in altitudinem maris, id est, in hanc vitam amaricantem pœnas peccati, ita tamen ut in alto mari essem, id est, in eo loco qui minus commoveretur, scilicet ut et si commoverer pænis peccati, non tamen us me huc sumpsi peccatum. Mare enim et omnis etlam aqua, in qua parte altior est, minus commovetur. Vei veni in altitudinem maris, id est, inter illos, qui maxime amaricantes erant, scilicet inter Judæos. Et ideo tempestas, id est, contradictio et furor illius populi non solum mersit me, cum super me ut crucifigerer, clamarent : sed etiam demersit me adeo, ut me sepelirent.

Laboravi clamans, raucæ. Ipsi quidem demerserunt me, ego vero monui eos de ipsorum salute, et sic laboravi clamans ad eos, quomodo clamavit ille de quo dictum est quod non respondit eis verbum. Lt de quo Isaias, Sicut ovis ad occisionem ductus est, et dum ita tractaretur, non aperuit os suum. Sed licet in passione non clainaret, prius tamen claina-vit multum diceas : Væ mundo, et : Væ vobis scribe et Pharisæi, qui habetis claves sapientiæ, nec vos intratis, nec alios intrare permittitis, et multa talia. Et ideo dicit : Luboravi clamans. Sed tamen (qua-i dicat) nihil profeci : quia fauces meæ, id est, voces meæ raucæ factæ sunt, quantum ad effectum : quia sicut vox alicujus rauci confusa est, et non auditur: ita verba mea ab eis non intelligebantur nec audiebantur. Et minirum si adversariis fauc s meze raucuerunt, quia oculi mei, id est, ilti qui mibi adhæalte propter poenas peccati amaricantem. Idem enim D rebant, el in corpore meo oculi erant, id est, apostoli defecerunt. Lt illi duo qui dum oculi eorum tenerentur in via, ne eum agnoscerent, dizerunt : Nes sperabamus quod ipse redemplurus erat Israel. Et ideo defecerunt, dum spero in te Deum, id est, qua nullum miraculum feci, nullam potentiam meam ontendi : sed tantum spem meam in te Deo fixi, non de cruce descendendo, sed te remuneratorem exspectando. l'otest etiam Desecerunt oculi mei simpliciter esse descriptio mortis. Quasi dicat : Non solum fauces raucuerunt, sed etiam oculi mei defecerunt, id est, in mortem datus sum. In morte enim oculi deficient. Et ideo desecerunt, dum spero in Deo mee, ut praus.

Multiplicati sunt. Quia fauces meæ raucæ factæ sunt, ideo illi qui oderunt me gratis, id est, sine omni causa, multiplicati sunt et in suis et in meis. quin unus etiam de duodecim accessit eis super capilles capitis mei, id est, infiniti facti sunt. Finitum enim

rent, et ipsum ornatum possumus per capillos accipere, amicos ei qui caput est adhærentes; ut sit æquipollenter dicere : Plures longe facti sunt resistentes milit, quam faventes. Unde inimici mei confortati sunt, id est, prævaluerunt, et audaciam contra me acceperunt : inimici dico, qui persecuti sunt me injuste. Et vere injuste, quia nihil injustius quam velle illum occidere, qui venit se salvare. Et tune scilicet confortatis inimicis exsolvebam que non rapui, id est, pro peccato prenas pertuli, qui peccatum non commisi, quod est dictum ad similitudi-nem, scilicet quasi aliquis aliquid rapiat, et alius qui sine culpa esset illud solvat. Adam enim et Eva in bedientiam commisit, pro qua Christus qui peccatum non fecit, pænas luit.

Deus tu scis. Quasi dicat : Exsolvi quidem quæ non rapui, tu autem Domine nosti quare hæc secerim : quia tu scis insipientiam meam. Quomodo dicit insipientiam esse suam ille, in quo vera est sapientia. B est, indignatio de hoc, quod cum deberent se præpa-Christus enim Dei virtus et Dei sapientia, et tamen B rare tibi domum oroatam, potius paraverunt in se nihil magis simile insipientiæ, quoniam quod ille qui uno verbo omnes inimicos suos posset destruere, passus est se capi ab cis, flagellari et occidi. Sed hæc insipientia summa erat sapientia, quia quod stultum est Dei, sapientius est hominibus. Ad hoc enim permisit ut ille manus in eum mitteret, qui nihil suum in eo invenit, ut perderet illos in quibus verum jus habuit. Et ideo dicit, Insipientiam meam non veram, sed quam homines reputant insipientiam: illam tu scis, id est, approbas, a quo omnis insipientia abest, non cognitionem, sed dignationem, quia scis non esse insipientiam, sed veram sapientiam. Et delicta mea non vere, sed reputatione illorum, scilicet quorum ego non commissor, sed susceptor sum, ita tamen ut in me delicta non suscipiam, sed poenas pro ipsis luam, illa, inquam, delicta non sun: abscondita a te, a quo omne delictum est absconsum dignatione. Et ideo non crubescant in me non resuscitato, illi qui exspectant te resusci atorem per me resuscitatuni, o Domine Domine dico, qui non tantum Domimus es hominum, sed etiam virtuium supercœlestium. Et ita dico non erubescant, ut non confundantur, id est, ut confus.biles se non intelligant, attendentes super me, hominem, id est, intelligentes in me super egenum et pauperem. Vel si supra memorativum vel facere dices, non confundantur super me, id est, de me non resuscitato illi qui quærunt te per me, o Deus Israel. Plus est confundi quam erubescere, tamen quia qui confunditur, illius conscientia remordetur. Sic et istorum qui intellexerunt super egenum et pauperem conscientia remordentur, si Christus non suscitaretur de hoc quia dixit eis : Creditis in Deum, et in me credite, et crediderunt. Posset emm eis dici : Ubi est ille in quem credebatis? Ubi est ille de

quo præsumebatis? et similia. Quoniam propter te. Ideo dico ne permittas eruhescere vel confundi exspectantes et quærentes te per me : quoniam ego sustinui opprobrium non pro- D pter me, sed propter te. Opprobrium est quod objicitur ab inimico. Ut Christo objectum fuit, Demonium habes, et similia. Et omnis qui peccator est patitur opprobrium propter se, quia causam opprobrii habet in se, nec hoc magnum est. Si quis vero propter Denin patitur opprobrium, magnum quid facit, quia certum hoc est præmum. Et Christus patienter tulit opprobrium non propter se, quia peccatum non fecit, sed propter Deum, scilicet quia ejus præcepta servavit, ad boc ut quod ipse in quo nibil fuit, patienter passus est, nos in quibus multa sunt pati doceret. Et ideo dicit, Sustinui, Domine, opprobrium non propter me, sed propter te, et etiam confusio operuit faciem meam, id est, plenaria confusio fuit mihi, non secundum rei vernatem, sed secundum illorum opinionem. Talia enim dixerunt ei, unde merito contundentur, si in eo esset. Ut, Alios fecit salvos, se ipsam satvum jacere non potest, et similia. Est

accipitur pro infinito. Vel quia capilli capiti adhæ- A antem confusio proprie remordens conscientiam culoa.

> Extraneus factus sum. In tantum confusio cooperuit me, quod factus sum fratribus meis, id est, cognatis meis secundum carnem de eadem tribu velut extraneus et filiis matris meæ, id est, etiam omnibus de quacunque tribu nutritis lacte matris meæ Synagogæ, is est, in eisdem legalibus institutis sum factus me peregrinus, quia et hi, et alii alienaverunt me a se sicut extraneum et peregrinum. Possumus quoque si volumus per fratres in lide cognatos, id est fideles, prius accipere. Deinde per filios matris generaliter omnes ad Synagogam pertinentes intelligere.

> Quoniam zelus domus. Id est, qu niam pia indigna. tio, quam habui de domo tua, orationi dedicata, quam fererant domum negotiandi, et speluncam la trocinandi comedit me, id est, incitavit me, ut tale quid facerem, in quo maxime eos offendi, sicut in Evangelio legitur. Vel aliter: Zelus domus tuæ, id rare tibi domum ornatam, potius paraverunt in se domum negotiationis, id est, avaritiæ et domum latronum, id est in-idiarum et fraudum. Illa inquam indignatio comedit, id est, concitavit me, ut eas redarguerem, et iniquitatem eorum non celarem, et ideo opprobria illorum olim in deserto per patres suos exprobrantium, quando dixerunt : Nunquid poterit Deus parare mensum in deserto? Et item ante vitulum conflatilem: Isti sunt dii tui, Israel, etc. Vel utrumque etiam de præsenti potest dici sie : Opprobrie istorum exprobrantium tibi per me, quia qui me spernit, te spernit. Illa, inquam, opprobria ceciderunt super me, id est, effectum dederunt super me, quia me viderunt, et me invenerunt. Vel etiam potest dici. quia opprobria scilices qui (sic) eum blasphemum et dæmoniacum et similia vocaverunt, venientia super eum ceciderunt, quia eo resurgente falsa apparuerunt.

> Et operui in jejunio. Zelus, inquain, domus tuæ comedit me. Et in jejunio illo, cum mullum scilicet invenirem, quo me rescerem, operui animam meam, id est, ostendi me eis per aliquam vindictam manifestam. Vel in jejunio illo operui animum meam, tamen fuit jejunium illud, quod quasi pailium velavit et pressit undique animain meain. Et hoc scilicet, quod talibus non consensi, et a talibus jejunavi, jactum est mihi opprobrium. Ideo enim mali opprobria interunt bonis, quia boni non consentiunt eis.

> Et posui vestimentum meum. Operui, inquam, animam meam, et insuper vestimentum meum, quo vestitur divinitas mea, scilicei cilicium, id esi, humanam carnein possi (pro opposui) eis in quam sævirent. Cilicium vestis hispida est, quæ ex pilis caprarum et hædorum fit, et significat hic carnem Christi. Et per poenas peccati compungebat, et quasi de pilis caprarum erat : quia in similitudinem carnis peccati venit, et si non in carne peccati. Vel potest simpliciter dici sic: Proposui eis vestimentum, id est, carnem meam ut cilicium, id est, tanquam aliquem vilem et despectum, quem dissiparent habitum. Et ideo factus sum illis in parabolam, id est, in similitudinem, id est. ut cui maledicerent et dicerent : Sic tibi fiat, sicut illi factum est. Vel aliter : Posui cilicium vestimentum meum, id est, quosdam de illis qui prius erant in peccatis hispidi, sicut cilicium mihi incorporavi, et sic vestimentum meum eos feci. Juxta illud: Viro ego, dicit Dominus, et lus omnibus velut restimento vestieris, et iden etiam factus sum illis in parabolam, ut idem sit parabola, quod opprobrium. Hoc enun quod tales sibi assumeret, improperaverunt ei dicentes, quia cum publicanis et peccatoribus manducaret.

> Adversum me. Factus sum illis, inquam, in parabolam, et hoc taliter ut majoribus et minoribus. Nam qui sedebant in porta, id est, majores qui in porta, id est, in publico more antiquo judicabant, qui maxime deberent judicare pro me, maxime loguebuntur adversum me, et per majores etiam intellige de

minorlius. Vel aliter, Qui sedebant in porta, id est, A quitur dicens : Intende animæ meæ, id est, animæ scribie et pharisæi, qui claves sciemiæ habebant, et in scientia legis et prophetarum, quæ porta est ad veritatem sibi acquiescebant, sed tamen nec ipsi intrabant, nec alios intrare permittebant. Tales, inquam, erant qui loquebantur adversum me. Et præteres omnes qui bibebant vinum, scilicet erroris, vinum impietatis. Vel vinum terrenæ cupiditatis, scilicet inebriati amore loci et gentis. Hi, inquam, omnes psallebant in me, id est, psalmum et cantilenam fece-rant sibi de me. Vel aliter : illi, inquam, loquebantur contra me. Qui vero bibebant vinum calicis mei, id est, qui attendebant dulcedinem futuram de passione mea, sicut sancti apostoli et sanctæ mulieres, illi psallebant in me, id est, gaudebant de potentia mea.

Ego vero orationem meam. Inimici quidem deridebant me, ego Domine Pater fudi pro eis orationem mean ad te dicens : U Deus nunc tempus est beneplutuæ, id est, in tua multiplici misericordia, quia in nobis multiplex est miseria. Et quia tempus est, Ideo Domine exaudi me in veritate salutis tuce, id est, dando veram salvationem mihi et meis a te promis-sam. Veritas enim accipienda est in promissione, misericordia vero in peccatorum remissione.

Erips me de luto. Ita dico exaudi me, ut eripias me, id est, meos de luto, id est, de consortio lutosorum, id est, peccatorum, ita ut si cohærent corpore, non tamen infigantur mente, id est, non consentiant eis. Et qualiter roget eos eripi, exponit dicens : Libera me, id est, meos ab his qui oderunt me. Et hoc ita, ut liberes ens de profundis aquarum, id est, de profunda iniquitate populorum, scilicet ut non conformentur illis in profunditate iniquitatis \*uæ. Et exsequitur hanc liberationem. Quasi dicat : Sic rogo liberari meos de profundis aquarum ut tempestas, id est, seditio et furor iniqui populi non demergat me, id est, non deprimat mens, ut consentiant eis. Aut si demerserit, non absorbeat me profundum, id est, interim non demergantur mei, ut veniant in profundum illud, de quo dictum : Peccator cum venerit in profundum vitiorum, contemnet. Aut si venerint in profundum, saltem non urgeat super eos puteus ille os suum claudere. Quod ad similitudinem dictum est. Super illum enun, quasi puteus os suum claudit, cujus os profunditas vitiorum a con-fes-ione claudit, et in illo non est spes redeundi. Si quis vero positus in profundo resipiscit, et clamat pro peccatis suis dicens, Peccavi, Domine, miserere : super illum puteus os suum non claudit, quia est de illis de quibus dictum est, De profundis clamari, etc. Et ideo Dominus eos educit. Illos vero qui non confitentur peccata sua, defendunt, non educit. Non est enim liberator, ubi tu es defensor : sis ergo tu tuus accusator, ut ille dignetur esse tuus liberator. Exaudi me, Domine, ut non urgeat os suum puteus super me; ideo, Domine, exaudi me et meos, quoniam nigna, id est, suavis et dulcis est misericordia tua. Sicut enim pluvia dulcis est in siccitate, ita misericordia in tribulatione. Quasi dicat : Differebas exaudire, ut dulce esset cum subvenires. Sed jam dulcis est misericordia tua, et ideo exaudire non differas. Jam enim tribulatio pervenit ad certum modum calamitatis, et ideo adsit misericordia tua, ut exhibeat opus boni tutis. Benigna, inquam, mihi et meis est miscricordia tua, et ideo tu qui prius despexisti propter multiqudinem iniquitatum, respice nunc et meos secundum multitudinem miserationum tuarum. Et qui prius avertisti te a liberto et superbo, modo non avertas faciem tuam a puero tuo, id est, a me et a meis humilibus servis tuis. Exaudi me et meus velociter, id est, indilate, quoniam tribulor ego, tribulantur et mel. Quod est dicere : Ideo ne differas exaudire, quia jam præcessit in me et in meis tribulatio, quæ fecit ut grata sit exauditio. Et qualiter exaudiri roget, exse-

meorum, et libera eam occulta liberatione. Duze sunt tribulationes justorum : una occulta, et alia manifesta. Occulta fit per inimicorum excecationem, manifesta vero propter conversionem. Tres enim pueri de camino ignis manifeste sunt liberati. Et hoc factum est propter Nabuchodonosor, qui postea credidit et confessus est. Septem vero Machabæi occulte sunt erepti, et hoc propter Antiochum syrannum magis excæcandum. De hac utraque liberatione bic agitur. Et ideo postquam dixit, Intende animæ meæ. et libera eam, quod pertinet ad occultam liberationem : subdit de manifesta dicens, Eripe me caput manifeste resuscitando, me scilicet et meos, etiam manifeste eripe propter inimicos meos et meorum convertendos. Et ideo dico ut eripias me et meos, et manifeste propter inimicos, ut convertantur : quia tu qui omnia nosti cognitione, sed non diguaciti tui implendi, ut perficias scilicet mundo gratiam visitationis tux: et hoc in multitudine misericordiæ B quantam confusionem et reverentiam patiamur ego et mei ab inimicis. Ego enim patior improperia ad magnam meorum utilitatem, mei quoque patiuntur improperia, id est, ad proximorum exhortationem, Et ideo tu qui ignoras quidquid maligne fit, non coguitione, sed dignatione, seis hoc per indignationem. Improperium est quod objicit inimicus. Et fuit improperium in capite, quod dixerunt ei : In Beelzebub principe domoniorum ejicit domonia, et similia. In membris vero improperium erat quod dixernut eis. quia crediderunt in crucifixum, et in mortaum, et similia. Unde quidam ex eis sciens potius sibi gloriam esse, quam ignominiam, dixit : Mihi absit gloriari nisi in Domino nostro Jesu Christo, etc.

Confusio vero est culpa remordens conscientiam, quod nullo modo in capite vere accipi potest, nisi per illorum reputationem. In quibusdam vero membris, ut in credentibus de Judæis vere fuit : quia corum vere remordebatur conscientia, cum dicebatur eis : quia crederent in eum quem crucifixerunt. Reverentia autem est, quæ facit ingenuam frontem etiam de falsi criminis objectione erubescere. Onod item in capite non fuit. Nibil enim eum ernbuit, qui ut talia pateretur venit : sed tamen ipsi talia objecerunt ei, quæ si alii etiam falso objicerentur, essent rubori.

In conspectu tuo sunt omnes qui tribulant me. Ideo dicit te scire improperium meum, quia omnes qui tribulant me in conspectu tuo, id est, omnis tribulatio mea procedit ex dispositione tua, nec ego subterfugi eam : quia cor meum, id est, anima mea expectant improperium, quia et prævidit illud, et prædixit : et ut veniret, pertulit. Prævidit quippe illud cum dis i-pulis dixit: Ecce ascendimus Jerosolymam, et Filius kominis tradetur, etc. Nollet etiam nasci, si nollet pati. Quia ideo duo quæ noveramus accipit, scilicet nasci et mori, ut tertium quod non noveramus, id est, resurrectionem et æternam vitam demonstraret nobis. Exspectavit, inquam, cor meum improperium, et exspectavit miseriam, scilicet ut inferentes improperium tempus est quia præcessit tribulatio, et ideo jam be. D recognoscerent in se miseriam, et invenirent in me misericordiam. Et sustinui etiam qui de hac miseria simul, id est mecum contristaretur, et non fuit qui contristaretur. Tristes enim erant sancti apostoli, tristes erant et sanctæ mulieres eum secutæ; sed hoc pro carnali affectione, scilicet quia timebant perdere spem et solatium, quod in ipso habebant. Solus antem Dominus quasi de republica, id est, de communi miseria hominum tristabatur, de qua vellet ut multi secum contristarentur, et contristando proficerent, et sic eum consolarentur. l'rolecius enim subditorum et medendorum, solatium magnum est medicorum et prælatorum : sed nullus erat qui bæc attenderet, et ideo dicit: Sustinui qui simul contristaretur, et non fuit : et qui consolaretur et non inveni. Et sic dederunt fel in escam meam, quod dederunt non escam, sed potius erat (sic): sed tamen in escam datum, furt. Acceperat enim Dominus escam, quia l'ascha cum discipulis suis comedit, in qua sacramentum corperts sui

scilicet corporis Christi et charitatis Christi, quam etiam commendat Apostolus dicens: Unus panis, unum corpus nos omnes in Christo sumus. Injecerunt Judari fellitum potum, id est, seipsos quos ab unitate corporis ejus discerpserunt. Et adhuc quicunque dissipant unitatem et charitatem, et contradicunt Evangelicæ veritati, vel qui male vivendo scandalizant Ecclesiam, super illam escam sellitum potum propinant. Sed quid fit eis? idem scilicet quod tunc Dominus tecit, quando cum gustasset, noluit bibere. In quo Sacramentum hoc designavit, quia tales gustandi quidem sunt, et serendi non bibendo, id est, non sunt nobis incorporandi. Dederunt, inquam, in escam meam fel, et in siti mea potaverunt me aceto: quia cum ego sitirem eorum novitatem, ipsi propinaverunt milii acerbam vetustatem. Et hæc mensa, id est, talis præparatio mensæ eorum fiat eis in laqueum, id est, impedimentum, non expedimentum
coram ipsis, id est, ipsis sitientibus eam, et non intelligentibus. Quod enim coram est, videtur et intelligitur. Multi noscunt malitiam suam et nequitiam, sed tamen pertinaciter in ea perseverant. Et hi perniciose in seipsos agunt, quia vivi in infernum descendunt. Tales isti erant de quibus hic dicitur : Fiat eorum mensa in laqueum ipsis ens coram, et hoc non injuste, sed in retributionem, id est, juste, scilicet, quia promeruerunt. Et siat in scandalum, id est, in offensionem, vel ipsis eisdem qui, quanto magis scientes in malo perseverant, tanto magis offendun tur. Vel posteris suis, quibus hoc petierunt, dicentes: Sanguis ejus super nos et super filios nostros. Non tamen quod obluerit eis hae imprecatio, sed imitatio. Vel aliter : Mensa corum, id est, utrumque testamentum, quod principaliter fuit eis propositum, ut ibi velut in mensa reficerentur, fiat eis in laqueum, quoniam irretientur coram ipsis, subaudit proposita gentibus, scilicet, adducantur in æmulationem, videntes gratiam sibi prius oblatam communem gentibus factam. Quod fit ei ad confusionem, et hoc non injuste, sed in retributionem, id est, juste; et fiat etiam eis in scandalum, ut prædictum est. Ad hoc quoque obscurentur oculi eorum ne videant, etc. Po-test et præcedens versus in bono legi boc modo: Dederunt, inquam, mihi fel in escam, et potaverunt me aceto. Et talis mensa eorum, id est, parata ab eis, fiat in laqueum coram ipsis, id est, in conspectu eorum recognoscant, scilicet, quod mensa ilia fit eis laqueus consusionis; et siat eis in retributionem, scilicet, ut quæ putiuntur, se propter illam pati intelligant; et fiat eis in scandalum, scilicet, ut per illud Deum scandalizasse recognoscant, et sic convertantur et pæniteant. Quibus vero non siet hoc, corum oculi obscurentur ne videant. Quasi dicat : Quia nimis prius aperuerunt oculos suos, ut viderent quod videndum non erat, scilicet, qualiter omnia dicta de Christo in lege et prophetis perverterent, ideo non obscurentur oculi eorum,ne videant quod est videndum, scilicet ne novam gratiam intelligant. Et ut non vi- D deant, incurva, Domine, semper dorsum eorum, scilicet, nunquam ad superiora erigantur; sed quia ipsi se in terrena curvaverunt, quia locum et gentem præposuerunt innocentiæ, ideo, Domine, semper eos plus et plus incurva. Incurva quidem non excæcando, sed non juvando: non vulnerando, sed non sanando. Incurvare enim Dei non in male faciendo, sed in non subveniendo.

Effunde super eos iram. Quasi dicat : Præter banc occultam vindictam amplifica super eos iram tuam, Domine, per exteriorem etiam vindictam. Quid ergo prosuit Caiphæ, quod dixit: Si dimittimus eum sic, venient Romani, et tollent nostrum locum, et gentem? Nibil utique. Non enim eum dimiserunt, imo interlecerunt, et tamen Romani venerunt, et locum et gentem eorum destruxerunt. Et ideo dicit non odio imprecantis, sed præscientia prophetantis : Effundc, Domine, super eos iram tuam, et furor iræ tuæ, id

commendaverat. Super hanc dulcem escam unitatis, A est, gravis vindicta tua, comprehendat eos quantumcunque dispersos, scilicet, ut ubique contemptui habeantur

> Fiat habitatio. Quasi dirat : Ita dico ut effundas iram tuam super eos, nt habitatio corum, id est, civitas illa, quam prius inhabitaverunt, et in qua maxime sævierunt, fiat deserta quantum ad eos; et non sit qui inhabitet, id est, qui perseveret in tabernaculis corum, id est institutis ad tempus eis datis. Quod ita factum est, quia et civitas eorum ab eis evacuala est, nec est inter eos qui instituta legalia servet.

Quoniam quem tu percussisti. Quasi dicat: Merito iram tuam super eos effundes, quia persecuti sunt tribulatione, quoad potuerunt, illum quem tu percussisti, id est, me. Percussit Dominus in Adam et Evaomne humanum genus mortalitatis et passibilitatis vulnere, cum dixit : In quacunque die de ligno scientiæ boni et mali gustaverilis, morte moriemini. habui de vulneribus, id est, de peccatis meorum addiderunt, quia mortem mihi acceleraverunt. Aliter: Super dolorem vulnerum meorum servorum, prophetarum scilicet, prius ad vineam missorum addiderunt, quia me filium interfecerunt. Aliter : Super dolorem vulnerum meorum in me ipso addideruni, vel mendacium, quo resurrectionem meam negare voluerunt. Vel addiderunt, quia manus etiam in apostolos et in familiam meam injecerunt.

Appone iniquitatem. Quasi dicat: Ipse et se malura modo addiderunt. Et tu , Domine , appone, non excacando, sed non juvando super iniquitatem corum aliam iniquitatem. Iniquitas specialis eorum est, quod neque attendunt justitiam hominis, neque quantum peccatum sit justum hominem interficere. Super hanc iniquitatem alia apponatur, ut non modo justum hominem interficiant, sed et Deum. Vel appone iniquitatem super iniquitatem, id est, iniquis patribus iniquos filios superadde. Vel super iniquitatem de morte mea appone aliam iniquitatem, scilicet, ut in incredulitate perseverent, et sic non intrent, id est, non vivant in hac vita, quæ introitus est ad supernam; in justitiam tuam, id est, in operibus justificaris fidei tuæ.

Deleantur de libro viventium. Non, inquam, intrent in justitia, sed potius deleantur de libro viventium. Non ideo dicit de libro, ut illic aliquis liber sit, sed ab humana similitudine tractum est. Apud homines enim, quia labilis memoriæ sunt, necessarium est ut libri habeantur, quibus mens humana recordationis ope sublevetur. Hic vero divina mens liber accipitur, cui nihil præteritum excidit, nec aliquid futurum novum fit, sed omnia præsentialiter simul aspicit. Et est dicere : Deleantur nunc de libro viventium, id est, manifestum in præsenti eorum infidelitas facit quod a memoria in qua maxime se positos putant, exciderint non cognitione, sed dignatione. Et in futuro non scribantur cum justis, id est, non participent beatitudinem cum justis. Qui enim non participant hic fide, non participabunt illic beatitudine.

Ego sum pauper. Illic, inquam, non scribentur, ego autem et mei scribemur, quia ego in me et in meis sum pauper, id est, mibi nihil attribuens, et sum dolens ego quidem pro meis. Juxta quod Isaiade ipso ait: Qui pro nobis dolens vulneralus est propter iniquitates nostras. Mei autem sunt dolentes pro miseria suie mortatitatis et passibilitatis. Et quia sum pauper et dolens, ideo, o Deus, vera salus tua, æternitatis, scilicet, et impassibilitatis, suscepit me et meos jam dispositione, et suscipiet in te. Et tunc l'udubo et in me et in meis nomen Dei cum cantico, id est, cum lælitia sine tristitia, et magnificabo eum in laude, id est, laudabo ipsum Deum in magnifica laude, id est, in vera et indeficienti laude. Beati enim qui habitant in domo tua, Domine, in sæcula, scilicet, laudabunt te. Potest quoque in his duobus. fleri. Quasi dicat : Illi non scribantur, ego autem laudabe in me et in meis nomen Dei cum cantico; et hoc ideo, quia sum pauper et doleas. Unde, o

Hens, salus tua suscepit me.

Et placebit Deo. Laudabo, inquam, in futuro vere et a ternaliter in me et in meis. Et illud sacrificium landis, scilicet, vituli illi labiorum, placebit Deo, super vitulum novellum producentem cornu et ungulas, nt est, gratius erit Deo quam aliquod præsens sacrificium. În lege enim talis vitulus jubebatur offerri, qui et produceret cornua, id est jam haberet producta cornua et productas ungulas. Et quisquis perferre instructus est, et in laude Dei opulenius, dehet habere cornua, id est, rationem et intellectum, quibus adversarium quemque, id est, hæreticum in certamine ventilet. Et debet habere vitulum, id est, rationes solidas, quibus terram, id est, pigros in laude Dei excitet. Novimus enim vitulos pubescentes, et in taurinam audaciam grandescentes, hoc facere. Aliquis est vitulus novellus, quia gratia innovatus. Contradicit el aliquis hæreticus : Habeat cornua quibus ventilet eum. Nam contradicit ei aliquis, sed abjectum vivit, et terremm sapit. Habet ungulas quibus fodicet cum, et super hunc talem vitulum placebit Deo, id est, acceptabilior et placabilior quam iste vitulus erit laus illa Deo, quam offerennus ei ego et mei, postquam vera salus ejus su-cepit me et meos de paupertate in divitias, de tristitia in lætitiam, in angelorum societatem, ut i nec adversarius erit ventilandus, nec piger excitandus.

Et hoc (quasi dicai) videant, id est, attendant pauperes nil de se præsumentes, et lætentur, non tristentur de hac paupertate sua. Et convertit se ad ipsos pauperes dicens : Quærite Deum. Quasi dicat : Video quia quæritis panem, et alia talia propter illud quod indignius est, id est, propter corpus : quærite ergo Dominum propter illud quod dignus est, et vere

rivet anima mea.

Quoniam exaudivit. IJeo ut pauperes letentur, C quoniam Dominus et exaudivit et exaudiet pauperes; divites autem non exaudiet, et non despexit, neque despiciet vinctos suos, id est, præceptis suis astrictos. Vel aliter: Servi fugitivi sunus, et Deum offendimus, et ipse compedivit nos compedibus mortalitatis et passibilitatis. Illi autem vincti ejus suut, qui et se vinctos recognoscunt, et compedibus suis non fomenta, sed tantum quibus allevientur addunt, id est, qui tantum necessaria ad solutium itineris quærunt, superflua autem quibus opprimerentur negligunt, et hos tales neque despexit neque despiciet Dominus. Et quia Dominus et pauperes exaudivit, et vinctos non despexit, ergo laudent illum cœli, id est, complutores, et terra bene culta de Judæis, et mare, id est, gentiles maxime prius amaricantes. Et landent eum omnia reptilia non volatilia, entia in eis, scilicet in terra et in mari, id est, onnes vere hu-miles et non arroganies, et superbi de Judæis sive dare eum, quoniam Deus Sion salvam faciet, id est, quia congregabit in unum quid, scilicet, in sidem dispersos Israel. Unde dicium est : Restituam principes ejus ut prius, et sic faciet Sion, id est, Ecclesiam de Judæis salvam, vocando et justificando. Sion monticulus fuit adjunctus templo Jerosolymirano, et ideo per Sion Ecclesia de Judæis intelligitur. Salvam faciet Deus, inquam, Sion, et civitates Juda, id est, collectiones ad vere vivendum videre, id est, humiliter confitentium de gentibus, Judas enim confessor interpretatur, ædificabuntur in fide et bonis operibus. Et ædisicatie inhabitabunt ibi, id est, in Sion concorporabuntur credentes de Judwis et gentibus. Et ita inhabitabunt quod acquirent eam , scilicet, Sion, hæreditati (pro ad hæreditatem), quia erit eis velut hæreditaria habitatio et hie et in futuro. Et ideo dico quia erit eis hæreditas, quia semen servorum ejus, id est, quia imitatores omnes fidei Abra-

versibus simpliciter continuatio et constructio talis A ham et Jacob et aliorum priorum servorum ejus, id est, Dei, qui faciet Sion salvam. Illi inquam, possidebunt eam Sion et hic et in futuro. Et ne h c semen eorum filios eorum secundum carnem acciperemus (non enim, ut Apostolus ait, qui secundum carnem fili sunt, sed secundum spiritum, hi in semine reputantur), ideo determinat quod semen hic accipiat, dicens: Et qui diligunt ad imitationem illorum priorum servorum nomen ejus, id est. Dei, scilicet, hoc nomen Dominus, quia sponte se ei subjiciunt; illi, inquam, habitabunt in ea Sion et hic et in suturo. Et si hi tamen qui diligunt nomen inhabitabunt, ergo apparet quia qui non diligent quatientur foras, et damnabuntur.

## IN PSALMUM LXIX.

In finem psalmus David, in rememoratione, quod salvum me fecit Dominus.

#### ARGUMENTUM.

In discrimen regni salutisque deductus a filio. psalmum hunc orationis vice composuit. Aliter vox Christi vel Ecclesiæ ad Dominum. Item quod titulus scriptus est in rememoratione quod salvum fecerit eum Dominus, superioris psalmi mentionem facit. ubi ait : Salvum me fac Deus.

#### EXPLANATIO.

Finis et David, ut sæpe dictum est, significant Dominum Salvatorem , ad quem diriguntur hæc verba fidelium, quia totus hic psalmus ex persona martyrum dicitur in rememoratione vel suce liberationis, vel præmii futuri. Congruum quippe fuit ut quomodo in superiore psalmo passionem resurrectionemque suam Dominus exposueral, post caput loquerentur et membra passiones et ipsas suas et posteriores ylorias edicentes. Martyrum confessorumque populus, qui multiplici quidem , sed felici clade laborabat. Prima positione Dominum deprecatur, ut a persequentium periculis liberetur, et irrisiones corum irritas faciat, quatenus con versi dicta sua salutariter erubescant. Secunda parte, supplicat, ut maquificans Dominum exsultet turba fidelium, quonium ipse pauperes egenosque suos juvare el liberare dignatur.

### COMMENTARIUS.

Deus, in adjutorium meum intende. In finem psalmus David in rememorationem, eo quod salvum secit eum Dominus. Vox est in hoc psalmo contribulatorum, id est, sanctorum martyrum inter passiones periclitantium, sed de capite suo præsumentium. Aud amus ergo eos, et cum ipsis dicamus, et affectu cordis, etsi non ex similitudine tribulationis. Illi enim jam coronati lætantur, nos adhuc tribulamur, quia adversarine noster bisormis est. In impetu est leo, in insidiis draco, tentare non cessat, insidiari non cessat. Clameinus ergo, et cum ipsis dicamus:

Deus, in adjutorium moum intende, etc. Hæc verha referentur in finem, quia sunt psalmus attributus de gentibus laudent cum. Et ideo merito debent lau- D David, id est, sanctis martyribus, psaluius, dico, cantatus in rememorationem, id est, in recordationem. Et quia recordatio alia est de præmio, alia de supplicio, alia de damnatione, alia de salvatione, ideo determinat unde sit illa recordatio, scilicet, eo qued Dominus jam salvum fecit eum, id est, unumquemque talem David in capite suo per spem, scilicet, quia jam in ipso per spem nos conresuscitavit, et ad dexteram majestatis consedere fecit. Hortantur autem nos sancti martyres, qui hic loquuntur, ut exemplo eorum in tribulatione non deficiamus, ut ad idem præmium perveniamus, et dicunt ita: Deus in adjutorium meum intende. Divinum auxilium nobis semper est necessarium, maxime est autem in tribulatione invocandum, et ideo admonent nos sancti martyres, ut quisque nostrum in tribulatione positus invocet Deum, et dicat : Deus, in adjutorium meum intende, intentum te fac in adjutorium moom. Et quia posset adjuvare, et tamen ad hoc faciendum

non accelerare, ideo dicit: Festina ad adjuvan- A natos esse, et cognoscent se egenos, et medicum dum me.

Confundantur et revereantur. Dolet sanctus vir animain suam quari a malis, non ad imitandum, sed ad opprimendum; et ideo orat et dicit : Confundantur et revereantur. Ubi ergo præcentum illud Evangelii : Orate pro persequentibus et calumniantibus vos? Et item : Diligite inimicos vestros, benefacite eis qui oderunt vos? Übi etiam exemplum pii magistri, qui docuit non solum inimicos diligere, sed et pro ipsis orare, dicens pro persequentibus suis in ip-a passione: Pater, ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt? Non utique dissentit iste ab illo, quia hoc orat, ut illi qui prius sanctos suos incarcerabant, Magellahant, necabant, unde glorificabantur, consundantur, id est, confusibiles se recognoscant, et sic revereantur, id est, extimescant, et nobiscum pe-ctora tundant. Talem enim vindictam jam accepe-Damascum, et quoscunque viros Christianæ religionis inveniret, vinctos perduceret in Jerusalem, voce divina vere audita in via, confessus est de conscientia sua, et reveritus de tanta immodestia. Et prostratus est ab obediendum, qui prius inflammatus fuerat ail persequendum. Vertantur retrorsum. Hic distinguit tempora tribulationis et persecutionis Ecclesiæ. Prins enim fuit impetus persequentium, modo remansit malevolentia tantum cogitautium. Et pro istis rogat, nt qui prius præcedere volebant, et esse magistri, averiantur, ita ut sint retrorsum, sicut ille fuit cui est dictum: Vade retro, Satanas. Scilicet non præcedant ut pravas vias suas doceant, sed retro sint, ut bonas discant. Illi, dico, qui volunt mihi mala, id est, qui male vivunt in mente sua, et in luxuria nutriunt corda sua.

Avertantur stavim. Quia duplex est persecutio Ecclesiæ: alia scilicet violenta, alia fraudulenta. Fraudulenta vero du s partes habet, malevolentiam sci- C licet et adulationem, e: sæpe plus nocet lingua adulatoris quam manus persecutoris : ideo pro his dicit, Avertantur statim, id est, sine omni mora erubescentes de nequitia sua, illi qui dicunt mihi, Euge, euge, id est, qui me laudant ut decipiant. Nam cur me laudant? potius laudent illum, a quo habeo quidquid boni habeo. Dicit Sapientia, quia probatio auri et argenti ignis : probatio antem viri est os laudantium eum. Si enim non cedit adulationi us, si non acquiescit blanditiis, perfecte excectus est igne tribulationis. Et sic bonus erit et introitus ejus et exitus ejus. Juxia quod Apostolus dicit : Fidelis Dens, qui non patitur vos tentari supra id quod potestis (ecce intro tus), sed faciet cum tentatione etiam proventum, ut possitis sustinere (ecce exitus). Introitus enim est tentari, exitus non cedere; hoc oleo adu-lationis volunt hæretici impingnari caput suum, ut Donatus, qui discipulis suis audire voluit, Dux bone, dux præclare, et similia. Ille vero oleum hoc non D reduxisti me. Introducitur persona generalis, que appeliit, qui dixit : Nunquid Paulus pro vobis cruci-fixus est? Aut nunquid in nomine Pauli baptizati

Exsultent et lætentur. Avertantur, inquam, illi et illi, et illis adversis exsultent exterius, et lætentur interius, id est, plenariam lætitiam babeant, fundati in te. non præsumentes de se, id est, omnes qui quærunt te prius quærentem se. Non enim te quærerent, nisi gratia tua præventi essent. Vel etiam de eisdem potest dici sic : Omnes illi aversi et erubescentes exsultent et læientur in te, qui quærunt te quærentem se, et nihil sibi ascribant, sed dicant semper, magnificetur Dominus, nunquam servus. Errantem vocavit, magnificetur Dominus; peccatorem justificavit, magnificetur Dominus. Justificatum coronavit, magnificetur Dominus. Hoc, inquam, dicant illi qui diligunt salutare tuum, id est, salvatorem tuum. Et quicunque vere diligunt salvatorem, diligunt se sa-

fnisse sibi necessarium.

Ego vero egenus et pauper sum. Illud. inquam, dicant, de Domino, hoc vero dient quisque de se ipso: Ego sum egenus, id est, indigens alieno auxilio, quia video etiam legem in membris meis repugnantem legi mentis meze. Et sum pauper, id est, esu-riens et sitiens, et mihi adhuc insufficiens; et idetu Deus, qui solus potes, adjura me, et ita dico adjuva me, scilicet esto adjutor meus, contra legentcontrariam in membris meis repugnantem legi mentis meæ, et liberator meus de implicamentis hujus sæculi. Et ut sis adjutor et liberator, ideo, Domine, ne moreris, id est, fac mihi non longum videri exspecture promissum tuum præmium, quia si non habuero tolerantiam, ero similis illis qui in deserto desecerunt, et redierunt mente videre, quæ jam cora tundant. Talem enim vindictam jam acceperunt sancti ab inimicis suis, quia Paulus ille qui acceperat litteras a principibus sacerdotum, ut iret in Branche sancti ab inimicis suis. diat, scilicet ut te doceat, ne et tu in via desicias, sed semper ad patriam intendas. Et si moran secerit exspecta eum, quia veniens veniet, et non tardabit. Nemo enim mittens manum ad uratrum, et respiciens retro, aptus erit regno Dei.

Si autem pealmus iste in voce capitis ut quidam volunt, legatur, tunc hi duo versus ita exponentur. Quasi dicat : Exsultent, inquam, et lætentur omnes quærentes te, et dicant : Semper magnificetur Dominus. Ut autem mei talia dicerent, ego factus sum vere egenus, et vere pauper, ut exemplo meis sum; et ideo, o Deus, adjuva me, et ita adjuva me, esto scilicet adjutor meus in persiciendo obedientiam, et liberator meus ab inimicis. Et ideo, Domine, ne moreris, id est, ne differas meam resurrectionem in communem omnium resurrectionem.

## IN PSALMUM LXX.

Psalmus David filiorum Jonadab et priorum captivorum.

## ARGUMENTUM.

Prædicit ea quæ erat populus in Babylone passurus, et hæc ad emendationem ventura, simul etiam reditum promittens. Aliter, vox Christi ad Patrem.

## EXPLANATIO.

Jeremias propheta refert Jonadab fuisse Dei sacerdotem, qui filiis suis præceperit non bibere vinum, neque in domibus, sed in tentoriis habitare, eosque magnam obedientiæ hujus apud Dominum gratiam comperisse, qui nunc pro fidelibus ac devotis ponuntur. Unde et Jonadab interpretatur Domini spontaneus, qui dicere potest : Voluntarie sacrificabo tibi. Cum quibus et priores cap ivi simul lacrymas fundunt, id est, qui prius captivari, postea redimi meruerunt, qui peccando captivi, sed poeni-tendo redempti aiunt. Et de abysso terræ iterum peccatorum captivitate liberata divinis mandatis adhærebat, prædicans nobis Christi Domini eximiam charitatem, quæ nullis meritis præcedentibus gratis semper impenditur. Hæc in prima parte psalmi ab humanis iniquitatibus jugiter se petit debere liberari, ut Domino gratias referre mereatur. Secundo loco supplicat ne in senectute ejus beneficiis privetur, cujus auxilio in juventute protecta est. Tertio loco dona ejus enumerans, jugiter se agere polli-

## COMMENTARIUS.

In te, Domine, speravi. In omnibus divinis Scripturis commendatur nobis gratuita gratia Dei, quæ gratis nos liberat. Ilanc commendat Apostolus, et ideo meruit habere inimicos Judzos, de littera legis et de justitia sua præsumentes. Il ec etiam maximecommendatur nobis in hoc psalmo, ideo ut tota spes nostra sit in ipso, nibil quod de nobis quasi de pro-

quod ah ipso est, et quod accepimus amittamus. Cuj :s pealmi titulus est : In finem Psalmus ipsi David filiorum Jonadab, et corum qui primi captivi ducti sunt. Commendatur nobis ex prophetia Jeremie iste Joundab, quia sacerdos Dei fuit : qui præcepit filiis suis ne hiberent vinum, nec in domibus residerent, sed habitarent in tabernaculis. Quasi dicat: præceprum illi diligenter servaverunt, et ideo a Deo benedici meruerunt; non quod Dominus præcepisset ne vinum biberent, sed quia præcepit ut filii patribu; in Domino obedirent. Quare illi præcepto patris tanquam si domini essent, obed erunt, et ideo be-nedici meruerunt. Unde per horum obedientiam redarguit propheta ille Israelitici populi inobedientiam, lanquam a minori dicens: Quia si isti obedierunt præcepto patris, multo magis debent illi obedire præceptis Creatoris. Cum enim expediat animæ obedire Deo suo, expediat filio obedire patri, servo domino, uxori marito: noune multo magis expedit homini obedire Deo creatori suo? Utique sic est. Quare quia illi Israelitici, scilicet non obtemperaverunt præceptis Domini, ideo mernerunt in Babyloniam captivari, quod prædixit eis propheta dicens, ut præparent se ad captivitatem : quia non posset aliter esse quin captivarentur qui inobedientes Domino Den sun exstiterunt, et iden dicitur in titulo filiorum Jonadub, et eorum qui primi captivi ducti sunt. Et per istorum obedieutium culpata est illorum inobedientia: et non solum illorum inobedientia, sed etiam omnis inobedientia etiam primorum parentum culpatur per horum obedientiam. Captivitas enim in Adam et in Eva designata, per istorum primorum captivitatem facta est per inobedientiam; sub qua captivitate adhuc tenemur, quia et si jam spe liberati sumus, non tamen in re : quia adhuc exspectamus redemptionem corporis nostri. Hujus captivitatis meminit Apostolus dicens : Condelector legi Dei secundum interiorem kominem, video autem aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis meæ, et C captivum me deducentem in legem peccati et mortis. Quomodo autem per quid de hac captivitate posset aliquis liberari, subsequenter ipse Apostolus deter-minat dicens: Infelix homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? Gratia Dei per Jesum Christum data. Et quia sola gratia potest nos de captivitate liberare, ideo tantopere commendatur in hoc Psalmo, ut nihil de nobis præsumamus, ne et quod accepimus amitiamus. Interpretatur autem Jonadab, spontaneus Dei. Ille vero est spontaneus Dei, de quo dictum est : Voluntarie sacrificabo tibi, et similia, id est Christus. Hujus filii sunt imitatores ejus, id est, quicunque pura et libera mente serviunt Deo. Quibus præcepit ne hiberent vinum, id est, ne inebriaren-tur delectatione terrenæ felicitatis. Unde quidam ostendit se non inebriatum dicens eorum quæ retro unt oblitus, in ea quæ ante sont extentus, semper intentionem sequor ad palmam supernæ vocationis, et præcepit eis ne in domibus residerent, id est, ne D putarent se hic habere manentem civitatem, sed inturam semper inquirerent. Præcepit quoque ut in tabernaculis habitent, id est, ut intelligant nihil alind esse hanc vitam nisi militiam, et semper parati sint dimicare contra hostes periculosissimos. Quorum sævitiam meminit Apostolus dicens : Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, id est, adversus visibiles hostes, sed adversus principes el polestales, adversus mundi rectores tenebrarum harum contra spiritualia nequitiæ in cælestibus. Titulus sic exponitur: Hæc verba referentur in finem temporum, quæ sunt psalmus attributus ipsi David, vel propheta, vel cuilibet perfecte et vere obedienti. qui sunt Psalinus filiorum Jonadab, et corum qui primi captivi ducti sunt : quia et commendat corum obedientiam, et vituperat istorum inobedientiam. Per hoc enim quia sanctus vir qui hic loquitur, unus per se sive unus in multis repræsentat in se filio-

priis viribus præsumamus, ne nostrum facientes, A rum Jonadab obedientiam, laudat eam, et sie per contrarium vituperat primorum captivorum, et omnem inobedientiam. Ponunt vero quidam auctores simpliciter hunc titulum ita : Psalmus iste est filiorum Jonadab, id e-t, attribuitur omnibus vere et perfecte obedientibus : et non solum est illorum, sed etiam omnium qui primi captivi ducti sunt, id est. omnium se captivos in Adam attendentium, et sic per filios Jonadah et per primos captivus eosdem accipimus. Aliter enim non posset psalmus iste esse captivorum, ut ipsi in eo agerent. Quomodocunque autem varietur, istud ratum maneat, quod quisquis hic loquitur, gratiam gratis nos liberantem per totum hunc psalmum syllabatim fere commendat. Unde sic incipit. Quasi dicat: Domine, Adam speravit in se, et ideo confusus est æternaliter : ego autem non spero in me, sed et spero nunc et semper speravi in te, id est, in gratia tua grat s liberante. et ideo etsi confundar ad tempus ex captivitate Adæ, id est, ex pænis peccati, non confundar tamen in æternum confusione eunte, id est, non confundar mternaliter: et ut in mternum non confundar, ideo. Domine, libera me nunc, ne desiciam in tribulatione, in tua justitia, id est, quod non sum de illis qui justitiam suam statuere volunt, et justitiae tuæ non esse subjecti; sed satago in tua justitia evsequenda. et de illa tantum præsumo, non de mea. Et tandem perfecte eripe, et ut tandem eripias, inclina nunc ut altus ad humilem, medicus ad ægrotantem aurem tuam ad me, et sa'va me, id est, justifica me per gratiam, qui non poteram salvari per meam justitiam. Et postquam justificaveris me, este mihi in Deun protectorem, id est, sis mihi beus protector et clypeus, ne perveniant ad me tela inimici. Et si pervenerint, ut non noceant, sis mili locus munitus. Si enim excelsus locus in terra facit esse securum, ut ille securus fuit, qui in altissima specula positus, regein prætereuntem cum toto exercitu suo con-tempsit; mul o magis in Deo positum, qui fecit cœlum et terram, facit esse securum. Ideo, inquam, sis mihi Deus protector, et locus munitus, ut in fine vere salvum facias me.

Quonium firmamentum. Ideo dico ut tu sis mihi locus munitus, quoniam tu es firmamentum meum, per te enim et ex le est quod contra tentationes aliquas sum firmus : ex me vero sum infirmus, et tu es refugium meum. Fugi enim ab irato, fugiam ad placidum. Fugiens factus sum infirmus, refugiens ero confirmatus.

Deus meus, eripe me. Hactenus egit pro intestino hello, scilicet quod patimur ab hoste interiori, id est, a lege contraria in nostris. Et quia timet ne ille interior hostis concitatus ab exteriore sævior fiat, iden etiam pio exteriori orat dicens : Deus mens, eripe me de manu peccutorum, id est, de potestate peccati, id est hostis exterioris, scilicet ne insidiando iniquitate persuadeat, ne seviendo ad consensionem perducat. Et accipit hic peccatorem pro quolibet transgressore tam scriptæ legis quam naturalis. Unde subdividit illum dicens : Et eripe me de manu agentis contra legem scriptam, et de manu cujuslibet iniqui, id est, sine scripta lege iniqua. agentis, per quod transgressorem naturalis legis acc.pe.

Quoniam tu es patientia. Ideo dico ut tu me eripias, quoniam tu, Domine, es patientia mea, id est, a le hoc solo habeo, quod aliquo modo patiens sum contra peccatorem vel iniquum. Et ideo per te sum patiens, quia lu Domine es spes mea a juventute mea, id est, ex quo innovatus cœpi sperare in te : et armasti me contra diabolum, ut in procinctu exercitus fui armatus fide, spe, caterisque donis dimicarem contra hostes spirituales et invisibiles. Et non solom a juventute es spes, sed etiam confirmutus sum, id est confirmationem, quanta potuit haberi, habui in te ex utero matris meæ, id est, ex quo primum cœpi informari in institutis Ecclesia, et ex quo sui egrediens de centre mutris meæ, id est, ex quo per-

fectam in eisdem institutis habui regenerationem, et A rint, determinat quos inimicos accipiat, dicens : Et ideo vere es protector meus, id est clypeus meus, contra tela inimici. Uterus accipiuntur lue prima rudimenta fidei, ut exorcismus et presignatio, quæ catechumenis fit : egressus vero de ventre, vera regeneratio per haptismum et fidei instructionem. Juventus vero adhuc plus ipsa, scilicet integra innovatio, quando jam perfecte armatus fide, spe, charitate et cæteris donis velut juvenis ad hellum.

In te cantatio mea. Quia protector meus es, ideo Domine cantatio mea al'orum sit in mundo, et in his quæ ad ipsum pertinent : cantatio autem mea, id est, omnis gloria et exsultatio mea erit tamen in te semper, id est, et in tempore spei, id est in præsenti, et in futuro, ubi facie ad faciem te videbimus. Et quia in te solo cantatio mea est, ideo sum factus multis, id est, dispersis non ad unum tendentibus (hoc est malis) tanquam prodigium, id est, velut monstrum. His enim qui nou credunt esse aliena bona nisi pretamen quæ non apparent, appetunt esse quasi monstrum. Unde dicit Aposiolus: Quia si in hac vita tantum sperantes sumus, miserabiliores sumus omnibus hominibus. Factus sum, inquam, multis tanquam prodigium, id est, velnt monstrum, et tamen ab illis non est mihi timendum : quia tu es mihi adjutor foriis contra illos infirmos, non valentes scilicet occidere nisi corpus.

Revleatur os meum. Ut semper cantatio mea in te sit, ideo os meum interius, quod fuit plenum laude tua, quandin in abundantia virtutum mansit homo: evacuatum vero est per prævaricationem, repleatur, id est, perfecte imple tur laude tua, ad hoc ut in me ipso cantem sancte cogitando et operando aloriam tuam, id est, justificationem tuam, scilicet quod de impio pium, de damnato feceris in regnum assumptum, et ut cantem magnitudinem tuam, scilicet cum non essem, quia fecisti ut essem : quia salutem dedisti, cum peccarem : quia ignovisti, cum conversus C essem : quia adjuvisti, cum perseverarem ; quia coronasti, et hoc faciam non tantum in die sine nocte, sed tota die, et in die et in nocte. Naturalis enim dies continet et diem et nocteni, et accipitur hic pro prosperitate et adversitate. Ille enim quasi in die contum cantat, qui solummodo in prosperis Deum : in nocte vero, id est, in adversitate non laudat, sed vituperat, ut ille de quo alibi dictum est : Quod cum bene feceris ei, benedicet tibi. Ille vero et in die et in nocte cantat, qui et in prosperitate, et in adversitate laudat Deum, dicens : Dominus dedit, Dominus abstulit, sit nomen Domini benedictum. Designatur autem hic utromque et dies et nox per potiorem partem, id est, per diem, quia dies non debet servire nocti, sed potius nox segui diem. Tunc enim quasi dies servit nocu, quando Deus, qui adorandus et laudandus est, pro solis æternis bonis colitur, et laudatur pro temporalibus bonis, quæ pertinent ad noctem, quod non debet fieri. Imo nox debet sequi diem, scilicet, ut quidquid de his temporalibus habemus, in laude Dei distribuamus.

Ne projicias me. Et ut semper cantem gloriam tuam, ideo ne projicias me, id est, ne facias me videri projectum a te in tempore senectutis, id est, in hac præsenti vita, quæ est tempus senectutis, id est, tempus captivitatis et tribulationis propter senectutem, id est, primi parentis vetustatem. Et describit tempus illud dicens : Cum deficiet virtus mea, id est, quia nihil de virtute mea præsumo, sed solummodo de gratia tua spero. Et ideo, Domine, ne derelinquas me. Ille videtur projectus esse a Deo, et derelictus, qui facile labitur, nec resistere valet aliquibus tribula-

Quia dizerunt. Ideo necesse est ne derelinquas me, quia inimici mei (omnes enim impii inimici sunt piis) dixerunt, id est, statuerunt, non ad suam utilitasem et potestatem, ut putaverunt, sed mihi, id est, ad meam utilitatem. Et prius quam ponat quid dixequi custodiebant, id est, captione observabant animam meam, id est, non ad imitandum, sed ad opprimendum fecerunt consilium contra me, convenientes in unum, scilicet, dicentes : Deus dereliquit eum, id est, non est Deo cura de talibus. Persequimini ergo et comprehendite eum, quia non est aliquis qui eum de manibus nostris eripiat. Multi persequantur, qui non comprehendant; illi vero ita persequantur, ut comprehendant, qui eos quos persequantur, devocant. Videntur bæc verba et quadam quæ adhuc sequantur, ad caput pertinere, sed tamen familiarius ad nos referuntur, quia quod talia dixit, hoc fecit ex nostra insirmitate, non ex sua majestate. Et ex eo quod factus est propter nos, non ex eo quod id erat, quo

perfecit nos.

Deus, ne elongeris. Inimici quidem dicunt quod Deus me dereliquerit, et non sit qui eripiat; tu autem, Deus, ne elongeris a me, sicut vere non elongaberis, sentia, videntur boni, qui hec contemnum, et ea B quia prope est Dominus his qui obtriverunt cor. Deus meus, dico, qui prius despexisti me propter inobedientiam, respice me nunc tendens in auxilium meum, id est, dando mihi patientiam; illis vero qui me persequentur, et comprehendere nolunt dando veram confessionem. Quod sic dicit : Confundantur, id est, remordeat prava conscientia mentem eorum, et deficiant in intentione sua prava, detrahentes animæ meæ, id est, volentes animam meam devocare, et sic detrahere ei pennas, id est, virtutes quibus debet ad alta volare : tractum enim ab avibus ne avolent, quibus pennæ detrahuntur. Cum interim dico confundantur, ut operiantur confusione et pudore, id est, ut plenaria confusio de pravis operibus eorum, et pudor de modestia amissa sit eis qui quærunt mihi mala, id est, qui quærunt me devocare. Ego autem non dicam quod semper sperem, quasi quod dubium sit optando, sed certificatus per gratiam tuam, non præsumendo de virtute mea, dicam affirmando, quia semper sperabo in te. Et ideo sperabo, quia adjiciam super omnem laudem tuan. Quam laudem adjiciat, aut super quam a ijiciet? Si in voce capitis, ut quidam de hoc toto psalmo volunt, legatur, tunc ita dicetur : Quia laus Dei erat in discretione elementorum, et in ordinatione temporum, et in compositione omnium creaturarum, et in regimine earum; sed nondum laudabatur in resuscitatione alicujus humanæ carnis, et hanc laudem addidit laudi ejus Christus primus inter mortuos suscitatus. Si vero in voce corporis, sicut hactenus processimus, hoc dicatur, tunc dicemus quia laus Dei est quod hominem, cum non esset, creavit, quod rationalem eum fecit, quod liberum arbitrium ei dedit, quod in deliciis paradisi eum posuit, quod præceptum ei dedit, et certam mortem, si illud transgrederetur, venturam esse prædixit. Nihit non fecit. id est, omnia fecit, quæ facienda erant in homine; sed miser homo prævaricando lapsus est, et facta est in eo quasi massa perditionis totius generis humani. Hanc massam Deus si totam perderet, nullus diceret quod injustus esset, quia juste hoc faceret, et ideo in hoc etiam laudandus esset. Et ecce multiplex lans ejus, sed super hanc omnem laudem alia adhuc laus additur, cum de impio lit pius, et de damnato in regnum assumptus. Et hæc est laus illa de qua dicit: Adjiciam laudem super omnem laudem tuam. Et assequitor hoc ostendens. Quasi dicat: Hoc modo adjiciam tibi laudem super laudem, quia os meum interius et exterius annuntiabit, id est, repræsentabit dictis et factis et cognationibus justitiam esse tuam, non meam, id est, hoc quod justificatus sum, esse ex gratia tua, non ex meritis meis, et tota die, vel in adversitate et prosperitate, vel tota die, id est, assidue annuntiabit salutare esse tuum, id est, salvationem gratiæ tuæ; meam vero esse damnationem. Secundum vero quod vox capitis est, quad præcedit dicetur hic : Os meum, id est, meorum. Sententia autem non mutabitur.

Quoniam non cognovi litteraturam. Id est, ideo os

quoniam ego non cognovi litteraturam, id est, non præsumo justificari de littera legis, sicut illi faciunt, qui soli litteræ legis insistunt , et a gratia resiliunt, non attendentes litteræ legis gratiam esse ad victimam, et necessariam esse grafiam adjuvantis, ut impleatur præceptum jubentis, quia si per te præsumendo de virtute tua incipias et deficias, erit tibi lex littera puniens, non salvans. Lex enim sine gratia est littera occidens, et valet tantum ad convincendam iniquitatem, non ad dandam salutem. Non cognovi, inquam, litteraturam, et ideo non introibo amodo non in potentia legis, sed in potentiam Domini, id est, instituam amodo vivere non secundum litteram legis impotentem justificare, sed secundum gratiam Domini potentem justificare, et sic, o Domine, memorabor justitiæ tuæ solius, id est, in memoria semper habebo quod justitia justificatio sit tua, qui non meritis supplicium reddidisti, sed gratiam impertisti, ut sol us tui sit, et non servi, qui legem dedit. B in supercœ'estes creaturas altissimas, indignitate Si enim , ut ait Apostolus , data esset lex quæ posset vivif care, vere ex lege esset justitia. Sed hoc non est, quia conclusit omnia sub peccato Scriptura.

Deus docuisti me. Quasi dicat : hoc ui memorem justitiæ tuæ soli, docuisti me tu Deus ex jurentute mea, id e-t, ex quo conversus ad te innovatus sum a te, qui factus sum a te. Et quomodo docuisti? Hoc modo, scilicet, quia ego attendens priorem vitam meam, video quid debeant mini, et quid acceperim pro eo quod debebatur mihi. Debebatur mihi enim pœna, et data est mihi gratia; debebatur mihi gehenna, et data est mihi spes æternæ vitæ. Docuisti, inquam, ex juventute, et usque nunc etiam doces me, quia adhuc regis me, qui in via posuisti me. Et ideo usque nune pronuntio mirabilia tua, et semper pronuntiabo ca sancte meditando, et bene operando usque in senectam et senium benedico mirabilia. Quie enim majora mirabilia quam mortuos suscitare? Si enim mortui non essemus, non diceret nobis Apostolus, C Surge, qui dormis, et exsurge a mortuis, et illuminabit te Deus. Omnes enim peccatores et si vivi sunt exterius, mortui tamen interius. Et corpus quando resuscitatur, mundo redditur; anima vero sibi redditur. Corpus quoque suscitatum potest vivere sine suscitatore suo, anima autem non potest, quia cum sint duæ vitæ, una corporis, altera animæ, sicut corpus nequit vivere sine gratia, ita anima nequit vivere sine gratia per quam resuscitatur. Et ideo dicit usque nunc etiam doces me, quia nullo modo anima sibi reddita sine regimine gratiæ posset vivere. Et potest referri quod hic dicitur ad unumquemque perfectum, et sic per senectum et senium accipiemus, vel simpliciter finem vitæ, vel secundam Græcos possumus accipere per senectam morum gravitatem. per senium vero integram perfectionem. Apud nos utrumque hoc a sene dictum est, et pro codem accipitur; apud Græcos vero senecta pro gravitate illa morum quæ est post virilem ætatem accipitur, et crepitam ætatem accipiunt, et decrepitos gerontas dicunt. Si vero hic loquitur talis unus, qui sit in multis, id est, Ecclesia, tunc aliter oportet nos hæc tempora distinguere, scilicet, ut per juventutem Ecclesiæ accipiamus tantum tempus illud, in quo saucti Apostoli fuerunt, et multipliciter sanguis ad lætamen Ecclesiæ, id est, sanctorum martyrum, fusus est. Per virilem vero ætatem, præsentem siatum intelligamus; per senectam vero et senium tempus ultimum ante finem sæculi, tempus Antichristi. Pronuntiabo, inquam, mirabilia tua usque in senectam et seuium, et ut possim, o Deus, ne derelinquas me, donec annuntiem ego Ecclesia per prirsentes et persequentes eorum. Vel ego perfectus annuntiem per me et per successores meos, brachium tuum, illud, scilicet, de quo dictum est : Brachium Domini cui revelatum est? id est, Filium tuum, per quem gratuita liberatio nobis data est, annuntiem

meum annuntiabit justitiam esse tuam, et non meam, A generationi omni quæ ventura est. Quia prævidit Spiritus sanctus quosdam hæreticos futuros, qui affirmarent, et sequentibus suis persuaderent statum Ecclesiæ brevi duraturum. Redarguit illos per prophetam æquipollenter dicendo, Eccle-iam quandiu generatio erit non defuturam. Et sic sideles premunt, ne quandoque talibus credant.

Potentium tuam. Exponit quod brachium accipiat. Quasi dicat : Non derelinquas me, inquam, donec annuntiem brachium tuum, seilicet, donec annuntiem potentiam tuam, id est, gratiam tu im facientem nos potentes ad resistendum tentationibus. Et justitiam tuam, id est, eamdem gratiam nos justificantem. Et sic idem sunt potentia et justitia. Si vero Cassiodorum sequamur, diversificare en possumus, scilicet, ut potentiam accipiamus in mod i justificando, justitiam vero tandem in discernendo. Annuntiabo, inquain, potentiam tuam et justitiam tuam; ego, dico, tendens usque ad altissima magnalia, id est, usque quantum ad nos, quas tamen tu fecisti hoc quod sunt. De his magnalibus ideo apponit, ne entaremus gratiam ad solos homines pertinere, cum etiam pertine t ad supercoelestes spiritus, quia et hoc quod sunt, et quod bene vivunt, id est, quod in veritate

Deus, quis similis tibi. Quasi dicat : Quandoquidem

persistunt, est ex gratia. Sequitor:

per potentiam tuam non solum terrena, sed etiam supercœlestia persistunt, quis ergo similis tui? Nullus utique. Malo ergo suo perverse volunt tibi assimilari primus ille apostata angelus, qui bene noluit tibi assimilari et homo secundus. Quotidie enim Deus nos vocat ad bonam similitudinem suam dicens : Estate misericordes, sicut ego Pater vester misericors sum. Et invitat nos ut diligamus inimicos nostros, et eis bene faciamus, quia ipse pluit super justos et in-justos. Sed in hoc noluit sibi assimitari ille. Sed quia Deus est bonum se ipso contentum, et potestas per se sub nulla ens potestate, in hor voluit ei perverse assimilari primus ille qui dixit : Ponam sedem meam ad Aquilonem, ut esset potestas contra potestatem illam, non sub illa. Et ideo evanuit in cogitatione sua, et cecidit de luce in æternas tenebras. Huic malo suo miser ille secundus consensit, qui sibi Deus esse, et de suo nutu pendere voluit. Recessit enim ab imperatore, et divertit post desertorem. Legem dedit imperator, fraudem suggessit desertor. Credidit miser homo quod suasit diabolus, et invenit quod minatus est Deus, quia morte multatus est. Et hoc est quod dicit : Quantas ostendisti mihi. Quod ad litteram sic continuatur, quasi diceret : Quandoquidem nullus est tibi similis, ergo malo meo in Adam volui tibi perverse assimilari, quia tu pro perversitate illa ostendisti mihi tribulationes, et quantas multas, scilicet, et malas. Tribulationes vocat hic omnes pænas peccati, quare quædam videntar dulces non attendentibus eas, ut comedere et bibere, et similia. Ilic vero qui attendit eas, vocat eas matales graves presbyteros appellant. Senium vero de- D las. Et est dicere : Quia perverse volut tibi assimilari, ideo multasti me magnis et infinitis tribulationibus, et tamen irrevocabiliter, quia tu conversus de ira ad misericordiam vivificasti me jam interius in re et exterius etiam in spe. Et ideo dico vivilicasti, quia reduxisti iterum animam meam de abyssis terræ. Quod dupliciter potest dici. Quando enim homo de terra factus est, tunc terra in vilitate sua in quiddam d'gnum educia est; cum vero homo prævaricator factus est, tunc terra in vilitatem suam redacta est. Inde cum assumeretur a verbo illo quod in principio erat apud Deum, reducta est. Cecidit item quodam modo, cum caro assumpia mortua esi; reducta vero est eadem carne resurgente, et sic iterum, id est, bis reducia est. În hac autem sentenția per abyssum vilitatem terræ accipe. Vel aliter : Ideo dico vivificasti me, quia in terra, id est, bis reduxisti me de abyssis terræ, id est, de profunditate vitiorum. Prime enim eduxit nos, cum natura nostra a verbo assumpnos per resuscitationem suam, in qua spes resurgendi nobis data est. Reducet nos etiam, cum hæc spes implebitur, id est, cum nos resuscitabinur. Et sic erit et tanta, id es:, geminata reductio.

Multiplicasti magnificentium tuam. Quomodo, inquam, me vivilicasti ? Ita, scilicet, quia multiplicasti magnificentiam tuam, id est, magnificam potentiam tuam, quia non tantum indulgentiam confers, sed filiis etiam quos ad hæreditatem paras, misericorditer flagella adhibes, et sicut conversus ab ira ad misericordiam consolatus es in mente interius, consolaberis vero et exterius.

Nam et ego confitebor tibi. Ideo dico consolatus es me, quia hoc mihi contulisti jam, quia etiam in præsenti laudabo te in spiritus vivificatione, et caruis mortificatione. Quod sic dicit : Nam et ego sicut caput meum confitebor tibi, o Deus, id est, laudabo veritatem tuam vel promissiones in me completas. Vel veritatem tuam confitebor, id est, laudabo B Vera præcepta tua implendo ea tibi, id est, ad hono-rem tunm, et hoc in vasis psalmi. Vas psalmi, ut beatus Augustions ait, est instrumentum psalmi, psalterium scilicet, quod quia desuper sonat, a gnificat vivificationem spiritus, quæ desuper est. Et est dicere: Confitebor tibi in vasis psalmi, id est, in spiritualibus operibus, sicut in sancta cogitatione et oratione. Possumus etiam secundum Cassiodorum in vasis psalmi intransitive accipere, ut sit idem ac si dicat : Confitebor tibi in vasis, quæ sint vasa, id est, in talibus canticis, in quibus ita et pura et incorporea sit lans Dei, sicut in aliquo vase bono manet infusus liquor incorruptus. Quæ tamen laus pertinet ad spiritus vivificationem. Vel etiam per vasa psalmi possumus accipere spirituales animas, in quibus laus Dei non acescit, sed bene sapida est sicut liquor in bono vase. Confitebor tibi, inquam, o Deus in vasis psalmi, et psallam tibi in cithara, id est, in sanctis operibus ad carnis mortificationem pertinentibus, ut C est manum pauperi porrigere, infirmos et incarceratos visitare, et similia, laudabo te, o sanctus, sanctus, dico, Israel, id est, qui sanctificas omnem virum intendentem ad hoc, ut videat te. Israel enim vir videns Deum interpretatur. Et per cicharam, quie ab inferiori sonat, non incongrue carnis moruficatio designatur.

Exsultabunt labia mea. Nunc, inquam, confitebor tibi in vasis psalmi, et psallam in cithara; tandem vero exsultabunt integre labia mea interiora, tunc, scilicet, cum cantavero tibi, id est, cum verum et indesiciens canticum solvam tibi. Beati enim qui habitant in domo tua, Domine, in sæcula sæculorum laudabunt te. Et quia dicuntur etiam labia interiora, ideo, ad exponendum quæ labia acceperit, subdit : Et eadem anima mea exsultabit tonc in laude tua ideo, quia tu eam redemisti, redimes ab omni tribulatione vel mutabilit ite. Nec solum animam redimes, consentiet animæ in repræsentando just:ficationem tuam, quod erit laus tua. Quod est dicere : Tunc non retrahet caro per corruptionem aliquam animam a laude tua, sed consentiet ei, quia totus absumar Dagrantissimo igne charitatis in holocaustum, quod erit tota die, id est, in futuro quando erit dies sine nocte, tunc scilicet quando e contrario illi qui modo quarunt mihi mala, volentes me devocare, finnt confusi el reveriti, id est, graviter remorsam conscientiam habebant, et valde erubescentes erunt dicentes : Nos insensati v tam illorum æstimabamus infamiam, etc.

## IN PSALMUM LXXI.

# Psalmus in Salomonem. ARGUMENTUM.

Hic psalmus non simpliciter in Salomonem, sed propter communem populi prosperitatem, quæ erat

ta est. Casus item fuit in ipsa morte. Inde reduxit A cum regis felicitate conjuncta, et in Salomonem canitur. Aliter vox Ecclesiæ de Christo ad Dominum.

Salomon interpretatur pacificus, significans Dominum Christum, de quo dicitur : Imperii et pacis non erit finis. Per totum psalmum propheta loquens adventum Christi præcinit. In prima parte verba facit ad Patrem, judicium Filio petens ad populos judicandos, quod tamen prædestinatum ante sæcula noscebat. Sccunda, in judicio Domini filios pauperum salvandos, et humiliandam diaboli dicit esse superbiam, nam et ipsum quoque virginis partum per similitudines exponit. Tertia resert quæ bona contigerint de Spiritu sancto, ex Maria virgine nato Domino Christo. Quarta ab omnibus regibus dicit adorandum, quia humanum genus a diaboli potestate redemit. Quinta pronuntiat, quonium humanis oculis visus fir namentum fuit credentium, et prosectus sine dubictate justorum. Sexta, æterno Domino totius mundi consensu landes perhibet esse solvendas. Septima hymnum Domino Christo mundissima devotione persolvit.

#### COMMENTARIUS.

Deus, judicium tuum regi da. Hæc verba referuntur in Salomonem, non filium David prophetæ, sed in verum pacificum, id est, in Christum. Salomon enim interpretatur pacificus. Et ille vere pacificus est, per quem mediatorem accepta remissione peccatorum reconciliati sumus Deo. Dicit enim Apostolus, quia cum adhuc peccatores essemus, reconciliati sumus Deo per mortem filii ejus. Ille quoque vere pacificus est, qui fecit utraque unum, solvens medium parietem, ut duos conderet in se unum novum hommem, faciens pacem. Quod vel de duobus parietibus Ecclesiæ potest accipi, qui conjuncti sunt in uno angulari lapide, id est, in Christo, soluto medio obstaculo quo separabantur, id est, carnali lege, vel etiam de ista et de superna Ecclesia, quam Christus reconciliavit, soluto muro quem inter eas peccata erexerant, et multis aliis modis potest Christus pacificus ostendi, non secondum earn pacem quam mundus quærit et diligit, sèd secundum eam pacem de qua propheta d cit, Dabo vobis solatium verum, pacem super pacem, scilicet super reconciliationis pacem immortalitatis. Quod autem in hoc psalmo propheta ita aperte exponit occultum ejus adventum et manifestum : hoc facit ad convincendam duritiam illius populi, quem per spiritum propheticum prævenit, contradicturum omnia i la quæ de eo in lege et prophetis et psalmis scripta erant, et ut exhortetur eos, ut sic recognoscant ejus occultum adventum, ne tandem experiantur manifestum, et dicit ita: Deus, da judicium tuum regi. Quod est dicere: Domine pater, mitte illum quem missurus es, ut assumpta humana natura des illi regi judicium tuum, id est, judicium certum et providum, quod scilicet falli non potest ut humanum sed et corpus redimes a corruptione per incorruptionem, quia lingua mea, lingua scilicet corporis, meditabitur justitiam tuam, id est, in omni intentione

judicium. Paier enim non judicat quemquam, sed omne judicium dedit Filio, quia Filius homisis est.

Ex ipsa enim humanitate habet Christus judicare, quia novus homo nova præcepta dedit mundo. Quie qui servaveriot, in bonum judicabuntur, qui vero ea contempserint, in malum. Et valde justum est, ut qui homo factus est propter homines, ipse etiam judicet bomines. Sequitor

Et justitiam tuam filio regis. Aliis verbis idem quod prius dixit, repetit. Idem enim rex est, et filius regis. Rex quidem est secundum bumanitatem, tilius vero regis est secundum divinitatem. Et cum dicit : Da justitiam tuam filio regis, idem est ac si dicat, Da ei justum judicium tuum. Nec supervacuæ sunt hujus modi repetitiones, quia multum ornatur divinum eloquium, et necessariæ sunt in psalmis, et in eo genere sermones, quo concitandus est affectus animi.

Judicare populum tuum. Da, inquam, regi judicium tuum, scilicul judicare (pro ad judicandum) populum tuum, id est, ad discernendum oves ab bædis in justitia. Et quos vocet populum ejus, determinat disimpliciter positum, ut beatus Augustinus dicit, pro justo jud cio accipitur ut hic. Quod auten dicit, Pauperes tuos, ad differentiam dicit : quia sunt quidam pauperes non sui, illi scilicet qui et si exterins sunt pauperes, per cupiditatem tamen in mente sunt

Suscipiant montes. Quasi dicat : Et ut rex ille judicet populum tuum, ideo montes, id est, sancti apostoli qui sunt montes, sanctitate eminentes, virtute præpollentes : sic loquendo ut per eos alii fideliter instruantur, sie vivendo ut alii salubriter eos imitentur; illi, inquam, montes suscipiant pacem, illam scilicet pacem de qua Apostolus dicit: Christi legatione fungimur, tanquam Deo exhortante per nos, obsecramus vos pro Christo, reconciliamini Deo, hoc est, suscipiant pradicationem reconciliationis popu'o, subaudit annuntiandam. Ut qui aure audiendi audierint, judicentur in bonum : qui vero non audierint, in malum. Et colles, id est, inferiores ita se ad ipsos B corruptione. habentes, sicut colles ad montes, ut Lucas et Timotheus ad Paulum, suscipiant justitiam, scilicet, ut per suam obtemperent auctoritati illorum, sicut justum est. Ipsam enim obedientiam vocat justitiam. Vel aliter: Montes, id est, prælati et superiores in Ecclesia sussipiant pacem et concordiam faciendam in mundo vel in populo. Maxime enim ad prælatos pertinet vigilanti attentione consulere paci, id est, concordiæ, ne schismata flant. Et iden montes suscipiant pacem et colles suscipiant, id est, inferiores obediendo sequantur auctoritatem illorum, sicut justum est,

Judicabit pauperes populi. Da, inquam, judicium regi, et vere dahis; qui rex ille tandem judicabit, id est, discernet ad bonum veros pauperes de populo primitivo, et quia etiam judicabit malos, ideo determinat quomodo istos judicabit, dicens : quia non tantum salvos faciet illos priores pauperes, sed ctiam filios, id est, quoscunque veros imitatores illorum pauperes, faciet salvos æternaliter, et idea humiliabit C calumniatorem. Calumniatorem vocat hic diabolum, qui fraudulentia et neguitia sua nititur semper confringere, unde fratres accuset. Unde alibi dicitur accusator fratrum, et qui maxime dolet causam nostram esse apud judicem tam providum atque l'enignum. Qui vere tunc humiliabitur, quia absorpta morte, quando amplius peccato non erit locus, tunc peribit

potestas ejus.

Et permanebit cum sole. Et humiliabit, inquam, calumniatorem, et illo humiliato cum tradiderit regnum Deo et Patri, tunc permanebit æternaliter cum sole, id est, cum paterna claritate; et permanebit ante lunam, id est, in conspectu Ecclesiæ, ut inde Ecclesia se reficiat illic, unde hic lucebat. Lunam comparat hic Ecclesiæ, quia sicut luna non habet lumen a se, sed recipit illud a sole: ita Ecclesia lucem non habet, nisi recipiat eam ab illo qui illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. Ante lunam dico generationis generationum, id est, quæ erit generatio composita ex omnibus generationibus, hoc secundum quamdam translationem, juxta aliam vero dices, quod vere permanebit ante lunam : quia permanebit in generatione e generationem.

Descendet sicut pluvia in vellus. Qua-i dicat : Qui sic veniet mamfeste jud caturus, prius veniet occulte judicandus: quia descendet sicut pluvia in vellus, et est sciendum quod in duobus præcedentibus versibus de suturo dictum, de præsenti quoque potest dici sic: Dominus tandem judicabit veros pauperes populi, et et am in præsenti faciet salvos justificando, et ipsos pauperes et filios pauperum, id est, imitatores illorum, et humiliabit casumniatorem; quia dabit suis cam graliam, ut unde calumniator machinabatur criminari eos scilices, quod non gratis colerent Deum, s.cut Leatum Job, quando dixit: Nunquid Job grat's colit Deum? Unde porius ipse humilietur victus in hoc, quia illi contra ejus voluntatem gratis colunt. Deum. Vel aliter. Humiliabit calumniatorem per sacramen-

cens : Et judicare pauperes tuos in judicio. Judicium A tum incarnationis sue, scilicet quia ille extendendo manum super illum, ubi nibil suum invenit, alios in quibus jus habehat amittet. Et salvos faciendo snos, et calumniatorem humiliando permanebit cum sole, id est quandiu sol oricturet occidet, id est omni tempore. Et nimirum si permanebit cum sole, quia est ante lunam, id est, ante omnia tempora. Similiter posset dicere ante solem, sed gratia variandi orationem : quia prius solem posuerat, hic lunam posuit; permanebit, inquam, ens in generatione et generationem, id est, in præsenti generatione, uhi est generatio decedens, et generatio succedens, et sic multie generationes.

Descendet sicut pluvia. Salvos faciet, inquam, filsos pauperum. Et ut salvos facial eos, descendet sicul pluvia in vellus, id est, nascetur de intemerata virgine. Sicut enim pluvia penetrat vellus, et cadit inde sine villorum aliqua scissione; sic et Dominus ute-rum virginis intravit et exivit sine ulla integritatis

Et sicut stillicidia stillantia super terram. Idem dicit per aliam similitudinem. Sicut enim lenis pluviæ guttæ stillantur super terram occulte: ita Dominus natus est de virgine sine strepitu maritalis copulæ. Aliter quoque si ad historiam respiciamus. Eo enim tempore quo Dominus per judices populum rexit, præcepit Gedeoni, ut contra Madianitas pugnaret, promittens ei victoriam : ille vero volens sieri sibi promissionis ce: titudinem, in nocte vellus super arcam extendit, et petiit hoc signum sibi dari : ut vellus complueretur, et area sicca maneret, et factum est ita. Sequenti etiam nocie idem vellus extendit, el petrit ut siccum vellus maneret, et area complueretur, hoc quoque ei commissum est, et sic de victoria certus lactus est. Per vellus designatur Judaicus populus, quod sicut vellus ab ove aufertur: ita a lege et gloria loci et gentis erat exstirpandus. Et Dominus descendit primo, sicut pluvia in vellus : quia prius populum illum spirituali gratia perfudit. Inde en in matrem sibi elegit, in sanctos apostolos assumpsit, inde et præcomum Evangelicæ veritatis incepit. Et deinde descendit sicul stillicidia stillantia super terram; quia prieconantibus sanctis apostolis, contradizerunt eis Judzi, prohibentes ne quis in eo nomine loqueretur. Et sic vellus siccum remansit, et terra quæ circa erat, compluta est: quia gratia Ju-dæis est subtracta, gentibus est proposita. Tunc enim sancti apostoli in viam gentium abierunt, et in civitatem Samaritanorum, quod prius prohibitum fuerat, introierunt dicentes: Vobis primum oportebat loqui verbum Dei, sed quoniam repulistis illud, et indignos ros judicastis, ecce convertimur ad gentes.

Orietur in diebus ejus. Descendit, inquam, Dominus. et in diebus ejus justitia, prins occulta, et in lege non apparens. Orietur, id est, manifestabitur. Justus enim ex fide vivit; et orietur abundancia pacis, scilicet ut et inimici diligantur; et hoc tam din erit, donec luna auferatur, id est, donec adscripta morte omnis desectus mortalitatis ab Ecclesia auferatur. Vel secundum aliam translationem ita dicemus: Donec luna, id est, præsens Ecclesia qua: nunc comparatur lunæ propter defectum, extella ur per gloriain immortalitatis et impassibilitatis. Tunc enim amplius inimicus diligendus non erit, quia nec inimicus erit. Et præterea dominabilur rex isle a mari usque ad mare, id est, ab oceano Occidentali usque ad oceanum Orientalem. Et unde incipiet? scilicet incipiet a flumine, id est, a Jordane, qui fluvius est Judææ, unde præconium veritatis incepit. Et dominabitur usque ad terminos orbis terrarum, quia in omnem terram exivit sonus eorum, el in fines orbis terrarum. El per hoc ila cliam simpliciter expositum manifeste ostendit, quod hæc (ut Judæi putant) in Salomonem historialem referenda sunt. Potest autem mystice intelligi, quod dicit: Et dominabitur a mari Orientali usque ad mare Occidentale. Per mare namque Orientale Judæi significantur, qui et si amari in moribus erant, unam

tamen Deum colebant: per mare vero Occidentale A humilem a potente, id est, a supra dicto calumniagentiles intellige significari, quibus occiderat omnis cognitio veritatis. Per flumen quoque terrenos principes accipe, in mundanas amaritudines semper influentes, sicut flumen in mare, et est dicere : Dominabuntur a ma i Orientali usque ad mare Occidentale, id est, obtinebit dominium et de Judæis et de gentibus, et dominabitur a flumine usque ad terminos orbis terrarum; quia illos qui prius flumen erant, faciet terram stabilem et bene cultam, et non solum terram, sed etiam orbem terrarum, id est, ad o perfectos, ut sint etiam termini orbis terrarum, id est, in tantum exstinxerunt in se omnem terrenitatem, ut jam vix etiam in aliquo angulo ejus sint.

Coram illo procident Æthiopes. Dominabitur, inquam, rex iste, et illo dominante Æthiopes, id est, denigrati in peccatis et desperatissimi in gentibus, procident coram illo, id est, humiliabunt animas suas illi, et tamen inimici ejus Judæi lingent terram, id est, terrena magis quam ipsum diligent, quia malue- B runt innocentiam perdere, quam locum et gentem amittere. Vel aliter: Inimici ejus, id est, contradictores ejus lingent terram, id est, diligent terrena, sapientes, id est, hæreticos, et magis placebit illis illorum errorem imitari, quam veritati ejus confor-mari. Ecce dum sententim in malo : sunt alice dum in bono, ut sic dicas : Procident, inquam, Æthiopes coram illo, et qui prius fucrant inimici ejus, terram lingent, id est, non solum se humiliabunt, sed ipsam etiam humilitatem valde tanquam aliquid dulce cupient. Vel aliter : Inimici ejus, id est, quilibet prius adversantes eis, lingent terram, id est, diligent humanitatem, etiam studebunt imitari humilitatem.

Reges Tharsis. Ideo Æthiopes procident coram illo. quia reges Tharsis et insulæ offerent ei munera, quod non incongrue de tribus regibus magis potest accipi, quantum ad litteram. Mystice vero sic intelligitur. Tharsis interpretatur exploratio gaudii. Et illi qui p: ius iu terrenis gaudium explorabant, ubi non est gaudendum, imo dolendum : lacti reges, illicitos scilicet motus in se ipsis bene regentes, offerent munera gratiosa, scilicet, seipsos et alios a se conversos. Tharsis quoque, ut Ilieronymus dicit, contemplatio interpretatur, quod satis item congruit, quia reges illi qui in vera sunt contemplatione, vere offerent ei munera supra dicta. Et insulæ etiam offerent ei munera. Insulæ sunt illi, qui adeo persecti sunt, ut positi in salo hujus sæculi, licet undique fluctus tentationum cos assiliant, tamen stabiles maneant, velut in mari insulæ.

Reges Arabum et Saba dona adducent ei. Arabia interpretatur campestris, et est regio, in qua omnes aromaticæ species reperiuntur, et intelliguntur per reges Arabum tales regentes se de gentibus qui de sylvestribus et spinosis campestres et frugiferi facti. Deum omnium virtutum odoramentis oblectant. Saba vero interpretatur incensa, et est regio thurifera, per quam intelliguntur illo igne succensi, quem Doest, spiritu serventes, Domino servientes, et in bonis moribus tanquam thure Deum oblectantes. Potest etiam in malo hoc dici sic : Reges Arabum, id est, gentilium reges, campestres et inculti; et Saba, id est, incensi igne incentivorum adducent ei dona, saucios scilicet martyres interlici, ndo, qui Domino velut dulcia sacrificia erunt.

Et adorubunt eum. Quasi dicat : Non soluin reges Tharsis at alii magai reges munera offerent, sed etiam omnes reges, id est quicunque se regentes, cognosceniesque se regunt, ab illo se habere. Adorabunt, id est, valde venerabentur eum. Et vere adorabent, quia omnes gentes, id est, aliqui de omnitus gentibus servient ei, casto scilicet timore. Ipsum enim servire, erit adorare.

Quia liberabit pauperem a potente. Ideo merito adorabunt eum, et servient ei, quia ipse et liberavit eam, et liberabit pauperem, id est, populum vere

tore; qui non ex sua virtute potens est super nos, sed ex nostra infirmitate, prævaricando enim infirmati, et sub peccato venundati sumus, et præpotentem super nos eum fecimus. Liberabit, inquim, pauperem, et necesse erat ut liberaret pauperem: cui (pro quia ei) non erat adjutor, quia neque philosophus, neque angelus aut archangelus poterat ei subvenire, ut liberaretur præter ipsum solum, de quo dictum est : Dum medium silentium tenerent omnia, etc.

Parcet pauperi et inopi. Quasi dicat : Quomodo liberabit pauperem? An ita ut placeat ei illius peccatum? Non, sed potius destructur peccatum, quia ipse parcet remittendo peccatum pauperi, id est, humilianti se ei, sicut pauper solet diviti, et inopi. id e t, illi qui est sine ope, et reputat gratiam sibi necessariam esse. Et tandem faciet salvas æternaliter animas pauperum. Et hoc ideo, quia hic redimet animus eorum ex usuris, id est, ex suppliciis peccatorum, quæ tandem debentur malis, et per hoc liberabit a suppliciis, quia redimet ab iniquitate, id est, quia causam aufert suppliciorum, id est, peccatum. Supplicium autem ipsum ideo usura dicitur. quia plus mali contingit inveniri in supplicio quam delectationis in peccato. Solum enim corpus ab homicida hic occiditur, ipse vero qui hoc facit illic corpore et anima damnatur ; vel , quod generalius est, cum peccatum alicujus sit momentaneum, supplicium erit æternum. Redimet, inquam, anin:as pauperum ex iniquitate. Et nomen eorum, id est, redemptorum, scilicet, hoc nomen Christianus quantumcunque sit mundo despicabile, tamen erit valde honorabile coram illo, id est, in conspectu illius, cum dicet eis : Venite, benedicti Patris mei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi.

Et vivet et dabitur ei. Descendet, inquam, Dominus, et dominabitur a mari usque ad mare. Et occisus ex infirmitate, vivet ex majestate, quia resurget, et mors illi ultra non dominabitur. Vel vivet vera vita, quia immunis a peccato erit in se, etiam in suis, juxta illud : Sicut me misit vivens Pater, et ego vivo propter Patrem, its et qui manducat me, vivit propter me. Quodeunque enim peccatum sive parvum, sive magnum, mors anima est. Et quia vivet, ideo dabitur ei de auro Arabiæ, id est, de præc puis philosophis gentium quidam convertentur ad eam, ut Dionysius Areopagita, et plures slii. Aurum enim Arabia: pretiosius est quam aliud aurum. Et per aurum sapientia designatur, per Arabiam vero gentilitas. Et quod semper adorubunt, ut istud, scilicet: Adveniut regnum tuum, quod nos quotidie oramus, illud erit de ipso. Quis enim sciret quid maxime deberet orare, nisi ille venisset qui prior docuit despicere terrena et desiderare cœlestia? Nullus utique. Vel aliter : Semper adorabunt de ipso, quantum ad corpus perfi-ciendo. Hoc enim orant sancti viri devotissime, ut corpus Christi, id est, numerus electorum compleaminus venit mittere in terram, et vult ut ardeat, id D tur. Unde etiam in alia Translatione habetur, Adorabunt pro ipso, et benedicent ei, la est, multiplicabuntur in virtutibus et bonis operibus, quod erit benedicere ei. Semper enim sive ipse nos benedicat, sive nos benedicamus eum, nos multiplicabimur, ipse vero non augetur nostra benedictione, nec minuitur maledictione. Et hoc faciet tota die, id est, in adversitate, et in prosperitate; qui enim non solum in prosperitate, sed in adversitate Deum laudat, illi etiam nox est dies, et sic semper in die Deum laudat.

> Eru firmamentum in terra in summis montium. Ideo merito benedicent ei, quia ipse in terra conversando inter illos, propter quos suscepit terram, erit firmamentum, id est, confirmatio veritatis, in summis montium, id est, in prophetis, qui plura de eo promiserunt. Quotquot enim promissiones sunt, in ipso sunt, id est, persectæ, et ipse de se dicit : Oportebat implere quæcunque scripta sunt in lege, et in prophetis

non quod digniores apostolis sint, sed quia priores tempore fuerunt. Erit, inquam, firmamentum, et fructus ejus superextolletur super Liba um. Libanus est mons, ubi cedri arbores altissimæ et odoriferæ, et imputribile lignum habentes, crescum. Fructum ejus ad similitudinem intelligere possumus. Sicut enim feuctus sanctorum Apostolorum sunt ab ipsis conversi, quibus ipse dixit: Ego posui vos ut eatis et fructum afferalis, etc., sic et sancti apostoli, quos ip e vocavit, fructus ejus sunt. Et est dicere : Fructus ejus superextolletur super Libanum, id est, valde extolletur super omne hujus mundi excessum, jucundum et pretiosum. Vel quia Libanus candidatio interpretatur. Per Libanum intelligitur Judaicus populus, qui quasi candidatus inter gentes propter cultum unius Dei et legem crat. In quo etiam populo illi candidiores erant, qui plus aliis amulatores paternarum traditionum, sicut Paulus fuit, existebant. Et tamen fructus i jus superextolletur super hunc etiam R Libanum, quia sancti apostoli longe digniores istis quantumcunque legis amulatores sint, erunt.

Et florebunt de civitate sicut fenum terræ. Quia non dicitur de civitate, cujus potest civitas referri sive ad malum, sive ad bonum. Si autem ad bonum, tunc sic dicemus: Illi qui sunt de civitate ejus, id est, cives illins regis, cujus fructus sic extolletur, quod sunt omnes ad pie vivendum in Ecclesiam collecti: illi florebunt sicut fenum, non quodlibet, sed sicut fenum adhærens terræ, quod non cito siccatur, sed din viret, id est, florebunt sicut fructiserum senum, quia et ipsi frucuffeabunt. Vel florebunt utiliter sicut fenum terræ, id est, sicut triticum. Per fenum namque triticum designatur, ut in libro Genesis, ubi dicitur: Producat terra omne fenum, et omne lignum pomiferum, etc. Si vero civitatem in malo accipiamus, tunc ita dicemus: Illi qui sunt de civitate Chaim, qui prius ædificavit civitatem, ubi nulla prius fuerat civitas, quia tur, sed flos illi erit sicut fenum terræ, quod hodie est, et cras in clibanum mittitur.

Sit nomen e, us benedicium. Visis et enumeratis tot et tantis bonis, quie in diebus hujus regis erunt, benedicit ei, dicens : Nomen ejus, scilicet, nomen hoc, quod est Christus, vel Dominus sit benedicium, id est, multiplicatum in veneratione plurium, in sacula præsentia, id est, per omnia tempora. Et merito debet benedici in sæcula, quia ipsum nom n ejus permanet ante solem, id est, est benedictum ante omnia tempora.

Et benedicentur in ipso omnes tribus terræ. Dico ut benedictum sit nomen ejus, et merito hoc dico, quia non solum Judæa, sed omnes tribus, id est, omnes familiæ terræ benedicentur in ipso, id est, augebuntur in virtutibus per ipsum. Et propter hoc dico in ipso, quia in ipso benedicentur omnes gentes, id e-t, aliqua de omnibus gentibus magnificabunt, id est, virtutibus et bonis operibus eum giordicabunt. In quo enim erit D ejus magnificatio, in hoc erit eorum benedictio. Benedictus ergo sit Dominus Redemptor, Deus Creator, Dominus et Deus, dico, Israel veri, quia ipse solus per ipsum facit quiecunque mirabilia; alii vero, etsi laciani mirabilia, non ex se habent, sed per ipsum. Et ideo etiam nomen majestatis, id est, majestativum nomen ejus, hoc, scilicet, quod est Dominus, sit benedictum in æternum, id est, exaltetur æternaliter in servis suls, scilicet, ut ipsi tales se exhibeant qui sint digni ut talem Dominum habeant. Et vere benedictum erit, quia omnis terra reptebitur majestate ejus, id est, majestativo dono eju-, illo, scilicet, de quo dictum est : Effundam de Spiritu meo super omnem carnem, et prophetabunt filit et filiæ vestræ. Principaliter enim hoc dono, id est, spirituali gratia, repleti sunt apostoli, et per ipsos omnis terra illud suscepit, quia in omnem terrum sonus corum exicit. El quia omnis terra mojestate ejus replebitur, ergo

et psalmis de me. Summos montium vocat prophetas, A fiat ei benedictio in primitivis repletis, fiat ei et i ? secundariis.

## IN PSALMUM LXXII.

Psalmus Asaph. ARGUMENTUM.

Qua expostulacione populus in Babylone captivus adversus providentiam usus sit, indicatur; et quod pro exploratione virtutis in hac vita plerumque justi cruciantur, nec non inopinatis aliquoties successibus attolluntur. Aliter vox Christi ad Patrem de Judæis.

#### EXPLANATIO.

Dum in titulis superioribus David tantum videatur ascriptus, hic addidit filis Jesse, scilicet, ut ilium David patrem Salomonis intelligere debeamus. Laudes ergo temporales, quæ Domino in lege post sacrificia perudum, et instrumenta musica reddeban-tur, defeceront atque mutatæ sont, quia nunc Ecclesia catholica immolatione corporis et sanguinis Christi sanctam peraget psalmodiam. Synagoga autem Dominum quidem colchat, sed vivendo florere malos in pessimas cogitationes inciderat; ex cujus persona in hoc psalmo ipse Asaph loquitur, qui in suo nomine Synagogæ continet significationem; de gentilibus enim populis, et de his qui legem Domini susceperunt, multa dicturus est, que ad emendationem nostram utiliter dicuntur, ne talibus cognationibus polluamur. Aliter quod defecerunt laudes David filii Jesse, ad finem quinquagesimi psalmı pertinet; quod vero sequitar psalmus, initium est sequentis. Asaph, ut diximus, ex typo Synagoge per totum loquitur psalmum. In prima parte zelasse dicit felicitatem mundi, parem contuens peccatorum, admirans cur inimicis. Dei et paganis prosperitas tanta provenerit, ut os suum usque ad cœlum extollere viderentur. Secunda parte reversurum dicit populum non prius quod spirituale est, sed quod animale, illi florebunt quidem, quia in terrenis prosperabun-C erubescere pravitatem, donec ultima importum insuum ad salubre consilium, et pristinæ cogitationis telligere atque conspicere mereatur. Tert:a parte propter dolos suos mala impiis proventre testatur, quia sanctos viros felicitate sua scandal zare videbantur, se tamen beneficio Domini de his malis asserit esse liberatum. Quaria dicit quomodo ad perfectum intellectum Domino miserante pervenerit.

### COMMENTARIUS.

Quam bonus Deus Israel his qui recto sunt corde. Titulus est, Defecerunt hymni David, filii Jesse, psalmus Asaph. Asaph interpretator congregans, sive congregatio, et significat hic Synagogain non interfectricem, sed imitatricem. Et est dicere : 1-te psalmus est Asaph, id est, synagogæ, quia quidam do Synagoga hic loquuntur; psalmus dico, agens de hoc, quia defecerunt hymni David filii Jesse. Hymnus est laus Dei cum cantico. Et valde periculosa et lacrymosa res est, quod qui Deum non solum laudaveront, sed etiam landem ejus cantaverunt, tam cito ab ejus laude desecerunt. Qui enim laudem alicui cantat, non solum laudat, sed hilariter etiam laudat; et qui laudem alicujus cantat, non solum cantat, sed et diligit illum quem laudat, nec frustra præter solitum videtur hoc nomen David per filit Jesse in hoc titulo determinatum. Hoc enim ideo factum est, ut per hoc intelligatur quia hymni desecerunt in carnali populo, historiali David subjecto, non spirituali populo, spirituali David supposito. Quodam enim tempore veteris testamenti, cum aubuc in ipso novum testamentum lateret velut fructus in radice, David ipse filius Jesse rex Israelitici popult fuit. Eodem tempore, scilicet, veteris testamenti factæ sunt promissiones illi populo tanquam carnali, terrenæ et temporales, quia promissum est ci regnum, subjectio hostium, successus filiorum, fecunditas uxorum, Jerusalem civitas, et omnis illa terrena felicitas, quæ ipsi pro magno acceperum, quasi Deus nihil majus, nihil melius, haberet, quod eis A dare posset. Et pro his solis landaverunt Deum, et coluerunt. His autem acceptis, cum merito peccatorum suorum oppugnarent, et expugnarentur, et civitas corum everteretur, promissionis terra cis auferretur, quod necessarium erat, quia umbra erat, tione hymni in eis defecerunt, ideo, quia in talibus cordibus Deus non laudatur, imo blasphematur. Ouæ vel putant eum injustum esse, vel mortalia non curare, propterea quia liæc temporalia bona subtrahit amicis, et cultoribus suis, et dat ea inimicis, blasphemis, scilicet, et idololatris. Ex his vero quidam correcti, vel quia etiam non defuerunt in populo illo, qui Spiritum san tum intelligerent, et quid accepissent, et quid Deus eis promisisset, et quare bæc temporalia eis subtraxisset, et inimicis dedisset. Ili tales associantes se illis, ut tanto liberius cum eis agere possint, loquuntur in hoc psalmo, et redargount illos, atque corrigunt, exhortantes eos, ne amplins æmulentur florem malorum. Et ut intelli- R gant quod ideo Deus subtraxerit eis hæc non vera bona temporalia, ut inquirerent alia vera bona et æterna, non quæ in illis non erant, sed quæ in illis latebant. Et dicit ita, sive correctorum quilibet, sive perfectorum, illis se associantium: Deus Israel veri, quam bonus est, id est, quam jucundus est his qui sunt recto corde! Distortis autem corde solis, qui zel putant eum injustum esse, vel mortalia non curare, est perversus, non quod vere perversus sit Deus, sed quando tu perversus, tunc perversus tibi videtur. Et non est tibi bonus, id est, non est tibi incundus, imo injucundus, sicut neque mel jucun-dum est febricitanti pulato, neque clarus sol lippienti oculo, quia lux, quæ vegetat sanum oculum, reverberat infirmum, et quæ hunc illustrat, illum excruciat.

Mei autem pene moti sunt pedes. Quasi dicat : Rectis quidem corde banus est Deus, ego autem prios eram distorto corde, et ideo unhi bonus non erat. Nam pedes mihi pene moti sunt, et gressus mihi pene effusi sunt. Pedes pertinent ad lapsum, quia pedibus labimur; gressus vero pertinent al errandum. Et pedes accipit hic affectiones, gressus vero operationem, quia pedes non ex toto moti, sed pene moti sunt, et gressus non ex toto effusi, sed pene e//usi sunt, quia cogitabat quidem et piam affectionem, quam in Deum, et si pro carnalibus habeat mutare, et opera servitutis ejus in dæmoniorum culturam transferre, sed resipuit, et ideo dicit : Pedes mei pene moti sunt, et gressus mei pene effusi sunt. Quasi dicat : Cadebam, sed nondum cecideram; ibam, sed nondum ieram.

Quia zelavi. Ideo gressus mei pene effusi sunt, quia ego zelavi, id est, indignationem habut, factendo me super iniquos, id est, justificando me, et in hoc praferendo iniquis; et inde zelavi, quia vidi pa em, id est, felicitatem peccatorum, scilicet, quod ipsis essent omnia pro velle suo.

Quia non est respectus morti eorum. Ideo zelavi meritum eorum, non est tamen respectus, quia nunquam respicit eos. Et in plaga eorum, id est, si aliquando plagantur, non est ibi firmamentum, id est, siabilitas, quia si interdum evenit eos aliqua tristitia mori, succedunt læta, vel in plaga eorum est firmamentum, id est, non laxatur plaga corum, sed firmatur, id est, consolidatur. Aliter quoque hunc totum versum legere potes, ut sit ostensio quod felici as non datur hic peccatoribus ad salvationem, sed ad damnationem. Quasi dicat : Zelavi, inquam, videns pacem peccatorum. Quare autem datur eis pax illa? Ad perditionem utique ipsorum; nam datur eis ideo, quia morti eorum non est respectus, quia mors eis debita nunquam vertit se ab eis, ut aliquando respiciat ens, sed semper respicit ens, id est, jam conclamatum est de eis, et in plaga corum non est firmamentum, quia semper laxatur plaga, id est, confusio ipso-

In labore heminum non sunt. Eadem continuacio est secundum utramque sententiam, quasi dicat: Inde apparet quod non est respectus morti corum, quia nulla medicina eis adhibetur. Nam non sunt per se ipsos in labore aliquo verorum hominum, scilicet, ut vigilent vel jejunent, vel aliquid tale faciant, et præterea non flogellantur, neque unquam flagellabuntur cum veris hominibus ab illo, quia flagellat omnem fitium quem recipit. Et quia nec per se laborant, nec a Deo flagellantur, ideo tenuit eos superbia, quasi quibusdam manibus suis ne aufugerent. Et propterea operti sunt, id est, ex toto involuti sunt, quasi quodam pallio, iniquitate contra proximum, et impietate contra Deum. Iniquitate vel impietate, dico, sua, id est, ex corum vitio eis innata; neque enim sobrie in se vivunt, qu'a superbiunt, neque juste in proximom, neque pie in Deam.

Prodiit quasi ex adipe iniquitas. Operti sunt, inquam, iniquitate, et hoc non ex necessitate aliqua, quia iniquatas corum prodiit non ex siccitate, sed quasi ex adipe. Si quis enim pauper, egestate coacius, furtum vel latrocimum committit, illius iniquitas prodiit quasi ex siccitate; si quis vero abundans et potens aliquid rapiet, hujus iniquitas non procedit ex siccitate, sed quasi ex adipe, id est, ex arrogantia et præsumptione. Transierunt etiam metas humanitatis, vel regulam justitiæ, tendentes in affectum cordis, id est, cupientes implere omne desiderium pravi cord.s sui. Cogitaverunt namque nequitiam, et ipsam etiam locuti sunt, ut aliis persuaderent eam; et hoc non tantum apud familiares suos, sed etiam locuti sunt iniquitatem in excelso, id est, in publico, ut universaliter persuaderent eam. Et ad hoc posuerunt os suum in cœium, id e-t, contra cœium, quia in Deuni blasphemias dixerunt. Vel posuerunt os suum in cœio, id est, in auctoritate, scilicet, ut dicta corum sic authennica tenerentur, quasi cœlestia essent. Vel posuerunt os suum in cœlo, id est, in disputatione de futuris, que pertinet tantum ad cœlum, quia dixerunt : Hoc et hoc facienius, hoc autem dimittemus. Et lingua eorum com esset in terra, id est, in stabili loco posita, transivit terram, id est, seipsam loquendo talía, quæ nihil ad cam. Vel transivit alsos terrenos ultra communem facultatem præsumendo.

Ideo convertetur populus meus hic. Quasi dicat: Ideo tam diligenter eorum damnationem per pacem eis concessam notavi, ut hic populus meus, qui vult mihi consors esse, et mihi conformari, conveniatur, sicut vere convertetur, scilicet at qui prius putabat Deum injustum esse, aut mortalia non curare, quia hæc temporalia subtraheret amicis, et daret immicis; modo e contrario sentiat, et postquam convertentur, tunc dies pleni invenientur in eis, per ellectum suum scilicet. Quia illud, quod ille docuit, qui in plenitudine temporis venit, id est, contemptus terrenorum, et amor cœlestium ent in eis. Vel convertentur hic in præsenti, et tandem dies pleni, videns pacem peccatorum, quia morti, cum sit malum D id est, æterni invenientar in eis. Et necesse est, ut convertantur, quia aversi erant. Namque dixerunt, quod aut Deus nesciret omnia, ant si sciret, tune vel injustus esset, vel mortalia non curaret, hoc est, quod dicit: Dixerunt. Quomodo potest hoc esse? Verum quidem vulgo dicitur, scilicet quod Deus scit omnia, cum subtrahat bona amicis, et det ea inimicis? Utique vel illud verum non est. Aut si est scientia in excelso, sic dicitur tunc (quasi dicant) aut injustus est, aut mortalia non curat.

Ecce ipsi peccatores. Quasi dicat : Ecce cur talia dicant, ideo scilicet, quia illi obtinent reputatione corum præmum justitue suæ. Nam illi, qui sunt peccatores, et tamen abundantes in sæculo, obtinuerunt divitias, pro quibus illi Deum coluerunt, et se justificaverunt. Ecce turpis venditio vendere justitiam suam pro terrena pecunia. Et dixi: Illi, inquam, conversi illud dixerunt, et ego etiam dixi: Ergo sine causa, etc. Quod sicut a principio potest status, vel etiam aliquis perfectus et intelligens, in persona tamen illorum, et est dicere : Quandoquidem alius obtinet præmium justitiæ meæ, ergo sine causa, id est, sine utilitate justificavi cor meum, id est, cogitationes meas, et sine causa lavi manus meas, id est, mundavi opera mea, ut essem inter innocentes, et sine causa fui flagellatus, id est, flagella sustinui t ta die, id est, assidue, et tamen castigatio mea est in matutinis, id est, non differtur castigatio mez, sed semper quasi est in foribus, ut in unoquoque mane me invadat. Horum autem castigatio aut sera, aut nulla est.

Si dicebam. Hoc, inquam, dixi: Et tandem dicebum, Domine, si narrabo aliis sic, scilicet te injustum esse, vel te non curare mortalia : quia temporalia bona aufers amicis, et das ea inimicis; ecce magnum inconveniens incurram, hoc scilicet, quia reprobabo, id est, separabo a me nationem, id est, aliorum talium, quia nullus illorum est, qui mecum in hoc consentiat. Et in hac difficultate positus cogitabam ut cognoscerem, id est, cogitabam cognoscendum esse : vel ut dicit beatus Augustinus, Propo-ui ut cognoscerem. Quid cognoscerem? Scilicet te jusium esse, et morialia curare, et tamen terrena bona amicis subtrahere, et inimicis tribuere. Sed hoc cognoscere labor est, id est, difficultas quædam posita ante me, volentem illud investigare, douec me faciam ante te. Vel hoc cognoscere me labor ante me, id est, major me, donec intrem vel in sanctuarium Dei, id est, in mentem meam faciendo ipsam sanctuarium Dei, vel in sanctuarium Dei, id est, in secretam dispositionem Dei, vel in sanctuarium Dei, id est, în sacras Scripturas, scilicet ubi certæ rationes de his omnibus dantur. Et tandiu est mihi labor, donec intrem in novissima corum, id est, donec mente percurram ad futuram damnationem, et pœ-nas malorum; et in illis novissimis existens, intelligam quod nunc non intelligebam, scilicet Deum justum esse, et mortal a curare, et tamen hæc bona amicis subtrabere, et inimicis dare : quia ad hoc dat ea inimicis, ut si quod bonum fecerint, per ea remunerarentur, et ut tanto gravios in futuro damnentur.

Verumtamen propter. Dixit, Et intelligam in novisssimis eorum, per quod innuit, quia in futuro damnabuntur. Sed tamen (quasi dicat) hic etiam damnantur, quia tu, Domine, posuisti eis dolos. Quos dolos? scilicet ut interius excæcati æterna bona omnibus proposita relinquant, et temporalia, que fal-iunt eos, appetant. Et hoc factum est eis propter dolos corum, id est, malo merito suo, scilicet quia quantum in eis est, dolose agunt. Potest et aliter hic idem versus aliquantulum superius continuari. Quasi dicat: Peccatores, inquam, obtinuerunt diviposuisti eos dolos propter corum dolos, ut prædictum est. Et in hoc posuisti eis dolos, quia dejecisti eos, dum allevarentur, id est, quia ipsa corum elevatio in terrenis est eorum dejectio, id est, damnatio; prosperitas enim stuttorum perdet eos.

Quomodo facti sunt in desolationem. Hoc, inquam, modo dejecisti eus, quia facti sunt in desolationem, id est, quia præcipitati sunt, jam dispositione in æternam damnationem. Et quomodo, id est, quam inopinate hoc eis contigit : et ideo dico facti sunt in desolationem, quia subito desecerunt, jam dispositione etiam perierunt : et hoc non ex justitia tua, sed propter iniquitatem suam. Et ita dico defecernnt et perierunt, velut somnium surgentium periit, qui licet multas divitias dormiendo somniaverunt, surgentes tamen nihil inveniunt in manibus suis. Sic et isti in hae vita quasi in somno sunt, cum vero tandem de hoc somno educentur et evigilabunt, nitul

dicere, vel aliquis jam correctus respectu prioris A invenient in manibus suis, quia cum interierit komo, non descendet cum eo gloria ejus. Nikil enim, ut sit Apostolus, in hunc mundum attulimus, haud dubiom quia nec auferre quid possumus. Et vere peribunt, quia tu Domine rediges in civitate tua imaginem ipsorum ad nihilum. Sicut enim ipsi in civitate sua imaginem tuam, id est, rationem suam et intellectum redegerunt ad nihilum, comparabiles facti jumentis insipientibus, sic et tu imaginem ipsorum, id est. imag nem superbiæ et totius nequitiæ, quam in se ipsis fecerunt, rediges ad nihilum in civitate tua supercoelesti, id est, in societate sanctorum, non quod ipsi ibi sint, sed quia cum ibi esse deberent, inde exclusi a vero esse separabuntur, et sic ad nibilum redigentur.

Quia inflammatum est cor meum. Ideo merito ad nihilum rediges eos, quia aliis etiam occa-ionem peccandi dederunt. Nam cor meum inflammatum illorum exemplo desiderio terrenorum, et renes mei, id omnem generationem filiorum, id est, electorum B est, delectationes mez, quæ deberent esse spiritua-tuorum præcedentium, Abraham scilicet et Jacob, et les, mutatæ sunt in carnales : et sic ego qui aliquid les, mutatæ sunt in carnales : et sic ego qui aliquid deberem esse, redactus sum ad nihilum, id est, ad hoc, ut terrena tantum appeterem, que nihil sunt, et nescivi, id est, nesciens factus sum. Et quia nesciens fui, ideo et si apud illos satis prudens viderer et sapiens, tamen apud te factus sum ut jumentum, id est, irrationabilis et insipiens, dum ea, que nibil sunt, appeterein, et quanquam appeterem, tamen ego semper sui tecum, quia non hæc a demonits, sicut idololatræ faciunt, peto, sed a te solo peto. Et ideo to adjuvisti me, ne penitus caderem : quia tenuisti manum meam faciendo eam dexterum, id est. fecisti ut opera mea prius sinistra, id est perversa, sierent dextera, id est, bona, et me eductum de tenebris erroris deduxisti, id est, de virtute in virtutem provexisti. Et hoc non in merit s meis, sed in voluntate tua, et suscepisti me jam dispositione, et tandem suscipies me cum gloria. Possunt et aliter duo superiores versus legi. Quasi dicat: I psorum quidem imaginem rediges ad nihilum, meam autem non rediges ad nihilum, quia cor meum desiderio lui est inflammatum, et renes mei, id est, delectationes mez prius carnales mutatæ sunt in spirituales : et ego renactus sum ad nikilum, id est, pro nihilo mo reputavi, quantum ad ea, quæ prius institum: et tamen venialiter peccavi, quia nescivi, id est, nescius prius fui. Nunc autem factus sum apud te ut jumentum, id est, sieut subjugale mansuetum et humle, cui semper scilicet onus tuum suave et leve sit. Et ideo ego amodo semper ero tecum, quia nun quam caro me retrahit a voluntate tua. Et merito semper ero tecum, quia tenuisti manum meam taciendo cam dexteram, sicut supra dictum est.

Quid enim mihi est in cælo. Vere tandem suscipies me cum gloria : nam quid est mihi paratum in cœ.o? Utique magnum aliquid. Gloria schicet illa, quam nec oculus vidil, nec auris audivit, et in cor hominis non ascendit : et tamen quid ego miser volui super hoc codem male agitur cum ipsis, quia tu, Domine, D terram? Utique vile quiddam : hoc autem (quasi dicat) contigit ex defectu meo in anima et corpore. Per prævaricationem namque Adæ multipliciter prius desecit caro mea et cor meum, id est, corpus meum et anima mea. Nunc autem es Deus cordis mei, etc. Vel aliter. Quasi dicat : Prius quidem utite quiddam volui super terram, nunc autem jam defecit caro mea, et cor meum a se, ut proficerent in le. Et tu Deus es cordis mei, id est, es ille quem cor meum diligit ut Deum, et es pars mea in æternum. Eligant enim alii partem, quam velint in mundo, ego te solum partem hæreditariam mihi eligam in coolo. Quia ecce, ideo merito te Deum patrem assumo, quia omnes illi peribunt, qui elongant se a te, id est, qui non te pariem assumunt. Et vere peribunt, quia tu jam perdidisti dispositione omnem illum, qui foraicatur recedendo abs te. Illi fornicantur a Deo, qui ipsum non caste colunt, quia non propter scipsum,

sed propter aliud cum colunt.

Miki autem adhærere Deo bonum est. Fornicantes, A sione. Cum enini sie tribulabantur, tot millia occiinquam, abs te perdidisti, me autem non perdidisti : quia ego non fornicatus sum abs te. Quoniam mihi est bonum, id est, mibi videtur utile et jucundum, tandem tibi Deo adhærere. Et ut tunc adhæream, pono nunc interim spem meam in te Domino redemptore, et Deo creatore : ita ut annuntiem omnes prædicationes tuas, id est, omnes laudationes, quibus tu es prædicandus, annuntiem, dico Sion filiæ, id est, Ecclesiæ, quia extra Ecclesiam non est locus veræ prædicationis, quæ Ecclesia propter virtutum ornamenta, et filiorum secunditatem siliæ comparatur, et hoc in portis, id est, in publico, vel in virtutibus.

#### IN PSALMUM LXXIII.

# Intellectus Asaph. ARGUMENTUM.

Machabæorum et pericula narrantur, et preces corpectuatur.

#### EXPLANATIO.

Ideo intellectus in titulo prænotatur, quia duplex captivitas sequitur corporalis et spiritalis. Una quæ templo destructo in Babyloniam duxit, altera quæ side subversa errorum confusione subjugavit. Hunc psalmum Hieronymus contra Chaldwos cantatum putat, Cassiodorus contra Romanos, Arnobius contra Philistiim, quando Ophni et Phinees sacerdotibus interfectis arca Dei capta est. Synayoga per totum loquitur psalmum. In prima sectione deplorat, cur traditi fuerint gentibus, ita sanctuarium Domini inimicorum profanasset audacia, memorans quorumdam Judæorum cor impænitens, Domini provocasse censuram, ex quibus tamen in fine sæculi convertendos esse prophetat. Secunda dicit adventu Christi superstitiones et iniquitates hominum suisse destructas, enumerans diversa eum secisse magnalia, inter quæ petit et Judæis errantibus subveniri. Tertia royat, ut memor promissionum suarum ab interitu semen eripiat Abrahæ, et ad ipsum C ascendat superbia hostium, qui se inaniter extulerunt.

Ut quid Deus repulisti in finem? Intelligens Asaph loquitur in hoc psalmo, quia ut jam sæpe diximus, phrenetici Judæi non cogno centes tempus visitationis, et timentes perdere illud, quod acceperant, occiderant illum, qui dederat. Sed quid factum est eis? Perdiderunt etiam terrena, et ubi ipsum occiderunt, ihi ipsi occisi sunt. Et quoniam metuentes perdere terram, datorem vitæ occidunt, ideo eamdem terram occisi perdiderunt. Et in eodem tempore quo ipsum occiderunt, ut ex ipso tempore admonerentur, cur talia paterentur. Quando enim civitas Judæorum conversa est, pascha celebrabant, et in multis millibus tota illa gens ad hujus venerant festivitatis celebrationem. Ubi Deus per non honos, ipse tamen bonus : per non justos, ipse tamen justus, et juste ita vindicavit in eos, ut multa millia perilectus Asaph in hoc psalmo, et in ipso planctu velut intellectus, id est, intelligens discernit terrena a cœlestibus, nova a veteribus, ut scias, per quæ transeas, quid exspectes, quid relinquas, quibus inhæreas. Loquitur autem propheta in hoc psalmo, ut Asaph, id est, ut congregans, scilicet ut alios de populo illo aggreget sibi in hoc intellectu, ut discernat terrena a coelestibus, et terrena postponant, coelestibus inhæreant. Et deplorat hic historialem subversionem illorum a Romanis, et Tito et Vespasiano factam: quia tempus visitationis non cognoverant an convincendam corum duritiam, scilicet ut qui medicum præsentem recognoscere nolverunt. per tam manifesta mala admoniti, saltem absentem recognoscant. Sic ergo incipit: O Deus, ut quid repulisti nus, id est, propter quid fecisti nos a defensione tua videri repulsus? Repulisti nos in finem repulsionis, id est, omnimoda et irrecuperabili repuldebantur, tot in captivitatem ducebantur, vere ab en repulsi videbantur. Ut quid dico, iratus est furor tuus super oves pascuæ tuæ, id est, super illos, quos tu elegisti prius, et pavisti legalibus et propheticis scriptis, sicut pius pastor oves suas pascit? Certe, quasi dicat: ideo repulisti, et ideo iratus es : quia nos terrenis inhærebamus, et te pastorem non agnoscehamus.

Memor esto congregationis tuæ. Quasi dicat : Et ut non repellas in finem, memor esto congregationis tuc ab initio, id est, etsi isti indigni sint, ut corum memor sis, memor esto saltem Abraham, quem prius liberasti educendo de urbe Chaldæorum, a quo populus iste, quem congregasti et elegisti, carnaliter processit, ut per ipsum aliquando liberes. Memor esto, dico, congregationis tuæ, quam tu possedisti inter alias gentes, dando ei legem et præcepta. Non enim sic omni nationi fecisti. Per hoc quia dicit : Congre-B gationis tuæ, et quam possedisti, attrabit sibi auditorem populum, scilicet illum, cui loquitur, et enumerat bic plura Dei beneficia prius illi populo concessa, ut per hoc inducat eum ad alia conferenda.

Redemisti virgam hæreditatis tuæ. Ideo etiam memor esse debes congregationis tuæ, quia tu redemisti virgam hæreditatis tuæ, id est, tu liberasti de Ægypliaca servitute hanc hæreditatem tuam per virgain. id est; per multa miracula facta a Moyae in virga. llabet enim historia, quod cum Moyses esset apud Jethro socerum suum, Dominus apparuit ei, et præcepit ei, ut rediret in Ægyptum, et reduceret inde populum suum. Cui dubitanti, an per eum fieri posset, dedit ei Dominus hoc signum, præcepitque ei ut virgam, quam manu tenebat, in terra projiceret : projecit, et in colubrum versa est. Cumque ille expavisset, præcepit ei Dominus, ut serpentem per candam caperet. Cepit, et mox virga in se rediit. Et per hanc virgam postmodum fecit Moyses illa omnia signa, quibus Israeliticus populus de Ægyptiaca servitute est eductus. Designabatur autem per virgam in serpente Christus in morte, quod Apostoli extimuerunt : quia videntes eum mortuum dubitaverunt. sed Dominus præcepit eis ut caudam caperent, id est, non mortem, sed illud, quod sequebatur, id est. resurrectionem considerarent, et sic liberi a timore essent. Potest etiam per fluxum serpentis designari fluxus nostræ mortalitatis : quem ne nos timeremus. præcepit Dominus Moysi caudam capere, id est, præcepit nobis semper finem illum attendere, quando in coelestem habitum commutati, æquales erimus ange-lis Dei. Vel aliter: Redemisti virgam hæreditatis tuæ, id est, liberasti de servitute hanc hæreditatem tuam virgæ comparabilem, scilicet quia multa miracula le-cisti per eam, sicut Moyses per virgam prædictam. Vel redemisti eam ad hoc, ut esset tibi hæreditas mensurata virga, id est, proprie prius hæreditas. Vel ut esset tibi virga hæreditatis, id est, directa hæreditas. Ponitur enim virga pro directione. Et quia merentur, et civitas everteretur. Hoc plangit intel- D secundum has duas ultimas sententias videtur virga hæreditatis ad oves de gentibus pertinere, quas prædicantibus apostolis in hæreditatem maxime accepit, determinat subsequentibus, de quibus agat, ac si dicat : Quæ autem illa hæreditas? scilicet, mons Sion, id est, Judaicus populus, qui habitavit in monte Sion historialiter. Mons Sion, dico, in quo habitasti per legalia instituta, tu, dico, ens in eo, quia tam manifestis signis cum illis egisti, ut præseus in eo esse intelligereris.

Leva manus tuas. Ecce intelligens Asaph pro inimicis orat, ac si dicat : Memor esto nostri, Domine, memor esto etiam inimicorum nostrorum, scilicet, leva manus tuas, id est, exerce potentiam tuam in, id est, contra, superbias corum, per quos nos reputisti, et iram tuam super nos ostendisti. Leva, nico, non ad malum, sed ad bonum, scilicet, perducendo eos in fin m, id est, in Christum, qui fines est ad justitiam omni credenti. Vel leva tendens in finem

levationis, id est, tantum leva, quantum opus est A rito, acilicet, quia terrenis inhærebamus, et te pa-ut leves, scilicet, adeo credant, et ex persecutori- storem non agnoscebamus. Nam non vidimus, id est. bus et inimicis imitatores fiant et amici. Et in quihus dominabatur superstitio, in eis prævaleat religio. Ne autem te turbet quod nullus ex gentibus illis Romanis, per quos eversio illa facta est, nullus conversus est; non enim hoc impedit, quia tamen hæc oratio in posteris completa est, et quasi dicat: Opus est levatione, quia populus ille vere inimicus creaturam, scilicet, quain colit, Creatori præserens, malignatus est, id est, maligne egit multa in sancto, id · est, in templo subvertendo, et sacerdotio perimendo, et in cæteris, que sancta tua fuerant. Et quanta malignatus est? Nefandissima, scilicet. Et ideo dico quanta, quia pœnitentia malefacta eorum secuta non est, imo gloriati sunt, id est, pro gloria nefas summum habuerunt, qui oderunt te in medio solemnitatis tue, id est, in communi et summa tibi instituta solemnitate. In pascha enim Judæi undique collecti perierunt.

Posserunt signa sua. Ostendit in quantum victo-res inimici gloriati sunt, scilicet, in tantum, quod posuerunt signa sua, non tua, id est, aquilas, dracones, vexilla, quæ suæ victoriæ erant signa, posucrunt super summum locum civitatis, sive templi, sicut solent statuæ poni in exitu viarum, id est, in trivi's vel quadriviis, ut a pluribus videantur, et hoc ideo, quia non cognoverunt. Quid non cognoverunt? Scilicet, victoriam illam non sua esse virtute, sed ex nostra iniquitate; nec attenderunt quia essent in-strumenta tui irati, non regnum placati. Facit enim Dous signt home, home filium verberat quelibet surmento, deinde sarmentum projicit in ignem, filio vero servat hæreditatem; sic et Deus per malos castigut bonos, et per temporalem potestatem damnandorum exercet disciplinam liberandorum. Vel aliter: Posuerunt signa sua, et non cognoverunt, hoc esse super summo, id est, ex divina dispositione, non ex sua virtute, sicut in exitu apparuit. Nunquam enim tam pauci tot millia, et in tam munito loco pos-

sent superare, nisi divina dispositione.

Quasi in silva lignorum. Exsequitur ea quæ inimicus in sancto malignatus est. Nam exciderunt januas ejus, id est, sancti templi securibus suis quasi in silva lignorum, id est, ita sine omni respectu, sicut arbor inciditur in silva sub nulla custodia posita, sed in usum tantum lignorum deputata, et hoc fecerunt tendentes in idipoum, id est, unanimiter vel perseveranter, et dejecerunt ea, id est, templo appendentia, vel cam, id est, sanctam civitatem in securi et ascia. Hæc duo ponit pro omni genere iustrumentorum. Ad hoc quoque incenderunt igni sanctuarium tuum, id est, ipsum templi secretarium, quo arca testamenti et alia sacrosancia continebantur. Et polluerunt stabulis equorum suorum, et multis modisaliis tabernaculum exterius nomini tuo dedicatum, quod solum erat in terra. Et dixerunt in illi Romani, sed cognatio corum, id est, etiam alii ejusdem cognationis, id est, gentilis, sicut Nabuchodonosor, qui prius eos captivaverat, et alii per-aecutores. His, inquain, dixerunt simul, id est, omnes hoc unum: Faciamus omnes dies festos, quos isti dicunt esse Dei quiescere, id est, cessare a terra prorsus exclusos. Hic Bei positum est quantum ad Asaph, non quantum ad illos. Potest etiam versus iste referri ad ipsos Judæos. Quasi dicat : Asaph intelligens de eis, quia inimicus tanta malignatus est in eos, ideo excecati dixerunt in corde suo, non pauci ex eis, sed *cognatio corum simut*, id est, omnes noc dixerunt : Fuciamus quiescere omnes dies festos Dei a terra. Quandoquidem Deus repulit nos et patitur nobis dominari inimicos; ergo et nos subtrahamus ei cultum suum quantum in nobis est.

Signa nostra non videmus. Ecce justa causa repulsionis. Quasi dicat : Ut quid Deus repulisti nos ? me-

non attendimus signa nostra, id est, signa de visitationis tempore nobis data jam esse completa. Que tamen videre potuimus, quia jam non est propheta. Ecce unum ex signis, quod ideo maxime ponit, quia in aliis omnibus captivationibus præter hanc nevissimam fuerunt semper aliqui prophetæ, qui eis reditum de captivitate prædicerent, et liberationem promitterent. Fuerunt autem et alia prædicta signa de tempore visitationis, scilicet, quod nec rex esset, nec sacerdos, quia non esset unctio, juxta illud: Cum venerit sanctus sanctorum, cessabit unctio. Qua omnia tune ce-saverunt, quia erant umbra. Et veniente veritate, necesse est ut tollatur umbra. Non attendimus, inquam, signa nostra, et omnia malo merito nostro non cognoscet nos amplius, id est, non ultra respiciet nos, ut defendat ab inimicis. Dicit beatus Augustinus juxta Translationem suam litteram in Christum sævierunt, in pascha quoque similiter p sic : Et nos non cognoscet adhuc, et subjungit : Si autem tu non cognoscis, nunquid ipse cognoscit te? Utique cognoscit, quia jam venit.

Usquequo, Domine. Hoc dicit intelligens Asaph de gentious, prævidens quæ aliæ oves illi adducantur, et convertit se ad Deum. Quasi dicat : Non quidem, o Deus, merito no tro amplius non cognosces, illas autem alias oves, quousque differes? Hoc est quod dicit: O Deus, inimicus, id est, gentilis pepulus, usquequo, id est, quandiu persequendo et conculcando nos, et adversarius, scilicet, populus quandiu irritabit, id est, ad iram te provocabit, per nomen tuum, id est, per laudem tuam et gioriam, cui contra ficit. Eritue hoc in finem? Utique, quasi dicat: Non crit in finem, quia veræ illæ anæ oves adducentur. Et quando quidem hoc facies de inimicis, ut quid, id est, propter quid, Domine, avertis manum, id est, nos qui prius fuimus manus tua non sinistra, sed dextera, quia per nos multa bona ope-ratus es. Quare, inquam, avertis nos de medio sinu tuo, id est, quare subtrahis nobis protectionem tuam faciendo nos ita videri immundos, sicut masum emissam de sinu? Erit hoc in finem? Hic mittit stos ad historiam; habet enim historia, quando Dominus signum, quod prædiximus, Moysi in virga ostendit, hoc etiam aliud signum ei dedit. Præcepit ei ut manum de sinu educeret ; eduxit, et ecce leprosa apparuit. Item præcepit ei ut eam in sinu reduceret; reduxit, et ecce similis reliquæ carni fuit. In quo designatum est quia cum quisquis de sinu Dei, id est, de fide, spe, charitate egreditur, velut hæretici et schismatici, statim repletur lepra peccati; si quando vero pœnitens redierit, mox sanitatem recipit :

Deus autem rex noster. Nos, inquam, dicimus quia Deus nos avertit; ipse autem potius jam ad nos venit, et nos vocavit. Nos, quia Deus rex noster factus per humititatem ante sæcula, existens per majestatem in medio terræ, id est, in populo nostro Indaico corde suo, id est, firmiter proposuerunt non solum D undique gentibus circumdato, est operatus salutem. Quam salutem? ut contemnerent homines terrena, et appeterent cœlestia.

> Tu confirmasti in virtute tua. Exsequitar quomodo salutem sit opera us. Quasi dicat : Vere tu, Domine, salutem es operatus, quia sicut cum populum tuum de Ægypto educeres, mare divisum utrumque quasi murum confirmasti, et aquas in medio siccasti, ita mare, id est, amarum fluxum vitiorum in nobis confirmusti, non tamen sicut vitia manereat, sed ne ita ut prius per vitia difflueremus, et hoc fecisti non in meritis nostris, sed in virtute tua, id est, per potentem gratiam tuam. Et sicut in aquis maris milites Pharaonis, qui venerant ad devorandum populam tuum ut dracones, submersisti, et capira, id est, primipes illorum, ita hic in aquis bapusmatis contribulasti, id est, contrivisti et debil.tasti non solum dracones, id est, inferiores dæmones distributos singulis ad accusandum, qui spiritualiter volunt nos

est, illos qui illis inferioribus præsunt. Et plus etiam fecisti, quia confregisti in eisdem aquis capita draconis, id est. illos summos dæmonum, qui principantur sub ipso Satan, qui supremum caput est, et ipsum etiam Satan dedisti populis Æthiopum, id est, illis qui, prius denigrati in peccatis, nunc autem sunt per gratiam dealbati sicut sancti apostoli et alii prædicatores veritatis. Illis, inquam, dedisti ipsum Satan in escam, scilicet, ut corpus ejus, id est, malos ei tanquam capiti adhærentes comedant, id est, verbo prædicationis sibi conforment, et in se trajiciant. Unde cuidam illorum de hac esca dictum est: Macta et manduca. Macta quidem in eis quod sunt, et trajire eos in corpus tuum.

Tu disrupisti fontes et torrentes. Per hoc, inquam, dedisti dracones in escam populis Æthiopum, quia disrupisti sontes et torrentes. Petra enim in deserto his virga percussa rupta est, et inde emanaverunt aque dulces et largissime. Petra autem his virga B percussa, est Christus duplici ligno crucis crucifixus, de quo emanavit aqua abundans et larga doctrina, quie sola dulcis in hujus vitie deserto. Per hanc facti sunt quidam fontes aquie vivæ salientis in vitam æternam, et quidam torrentes. Quia autem in fontibus jugis aqua est, per fontes accipe præripuos doctores verbo et exemplo docentes, quia horum doctrina stabilis est. Per torrentes vero accipe illos qui, etsi verbum veritatis non implent opere, non tamen abstinent se a prædicatione, qui cito defi-ciunt ut torrentes. Vel e converso per torrentes possumus accipere illos in quibus impetus doctrinas est, id est, majores; per fontes vero minores, scilicet, a quibus paulatim doctrina fluet. Quod autem dicit : Dirupisti fontes et torrentes , dupliciter dici potest, scilicet, dirupisti, id est, emanare fecisti fontes, vel fontes ipsos et torrentes dirupisti, id est, quasi per diversos rivos sparsisti et siccasti fluvios Ethan. Ethan interpretatur fortis, sive robusius, per quem intelligitur male fortis ille, qui ex se fortis esse voluit, et dixit: Ponam sedeni meam ad Aquilonem. De hac ma'a fortitudine poculom mortis primis parentibus propinavit, quando eis persuasit ut ip-i per se fortes et dii sibi esse vellent. Ab hoc quoque diversi processerunt fluvii, diversæ, scilicet, hæreses et errores, quos Deus dicavit per fluvios suos et torrentes. l'otest etiam totus versus ad Ethan referri, ut sic dicamus: Vere dedisti draconem populis in escam, quia tu dirupisti, id est, destruxisti fontes Ethan. Fontes, dico, aquæ salientis in damnationem æternam, et torrentes et fluvios, quæ similiter in malo accipias, ita ut de minori ad maius ascendas.

Tuus est dies. Quasi dicat : Siccatis fluviis Ethan, facti sunt quidam dies, quidam nox et similia, et hoc non per se, sed per te, quia dies est taus, et nox est tua. Dies sunt spirituales, illi qui spiritualia spiritualibus prædicant, ut ille qui dixit : În princicarnalia carnalibus annuntiant. Nox fuit l'aulus cum dixit: Nihil judicavi me scire inter vos, nisi Christum tantum, et hunc crucifixum, dies vero cum dixit: Sa-

pientiam loquimur inter perfectos.

Tu sabricatus auroram es. Id est, unumquemque in virtute incipientem lucere. Lux enim prima est surora. Et tu fabricatus es solem, id est, quemlibet adeo perfectum, ut in aliis diem facial. Tu etiam fecisti omnes terminos terræ, id est, ex dono tuo est, quicunque faciunt se fines terræ. Et tu feci ti æstatem, id est, omnes Spiritu ferventes, Domino servientes; et ver virtutum flore vernantes, sive novellos. Tu, dico, inquam, plasmasti ca, id est, omnia prædicta. Ex te enun solo habent quod sunt. Et quio plasmasti ca, ideo, Domine, ut conserves ea, memor esto hujus dicti, quia inimicus, id est, Judai-cus populus, improperavit, id est, multa improperia intelet tibi Domino, id est, etiam tibi viridi ligno,

devorare ut dracones, sed etiam capita illorum, id A vocando te filium fabri, violatorem legia, et similia : et sic populus ille insipiens, id est, non providens sibi in posterum, incitavit nomen tuum, id est, ad iram te provocavit per nomen toum, quod de terra penit s auserre voluit. Et quandoquidem tibi viridi ligno hoc secerunt, quid sacient in arido? Constat quia multo minus parcent arido, cum non pepercerunt tibi viridi ligno. Ergo, Domine, ne tradas bestiis, id est, persecutoribus quibuslibet, bestialem sensum habentibus, animas confitentes, id est, qui se humiliant et consitentur peccata sua tibi. Animas, dico, pauperum tuorum ne obliviscaris. Quasi dicat: Et terra, id est, corpora traduntur in manus peccatorum; animas tamen pauperum, id est, humilium tuorum ne obliviscaris, ut devocentur. Aut si oblivisceris, ne obliviscaris in finem, id est, ita ut non amplius resipiscant. Humanum enim est peccare, diatolicum perseverare. Et ne obliviscaris tuorum pau-perum, ideo, Domine, respice misericordiam exhibendo omnibus intendentibus test imentum tuum, ideo omnibus, qui cœlestia et æterna promissa appetunt. Et ideo dico illos respuas, quia intendentes in testamentum servi, id est, appetentes terrena despicis. Quod innuit cum dicit : Quia repleti sunt iniquitatum illi qui obscurati, id est, excæcati interius sunt a domibus terræ, id est, quia corda corum terrena sapiunt, et semper terrena sapiunt, et semper terrena appetunt, nec unquam ad cœlestia se erigum, unde quasi vulpes inferiora terræ intraut.

Ne avertatur humilis. Ita, inquam, dico, ut respicias, ne ille qui vere est humilis avertatur, id est, devocetur, cum ei improperabitur, quod in mortuum hominem credant, imo serpentem per caudam accipiat, id est, gloriam resurrectionis attendat; et sic Christum non hominem tantum, sed et Deum verum intelligat. Ille, dico, factus confusus, si avertatur, vel factus confusus ex conscientia peccatorum. Et i eo non debet averti, quia pauper, id est, ille qui sibi est insufficiens, et ideo habet se erga te humiliter, ut pauper erga divitem, et inops, id est, ille qui reputat gratiam sibi necessariam. Hi, inquam, vere humiliando se, et bene operando, laudabunt nomen tuum. Et quia hi laudahunt te, ergo Deus, qui videbaris jacere, excurge, vel hic in noticia hominum, vel exsurge tandem ad remunerandum in judicio, et judica, id est, discerne causam tuam, id est, Alem tuam, nunc quidem mortaliter dando constantiam his qui in te credunt, tandem vero etiam locali er. Quasi dicat : Ne frustra, Domine, sit, quod in te credidi, non peream, quia credidi quod non vidi. Non fallat me spes mea, accipiam quod credidi. Judica, inquam, causam tuam, et memor esto improperiorum tuorum servorum, scilicet, ne eis prævaleant. Improperiorum dico eorum quæ sunt vennenna tota die, id est, assidue ab insipiente populo persecu orum, qui

non sibi prospicit in posterum.

Non obliviscaris. Quasi dicat: Ita dico memor esto improperiorum, ut non obliviscaris voces inimicorum pio erat Verbum, etc. Nox vero sunt illi qui fantum D tuorum, id est, improperia illata tuis ab inimicis. quæ sunt voces, quia manifeste in his tibi contradicuut. Sed sicut superbia eorum qui oderunt te in tuis semper ascendit, id est, magis et magis auge-tur, ita e contra vindicta tua augeatur.

Est et alia lectio in hoc psalmo a principio, si quis non historialem, sed mortalem insistat destru. ctionem per illam significatam, et dicat quia intel. ligens Asaph, id est, propheta deplorat in boc psalmo cacitatem Judaorum, qui tempus visitationis non averterunt, ad convincendam duritiam eorum, scilicet, ut si præcedere noluerum, saltem postquam populus prins incognitus servit, per æmulationem adducti, sequantur qui præcessit. Et ita dicit: O Deus, ut quid nos repulisti excæcando nos, ut non averteremus tempus visitationis? Reputisti in finem, scilicet, in finem illum, quando reliquiæ salvæ erunt. Vel in finem repulsionis, id est, omulmoda repulsione? Utique non, quia suror tuus habi-

plus pastor oves suas pascet; est iralus, id est, cito velut ira transiet; ira enim brevis furor est. Memor esto congregationis tuce, ne in finem nos Deus repellas, sed memor esto congregationis in hoc quod tuæ, id est, si non palearum, memor esto saltem granorum, congregationis, dico, quam tu porsedisti ab initio, quia nusquam defuerunt qui reputandi essent in semine. Quare debes memor esse illorum, ideo etiam debes esse memor congregationis, quia in redemisti sanguine Filii tui virgam hæreditatis tuæ, id est, hæreditatem virga mensuratam, id est, tibi propriam; vel talem hæreditatem quæ esset virga hæreditatis, id est, directa hæreditas; quasi dicat: Et tantum pretium pro solls gentibus dedisti? Qua autem illa hæreditas? scilicet, mons Sion, id est, virtutibus sublimes, et futura tantum speculantes, tam de Judæis, quam gentibus. Mons Sion dico, in nem. In illis enim prioribus quasi per umbram ha-

Leva manus tuas. Quia possedisti congregationem, quia redemisti hæreditatem; ergo, Deus, leva manus potentiæ tuæ in superbias eorum, super quos furor tuus iratus est, scilicet, qui superbe contra te locuti sunt, dicentes: Non habemus regem nisi Casarem. Et : Hunc nescimus unde sit, et similia. Leva, dico, in finem eos perducendo. Vel in finem levationis, id est, quanta levatione opus est ut prius. Et opus est ut leves; nam quanta malignatus est inimicus ille Judaicus populus in sancto tuo, scilicet, In sancto sanctorum ! Ceperunt enim, ligaverunt, conspuerunt, spinis coronaverunt, etc. Talia in eum secerunt. Et ideo d.co quanta, quia illi qui oderunt te odiendo illum qui dixit : Qui diligit me, diligit et illum qui me misit, gloriati sunt, id est, gloriationem sibi fecerunt ea quæ in sancta sanctorum malignati sunt in medio solemnitatis tuæ, scilicet, quando potius intendere deberent solemnitati. Et vere gloriati sunt, quia posuerunt signa; signa dico sua, id est, sum victorim signa, scilicet, milites, custodes, et ipsum etiam lignum crucis. Et non cognoverunt hoc esse super summo, id est, non ex sua virtute, sed ex tua divina dispositione, juxta illud: Non haberes in me potestatem, nisi desuper tibi datum fuisset, sicut in exitu ipso, id est, in resurrectione apparuit.

Quasi in silva lignorum. Non solum in sancto sanctorum malignati sunt, sed eti im in ejus membra, quia exciderunt januas ejus, id est, illos, per quos ingressus est ad eum, scilicet, sanctes apostolos, securibus, id est, gravissimis tribulationibus, et hoc in idipsum, id est, unanimiter, quasi inciderent aliquid in silva lignorum, id est, aliquem de grege damnatorum et inutilium. Et dejecerunt ea, id est, appendentia, hoc est, minores ad ipsum sanctum sanctorum pertinentes, in securi et ascia. Per securim intellige molestias, per asciam vero quæ magis cavat blanditias, quia sæpe plus nocet lingua adula- D suncte populo tuo demoliendo ! Et gloriati sunt, id toris, quam manus persecutoris. Sanctuarium autem tuum, id est, ipsum Christum, incenderunt igni, id est, ferventissima tribulatione, et tabernaculum nominis tui, quod solum erat in terra, id est, tabernaculantes tibi de priori populo polluerunt reputatione sua, quam corpora eorum devoranda bestiis et avibus projecerunt, vel polluerunt dejiciendo illud in terram, quantum ad quosdam, quos devocaverunt, et dizerunt in corde suo: Cognatio eorum simul, id est, omnes in hoc convenerunt, ut Christianum nomen prorsus destruerent, dicentes: Faciamus quiescere onnes dies sestos Dei a terra. Dies accipit evangelica veritatis luce claros; festos vero in quibus Deus ita delectatur, sicut homines delectari solent in festivitatibus, vel festos, id est, digne feriantes Deo.

Signa nostra non vidimus. Ut quid, inquam, Deus, repulisti nos? Ideo, scilicet, quia nos non vidimus signa nostra, ut supra dictum est; quæ tamen videre

tus super oves pascuæ tuæ, id est, super nos, quos A potuimus, quia non est propheta; et quia signa comprius legalibus et propheticis acriptis pavisti, sicut pleta sunt, ideo Deus non cognoscet nos amplius in disciplinatu Moysi ; postquam enum verit**as venit, non** cognoscet nos amplius in umbra.

Usquequo Deus. Dico quia, Deus, amplius non cognosces nos in umbra. Usquequo autem, Deus, in hac cæcitate manebimus, id est, usquequo, Deus, inimicus iste populus Judaicus improperabit tibi, vocando te mortuum latronem, et similia? Usquequo, id est, adversarius irritabit per nomen tuum, quod destruere vult de terra? Erit hoc in finem? Ut quid, dico, avertis, id est, permittis nos videri aversos nos dexieram manum tuam de medio sinu, id est, de lide tua, et præceptis tuis, erit hoc in finem? Deus autem rex noster. Nos quidem signa visitationis non attendimus, Deus autem rex noster operatus est salutem veram in medio terræ, id est, in corde gen-tilium, hoc est, aliæ illæ oves jam gratiam susceperunt. Ergo, quasi dicat : Asaph, corrige te, et si quo habitasti vere ens in eo per fidem et operatio- B noluisti præcedere, saltem quod præcessit sequi enitere. Et convertit se ad ipsum Deum, ostendens quomodo salutem operatus sit, cum dicit:

Tu confirmasti in virtute tua mare. Quod itidem cum et cæteris sequentibus in hac ut in priori lectione dicitur, quia mare hic ad gentes refertur.

Sciendum quoque quia non defuerunt qui hunc psalmum ad primitivam Ecclesiam referrent, quos imitando Dominus, quia intellectus Asaph, id est, propheta deplorat in hoc psalmo persecutionem martyrum de primitiva Ecclesia, quam et ah internis et ab externis hostibus passi sunt, non tam pro illorum tribulatione, quam pro persequentium ca citate, et dicit ita se illis associando: O Deus, ut quid repulisti nos, id est, quare permisisti nos videri a te repulsos et abjectos, dum sic ab inimicis tribulamur. Et ut quid iratus est, id est, videtur iratus suror tuus super oves pascuæ tuæ, id est, super nos, quos tu in Scripturis tuis reficis, sicut pius pastur oves suas pascit? Ne repellas nos, inquam, Deus, C neque irascaris super nos, sed memor esto congregationis tuæ, aggregando nobis omnes illos quos prævidisti nobis aggregandos. Congregationis dico, quam tu possedisti ab mitio, juxta illud : Qui in ipso nos elegit ante mundi constitutionem. Et quam etiam tu redemisti pretioso sanguine Filii tui, ut esset tibi virga hæreditatis, id est, directa hæreditas, quæ hæreditas est mons Sion, ut supra dictum est. In quo habitasti ens in eo per lidem et operationem.

Leva manus tuas. Hoc, inquam, modo dico: Memor esto congregationis, ut leves manus tuas in su perbias corum, per quos videris nos repulisse, id est, in superbias persecutorum, perducendo eos in finem. Vel leva in finem levationis, quantum opus est, ut leves, scilicet, interim, ut qui prius fuerant præcessores liant subsecutores, et persecutores haut prædicatores. Et ideo dico leva in superbias, quia quanta, id est, quam superba, et quam crudelia malignatus est inimicus, id est, persecutor populus in est, gloriosos se putaverunt, unde potrus ignominiosi erant illi qui oderunt te, id est, odium exercuerunt in te in medio solemnitatis tuæ, id est, in illis viris qui erant communiter nota omnibus solemnitas tua. Medium enim accipitur pro communi, quia quod medium est, æqualiter accedunt ad omnes, et recedunt ab omnibus. Solemnitas autem Dei vere sunt illi qui non solum præteritam vitam suam damnant, sed semper se peccatores fuisse recogitant, et sic cauti ad lutura sunt, et digne Deo feriantur. Posserunt etiam signa sua, dico, signa, scilicet, diversos cruciatus, et inaudita genera tormentorum adinvenerunt contra sanctos martyres, in quibus ita quasi in prophetis gloriabantur, et non coynoverunt hoc esse super summo, id est, de divina dispositione, quie voluit ut sanguis sanctorum martyrum effunderetur, quo seges Ecclesiæ impinguata pullularet, et centuplicatum fructum afferret, sicut in exitu, id est, in conversione et incorporatione persecutorum ap- A dium, nisi in promissis ejus. Cujus titulus est : In

Quasi in silva lignorum. Exsequitur quanta malignatus est inimicus, sicut et prius, scilicet, quia exciderunt januas ejus sancti templi, id est, illos per quos ingressus erat in illud consortium, quasi in silva lignorum, id est, quasi aliquos inutiles et infructuosos. Et dejecerunt ea, id est, appendentia, vel eam civilatem in securi et ascia. Quia sanctuarium, id est, persectiores incenderunt igni. Et totum tabernaculum nominis tui polluerunt in terra, sicut prius. Sequens quoque versus non mutatur.

Signa nostra non vidimus. Quasi dicat: Ut quid, Deus, repulisti nos? Ideo, scilicet, ut capiti nostro assimilaremur. Quia nonne vidimus signa nostra, et signa tribulationis et persecutionis nostræ in capite nostro? Ejus enim tribulatio signum fuit nostræ tribulationis. Nam quecunque restant passionum in mercedem, quia Propheta singularis et præcipuus, id est, Christus, jam non est ut prius, quia est immortalis et impassibilis factus. Unde Apostolus: Et si Christum cognovimus jam secundum carnem, non cognovimus. Et quia et quid pati, et quid sperare debeamus, in ipso vidimus, jam amplius non cognoscet nos in disciplinatu Moysi, non enim terrena insistamus, et in deliciis carnalibus simus.

Usquequo Deus. Ecce quomodo intelligens Asanh magis condolet cæcitati persequentium, quam tribulationi sanctorum martyrum. Quasi dient: Dico quia non cognosces nos amplius in deliciis. Usquequo autem, o Deus, improperabit tibi inimicus, id est, quandiu patieris cæcitatem inimicis nos persequentibus, et ut quid avertis manum tuam, id est, quandiu patieris etiam nos videri immundos et abjectos, dum ab illis tribulamur, et illi nobis non incorpo-rantur? Erit hoc in finem?

Deus autem. Nos quidem dicimus, quod Deus C avertit nos, quia tribulamur; ipse autem per hoc potius recipit nos, quia jam operatus est salutem per sanctos martyres suos in medio terræ, id est, in corde gentium. Effuso enim sanguine sanctorum martyrum, seges Ecclesiæ impinguata pullulavit, et centuplicatum fructum fecit. Et ostendit quomodo operatus est salutem per illos, dicens : Tu confirmasti per illos mare, ita tamen ut confirmatio illa non ex eis esset, sed in tua virtute, qui dixisti : Quia sine me nihil polesiis facere. Cætera non mutantur.

## IN PSALMUM LXXIV.

In finem, ne corrumpas, psalmus cantici Asaph. ARGUMENTUM.

Post victoriam de Sennacherib, ex totius populi persona redduntur officia votaque gratiarum

# EXPLANATIO.

Asaph, ut sæpe diximus, interpretatur Synagoga, D illa utique, quæ credidit, non quie obstinata permansit. Nam post resurrectionem Domini confessa legimus multa millia Judworum, quos Asaph iste nunc admonet, ne fidem suam corrumpant in finem. id est, in Dominum Salvatorem. Primo ingressu sideles Judai dicturos se omnia ejus mirabilia prositentur. Secundo Rex ipse loquitur Christus, justitiam se judicaturum promittens, cum tempus generalis resurrectionis advenerit. Commonet etiam ne quis audeat aliquid contra divina mandata præsumere, el cum possit æterna pæna torquere.

## COMMENTARIUS.

Confitebimur t'bi, Deus, confitebimur. Psalmus iste affert medicinam humilitatis contra tumorem elationis, hoc agens, ut nec quisquam superbus de se præsomat, nec aliquis humilis de Domino desperet; sed in quocunque statu rerum homo in hac vita se egerit, non sit ei refugium uisi Deus, nee sit ei gau-

finem ne corrumpas, psalmus canticum, vel cantici, Asaph. Psalmus iste relatus in finem temporum, qui est canticum, quia talem insistit operationem, quie pertinet ad spirituale gaudium, scilicet, confessionem veram, in vocationem et narrationem. Canticum dico attributum Asaph, id est, vere congreganti, illi, scilicet, qui dispersos Israel per fidem congregavit, hoc intendit et hortatur, ne corrumpas. Quid est, ne corrumpas? Hoc est, ut tu quisque quod promisisti solvas. Promisisti enim Deo in baptismate quod diabolo et omnibus pompis ejus abrenuntiaris; et hoc ne corrumpas eundo in finem, ut beatus Augustinus vult, id est, attendendo ejus promissionem. Illuc enim animus dirigitur, et quidquid in præsenti occurrit, totum transiliatur, ut ad finem perveniatur. Nec est timendum ne aliquis potentum corrumpat promissa ejus, si tu tua non corrumpis. Ipse enim corpore Christi oportet perfici. Et non solum tribu non corrumpit, quia verax; potentior non corrum-lationem nostram in ipso capite videmus, sed et B pet, quia nullus potentior et; certi ergo de promissis ejus, cantemus unde incipit psalmus. Pro nobis enim caput nostrum hæc loquitur: O Deus, confilebimur tibi, hoc est, humiliabimus nos, et peccata nostra tibi perfecti confitebimur, quia multoties hoc saciemus, et sic nomen tuum invocabimus. Quasi dicat : Noli invocare nisi consite ris, sed prius consitere, et sic invoca. Confessio enim mundat templum, quo veniat invocatus. Quod autem iterato ponit : Confilebimur, ideo facit, ne te pomiteat esse confessum. Sæpius enim confiteri judici homini, parat mortem, sæpius vero confiteri Den judici, parat salutem; securus ergo conflitere, quia bonus est cui confliteris, ut Psalmista ait : Confitemini Domino, quoniam bonus est. Bonus est, quia confitenti igno. scit. Fac ergo confitendo propitium, quem tacendo non facis nescium. Venire vero non vult vocatus, si tu sueris clatus. Elatus si sueris, consiteri non poteris. Ergo humiliare et confiteri, et sic vere invocabis nomen ejus, quia faciendo te servum repræsentabit in te hoc nomen Dominus. Qui vero superbit, hoc nomen Dominus in se non ostendi!, imo æqualis vel major vult videri.

Narrabimus mirabilia tua. Confitebimur, inquam, et invocabimus, et deinde narrabimus mirabilia tua. Quæ mirabilia ? Scilicet, dispositionem antiquam, reparationem novam, felicitatem æternam. Quid mirabilius quam mortuorum suscitatio? Omnes enim iniqui, etsi vivunt corpore, exuti tamen sunt mente. Altoquin non diceret eis Apostolus: Surge qui dor-mis, et exsurge a mortuis, ci illuminabit tibi Christus, et est ordo videndus. Consitens namque, evacuavit se a malis, invocans replevit se bonis, narrans eructuat quibus se implevit. Narrabimus, inquam, mirabilia tua. Et post narrationem ego præcipuus, scilicet, inter confitentes, invocantes et narrantes, injuste judicatus judicabo justitias, gratias misericordiæ ejus, qui prius voluit narrare, quam judicire. Si enim prius judicaret, nullum liberandus inveniret. Audiamus ergo eum narrantem, quia sicut tempse-rimus narrantem, experiemur judicantem. Nunc enim in tempore misericordiæ donat præcepta confitenti, in tempore vero judicii nulli parcet contemnenti. Quisquis ergo vult non timere tunc punito-

rem, amet nunc donatorem. Sequitur :

Cum accepero tempus. Accepit tempus non ille a quo sumus creati, sed ille per quem sumus reparati. Ille non accepit tempus a quo homo assumptus commutatus est in melius, accepit tempus ut Fifius hominis, gubernat tempora, ut Filius Dei. Et sicut accepit tempus nascendi, et moriendi et resurgendi. ita accepit jam dispositione, et accepturus est tandem tempus judicandi. Accipiamus ergo et nos nunc tempus justitias faciendi, ut non timeamus in tem. pore judicandi. Quod autem dicit: Judicabo justitius, tripliciter dicitur, scilicet, vel judicabo justitias, id est, juste judicabo, vel illos qui emphatice sunt dicendi ipsa justitia, digne judicabo, id est, seorsum

Justi:ia« ab injustitiis.

Liquefacta est terra. Opus est ut justitias judicem, quia tale, quod est admistum, quod necesse sit separare; nam quod terra liquefacia est, id est, terrenis concupiscentiis carnis dediti, dissoluti sunt, quia quid aliud vita talinm est, quam quædam diffluxio a Creatore suo ? Sicut enim charitale superiorum animus consolidatur, ita cupiditate terrenorum dissolvitur, et omnes qui habitant in ea. Si terram pro terrenitate accipimus, tunc dicemus quia illi maxime liquefacti sunt, qui habitant in ea, id est, qui magis delectantur in ea. Si vero terram ita accipias, ut sit continens pro contento, tunc simpliciter erit ostensio quare dicat terram liquefactam, propter homines, scilicet, qui habitant in ea. Sequitur :

Et confirmavi columnas ejus. Columnas terræ vocat illos super quos terra in se dissoluta ædificata consolidatur, scilicet, sanctos apostolos, super quos #dificium illud fundatum est, de quo dictum est : R Dei ædificatio estis. Dei agricultura estis. Hæ columnæ quodam terræ motu putaverunt, quia in morte Domini dubitaverunt et desperaverunt, dicentes: Nes putabamus, quod redempturus esset Israel; ipse vero resurgens eos constrmavit, quia mortem eis non esse timendam demonstravit, ostendendo timentibus, nec ipsum corpus in morientibus.

Diri iniquis. Confirmavi inquam columnas, et per illas columnas dixi iniquis hoc: Nolite agere deinceps inique. Iniquas ideo dicit, quia nullum æquum invenit, omnes enim peccaverunt, et egent gloria Dei. Et delinquentibus post hoc dictum. Derelinquere est, datum præceptum præterire, illis inquam dixi: Nolite exaltare cornu. Quasi dicat: Si fecistis iniquitatem per cupiditatem, nolite defendere eam per elationem. Qui enim iniquitatem facit, iniquus est : qui vero eam defendit, et iniguns est, et superbus. Et quid cornu dicat, subsequenter determinat, ac si dicat: Nolite, dico, extollere cornu vestrum in altum, et humiliare cornu Dei in imum : sed potius cornu C nostrum frangatur, ut cornu Dei in nobis exaltetur. Cornu nostrum est de præsumptione et de elatione : cornu vero Dei sunt virtutes, quæ alta petunt ut cornu, et per eas ventila ur inimicus. Et nolite loqui iniquitatem adversus Deum, quod ille facit, qui Deo subtrahit regnum suum, dicens: Quomodo putatur Deus regere mortalia, quomodo creditur curare ea, quæ sunt in terra? Utique si curaret ea, non tot mali abundarent felicitatibus, nec tot boni opprimerentur laboribus. Ille quoque iniquitatem loquitur adversus Deum, qui quando aliquid patitur, injuste se illud pati dicit. Et sic illum, cujus judicio hoc patitur, injustum asserit, se enim justificat, et Deum damnat.

Quia neque ab oriente, neque ab. Quasi dicat : Ideo non debetis facere vel loqui iniquitatem, quoniam judex est futurus iniquitatis vestræ. Sed ille judex neque veniet ab oriente tantuni, neque ab occidente tantum, neque tautum a desertis montibus, quoniam Deus est, id est, ubique præsens est, ubique pu- D miles quidem, et peccata sua confitentes merum : blicus, ubique occultus. Neque enim veniet de diversis locis, sed est in cordibus vestris. Et talis erit ibi, qualis et tu suturus. Si bonus, adjutor : si malus, punitor. Nulla ergo fuga restat, nisi fugere ab irato ad placatum. Desertos montes vocat australem et septentrioualem plagam, quare altera propler frigus, altera propter calorem deserta est. Et sunt montes, quia sunt eminentes partes, hoc ad litteram. Allegorice quoque prædictæ partes acc.pi possunt, ut sie dicatur : Ideo non debetis loqui iniquitatem, quia judicium de vestra iniquitato futu-rum est. Non autem humanum, quod possit falli, quia judex vester neque erit ab oriente, id est, de illis hominibus, qui sont oriens, neque de illis, qui sunt occidens, neque a desertis montibus, quoniam Deus judex tantum vester erit, cujus judicium falli non poterit. Oriens homines illi vocantur, qui lucem justitiæ perceperunt : quibus vero sol justitiæ non-

separabo sicut sanctos apostolos, vel separabo A dum illuxit, occidens dicuntur. Deserti autem montes sunt hæretici, qui se montes faciunt usurpatione magisterii, sed tantum deserti sunt, quia inutiles et infructuosi sunt.

Hunc humiliat, et hunc exaltat. Deus, inquam, index vester est. Quid autem facit judex ille? hunc scilicet, jactante n merita sua humiliat sicut illum. qui dicebat: Domine, gratias tibi ago, quia non sum sicut cæteri hominum, et reliqua, per quem designatus est populus ille, qui justitiam suum statuere voluit. et justitiæ Dei non esse subjectus. Hunc autem alium, scilicet clamantem vulnerat, et humiliantem se exaltat, sicut illum, qui nec ocalos ad cœlum levare audebat, per quem gentilis populus de meritis non præsumens est designatus. Et ideo hunc exaltat. hunc humiliat : quia quasi dicat, similis est præpotenti pincernæ, qui in domo imperatoris habet potestatem hunc et hunc potandi. Namque calix est in manu Domini, quo potet quemcunque velit. Calicem vocat sententiam districti judicis, qui calix est plenus misto, quia continet et remunerationem bonorum, et damnationem malorum. Et tamen est vini meri, quia in neutra parte nihil nisi qui merum, id est, justum sit, fit. Et hunc calicem inclinavit prius ipse in hoc jus, id est, in remunerandos bonos, et ex hoc vase in aliud vas, id est, in damnandos malos : vel e converso, prout tibi placuerit. Et quamvis inclinaret, tamen non ita factum est in hoc calice, sicut solet fieri in aliis, quia fæx ejus quantumenuque inclinaretur, non est exinanita, id est, non est effusa : quia ibi nul'a fæx erat, sed solum merum, ut prædiximus. Et tamen bibent de calice illo, prout conveniens erit, omnes peccatores terræ, id est, quicunque terreni prævaricatores, qui ut na dicam, fæceleo potu tantum digni viderentur. Vel aliter : Calix est scriptura tota Veteris Testamenti, in qua latet spiritualis intellectus, velut in fiece carnalium sacramentorum. Et inde eliquatur merum vinum, id est, spiritualis ille intellectus. Unde ille, de quo dictum est : Qui se humiliat, potetur, imo inebrie-tur. Juxta illud : Calix Domini inebrians, quam præclarus est. Fæces autem resederunt ibi, unde potetur ille, de quo dictum est : Qui se exaliat. Quod est dicere : Ideo humiliat hunc, et hunc exaltat, qui potens est. Namque calix prædictus est in manu, id est, in potestate Domini. Calix dico vini meri, id est, continens spiritualem intellectum, tanquam vinum merum. Et est tamen plenus misto, id est, carnali intellectu, qui est quasi mistum, id est, turbu-lentum vinum. Et hunc calicem inclinavit prius ipse in hoc vas, id est, in superbum Judaicum populum, et infadit ibi mistum. Et ex hoc vase inclinavit in koc aliud vas, id est, in humiles de gentibus, et infudit ibi merum. Sed quanquam etiam hoc inclinasset, tamen fæx ejus non est exinanita, sed resedit potius fiex, quia remanserunt Judæis et littera et carnales observantiæ, et hoc modo bibent de calice illo omnes peccatores terræ, huelaci vero, et qui se justificant, mistum. Et sicut bibentes mistum evanescent, ita bibentes merum, proficient. Vel aliter: Calix, id est, scriptura Veteris Testamenti est in manu Domini, in quo calico est vinum merum, id est, simplex et littera, vel intellectus, quantum ad Judæos, qui sola carnalia insistunt : plenus vero misto est, quantum ad nos, qui per carnalia ascendimus ad spiritualia. Et hone calicem inclinavit in hoc vas, id est, in primitivum populum Ecclesia, et insudit ibi mixtum. Et ex hoe vase in hos aliud vas inclinavit : quia per sanctos apostolos et alios primitivos mistum, et in posterioribus de gentibus infudit. Sed quanquam et in hos inclinasset, fæx tamen ejus non est exinanita, quix adbuc remanserunt quadam vilissima carnalia, ut quæ Judæi pueros circumcidunt, et alia talia faciunt. Quæ vero majora sunt legis, prætermittunt, et de hac fisce bibent omnes peccatures terræ inhærensed sicut illi, qui in observantiis illis delectantur, quasi de fæce bibunt : ita quæcunque in aliquibus carnalibus delectantur, quasi cujusdam farcis participes sunt. Ego autem et mei (quasi dica) de fæce illa non bibemus. Vel secundum priores sententias dicens: Ego autem et mei seorsum bibemus, quia ego annuntiabo et dictis et factis in me et in meis, quod annuntiandum et in hoc præsens sæculum. Et iandem vere cantabo Deo Jacob, id est, Deo posterioris populi. Beati enim, qui habitant in domo tua, Domine, in sæcula sæculorum laudabunt te. Et tunc confringam emnia cornua peccatorum, id e-1, conteram et annihilabo omnem elationem et potentiam peccatorum, et per me et per meos. Judicabunt enim sancti nationes, et dominabuntur populis. Et extra cornua justi, id est, virtutes et dona spiritualia justorum exultabuntur, quia æterna gloria coronabuntur.

## IN PSALMUM LXXV.

In finem in laudibus Psalmus Asaph, canticum ad Assyrios.

ARGUMENTUM.

Ut supra. Aliter vox Ecclesiæ ad Christum.

#### EXPLANATIO.

Assyrii dirigentes interpretantur, qui jam fid-i regulis docti rectis semilis ambulare contendunt: hos alloquitur Asaph laudes Domini mirabili varietate decantans. Quidam codices habent: Canticum contra Assyrium, whi intelligitur contra diabolum psalmum hunc sub persona Sennacherib regis Assyrii cantatum. Contra eum enim notus factus est în Judæa Deus în Christo, mundum concilians sibi. Asaph în prima parte dirigentes, id est, fideles alloquitur Judæos, designans ubi nomen Domini factum sii viriutum declaratione notissimum. Secunda dicit admiranda, quæ gesserit. Tertia omnes devotos almonet, it Deo terribili munera offerre non desinont, quæ spiritum principum Casalutari emendatione purificat, quæ spiritum principum Casalutari emendatione purificat, quæ spiritum sunt interpositione divisæ.

### COMMENTARIUS.

Notus in Judæa Deus. Titulus est talis: In finem in laudibus, psalmus Asaph, canticum ad Assyrios. Here verba referentur in finem, et sunt psalmus attributus Asaph, id est, prioribus fidelibus, volentibus secum colligere alios de populo suo, quos præ-viderunt superbos, et duræ cervicis fore. Qui psalmus accipiendus est in laudibus, quia magna vere Dei laus est, quod humiles respicit, et superpos contemnit. Quod notatur in hoc psalmo, et est canticum, quia cum exsultatione et jucunditate magna cantal hoc Asaph ad Assyrios. Assyrii dirigentes interpretantur. Et illi se dirigere putant, qui justitiam suam statuere volebant, et justitiæ Dei non esse subjecti, et qui non de re gloriabantur, sed de nomine. Quare hac cantantur, ut sint viri Assyrii, id est, ut vere non distorte se dirigant, scilicet ut de D sua justitia non præsumant, sed justitiæ Dei se subjiciant : et quid sit vera Judæa, et verus Israel, attendant, et se tales exhibeant, qui non falso de nomine, sed vere de re glorientur. Solent enim inimici Domini omnibus noti Judæi, maxime in hoc salmo gloriari, et gentibus insultare, quasi eis solis norus sit Deus, et nullis aliis, quandoquidem Prophela tanto ante tempore dixit: Notus in Judea Deus, etc. Sed si attendant, quæ sit vera Judæa, et quis sit verus Judæus, concedimus eis, quod vere in sola Judæa notus sit Deus. Vera enim Judæa est Christi Ecclesia, credens in eum regem, qui veni! de tribu Juda per Mariam virginem. De quo Apostolus scribens ad Timotheum ait : Hemor esto Dominum Jesum Christune resurrexisse a mortuis ex semine David secundum carnem. De Juda enim David et de David Christus, quem illi regem negaverunt, et Cæsarem regem elegerunt. Quare vera Judica esse desierunt,

tos, non anod omnibus sint observantiæ carnales, A et ideo non glorientur amplius, quod in eis notus sed sicut illi, qui in observantiis illis delectantur, quasi de fæce bibunt: ita quæcunque in aliquibus carnalibus delectantur, quasi cujusdam fæcis participes sunt. Ego autem et mei (quasi dicar) de fæce illa non bibenus. Vel secundum priores sententias dicens: Ego autem et mei seorsum bibenus, quia ego annuntiabo et dictis et factis in me et iu meis, quod annuntiaudum e-t in hoc præsens sæculum. Et tan-

In Israel magnum nom n ejus. Vere enim in vero I rael nomen Dei per opera bona magnificatur. Quis autem sit verus Israel, ipse in Evangelio aperit dicens: Ecce verus Israelita, in quo dolus non est. Si autem ipsi dolosi sunt et mendaces, quomodo in eis nomen Dei magnum est? Judæa enim confessio interpretatur, Israel vero vir videns Deum. Et tu aliquis quandiu peccata tua per humilitatem non confiteris, quodam modo cum Deo rixaris. Quandiu enim, quod Deo displicet laudas, nonne cum eo li-tigas? Ergo humilia te ei, et confitere peccata tua, et tunc eris Israel, id est, vir videns Deum, et si nondum ex specie, tamen ex fide. Et sicut prius displicebas ei per dissimilitudinem, ita et nunc placebis ei per similatudinem. Et sic tandem fiet in te, auod Scriptura testatur, scilicet in pace factus est locus ejus : quia relinquetur tibi bellum, non tamen contra te in te ipsum, sed etiam contra spiritu les nequitias, scilicet ut si surgat in te ira vel aliquis illicitus motus, non sint membra tua instrumenta iniquitatis ad iniquitatem, qui est pax vera. Vera enim pax est, litigium habere cum vitiis, concordiam cum moribus optimis. Et in hac tali pace est locus ejus, quia incolit Deus tales. Habitatio autem ejus, id est, certus locus ejus, quod per habitare, quad frequentativum est, notatur, est in Sion, juxta illud: Venicmus et mansionem apud eum saciemus. Venit enim Deus ad multos per fidem et confessionem, sed non ibi facit mansionem : quia ad tempus credunt, et in tempore tentationis recedunt. In Sion vero, id est, in illis, qui postpouunt præsentia, et contemplantur futura, vere facit mansionem, quia permanet in cis. Fac erga tu aliquis te ipsum in Sion, et eris ejus babitatio.

Ibi confregit. Ecce signa habitationis ejus. Quasi dicat: Vere habitat in Sion. Nam ibi confregit, id est, humiliavit potentias. Et exequitur illas potentias, scilicet confregit ibi arcum, id est, occultam contradictionem, et scutum, id est, vanæ præsumptionis protectionem, et gladium, id est, manifestam impugnationem, et sic onne bellum.

Illuminans tu mirabiliter. Facit apostrophum ad ipsum Deum, et Tu est magnifice efferendum. Quasi dicat : Tu Deus, qui in Judæa notus es, et magnus in Israel. Tu qui solus per te es, sine quo nollus alius est, deberet dicere : Terribilis futurus es, quod posterius sequitur, sed præmittit prius humilitatem ejus, dicens : Tu es illuminans a montibus æternis. Montes æternos vocat apostolos, quos sol justitie prius illustravit, elevan- eos ad æternitatem. Et per eos convalles, id est, alios inferiores illuminavit, et hoc mirabiliter, id est, in mirabilibus signis doctrinam corum attestando, juxta illud: Domino cooperante, etc. Vel mirabiliter in hoc, quia satis mirabile fuit, quod post tautum lapsum Deus misertus est hominis. Tu, inquam, illuminasti a montibus æternis, et le illuminante omnes insipientes corde turbati sunt. Prædicata est enim vita æterna futura, et sapientes excæcati sunt : quia contempserunt vitam præsentem, et dilexerunt sequentem. Insipientes vero turbati corde sunt, quod primo obstupuerunt, sed non sunt excitati, quia in somnum suum reciderunt. Somnus vero corum est cæcitas cordis, et amor terrenorum : et ipsi dormierunt somnum suum, id est, quieverunt et delectati sunt in dilectione terrenorum, quia præposuerunt temporalia æternis. Et quid eis inde? hoc scilicet, quod ipsi, qui sunt viridi, vitiarunt: quia quod virium

habent, est in terrenis tantum divitiis acquirendis, A nihil invenerunt in manibus suis, id est, comparabiles facti sunt viris acervos divitiarum somniantibus, qui evigilantes nihil inveniunt in manibus suis, qui a ita et ipsi tandem cum a somno, in quo nunc sunt, exsurgent, nihil in manibus suis invenient.

Ab increpatione tua Deus. Quasi dicat: Unde hoc, quia dormierunt somnum suum? ex justo scilicet judicio tuo, o Deus Jacob, qui facis, ut qui sordidus est, sordescat adhuc. Benedicit Deus Jacob, quia Jacob dedit præsentia pro futuris, edulium scilicet lenticulæ pro primogenitis, et ideo merito a Deo increpantur isti, qui præsentia præponunt, et futura contemnunt. Et miro modo videtur ponere increpationem. Increpatio enim strepitum habet, et strepitus excit. Sed increpatio Dei tanti ponderis est, quod non excitat, imo obdormire facit. Nec solum (quasi dicat) dormierunt illi prædicti, sed et omnes, qui ascendunt equos apostasiæ, id est, primi parentes, et alii omnes, qui per superbiam a Domino apostatayerunt, mole dormitaverunt.

Tu terribilis es. Facta interpositione ponit illud, ad quod orationem spectare prædiximus. Quasi dicat: Tu, inquam, notus in Judæa Deus, qui primo humilis apparuisti, adfuturus es in judicio terribilis, et quis tunc resistet tibi? Nullus utique, quia non magis imperator quam pastor. Et hoc ideo, quia ex tunc, id est, ex illo tempore apparebit tra tua. Nunc enim dum vindictam nondum exerces, et quasi latet ira tua. Et ideo videtur, nt aliquis tibi resistere possit,

quod time non erit.

De calo auditum fecisti. Futurus es, inquam, terribilis, et hoc tuum judicium fecisti, id est, facies tu veniens de cœlo in majestate judicis auditum, id est, notum per Evangelicam tubam, dicentem : Surgite qui jacetis in monumentis, venite ad judicium : et tunc terra tremet, id est, illi, qui malunt nunc esse terra, quam fieri cœlum, trement tunc, et quiescent tune non a poenis, sed a percatis, qui nune quiescere nolunt : tune dico, cum Deus exsurgent pro exsurget in judicio, id est, ad hoc, ut malos dijudicet et damnet, quod est tractum a severis et iratis judicibus, qui quando severius et asperius in aliquem judicare volunt, ut hoc etiam habitu demonstrent, surgunt. Nec solum contra malos exsurget in judicio, sed etiam, et salvos faciet omnes mansuetos terra, id est, on nes illos, qui frementes equos apostasiæ non ascendunt, sed mansuetam terram se fecerunt. Præterita pro futuris prophetico more posuit, quia Spiritui sancto ita nota sunt futura quasi præterita. Vel aliter: Ex tunc ira tua. Quasi dicat: Quandoquidem in judicio nullus tibi resistere poterit, malo ergo suo voluerunt resistere tibi Judzei dicentes: Non habemus regem nisi Gæsarem, et. Nolumus hunc regnare super nos, et similia. Nam ex tunc, ex quo hoc præsumpserunt, ira tua apparuit in eis. Ex parte namque cœcitas contigit in Israel, ut plenitudo gentium intraret. Et hoc tuum judicium, id est, hanc tuam vindictam de illis fecisti auditani, id est, notam de D unoquoque cœlo, id est, per unumquemque apostotum. Et tunc ita, id est, gentiles prius terreni ti-muerunt et quieverunt a malis operibus, cum Deus exsurgeret in judicio, id est, cum manifestum fleret eis Deum resurrecturum tandem ad dejudicandum malos, et salvandum bonos. Item aliter: Ex tunc ira tua. Quasi dicat : Quia tu tantus es, cui aliquis non poterit resistere in judicio; ergo malo suo restitit tivi primus miser parens, qui de suo nutu voluit pendere. Nam ex tunc ira tua in eo et in omnibus posteris ejus apparuit, quia mulctasti eos innumera-bilibus pœnis peccati. Et hoc tuum judicium fecisti auditum, id est, notificasti maxime de principali cœlo, id est, per filium tuum, qui est cœlum cœlorum; deinde etiam per alios cœlos. Unde terra omnis bene culta tam de Judais, quam de gentibus timuit, et quievit a malis operibus. Sequens versus, Sicut proxime dictum est, non mutabitur.

Quoniam cogitatio hominis. Ideo, inquam, mansuetos terræ salvabis, quoniam cogitatio hominis confitebitur tibi, etc., quod dupliciter potest dici. Quando enim homo male actam vitam suam cogitat, et damnat, tunc Domino laudabilem confessionem facit; quando vero quæ cogitavit ad actum perducit, scilicet, quando se ipsum pro præteritis peccatis punit orando, jejunando, et similia faciendo, tunc reliquiæ cogitationis diem festum agunt Domino, quia ille attendens asperitatem satisfactionis, feriatur a peccatis. Vel aliter: Cum homo recogitat se peccatorem fuisse, et agit gratias Deo vivificatori et redemptori suo, tunc conlitetur ei, quia hoc est confessio, id est, laus ejus. Et reliquiæ cogitationis, id est, recognita pernicies præteritorum criminum post effusas lacrymas, et assiduam cordis contritionem diem festum agit Domino, quia hujusmedi recordatio reddit hominem ad catera cautum, et sic a peccatis seriatur.

Vovete et reddi'e Domino. Quasi dicat : Et ut vos salvos facial, rovete Domino et Deu nostro, id est, redemptori et creatori vestro, quod vovendum est, id est, vos ipsos. Quisquis enim cogitat quid bene voveat, seipsum voveat, seipsum offerat. Hoc enim exigitur, hoc debetur. Vovete, inquam, et quæ voveritis reddite. Malum enim est vovere, et non reddere. Non tamen ideo non est yovendum, sed et vovendum est et reddendum. Et quodam modo ex nostro est vovere, et ex ejus est reddere, et quasi dicat : Vovere debeiis, et reddere, quia omnes qui in circuitu ejus sunt, id est, omnes appropinquantes et adhærentes ei, non vacuis manibus venient, sed afferent munera, id est, seipsos vovebunt et reddent. Asserent, dico, cui afferenda sunt, scilicet, terribili, id est, ei qui, cum nunc sit humilis, suturus est terribilis, et mitti, scilicet ei qui aufert spiritum principum, id est, spiritum elatum, et dat spiritum mausuetum. Terribili, dico, non tantum apud pauperes, sed etiam apud reges, id est, quosque potentissimos terræ. Vel qui est terribilis, et si non apud distortos, tamen apud reges terræ, id est, apud illos qui bene regunt suam terram.

### IN PSALMUM LXXVI.

In finem pro Idithun psalmus Asaph.

## ARGUMENTUM.

-Prædicit ea quæ erat populus in Babylone passurus, et qualiter pro his ipsis libere querimoniam facturus, sicut et in septuagesimo secundo psalmo. Aliter vox Christi ad Patrem.

### EXPLANATIO.

Asaph congregatio bonorum, Idithun transilitor sæcularium, finis proficientium Christi intelligitur. Totus ergo psalmus hic a fideli congregatione cantur. quæ vitia istius sæculi gloriosis passibus transiliens ad illum finem pervenit, cui nihil potest simile reperiri. Sed sciendum est in Hebræo per Idithun, non pro Idilhun, haberi, ut significet non pro eo, sed per eum psalmum fuisse cantatum et quod sequitur, psalmus Asaph, in veris exemplaribus non haberi. Asuph iste, quem diximus vitiorum transilitorem, in prima narratione psalmi ad Dominum clamare testatur, et tribulationibus suis eruditum esse testatur. In secunda cogitationes enumeral quæ solent pulsure in hoc mundo corda laborantium. Tertia beneficio divinitatis in meliorem sensum se asserit permutatum, ut operam peten lamque Dei fixa mente cogitaret, quibus rebus assidua cognoscitur exercitatione profecisse. Quarta prosequitur quemadmodum per Dominum Salvatorem facts sint in populis divina miracula.

## COMMENTARIUS.

Voce mea ad Dominum clamavi. Hæc verba referuntur in fluem, et sunt psalmus Asaph, cantatus ad Idithun. Idithun interpretatur transiliens. Eloquitur in hoc psalmo transiliens congregatio, quia

Asaph congregatio interpretatur pro Idithun, id est, A est, comparabilis factus sum anticipanti vigilias, quia exhortans nos ad hoc, ut et nos transilientes simus, id est; et hæc ima omnia contemnamus, et ad summa intendamus; quæ autem sint transilienda, quo-usque ad finem illum perveniatur, ubi nihil quod transiliamus habebimus, contextus psalmi demon-strat. Etenim tandiu transilire debemus quidquid impedit, quidquid irretit, quidquid ligat, quidquid animum onere aggravat, donec ad id perveniatur quod sufficit, et ultra quod nihil sit, infra quod omnia sunt, et ex quo omnia sunt. Quisquis ergo psalmi hojus animam vult sentire, imitari atque tenere, carnalia omnia desideria transiliat, sæculique hujus pompam et illecebram calcet, nihilque aliud ubi consistat eligat, nisi illum in quo sunt omnia. In quibus etiam omnibus ipse transiliendo laborat, donec ad verum finem perveniat. Quia vero intendit in hoc psalmo Asaph hortari nos ut transiliamus, mox qualiter transiliendum sit insinuat, scilicet, ut clamemus ad Dominum non propter aliud, sed propter ip um Dominum. Multi enim clamant ad Dominum pro adipiscendis commodis, et pro vitandis incommodis, pro sospitate suorum et multis aliis. Postremo etiam pro salute corporis, que patrimonium est pauperis. Sed hi tales non transiliunt. Vix antem aliquis est, qui clamet ad Dominum propter Dominum. Magnus enim est transitus, quare sic nos transilire docet, et dicit : Ego clamavi ad Dominum, et quia multi dicunt : Domine, Domine, et non fa-ciunt quæ præcipiuntur, ideo addit : Voce mea lle enim voce sua clamat ad Dominum, cujus vox consona cordi est, scilicet, si et quod desiderandum est, scilicet, Deum, corde desiderat, et voce rogat. Si vero aliud quodlibet in corde optet et postulet, non clamat voce sua, quia vox ejus cordi non est consona, quia hujusmodi non est cordatus. Potest etiam simpliciter hoc dici : Voce mea clamavi, id est, vore transilientis. Et ne videretur, quod propter aliud clamaret ad Dom num, quam propter ipsum, repetit, quasi dicat: Clamavi dico voce mea ad Dominum, propter ipsum Deum tantum, non propter aliud. Et non frustra, quia ipse intendit, id est, in-tensum se fecit mihi. Quisquis enim ad Dominum clamat propter Dominum, ille se intendit; qui vero propter aliud, illi se non intendit.

In die tribulationis meæ. Ostendit qualiter clamandum sit ad Dominum. Quasi dicat : Hoc, inquam, modo clamavi ad Dominum, scilicet, quia exquisivi Deum manibus meis, id est, operibus bonis in die tribulationis, id est, in hac vita, quæ est tribulatio, quia nibil est, nisi tentatio, et est dies, quantum ad vitam bonorum, quæ dies vocatur respectu vitæ malorum, quæ sola nox est. Et tamen quia hæc eadem vita bonorum, quæ dies dicenda est propter bona opera quæ ipsi faciunt, nox quantum ad vitam futuram, in qua angelis æquales erimus, id est, quod vocavit diem vocat noctem. Quasi dicat : Dixi quia exquisivi Deum in die, imo dicam quia exquisivi eum in nocte, id est, in hac præsenti ignorantia, manibus factis, vel hubitis contra eum, id est, operibus factis non ad aspectum hominum, sed ad ejus aspectum, et non sum deceptus, quia in firma spe jam teneo

quod quæsivi. Renuit consolari. Et quia non sum deceptus, vel quia Deum exquisivi solum, id est, anima mea renuit consolari in his terrenis, et hoc ideo, quia memor sui Dei, id est, æternorum, et in illis tuntum delectatus sum, et hoc non ad horam, sed exercitatus sum, id est, continuam exercitationem habai in eis. Exercitatio enim est suscepti actus continuatio. Et adeo in eis exercitatus sum, quod spiritus in hoc quod erat meus, id est, voluntas complacendi mihi in terrenis, defecit in me, et profecit in me spiritus meus tuus, id est, voluntas complacendi mihi in

Anticipaverunt vigilias oculi mei. Ideo desecit spirius meus, quia oculi mei anticipaverunt vigilias, id

sicut ille qui anticipat vigilias studiosus factus est in opere suo, ita ego studiosus effectus sum in exercitatione illa. Et tamen turbatus sum ex bumana insirmitate, quia putavi me insussicientem esse ad illam exercitationem. Et illam turbationem non sum elocutus, ut culpam in auctorem refunderem dicens quod me talem tam infirmum fecisset, sed pat enter tuli eam tacendo et attendendo me pati illam justo judicio. Dicitur hoc et aliter in parte, si Defecit spirilus meus, accipiatur proprie. Quasi dicat : Delectatus, inquam, sum et exercitatus in æternis, et in illa exercitatione desecit spiritus meus, quia non sufficiens fuit ad illam. Et hoc ideo, quia oculi mei anticipaverunt vigilias, id est, comparabiles facti sunt anticipanti vigilias, quia sicut ille, qui assidue anticipat vigilias, lippus lit, ita oculi mei interiores, ratio, scilicet, et intellectus per peccatum primi pa-rentis lippientes et caligantes facti sunt; et ideo turbatus sum, id est. turbationem et timorem ex hac infirmitate haboi. Et tamen non sum locutus illam

turbationem sicut prius. Cogitavi dies antiquos. Non sum, inquam, locutus, sed potius attendi et malum meritum meum, et dignitatem, quantum in primo parente mihi concessisti, hoc est, quod dicit : Cogitavi, id est, in memoria habui dies antiquos, id est, lapsum primi piren. tis, per quem tempus antiquum et verus, id est, mutile factum est. Semper enim si Adam non pec-casset, dies nova et una esset, et etiam habui in

mente annos æternos, id est, dignitatem illam in quam primi parentes creati sunt, per quam si in præcepto perstitissent, ad veram æternitatem pervenirent. Et non solum in memoria eam habui, sed eliam meditatus sum cum corde meo, id est attentis. sime, et hoc in nocte, id est, etiam interrupta quiete, vel in nocte, id est, in hac præsenti ignorantia sum meditatus in ea, ut viderem qualiter dignitatem illam amissam possem recuperare; et non tamen ad horam meditatus sum, sed exercitabar in illa meditatione, et sic scopebam spiritum meum. Quasi enim exasperatus erat spiritus meus amore terrenorum, sed ego suspirando ad dignitatem amissam, et colestia desiderando scopebam, id est, planabam spiritum meum. Scobs scobis ferrum est quo pistoria vasa purgantur, unde scobere dicitur. Potest etiam satis hic legi, si forte in aliquibus libris inveniatur. Scropebam, vel scrobebam. Nunquid in æternum?' Scrobebam, inquam, spiritum meum dicens ita: Deus, qui jam projecit, id est, porro a facie sua jecit hominem semel propter transgressionem, nunquid projecit eum in æternum, id est, irrecupera-buiter? Non utique. Aut nunquid Deus iratus non apponet adhuc, ut complacitior sit? Quasi dicat : Posuit se jam placatum quantum ad quosdam, quos et ante legem et sub lege suscepit; et nonne adhuc apponet, ut complacitior nobis sit, nos etiam susci-piendo? Faciet utique. Aut ipse qui jam abscidit misericordiam suam per primam culpam, an abscindes eam in finem, id est, æternaliter? Scilicet, abscindet cam a generatione præsenti, tendendo in generationem sequentem, ut sicut abscindet eam ab hac generatione carnali, ita etiam abscindet cam ab illa generatione spirituali? Non utique. Aut Deus, cui proprium est misereri, an obliviscetur misereri, scilicet, ut nunquam amplius misereatur? Utique non, sed postquam iratus fuerit, misericordia recordabitur. Aut continebit misericordias suas in ira. id est, an præcludet ira ejus misericordiam? Certe

icam. Et dixi. Quasi dicat: Tantum quidem meditando de dignitate amissa in Adam, et exercitando me in illa meditatione, jam transilivi ut intelligerem, nonpræcludi misericordiam ab ira. Et tamen dixi: Nunc cœpi, id est, ego miser pro incipiente habendus sum. Cum enim consummaverit homo, tune incipiet, quia

non. Îmo (quasi dicat) misericordia ejus præcludet

nibil in humanis rebus perfectum. Et quasi dicat : A id est, Emmanuel nostræ naturæ particeps? Et con-Hoc dixi lapsum primum attendend . Et hæc mutatio, scilicet, quod de perfectione tauta, quam in primo parente in abundantia virtutum posito habui, in hanc imperfectionem cecidi, ut consummatus, quantum ad humanam existimationem pro incipiente habendus sim. Dexteræ Excelsi, id est, mihi illata propter peccatum primi parentis, ad dexteram illius, qui satis me dej cere et mulctare potuit, quia absolute est excelsus.

Memor sui operum Domini. Quasi dicat : Cognovi quidem me nunc primum, cum consummatus videhar incepisse, sed ta nen non de titi, et hoc idea, qui fui memor operum Domini, id est, quia attendi quantam dignitatem Deus in primis paremibus operatus sit, ad quam ut aspirarem, desistere nolui. Et ideo memor fui illorum operum, quia memor ero mirabilium tuorum, id est, quia semper debe , o Domine, memor esse mirabilium tuorum factorum ab initio. Mirabilia accipit idem hic quod opera, scili- B cet, dignitatem primorum parentum. Quid erit mirabilius quam quod Deus de tam infima materia. scilicet, de terra fecit cœlum, id est, homines cœlestibus creaturis, id est, angelis æquales? Nihil

ulique.

Et meditabor in omnibus operibus tuis. Quia memor fui, et semper memor esse debeo mirabilium tuorum, ideo, Domine, meditabor in omnibus operibus tuis implendis, id est, quæ tu fleri jubes; et hoc non tantum ad horam, sed exercebor in adinventionibus non meis, quæ sunt inebriari, scortari, et similia, sed in this adinventionibus. Adinventiones ejus idem accipe quod opera, de quibus dictum est quod adinvenit omnem viam scientiæ, et dedit eam Jacob puero suo, et Israel electo suo. Sed tamen (quasi dicat): quantumcunque mediter vel exercear per me, nihil erit, quia nullus per se pervenit ad te. Nam, o Deus, via tua, id est, via ducens ad te, est tantum in sancto sanctorum, id est, in Christo. Aliter quoque supradicta partim dici possunt, ut reincipiamus ab Et dixi : Scopebam, inquit, spiritum meum, dicens : Nunquid in æternum projiciet Deus, etc. Et tandem dizi: Nune cæpi, id est, nune primum inveni, quod quæsivi, hoc, scilicet quia hæc mutatio, hoc est, quod non præcludetur ab ira misericordia, sed potius ira a misericordia; hæc, inquam, muta io erit deztræ Excelsi, id est, flet per Christum, qui est dextra Dei Patris, de quo alibi dicitur : Et brachium Homini, cui revelatum est? Per ipsum enim solum hoc lactum est, ut ira in misericordiam converteretur. Et ideo d'co: Nunc cæpi, quia modo demum memor fui operum Domini, id est, illorum operum, quae Dominus Pater operatus est per illam dextram snam. Et iden memor sui operum, quia memor sui ab mitio mirabilium tuorum, factorum ab initio, quorum memor ero, id est, semper memor esse debeo, quod est dicere: Qu'a attendi signa ab initio præcedentia, et per signa significata. Mirabilia enim accepit signa, opera vero significata. Et quia (quasi dicat) : sic D memor fui operum, quæ per illum es facturus, tamen, Domine, ut me illi conformem, meditabor in omnibus operibus implendis, non meis, sed tuis, id est, quæ iu julies impleri. Et exercebor in adinventionibus non rreis, sed tuis, ut prius.

Deus in sancto via tua. Quasi dicat : Quæ autem illa opera, quæ illæ adinventiones? Scilicet, via tua i a sancto sanctorum nobis exhibita. Quidquid enim dic endum, quidquid faciendum, quidquid etiam cogirandum, in illo nobis est propositum, et possumus Viani dicere, vel ipsum, qui, ut alibi dictum est, fuit nobis liber missus, ad cujus exemplar conscriberemur. Vel opera et præcepta in ipso nobis exhibita. Visis his omnibus que Deus Pater in sancto suo est operatus, cum quodam stupore et admiratione subdit: Quis Deus magnus, et catera. Quasi dicat : Quandoquidem omnis via tua su sancto illo erit nobis proposita, quis ergo Deus ita magnus est sicut Deus noster,

vertit se ad euin, dicens : Tu es Deus, qui facis mirabilia. Quid enim mirabilius quam vivilicare mortuos, hoc est, de impiis facere pios, de damnatis ia regnum assumptos? Et quæ mirabilia faciat, subsequenter ostendit dicens: Tu fecisti virtutem tuam notam in populis, id est, notificasti populis quid posses : et hoc modo munisestasti, quia redencisti populum tuum resuscitando eum de morte interiori in brachio tuo, id est per fortitudinem tuam. Et determinat quem populum, scilicet filios Jacob redemisti, et Joseph. Per filios Jacob, qui unus de tribus patriarchis fuit, Judæos accipit : Joseph vero positum est hic, quantum ad interpretationem. Interpretatur enim augmentatio, et significat hic gentilem populum, quo Ecclesia augmentata est. De gentibus enim dictum est : Alias oves habeo, quæ non sunt, etc. Possunt quoque supradicta ut per sancta non mutetur, ad Patrem referri, quasi diceret: Quandoquidem Deus Pater viam suam in sancto sun nobis proponit, quis ergo magnus sient Deus noster. id est, nobis propitius mittendo Salvatorem suum? Et convertit se ad eum dicens : Tu es Deus qui facis mirabilia, ut supra. Et vere facis mirabilia, quia fecisti virtutem tuam notam in populis, id est, quia notum fecisti salutare tuum. Christus enim Dei virtus, et Dei sapientia: et in brachio tuo, id est, in virtute illa, que est brachium tou o, redemisti populum tuum, scilicet, filios Jacob et Joseph ut prius.

Viderunt te aquæ, Deus. Ostendit quomodo rede mit eos, scilicet notificando se eis, et accipit per aquas eosdem quos per filios, Jacob scilicet, Judaicum populum; et est di ere : O Deus ! aquæ, id est Judaici populi viderunt te, id est cognoverunt te : et videntes te timuerunt, id est quasi ste erunt in fluxu suo. Mittit nos ad historiam, quod aquæ divisæ sunt in mari. Sicut enim quando Moyses virga mare percussit, aquæ illæ quasi divinam potentiam præsentem sentientes, divisæ steterunt, ita aquæ istæ potentiam Dei cognoscentes steterunt, quia a fluxu vitiorum et carnalium concupiscentiarum se compescuerunt. Aquæ inquam videntes timuerunt, et abyssi cliam turbatæ sunt. Abyssus est profunditas aquarum. Et accipit hic per abyssos gentiles propter profunditatem vitiorum, vel etiam propter profundum intellectum, qui suit in quibusdam corum. Et ne in parte tantum turbatas accipiamus abyssos, dicit quod in universitate potius sit accipiendus, qui a malialudo sonitus aquarum turbata est. Per multitudinem sonitus aquarum accipe multitudinem contradicentium gentilium, qui et factis et dictis acriter veritati primo contradixerunt. Et ideo (quasi dicat) aqua timuerunt et turbatæ sunt abyssi, quia nubes, id e-t, prædicatores tui verbis terram compluentes vocem dederunt: et ideo etiam ahyssi turbatæ sunt. Etenim (pro quia) sagittæ tuæ, id est, angelicæ sententiæ tuæ a nubibus dictæ, transeunt hac et illac per totum mundum. In omnem enim terram exivit sonus eorum. Et ideo etiam turbatæ sunt, quia vox tonitrui tui, id est, comminationis tuæ a nubibus data transit in rota, id est, per rotam, hoc est per mundum qui volubilis est ut rota. Non solum enim nubes illæ æterna præmia promiserunt, sed æterna supplicia comminatæ sunt dicentes: Væ mundo a scandalis, et similia.

Illuxerunt coruscationes tue. Coruscationes vocat vel idem quod vocem tonitrui dixit vel miracula per prædicatores exhibita, juxta illud, Domino cooperante, et reliqua. Quod vero rotam prius vocavit, nunc orbem terræ dicit. Et quia (quasi dicat) et coruscationes illuserunt, et quia hoc factum est, ideo commota est terra Judaica et contremuit, id est, cum illa etiam alia terra gentilis tremuit, et ea contremiscente via tua, id est, Christus, qui via est ad le, est cognita in mari, id est, in gentibus prius vitiis amaricantibus. Et semilæ tuæ, id est, præcepta tua sunt cognita in aquis, id est, in populis multis. Nunc per semitas præcepta

quælibet accipiantur. Si vero prius per viam præcepta accipias, tunc per semitas strictiora tantum
præcepta accipias. In mari, inquam, cognita est via
taa, et tamen vestigia tua non cognoscentur in terra.
In terra enim vestigia apparent, in mari vero non
apparent. Et per cultam terram Judæa designatur,
quæ legem acceperat: per mare vero gentilitas, cui
nultus cultus impensus erat. Et in Judæa quidem
vestigia fuerunt, quia ibi Christus corporaliter apparuit, et prædicavit: sed Judæi vestigia non cognoverunt, quia Christum verum vestigium Dei Patris erat,
non adoraverunt.

Deduzisti sicut oves po ulum tuum. Non cognoscentur, inquam, vestigia tua in terra, sed tamen debe-rent ibi cognosci, quid deberent memores esse tuprum beneficiorum. Nam tu deduxisti, id est, de Agypto in terrain promissionis duxisti per desertum illum populum tuum in manu, id est, in ducatu Moysi et Aaron, sieut quilibet pius pastor oves suas deducet. Potest etiam versus iste ad præcedentis R versus principium continuari ita : In mari, inquam, Cognita est via tua et semitæ tuæ in aquis, quia tu deduxisti, id est, pavisti sicut pius pastor oves suas populum vere tuum, id est, populum gratize in manu, id est, in potentia Moysi et Aaron non historialis, sed veri Mousi et Aaron. Moyses enim interpretatur aquaticus, Aaron vero montanus. Verus ergo Moyses et verus Aaron ille est, qui et saluti fera aqua doctrinæ nos potavit, et corda nostra ad summa erexit, id est. Christus Filius Dei.

# IN PSALMUN LXXVII. Intellectus Asaph.

#### ARGUMENTOM.

Virtutis studia, legisque custodiam propheta populo commendans, hunc psalmum composuit; in quo monet, ut Deum reverenter metuant, quo sanctiones legis suæ beneficiorum largitate prævenerit, nt hi qui jam erant obnoxii, facilius subderentur. Postremo hortatur, ut servent intenta mente concordiam. Aliter vox Christi de Judæis.

## EXPLANATIO.

Asaph diximus Synagogam, id est, collectionem interpretari; sed quia intellectum præmisit, fidelem hic Synagogam loqui posse declaravit. In prima parte psalmi duo tantum versiculi personæ Domini mancipantur, ut reverentia cresceret doctorum, quibus ipse rex posuisset initium. Secunda parte latius loquitur Asaph, imputan Judæis quod Domini beneficiis ingrati corde pravo ejus jussa contempserint. Tertia enumerat quanta munera Israeli præstiterit, nec tamen ille murmurare desierit. Quarta dicit qualis in eis. vindicta provenerit, qualiterque sit miseratione Domini mollita sententia. Quinta propter murmurationes corum vindicatum in eis est, sed iterum ad supplicationem Domini, cognoscentes ejus magnalia redierunt. Sexta denuo illi dolose locuti, et errores solitos sunt secuti, nec tamen eos misericordia Dei, D ut meruere, disperdidit. Septima dicit quomodo Dominum concitarint in deserto, cum tamen propter ipsos Ægyptus suerit afflicta. Octava benesiciis Domini relatis Judaicæ obstinationis culpa subjungitur. Nona ultio gravissima subsequitur, ita ut populo captivato tabernaculum Selom abjecerit, posteaque montem Sion et David regem, de cujus semine Christus salutaris medicus adveniret, elegerit.

### COMMENTARIUS.

Attendite, populus meus, legem meam. Psalmus iste continet ea que in veteri populo gesta narrantur. Recentior autem et posterior populus admonetur, ut caveat ne ingratus sit beneficiis Dei, ejusque in se provocet iracundiam, cujus obedienter et fideliter debet suscipere misericordiam; ne (inquit) fiant sicut patres corum generatio prava, etc. Hæc psalmi luijus inventio, hæc utilitas, luc fructus uberrimus. Que autem in Psalmo dicuntur, quamvis perspicua

tellectus Asaph, quærunt fortassis lectorem non superficiem intendentem, sed interius intelligentem. Præterea ideo etiam talem lect rem quærere videntur, cum in psalmo dicatur: Aperiam in parabolis os weum, loquar propositiones. Parabola enim sunt similitudines rerum, quæ his rehus de quibus agitur, aliquid comparatur. Ut hic agitur de manna, et mannæ comparatur ille panis vivus qui de cœlo de cendit, et sic per cætera. Propositiones vero quæ Græce problemata dicuntur, sunt quæstiones aliquid in se dignum solutione continentes. Loquitur ergo intelligens Asaph in hoc psalmo, quia non desucrunt de illo populo qui intelligerent habentes sidem, quæ postea revelata est non ad legis litteram, sed ad spiritus graviam pertinentem. Non enim sine fide fuerunt, qui ejus in Christo revelationem et prævidere et aliis prænuntiare potuerunt. Audiamus ergo psalmum non tanquam Judæis, se l tanquam nobis cantatum. Nobis enim potius ista cantatur, cum Apostolus dici quod nec omnia in figura contingebat illis, scripta sunt autem ad correptionem nostram. Quia si pænæ illæ erant cavendæ, multo majori diligentia vitandæ sunt ab illis significatæ. Quemadmodum enim in bonis qua significantur, multa digniora sunt, quani quæ significant : ita et in malis nece-sario sunt graviora significata quam significantia. Quod autem Apostolus vocat figuras, Psalmista vocat parabolas, non habentes fidem in eo quod contigerunt; sed in his rebus quibus rationabili comparatione conferuntur. Psalmum ergo audiamus, et legem Dei attendamus non secundum quod in superficie sonat, sed quod mystica actione significat; ad hoc enim intelligens Asaph nos invitat ita: Populus meus, id est, vos omnes qui mihi vultis esse consortes, et esse de populo meo. Cujus pars ego sum, id est, de intelligente populo, quasi dicat : qui est Christus jungatur mihi. Vos inquam attendite, id est, interius considerate legem, quam ego sacio esse meam, spir tualiter eam intelligendo et complendo, ut et vos faciatis eam vestram. legem accipe Scripturam Veteris Testamenti. Et qualiter debeat attendere, dicit, scilicet, inclinate, id est, humiliate aurem vestram in verba oris mei, id est, ad intelligendum legis verba, quæ loquetur vobis os meum, id est, os intelligentis. Ille enim vero attendit legem, qui se humiliat ut cam et intelligat et compleat.

Aperiam in parabolis. Ideo (quasi dicat) aurem in verba mea inclinare debetis, quia non sine re loquar vobis. Nam aperiam os meum in parabolis, aliud dicendo et aliud interius significando; et loquar vobis propositiones, que propositiones et parabole sunt abinitio, id est sumuntur a Veteri l'estamento, quod est initium ipsarum parabolarum et propositionum: finis vero est Novum Testamentum. Vetus quidem Testamentum initium est, quia ibi sunt signa; Novum vero fin s, quia ibi sunt significata. Vel aliter : loquar parabolas et propositiones existentes ab initio, non ab illo initio, quo cœlum et terra facta sunt; sed (quasi dicat) ab initio hujus congregationis, id est, exquo Abraham de Ur Chaldæorum eductus est. Ibl enim incepit hæc congregatio, et ex tune fuerunt propositiones et parabolæ. Quid autem sint parabolæ et propositiones, jam supra dictum est. Sciendum autem quod idem potest esse parabola et propo-sicio diverso respectu. Nam scilicet comparatio est parabola, secundum vero quod aliquid in se continet dignum solutione, est propositio. Et dicitur parabola et res, quæ alii rei confertur, per quamdam similitudinem, et oratio quæ ipsas res confert.

Quanta audivimus et cognovimus ea. Ideo loquar parabolas et propositiones, quia nos multa in parabolis et propositionibus audivimus prophetata prioribus et cognovimus ex completa posterioribus, et quanta infinita scilicet. Et ideo dico audivimus, quia patres, id est, priores nostri narraverunt nobis ea faciis, dictis et scriptis. Factis, sicut Abraham in filii sui immolatione, Abel in morte sua, et multi alii similiter.

Dictis et scriptis, sicut Isaias, et alii prophetæ; A interpretatione. Posuit tamen hic etiam non ter, quidam etiam annuntiaverunt nobis multa per suam damnationem.

Non sunt occultata a filiis corum. Quasi dicat : Quia ipsi narraverunt nobis, ideo non sunt occulta, sed cognita; quia etiam completa a nobis filiis, id est, posteris eorum existentibus in generatione altera. Qua est generatio altera, nisi cui est regeneratio facta? Altera namque de duabus dicitur. Et hæc respectu carnalis quæ præcessit recte dicitur altera. Nota quod Asaph intelligens dicit se esse in generatione altera. Quicunque namque de priori populo legem spiritualiter intellexerunt et impleverunt, in hac genera ione altera, quæ nunc est per fidem, fuerunt.

Narrantes laudes Domini. Patres, inquam, narraverunt nobis, ipsi dico narrantes laudes Domini, id est,

illa in quibus merito Dominus laudandus est. Et virtutes ejus, id est, et in quibus apparet potentia ejus, et mirabilia ejus, id est, et quæ dignæ sunt admiranda. Eamdem rem accipit per hac tria, scilicet, scrutationem testimonii et consecutionem legis, vel positionem, sicut sequens versus innuit. Que lex mirabilis

est, si non secundum signa, sed secundum significata accipiatur. Et ideo etiam mirabilis, quia illos qui eam

implent, mirabiles facit.

Et suscitavit testimonium in Jacob. Dico quia mirabilia fecit, et hoc dico propter scrutationem testimonii in Jacob, et positionem legis in Israel. Lex naturaliter data est primo homini, quando dictum est ei : De isto comedas, de isto non comedas; sed lex illa sopita fuit in eo per inobedientiam, suscitata est autem postea, id est confirmata per Scripturam. Potest etiam ipsa Scriptura quodammodo dici suscitata, quia sicut mors dicitur pallida, co quod faciat pallidum : ita et Scriptura potest dici suscitata, quia suscitavit peccatum. Quod testatur Apostolus dicens: Veniente mandato, revixit peccatum. Nesciebum enim concupiscentiam esse peccatum, nisi lex diceret : Non C concupisces. Et videur exigere littera, quia dicit : Suscitavit testimonium. Ipsa enim Scriptura dicitur testimonium, in quantum aliquid probat; his quippe quando ea legitime utuntur, est testimonium damna-tionis. Et quanvis etiam legitime utentibus testimonium sit liberationis, tamen quantum ad malos, dicitur potius testimonium: quia contra malos testimonium maxime est necessarium. Dicitur eadem Scriptura lex, in quantum prohibet aliquid, vel jubet. Et potest ita legi versus iste, ut per Jacob accipiamus minus quam per Israel : scilicet per Jacob intelligamus proficiscentes, et carnaliter intelligentes, et nondum videntes : per Israel vero, quod interpretatur vir videns Deum, intelligamus pervenientes, id est, saluti viciniores, et spiritualiter intelligentes. ftem per testimonium minus quam per legem accipiamus, quia eadem Scrip ura dignior est in eo quod lex est, quam in eo quod testimonium. Per suscitavit quoque minus quam per Posuit. Et dicatur: Suscitavit Dominus Scripturum legis, ut esset testi- D monium damnationis, scilicet in Jacob, id est, in proficientibus tantum, non pervenientibus. Et posuit eamdem Scripturam in legem Israel, id est, ut esset lex, id est, prohibitio. Attende quod hic posuit, ibi suscitavit. Posita est, quia in istis tirmiter est : ibi verotantum suscitata, id est, parum commota fuit, quia non sirmiter eis inhæsit. Et in istis digne est lex, id est, prohibitio, quia non tantum cessatur a peccatis timore pænæ, sed amore justitiæ. Uterque enim et qui timore pœnæ, et qui amore justitiæ a furto se abstinet, habet similem manum, sed non similem animum. Similes enim sunt in opere, sed dissimiles in voluntate. Potest etiam hic idem versus simpliciter exponi, ut per Jacob et Israel et per legem et testimonium, idem accipiamus hoc modo: Suscitavit Dominus testimonium ut esset in Jacob, id est, in populo Judaico. Et quid vocet testimonium exponit dicens : Et posuit legem in Israel. Israel simpliciter accipe sine

scilicet quia grave jugum, legem videlicet peccatoribus imposuit. Lex enim, ut ait Apostolus, non est posita justis, se injustis, quia justus non sub lege

est, sed in lege.

Quanta mandavil patribus, Suscitavit, inguam, testimonium et posuit legem, et in lege quanta infinita, scilicet mandavit patribus nouris, id est, prioribus nostris nota facere, id est, ut nota ea facerent filiis suis, id est, posteris suis. Quidam vero nota fecerunt, quidam non. Illi namque qui spiritualiter ea intellexerunt, et impleverunt illi bene nota ea fecerunt, alii vero nec cognovernnt, nec nota ea fecerunt. Nota, inquam, facerent, ad hoc ut genera altera, id est, spiritalis cognoscat, quod non cognovit prior generatio carnalis. Et ut sciamus quid vocet generat onem alte. ram, dicit : quia illa generatio erunt filii illi qui nascentur, non jam corporaliter, sed spiritualiter et ita quod exsurgeret, id est, quo l corda sursum ad æterna erige-Mirabilia dico quæ fecit, id est, quæ ipse operatus est. B ret, non vero ad terrena veluti illi priores se deprimerent. Et isti etiam narrabunt veris filiis suis, id est, imitatoribus fidei sum, hoc scilice, ut ponant isti sicut et illi in Deo spem suam, id est, ut nolint statuere justitiam suam, et justitiæ Dei non esse subjecti; sed tantum sperent in justitia Dei, quia per institiam factorum nullus salvabitur, sed per solam justitiam fidei. Et narrab int etiam eis ut non obliviscantur operum Dei, id est, ne sint ingrati beneficiis Dei, et sua opera magnificent, imo obliviscantur suorum operum, et magnificent opera Dei ut non provocent ejus iracundiam, sed concilient misericordiam. Et exquirant data ejus misericordia, non tantum ad sciendum, sed ad faciendum. Hæc, inquam, omnia faciant, ne fiant abouin ibiles Deo, sicut carnales patres corum. Qui, scilicet, patres suerunt generatio prava et exasperans Deum, et in quo essent generatio prava dicit, scilicet, in hoc quia fuerunt distorta generatio, que non direxit cor suum. Ille enim non dirigit cor suum, qui quod prave intelligit non corrigit, et quod bene intelligit in actum non perducit. Et in hoc fuit generate illa exasperans, quia spiritus ejus non est creditus cum Deo, id est, quia non habuit fidem, quæ fides imperat quod lex imperat. Cum enim spiritus Dei cooperatur spiritui nostro, tunc quod lex jubet, impletor; quod fieri nequit nisi credendo in eun qui justificat impium. Habere autem spiritum creditum cum Deo, est credere ad aliquod honum onus se non sufficere sine spiritu Dei cooperante. Et hic est credere in Deum, hoc est fidem habere, id est, credendo Deo adhærere, bona operanti ad bene cooperandum. Illi autem non habuerunt spiritum snum creditum, id est, commissum cum Deo, cum quo quisquis ei adhæret unus spiritus efficitur, quia putaverunt se ad justitiam sufficere, sine spiritu Dei cooperante. Filii Ephrem. Quasi dicat: Non solum minores in-

ter illos fuerunt prava generatio , sed et filit Ephrem, id est, a quibus maxime sperabatur bonum, et qui aliis prælati erant, sicut Ephrem prælatus fuit fratri suo majori in benedictione avi sui Jacob. In qua prælatione quid aliud videbatur de ipso Ephraim promittere Jacob, quam virtutem et omne bonum? Nihil utique. Et ideo filii Ephraim positum est hic ad designandum illos de quibus melius sperabatur, qui tamen facti sunt prava generatio; quod tam accipiendum est in hoc posteriori, quam in illo priori populo. Et in quo etiam hi sint prava generatio ostendit : quia quasi intendentes arcum, et mittentes non arcum , sed ea quæ promittantur arcu , id est , quasi armis ad hellum præludentes, in die belli conrersi sunt, id est, tempore certaminis in pedes se dederunt. Quod est dicere: Simulabant opus legis exterius, quod non amabant interius, diverunt cam: Quæcunque præceperit nobis Dominus, facienus. Et nihil tamen inde fecerunt, et sic quasi tempore certaminis cesserunt. Similiter quisquis nunc dicit Domine, Domine, et in tempore tentationis recedit, nec fasionem enim obedientiæ non probat auditio, sed

Non custodierunt testamentum Dei. Causa est quare in die belli conversi sunt, ideo, scilicet, quia non custodierunt testamentum Dei, id est, non attenderunt veras et æternas promissiones Dei, nec observaverunt eas, sed vilius quiddam, id est terrena elegerunt, et quia noluerunt ambulare in lege ejus, id est, et si quandoque aliquid de lege servaverunt, non hoc fecerunt ex voluntate hona, sed timoris coactione. Et præterea obliti sunt benefactorum ejus, id est, ingrati exstiverunt beneficiis Dei sibi collatis; et obliti sunt mirabilium ejus, quæ ostendit eis, id est, coram eis fecit. Mirabilia accipit mala, que hostibus eorum exhibuit. Ideo dico obliti sunt mirabilium, quia fecerunt quædam mirabilia coram patribus eorum. Patres accipit hic non illos qui fuerunt generatio prava et exasperans, ut prius; sed Moysen et Aaron, qui patres dicuntur, et causa honoris, et similitudine B haberemus; et resurrexit, ut eaundem spein habecura. Licet enim Dominus in Evangelio dixerit : Nolite robis vocare patrem super terram, non tamen voluit auferre hoc nomen a consuetudine humanæ locutionis, sed id voluit ut gratiam spiritualis regenerationis non ascriberemus alicui sanctitati vel potestati, sed ei soli per cujus misericordiam fit. Quare non incongrue Moyses et Aaron hic patres dicuntur. Et coram his patribus, id est, ipsis astantibus, ipsis etiam facientibus et attestantibus, secit mirabilia, de quibus hic agitur in terra Ægypti, et determinat lo-cum, scilicet, in campo Thaneos. Thanis enim est civitas Ægypti, apud quam decem illæ plagæ factæ sunt, quas Dominus Pharaoni per Moysen immisit. Similiter et coram patribus nostris spiritualibus, id est, ipsis videntibus et etiam facientibus, facit Domipus mirabilia spiritualiter in nobis, et in bonum et in malum in Ægypto, id est, in hac vita, quæ igno-rantia est et tentatio. Et ideo per Ægyptum recte designatur, quia Ægyptus interpretatur tenebræ vel C tribulatio, dum adhuc existimus in campo Thaneos, id est, in planitie humilis mandati. Campus enim planitiem significat, Thanis vero interpretatur humile mandatum; et in hac vita datur nobis plane, id est, manifeste humile mandatum, scilicet, ut discamus hic bumiliari, ut tandem mereamur cum illo exaltari, qui pro nobis et per nos in hac Ægypto voluit humiliari.

Interrupit mare. Sciendum quod mirabilia, de quibus maxime locutus est, ad præsens differt, et beneficia posterius ei collata prius refert. Quod ideo facit, ut corum ingratitudinem aggravet, qui cum pro solis mirabilibus quæ in bostes corum fecit satis grati esse deberent, tot insuper beneficia acceperunt, et ingrati tamen fuerunt. Et si hæc sunt parabolæ, ut psalmus testatur superius, debemus attendere non tantum quid in superficie sonant, sed quid mystica actione significant. Quæcunque enim bona vel mala in eis vel in corum hostibus contigerint historialiter, cadem in nobis flunt spiritualiter, bona quidem per ea, ne simus ingrati beneficiis Dei, et ponamus spem nostram non in nobis, sed in eo; et timeamus eum casto amore, non servili, ne flat in nobis quod factum est in eis, scilicet, ut simus generatio prava et exasperans. Litteram sic continuabis: Ecce, inquam, in Ægypto mirabilia, et postea contulit eis hæc benelicia, scilicet, quod cum venissent ad mare Rubrum, et propter sequentes hostes dubitarent, interrupit, id est, divisit eis mare, et p. rduxit eos jam ad aliud littus securos ab hostibus; et eis transcuntibus, statuit, id est, stabiles fecit aquas maris, quasi vi collectas: hoc historialiter illis. Fit etiam idem spiritualiter nobis. Aqua enim baptismatis rubricata, idest, velut mare Rubrum facta sanguine Christi, qui admiscetur ei per signacula crucis, dividitur ab aliis simplicibus aquis, quia jam est aqua non tantum lavandis corporibus, sed mentibus apta. Et per hane aquam in qua Satanæ et pompis ejus abrepuntiamus,

cit auæ præcipiuntur, quasi in die belli cedit. Promis- A et sidem suscipimus, traducit nos in securitatem coelestis patriæ Dominus, si non re, tamen in spe, aique omnes hostes insequentes nos, id est, omnia vitia tam actualia priora quam originalia ibi exstinguuntur; et per eamdem renuntiationem et sidem aquas concupiscentiarum et vitiorum fluidas et labentes stabiles facit, scilicet, ut non, sicut prius, amplius diffluant in nobis.

Ét deduxit eos. Perduxit eos, inquam, ad aliud littus, et de illo loco duxit eos per desertum in nube diei, et tota nocie in illuminatione ignis, hoc est, pracedendo eos in die in columna nubis, quæ eos protegeret a calore; et in nocte in columna ignis, quæ iter ostenderet eis. Similiter et nos post transitum supra dictum deducit in hoc deserto, et in hoc deserto, et in hac vita, in protectione nubis, id est, humanitatis Christi, per quam quid aliud factum est nobis, quam quoddam umbraculum ab æstu incentivorum? Ipse enim prior passus est, ut nos pati non remus; et sic factus est nobis obumbraculum et turris fortis, ut alibi dictum. Dicitur autem caro Christi ideo nubes, quia in en malos divinitas latuit. bonis vero affulsit ; et fuit talis nubes quæ esset diei, id est, dies, quia clara fuit, et sine nebula peccatorum. Unde dictum est : Ascendit Dominus levem nubem, et ingredietur Ægyptum, et confringet omnia idola Ægypti. Et tota nocte, id est, in tanta hac ignorantia deducit nos in illuminatione ignis, id est, illuminando nos spiritualibus donis suis. Per ignem autem in quo et splendor et calor est, hoc notatur, quia illuminabit bonos et hic et in futuro, et tandem cremabit malos.

Interrupit petram. Aliud beneficium, scilicet, quia in eremo inaquosa interrupit petram Dominus a Moyse bis virga percussam, et aquarum tanta copia alfluxit (velut in multa abysso), ut adaquari possent. Et hoc modo adaquavit eos, quia eduxit aquam de petra, et non parvam aquam, sed eduxit aquas tanquam fumina, id est, largissimas aquas. Quod sic ad nos pertiner. Petra in eremo bis virga percussa, est Christus duplici ligno crucis crucifixus, in cujus passione velum templi scissum est, quia omnia quæ prius occulta erant, revelata sunt; et petræ scissæ sunt, quia lapidea corda fidem susceperunt, quam fidem largissime aquæ secutæ sunt. Illæ aquæ, scilicet, de quibus ipse dicit in Evangelio : Qui in me credit, flumina de ventre e us fluent, etc., hoc est, secuta sunt ea abundantissima spiritua'ia dona.

Et apposuerunt adhuc peccare ei, in iram concitaperunt excelsum in inaquoso. Tot quidem beneficia a Domino præstita sunt eis, et tamen ipsi adhuc peccare ei appoinerunt. Et ideo (quasi dicat) dico apposuerunt peccare, quia prius posuerant. Nam cum excitaverunt prius excelsum, id est, Dominum in iram, dubitando de ejus potentia in inaquoso, id est, in arido loco, scilicet, magis in ariditate mentis quam ventris. Pleni enim erant ventres, sed vacuæ mentes. gratiam, mala vero per justitiam. Attendamus ergo D Et in quo apposuerunt, subdit : scilicet, in hoc, quia cum venissent ad locum ubi nec seri aliquid potuit. nec satum fuit, tentaverunt Deum in cordibus suis, quia petebant non credendo, sed tentando, alind, scilicet, in ore, aliud habentes in corde. Sic, inquam, tentaverunt dico, ut peterent escas animabus suis, id est, utilitati non spiritualitati suæ. Et nos similiter apponimus peccare in inaquoso, si postquam per misericordiam Dei spiritualia dona accepimus, ita aridi sumus, ut bona quæ possemus agere, prorsus omittamus; et in hac ariditate ad iram eum provocamus. Apponimus postea peccare, si tentamus eum, quarentes ab eo non vera, sed falsa bona, quasi ipse quid petendum sit nesciat, cum de solis veris bonis

dicat : Petite et accipietis, etc. Et male locuti sunt de Deo; dixerunt : Nunquid poterit Deus parare mensam in deserto? Exsequitur quo modo tentaverunt Deum, scilicet, quia, male locuti de Deo, detrahentes ei, quia dixerunt : Nunquid

nem in hoc deserto? Et quasi dicat eis aliquis : Poterit, quia quod æque fuit impossibile fecit, dando aquas de petra , dicunt, ad illud destruendum : Ouvniam percussit petram, et aquas eduxit. Nunquid etiam poterit dare panem in hoc deserto, aut parare mensam, id est, refectionem aliquam populo, quamvis eum dicant suum? Utique non poterit, quia (quasi dicerent) illud aliquo modo possibile fuit, istud vero est impossibile. Allegorice pertinet hoc ad illos qui postquam cognoscunt et intelligunt vere Christum mortuum esse pro nostra salvatione, et baptismum etiam valere ad nostram salvationem , dubitant tamen an ipse in hoc deserto, id est, in hac vita, sanguine et corpore suo nos possit reficere. Et quasi dicant ita: Quoniam Deus percussit petram, id est, quoniam Dominus pro nobis mortuus est, et inde fluxerunt aquæ (ut supra dictum est) nunquid etiam poterit dare panem, id est, poterit nos in deserto hujus vitæ corest impossibile. Per panem in mysterio accipe alterum tantum sacramentum, scilicet, corpus; per mensam vero utrumque. Tales fuerunt illi de quibus legitur, cum diceret bominus: Nisi manducaveritis carnem Filii hominis, et bibericis ejus sanguinem, non habebitis vitam in vobis. Scandalisati ferme septuaginia duo abierunt retrorsum dicentes : Durus est hic sermo, quis poterit eum andire? Nunquid abscissurus est particulus de carne sua, et daturus nobis ad comedendum, el cartera.

Ideo audivit Dominus. Illi quidem tentantes dubitaverunt, et ideo Dominus audivit eos; audit etiam nos cum de eo dubitamus, et tamen distalit pœnam, ut prius satiaret intidelem eorum concupiscentiam, et ostenderet suam potentiam. Quod et si quis diligenter sequentia consideret, aptissime ad nos potest referri. Et quid distulerit dicit, hoc, scilicet, quod ignis accensus est, id est, montis excecutio facta est in Jacob, in minoribus, id est, in dubitantibus, scilicet, historialiter hoc et in illis fuit, quod ignis in castra eurum venit. Et ira Dei ascendit in Israel, id est, in majoribus. Sæpe enim per humanam compassionem majores adeo minoribus condescendunt, ut condignam correctionem vitiis corum non adhibeant, depurantes potius quod peccent humanæ infirmitati. Et ideo ira Dei, id est, mentis excecatio pariter involvit eos, q ia non sic compati deberent, teste beato Gregorio, qui dicit: Compassionem naturæ debemus, vitiis vero districtionem. Historialiter cliam hoc in illis fuit, quia Aaron vere nimis compassus est eis, quando, satis f ciens pravæ voluntati eorum, vitulum con-Astilem sieri permisit, et inde irom bei meruit, scilicet, ut non introduceret illum populum suum in terram promissionis.

Quia non credidit. Ideo, inquam, ignis acconsus est in Jacob, quia non crediderunt in Deo, id est, dubita-verunt de Deo; et ideo nec speraverunt in salutari ejus, id est, desperaverunt de salvatione ejus.

Et mandavit nubibus. Ecce propter quid distulit D pomam, scilicet, ut prius impleret infidelem eorum concupiscentiam, quia mandavit nubibus desuper venientihus pluere, et aperuit quasi januas cali.

Et pluit illis manna ad manducandum. Quod autem dicit, manua determinat, scilicet, dedit eis panem coeli, id est, panent missum de coelo. Nam panem angelorum manducavit homo; hoc vere habet historia, quod illi populo murmuranti Deus pluerit manna. Manna vero tale fuit, quod quidem omnem cibum cis sapuit; et interpretatur manna, quid est hoc? Non autem ideo manna panem angelorum dicit, quod so ntantur angeli, sed quia quasi de corum regione, id est, de superioribus descendit. Vel ideo etiam manna panem angelorum dixit, quia significavit verum illum panem qui de cœlo descendit, quo reliciuntur angeli. Habet quoque historia quod manna, quia confusi saporis erat, copit eis esse tædio; et experunt desiderare sopidiores cibos, et tune Deus

poterit Deus parare mensam, id est, aliquam refectio- A cibaria alia misit eis præter manna in abundantia: et hoc modo misit eis: Transtulit austrum, ventum illum calidum de cœlo ad terras, et induxit etiam Africum illum colliteralem ejus, ventum non in ejus, sed in sua virtute qui facit eum esse. Et in impeta illo ventorum pluit super eos carnem sient pulverem. id est, abundanter; et hoc exponit, scilicet, pluit super ens sicut arenam maris, id est, copiosissime volatilia pennata. Sunt enim etiam quædum volatilia non pennata, ut papiliones, et volatilia illa, scilicet, colurnices, ceciderunt in medio castrorum eorum et circa tabernacula usque ad cubitum, ut historia refert; et inde non sobrie manducaverunt, sed saturati sunt quidam eorum nimis, id est, usque ad vomitum; et lioc modo attulit eis Dominus desiderium corum, scilicet, replevit infidelem concupiscentiam ecrum. Et vere attulit, quia non sunt fraudati a desiderio suo. Et quia nimis saturati sunt, ideo cum adhuc esce essent in ore ipsorum, statim ira Dei ascendit super pore et sanguine suo refleere? Quasi dicant : Hoc p. eos, id est, ultio divina oppressit eos. Similiter et Dominus mandat nubibus, id est, prædicatoribus suis, et aperit januas caeli, id esi, aperit corda corum ad intelligentiam veritatis; et per illos plust nobis illad verom manna, quo reficiuntur angeli, quod descendit de cœlo, ut panem angelorum manducaret homo, scilicet, notificando nobis historiam Incarnationis Christi sui, et mysterium ipsius Incarnationis, et præterea notificando nobis eum in sacramentis altaris. Postquam autem hoc totum per misericordiam ejus percipimus, si adhuc altıora velut cibum sapidiorem quærimus, ut notitism de divinitate ejus, et etiam de mysteris altroribus, tunc Dominus non Aquilonem, qui frigidus est, sed Austrum et Africum meridionales ventos et calidos, id est, lucentes et ferventes spiritus prædicatorum transfert de cœto. ubi audierunt secreta quæ non licei homini logui ad terras, quia facit eos condescendere nobis, ut et nos cum ipsis coascendamus. Et per illos pluit nobis carnes et pennata volatitia, id est, illis sapidlora, et altiora notificat nobis. sicut pulverem, et sicut boc modo. Per pulterem, qui minutissimus est, intellige subtilitatem sententiarum, per arenam vero copiosita em; per mare, quod salsum est, sapiditatem, quia etsi non omnibus, quibusdam tamen sunt sapor vitæ ad vitam. Possumus etiam per pulverem vilitatem, et per arenam accipere sterilizatem in eisdem, quantuni ad malos. Et volatilia illa cadunt et in medio tabernaculorum nostrorum, et circa tabernacula. Illa quidem in medio, quæ a proprus prælatis addiscimus; illa vero circa, quæ ab extrinsecis. Si autem nos reficimur eis, non ad sobrietatem, sed ad ebrietatem, scilicet, si nimis alte volumus ea indagare, et sapere plusquam oportet sapere, ut inde superbiamus, et magistri erroris efficiamur : ecce cum adbec quasi esca in ore fit, statim ira Dei ascendit super nos, quia mentis cacatate moletamur. Beatus Augustinus hanc allegoriam satis urbane et proprie insistit, ita dicens : Pluit super illos manna, et qui illud dedit tentanti synagogæ, non denegabit illud credenti Ecclesia. Qui enim sic potuit tentantium corpora relicere, potest et non tentantium, id est, credentium parvulam fidem carne editis vocum signis, et per acrem transcurrentibus, tanquim voiatilibus pennatis pascere; non tamen ab Aquilone venientibus, ubi frigus et caligo prævalet, id est, eloquentia, quæ huic mundo placet; sed translatis Austro et Africo, qui calidi venti sunt, de cœlo. Quo ! ad terras scilicet, ut parvuli in tide terrena audientes, nutriantur ad capienda cœiestia. Si enim non credent terrena, non credent et coelestia, juxia filad Dominicum: Si terrena dixi vobis, et non creditis, quomodo, si cælestia dixero vobis, credetis? Auster ille de cœlo, ubi audivit arcana, quæ non licet homini loqui, vere ad terras translatus fuit, cum dixit: Non potui robis loqui tanquam spiritualibus, sed tanquam carnalibus. Tanquam parvulis in Christo lac cobis potum dedi, non escam. Per Austrum autem et Africum intellige serventes et lucentes spiritus prædica - A erat de semine corum Christus. Et propitius set pectorum, qui ultra veniunt ail nos, et apportant verba divinitus missa, ut quisque colligat en, et in tabernaculo et circa tabernaculum suum, et adoret Deum

Et occidit pingues corum. Quasi dicat : lloc modo ascendit super illos, quia occidit ex eis impinguatos, id est, nimis satura os historialiter in corpore. Occidit nimis doctrina ejus impinguatos in mente, et electos Israel impedivit, ita scilicet ut non possent illis prodesse, quibus paterno affectu volebant succurrere. Quid enim prodest humana misericordia. ubi præsens est divina vindicta? Vel etiam ita eos impedivit, quia nimis compatiendo non hoc vertant districtionem vitiis, ut et ipsi cum eis paterentur. Velot sæpe prophetæ cum aliis in captivitatem ducti sunt, non tantum in exemplum justitiæ, sed et patientiæ. In exemp'um quidem justitiæ, ut alii exemplo patienter mala tolerare discerent. In omnibus hæc prædicta mala intulit eis Dominus, et in his emnibus a Domino correcti peccaverunt tamen adbuc : et ideo peccaverunt, quia non crediderunt in Deum, attendentes in mirabilibus ejus, quoniam admonere deberent. Mirabilia vocat beueficia, et pænas eis illatas, quantum ad ea quæ significabant.

Et desecerunt. Quasi dicat : Quia non crediderunt in mirabilibus, ideo vanitati studuerunt, id est, terrenis rebus. Et in ea vanitate desecerunt dies corum et anni eorum cum festinatione, quia prostrati sunt una die viginti tria millia, et perierunt a serpenti-bus et aliis variis morbis. Quod autem dicit, Cum festinatione, ideo non dicit quod anni ad mortem festinarent, sed quia ipsi non corrigebantur, sed semper in pojus detrudebantur, ideo videbantur quasi festinare ad interitum. Similiter cum dies omnium nostrum ad æternitatem creati sunt, si nos vanitati studemus, ipsi certe ab æternitate desiciunt, et cum de die in diem peccamus, et non corrigimus, C desperationis. tunc animi nostri ad æternitatem creati festinant quasi ad interitum vel ad nihilum.

Cum occideret eos, quærebant eum. Defecerunt,inquam, anni eorum, quia Deus occidebat eos: et cum occideret eos, quasi quærebant eum, non occisi, sed a lii timentes occidi. Et hoc modo quærebant, quia revertebantur non corde, sed ore ad Deum, a quo prius abierant, et diluculo, id est, quasi studiose revertebantur ad eum: et tunc rememorati sunt, non tamen vere, quia hoc tantum modo aut propter aliqua commoda adipiscenda, aut incommoda devitanda fecerunt. Rememorati sunt, inquam, qua Deus adjutor est corum, id est, quia sine Deo nibil valens facere possent, et quia Redemptor corum est. id est, quia redemit eos de Ægyptiaca servitute; et ideo dilexerunt eum tantum in ore, non in corde, Ore enim honorabant, quem corde contemnehant. Et lingua sua mentiti sunt ei, dicentes : Quecunque præobliti sunt.

Cor.autem eorum. Dilexerunt eum (inquam) tanlum in ore, cor autem ipsorum non erat rectum cum co. Illius autem cor rectum est cum Deo, qui Deum quærit tantum propter Deum. Isti vero non propter ipsum, sed propter alia quærebant Deum. Et quia cor eorum non erat rectum cum Deo, ideo non sunt habiti fideles, imo intideles in testamento, id est, in promissiombus ejus, quia non fideliter attenderunt quæ Dominus promittebat, scalicet æterna et cælestia, sed pro his elegerunt terrena et transitoria.

Ivse autem est misericors. Illi quidem tales erant, quod et mentiti sunt ei, et cor rectum cum co man habuerunt, unde penitus destrui promerebantur. I pse autem est eis misericors, quia non penitus destruxit populum illum, propier profissuccessionem : quia quidam posteri corum credituri et perfecti futuri erant, sicut sancti apostoli et multi alii, et quia nasciturus

catis eorum, non illorum quidem peccantium et in infidelitate persistentium, sed quorumdum qui ex eis convertentur, ut prædiximus : et propter hoc non penitus disperder illos. Sciendum quod ex hoc loco peccatores, quidam impunitatem peccatorum præ-sumpserunt asserere, dicentes quod etiam ipsi tales essent, quales isti fuerunt : tamen Deus miseretur eoram, quia hic dicitur : Ipse autem est misericors et propitius fiet peccatis eurum, non attendentes quia patientia Dei ad poenitentiam nunc adducit, in futuro vero nullius mali miserebitur.

Et abundavit. In hoc quidem misericors eis fuit. quia non penitus eos disperdidit; et abundavit in misericordia, id est, adhuc abundantiore in misericordiam eis exhibuit, seilicet ut averteret iram suam, scilicet ut etiam eis unigeniti Fili sui sanguinem condonaret, velut illis qui accedentes ad Apostolos scirent, quia si non parcit fillis, non parcet servis fugitivis. In exemplum vero patientiæ, ut illorum dens Petrus ait: Pænitentiam agite et baptizetur unusquisque vestrum in nomine Bomini. Quocirca non accendel eliam omnem iram suam, ul omnino deleat populum ilium propter prolis successionem, ut supra diximus. Et ideo quoque non accendet, quoniam recordatus est nunc quia caro sunt; non quod oblivio cadat in Deum, in quem nullum cadit vitium, sed quia prins quando prostravit eos, videhatur quasi oblitus infirmitatis eorum. Nunc vero cum parcit eis, videtur quasi recordatus esse, quia caro sunt, id est quia de infirma materia sunt ; et ideo quod peccant ex infirmitate est, et recordatus est etiam, quia sunt spiritus vadens, id est, pronus ad peccandum, et non rediens per se scilicet, sed per Dei tanum misericordiam. Perdere enim se homo potest, salvare vero se non potest. Unde Salomon de via iniquitalis dicit: Omnis qui ambulat in ea, non revertetur. Et sciendum, quia sicut ex superiori quidam assumpserunt occasionem impunitatis, ira etiam ex hoc dicto alii quidam assumpserunt sibi occasionem

Oxotiens exacerbavit. Repetit eamdem infidelitatem eorum, quam supra commemoravit : et hac de causa repetit, quia vult addere plagas illas, quas Dominus Ægyptis propter eos inflixit, ut tanto magis appareant ingrati; quia deberent utriusque recordari, scilicet et benellciorum suorum et malorum propter eos hostibus illatorum. Et sic continuatur: Vere sunt caro et spiritus vadens, quia si tal s non esset, totiens Dominum non exacerbarent. Nam quotiens, usque in infinitum exacerbaverunt eum in deserto; hoc est concitaverunt eum in iram in inaquoso, non tam in ventris siccitate, quam in mentis ariditate. Et hoc modo concitaverunt eum, quia conversi sunt ad eum dicentes : Quæcunque præceperit nobis Dominus suciemus : el tamen statim tentaverunt eum, in quo apparet, quia vere non sunt conversi. Milites enim Christi non sunt orarii. Et hoc modo exacerbaverunt, id est, exacerbatum sibi reddiderunt sanctum ceperit Dominus, faciemus, cito autem lecerunt, et D Israel, id est, illum qui sanctificat omnem Israelem, id est, omnem virum vidontem Deum, vel sanctum Israel, id est, quem ipsi deberent sanctificare in se, si essent verus Israel. Similiter et nos convertimur dicentes, Domine, et statim Deum tentamus : quia tempore tentationis recedimus : et sic Deum quem potius placare deberemus, exacerbamus. Ideo inquam, sanctum Israel exacerbaverunt, quia non sunt recordati manus, id est, potentia ejus ostensæ in die, qua redemit eos de manu tribulantis Pharaonis. Dicit Cassiodorus quod tribulatio, et ea quæ dolent, maxime in memoria haberi solent. Isti vero nec tribulationis recordati sunt, quare multo minus bene-Aciorum, et ideo nimis ingrati fuerunt.

Sicut posuit in Ægypto. Redemit eos, inquam, sicut revera tunc redemit eos, quando posuit signa sua in Agypto. Vel manus ejus recordati non sunt oster se, ita sicut tune ostensa est, quando posuit, id est, firmiter et evidenter locavit signa sua in Egypto.

aliud significaverunt : et ideo statim signa illa vocat prodigia, et locum determinat dicens : Et prodigia sua in campo Thaneos. Prodigia enim dicuntur quasi porro agentia. Et plagæ illæ fuerunt porro agentes, id est significantes ea quæ spiritualiter in nobis suerint. Et incipit enumerare signa illa dicens : Et convertit flumina eorum in sanguinem, et imbres etiam corum propterea, ne de his vel de illis biberent; historialiter boc vere factum est, quod flumina sanguinolenta facta sunt, et pisces mortui; et quod ipsi cisternas foderunt, et ibi etiam sangninem invenerunt. Similiter etiam nunc his qui sequentur populum illum, et in Egypto, id est, in tenebris esse volunt, convertit Dominus flumina in sanguinem, id est, doctrinam sacræ Scripturæ facit eis insipidam et impotabilem, scilicet ut de causis rerum non spiritua-liter, sed carnaliter sentiant : et quod spiritualiter factum est, carnaliter intelligant. Et hoc est converti quod sapidum erat in insipiditatem, sicut e contra aqua quæ sine supore est in vinum, id est, in saporem mutatur, cum littera legis spiritualiter intelligitur. Per imbrem vero, qui est aqua desuper veniens, altiora in ipsa doctrina, quæ maxime spiritualiter esset intelligenda, significantur.

Misit in eos cynomyiam, et comedit eos. Cynomyia est musca canina, valde canes infestans, per quam (nt ita dicam ) canini mores designantur, quibus ita consumuntur interius volentes devorare populum Dei, ut nec parentibus suis aliquem exhibeant honorem. Cum tamen Dominus in Evangelio præcipiat: Honora patrem et matrem, ut sis longævus super terram. Ranam quoque misit Dominus in Ægyptum, et disperdidit eos. Per ranam loquacitas designatur, quia disperdidit Dominus persecutores et malos; quia ipsi intendentes vanissimæ loquacitati, deficiunt auctoritate. Et dedit fructus eorum, scilicet Egyptiorum ærugini. Erugo est tinea vel rubigo, occulte nocens; quod in spicis satis evidens est. Et designatur per ærnginem occulta superbia in malis C scilicet, quando plus superbiunt quam deberent, et existimant se aliquid esse, cum nibil sunt, per quod destruitur fructus eorum, quem ipsi ex intelligentia et ratione deberent facere. Omnis enim homo naturaliter ex intelligentia, et ratione hoc habet, ut fructum Deo reddat, id est bona opera faciat.

Et latores corum locustæ. Locusta ore lædit, quia rodit, per quain nequitia illa in malis designatur, quod ipsi bonis operibus proximorum detrahunt, vel etiam falsum testimonim contra proximum dicunt. Et huic locustæ dantur labores eorum, quia dum bona opera aliorum destruunt principalis, si quid ipsi boni fecerunt deterunt, quia nemo prius peccat in se, quam in alterum. Potest etiam juxta aliam similitudinem per locustam instabilitas malorum intelligi, scilicet quia ad tempus credunt, et in tem-

pore tentationis recedunt.

Et occidit in grandine vineas corum. Per vineam compunctio, id est, compassio erga proximum desi- D quando in profundum iniquitatis præcipitamur. Angnatur, quæ deberet tanquam vinum nobis esse delectabilis, et per quam etiam rerum nostrarum debemus oblivisci. Alibi enim dicitur : Potasti nos vino compunctionis. Hæc vinea grandinatur in malis tunc, quando ipsi per rapacitatem aut deprædatio-nem, aut quolibet alio modo devastant bona aliorum. Longe enim plus se ipsos devastant interius, quam illos exterius.

Et occidit mors corum in pruina. Morus est arbor quie facile pruina læditur : pruina vero est frigidus quidam ros nocturnus, et designat latens odium, scilicet quando tenebris stultituz veluti nocturno frigore dilectio proximi congelascit in nobis. Per quod morus, id est, fructus dilectionis proximi quicunque esse deberet, in nobis perit. Recte ergo per morum, cujus fructus rubicundus est, dilectio proximi designatur, que in tantum valere debet in nobis ut animam pro tratibus ponamus, et sanguinem effunda-

Signa vocat plagas Ægyptiis inflictas, propterea quia A mus. Tenebræ stultitiæ quas prædiximus sunt. Nolle imitari illum qui animam suam voluit pro omnibus ponere, sicut e contra ipsum imitari, est quasi lumen sapientiæ. Vel aliter : Pruina anticipat fructus, etiam priusquam in folia, vel in flores producantur; per quod designatur nequitia illa malorum, quæ ita anticipat omne opus bonorum proximorum dehortando, devocando, ut nihil in eis boni fiat. Juxta hanc vero sententiam morum pro quocunque fructu accinias.

> Et tradidit grandini jumenta eorum. floc vero historialiter factum est, quod grando percussit jumenta Ægyptiorum. Per damnum autem jumentorum, pudicitize damnum intelligitur. Jumenta namque non nisi ad fetum coquuntur, et ideo commode per ju-menta designatur pudicitia. Vel aliter: Quia jumenta dicuntur a juvando, possunt per jumenta uxores designari, quæ sunt adjumentum etsi non virginalis castitatis, tamen conjugalis. Hæc autem jumenta B quasi grandinantur, cum ipsæ uxores vilescunt viris. sicut e contra uxoribus sæpe viri. Tradidit enim illos Deus, ut Apostolus nit, in reprobum sensum, ut viri relicto usu feminæ, et feminæ relicto naturali usu ma-

sculi, faciant quæ non conveniant, etc.

Possessionem corum igni. Possessio nostra est interior homo, juxta illud: In patientia vestra possidebitis animas vestras. Hæc possessio traditur igni, quando mens nostra immanissimæ iracundiæ furore vastatur : sicut enim per patientiam conservatur, ita per impatientiam devastatur. Sciendum quod sicut in Exodo decem plagæ Ægypti enumerantur, ita et hic. Tres tantum ibi enumerantur, que hic non sunt, sed pro illis alize tres hic ponuntur, non ad historiam, sed ad allegoriam. Quarum una hæc est, scilicet, quod possessio tradita sit igni. Alia vero est, Occidit moros eorum in pruina, tertia, Et dedit ærugini fructus corum. Et hoc est usitatum in hac seriptura, alterum pro altero propter allegoriam sæpe ponere: taliter enim superius pro Achis posuit Abimelech.

Misit in eos. Quasi dicat: Hæc omnia prædicta intulit Dominus Ægyptiis, et hoc taliter secit, scilicel quad prius misit in eos indignationem, deinde iram, demum tribulationem, hoc est quod dicit: Misit in eos iram indignationis suæ consecutivam, et determinat quo ordine, scilicet, prius indignationem, et post iram, et sic tribulationem. Et hanc immissionem secit per angelos malos, iræ sum ministros. Indignationem quippe misit statim, quando non cousenserunt primo admonitu, ut dimitterent populum suum : quando vero superbire magis cœperunt, tunc contumacia promeruit iram. Secuta deinde induratio, secuta et tribulatio. Accipe autem in primo flagello indignationem, in secundo quod gravius fuit, iram: tribulationem vero in aliis omnibus. Similiter et nos cum peccamus, mittit Dominus indignationem, id est, mentis excecationem; deinde iram, id est graviorem excecationem; novissime vero tribulationem, gelos malos non dubium est vocari illos, quibus æternus ignis paratur: per quos Deus non solum damnat malos, sed etiam probat pios, ut beatum Job. Verumtamen illam potestatem habent in malos, aliam in bonos. In bonis enim mbil operari possunt, nisi permissi ; in malis vero, quia jam in jus et arbitrium corum venerunt, quidlibet agere possunt, etiam non permissi; sicut aliquis rusticus alienum bovem non exercet, nisi quando ab illo cujus est, permittitur; suum vero exercet secundum quod sibi placet. Boni quoque angeli potestatem hiberit corporatiter, etiam nocendi malis hominibus. Tres enim angeti, quos Loth in hospitio recepit, boni sucrunt, per quos tamen Sodomæ subversio facta est. Quod autem boni augeli bonis hominibus corporalem aliquam læsionem intulerint, non legitur.

Viam fecit semitæ iræ suæ. Ostendit quomodo immissionem prædictam per angelos malos fecerit, scisemita iræ Dei fuit, dum iniquitatem illorum occu'ta ejus æquitas punivit. Postquam vero per angelos malos in manifesta secreta duci eos permisit, ut in evidentissimos peccatores evidentissime vindicaret, tunc semita stricta facta est lata via. Et vere viam fecit, quia non pepercit a morte animabus corum reo. rum. Vel aliter: Quasi semita iræ Dei fuit, quam dixi illos in exterioribus bonis percussit; quando vero ipsos eosdem percussit, demergendo eos in mare. Ecce semitam viam fecit. Et secundum hoc quod sequitur est. determinatio quomodo fecit semitam viam, per hoc scilicet, quia cum prius percussisset eos in exterioribus, tandem non pepercit morte in animabus corum, id est, gravissima morte cos interfecit. Minus enim dicendo plus significat. Et jumenta corum conclusit in morte, quia ipsos cum equis et curribus demersit in mare. Similiter in nohis quasi semitæ iræ suæ viam fecit, quando de gravitari. Et non parcit nobis a morte animarum, dando nos tandem in profundum iniquitatis, et in a ternas tenebras mentis; et nobiscum jumenta nostra in morte concludit, quia pudicitiam nobis omnem in nobis perire permittit.

Et percussit omne primogenitum ab homine usque ad pecus, ut historia refert, in terra Ægypti. Et præterea percussit primitias omnis laboris corum, id est, omnia primitiva in agresti labore. Velut fenum, hordeum, linum, et similia, non in terra Jersen, ubi erant filii Israel, sed in tabernaculis Cham, id est, in terra hostium. Tabernacula Cham idem accipe quod terram Ægypti. Dicit enim Augustinus et Cassiodorus, quod etiam fuit pater Chanaan, cujus posteritatem terram illam possedisse constat. Potest autem per animalium primogenita intelligi vel fides, sine qua omne bonum opus inutile et incassum; vel dilectio Dei et proximi, in quibus pendet universa lex et prophetæ; vel etiam justitia, quæ principalis et 80- C cialis virtus est, quia per eam totum genus humanum in naturali saltem sociatur. Per primitias vero laboris significantur præcipua in nostris actibus, sicut quæ prædicta sunt, præcipita sunt in virtutibus. Quæ omnia percutit Dominus, id est, ad nihilum deducit non in terra Israel, sed in terra Ægypti, id est, in his qui et populum ejus persequuntur, et magis tenebras quam lucem diligunt; et qui sunt tabernacula Cha ", id est, in quibus regnat diabolus. Cham enim callidus interpretatur. Quis autem callidior quam versipellis ille serpens antiquus? Utique nullus.

Et abstulit sicut oves. Quasi dicat : Ita percussis et destrucijs ovibus, abstulit de medio illorum Dominus populum suum, quem scilicet inter omnes gentes specialiter sibi elegerat. Sicut bonus pastor oves suas educit de periculis; et in deserto, id est, per desuis, de potestate et spiritualium et corporalium hostium nostrorum pascendo nos spiritualibus sacramentis, sicut pius pastor oves suas pascit, et in deserto, id est, in hac vita, quæ desertum est respecto futuræ vite, ad securitatem per speciem nos ducit, tanquam gregem factos, id est, in unum cor et animam unam congregatos. Et deduxit eos in speterric promissionis, deducit et nos in spe. Spe en m salvi facti sumus. Et non timuerunt illi inimicos suos; non timemus et nos inimicos nostros, quia si Deus pro nobis, quis contra nos? Et ideo illi hostes a latero incurrentes vel occurrentes non timuerunt, quia mare operuit omnes subsequentes. Eodem modo, postquam in mari, id est, in baptismate, omnes subsequentes hostes nostri, id est, omnia originalia et actualia destruuntur, si cauti esse volumus, inimicos amplius non timebinus. Et induxit eos de Ægypto, eductos in montem sanctificationis suce, id est, in Jerusalem

licel quia fecil semilam iræ suæ, tandiu enim quasi A positam in montanis, ubi ipsi sanctificati sunt per sacrificia, et per alia instrumenta eis data; historialiter enim Ægyptus in valle e-t, Jerusalem in montanis. Et ideo dicit : Induxit ees in montem ; montem, dico, quem non gladius eorum, sed dextera, id est, potentia ejus acquisivit eis, quia tam manifestis signis cum eis agebat, ut præsens esse intelligeretur. Similiter et nos eductos de convalle erroris et tenebrarum per fidem et gratiam baptismatis induxit jam spe, et si nondum re in montem sanctificationis sue, id est, in coelestem Jerusalem, ubi vere sanctifica-mur per veram confessionem, id est, laudem Dei, quia tune novissima mors destructur. Quem montem non merita nostra acquisiverunt, sed ejus dextra, id est, Filius ejus sanguine suo nobis illum acquisivit.

Et ejecit. Induxit eos, inquam, et ejecit a facie eorum gentes, que terram illam occupaverant, scilicet, Hethwos, Hevwos, Pherezwos, Jehuswos, etalios. Et deinde divisit terram tribubus in sunicuto distribubus peccatis in graviora semper permittit præcipi- p tionis, id est, in mensurata et æquali distributione. Solet enim suniculo distribui hæreditas, et hoc sorte. id est, per sortem. Similiter, postquam induxit nos per spem in collestem Jerusalem, ejecit gentes, id est, gentilium errores, hoc est, spiritus immundos, qui præerant nobis a facie nostra interiori, id est, ab anima. Et dividit nobis quasi in funiculo distributionis, id est, ad mensuram pariter nobis terram, id est, cœlestem patriam. Quia in domo Patris mei mansiones multr sunt. Vel terram illam de qua pascimur, id est, spiritualia dona dividit in nobis, quia unusquisque proprium donum habet a Deo ad mensuram suam.

Et habitare secit tribus Israel. Historialiter in tabernaculis eorum, id est, gentium ejectarum a facie eorum. Eodem modo tribus Israel, id est, illos omnes qui ad hoc tendunt, ut Deum quem non vident, fide videant et spem fecit jam habitare per spem in tabernaculis eorum, id est, in locis cœ'i, unde ejecti sunt prævaricatores augeli, quæ quo lammodo tabernacula dici possunt, quantum ad ipsos qui ad

tempus ibi foerunt.

Et tentaverunt et exacerbaverunt. Induxit eos, inquam, in montem, et ejecit gentes a facie eorum; et tamen adhuc tentaverunt petendo, non credendo; sed tentaverunt Deum, quamvis excelsum. Et hoc ideo. quia non custodierunt testimonia, id est, præcepta ejus. Et averterunt se ab en, et non servaverunt pactum, id est promissiones quas secerunt ei dicentes : Quæcunque præceperit nobis Dominus, saciemus; quemadmodum etiam secerunt patres eorum, non quod Moyses et Aaron, et alii boni, sed de quibus prædictnm est : Generatio prava et exasperans. Et ideo dico non servaverunt pactum, quia conversi sunt in arcum pravum. Arcus emm pravus est, qui cum intenditur, ut per com aliquid mittatur in hostem, remittitur, quod nihil per eum mittitur; tales et isti sunt, qui quasi intensi fuerunt, promittendo se omnia facturos quæ sertum perduxit, id esí, ad securitatem eos, sicut pastor, gregem deduxit. Aufert et nos Dominus, si fecerunt. Vel ita : Si aliquis ita pravus arcus esse sumus populus suus, id est, obedientes præceptis D posset, quod enm (pro aliquo) deberet agere mittendo telum in hostem, potius contra ipsum ageret retorquendo telum in eum. Illiarcui essent ipsi comparabiles, qui cum pro Deo deberent agere, pactum ejus implemto, potius contra ipsum egerunt, aliud pactum contra eum recipiendo. Et concitaverunt eum in ira, sacrificando singuli in collibus suis, el provocaverunt eum ad amulationem in sculptilibus suis. Quisque enim eorum idolum sibi sculpsit, et aliquem umbrosum et delectabilem collem elegit, ubi ipsum adoraret, et er sacrificaret. Eodem modo et nos, postquam etiam jam spe in terram promissionis, id est, in cœlestem patriam pervenimus, adhuc Deum tentamus, petentes ab eo quæ non essent petenda. Et exacerbamus eum, quia testimonia, id est, præcepia ejus non custodimus. Et avertimur ab eo, convertentes nos ad alium. Et non servamus pactum, id est, promissionem, quam in baptismate et fecimus, abi quasi pactum cum eo instituimus, promittentes nos in eum

servamus, quia convertimur in arcum pravum. Nam cum pro Deo agere debemus, potius contra ipsum agimus. Vel quamvis intendimur ot arcus multa promittendo, ita tamen remittimur ut nibil faciamus. Et in collibus, id est, in timore et elatione mentis cum in ira concitamus, quia inobedientes sumus. Et deinde quisque nostrum sibi sculpsit quasi idolum quod adoret, quia alius elegit Veneri inservire, alius avaritiæ, alius hoc, alius illud. Et in hoc potissimum ad iracundiam eum provocamus.

Audirit Deus, et sprevit. Illi quidem Deum in collibus et in sculptilibus ad iram concitaverunt, et hoc illud fecerunt. Et Deus audivit, id est, cognovit illud, et sprevit Israel, non qui nunc esset, sed qui debuit esse, quia dedit eum in hostium potestatem; et valde, id est nimis, redegit eum ad nihilum, scilicet ut nulli hosti resistere posset. Similiter quando nos Deum in collibus, id est, in mentis elatione concitamus, quia anima Deo loquitur, audit illud Deus, et spernit nos qui deberemus esse Israel, dando nos in potestatem hostium interiorum, et valde redigit nos ad nihilum, scilicet ut nullis vitiis resistere vale : mus.

Et repulit tabernaculum. Quod erat in Silo, permittendo illud ab allophylis capi, et arcam, etc., quæ in ipso erat abduci. Tabernaculum suum, dico, ubi ipse habitavit non vere, quia non in templis mamufactis habitat Deus; sed quod per quamdam figuram ibi habitavit, hoc fecit ut esset in hominibus, id est, propter homines. Hoc fecit, scilicet, ut ipsi attenderent ad quid tabernaculum factum esset, et quid ea quæ in ipso erant spiritualiter significarent, et tales se præpararent, qui sanctum Dei tabernaculum essent. In sauctis enim hominibus digne habitat Deus, unde Apostolus : Templum Dei sanctum est, quod estis vos. Quia autem homines islud non attenderunt, nec se tabernaculum Deo fecerunt, ideo Do-minus merito repulit, et tabernaculum Deo fecerunt, C et ipsos. Per tabernaculum illud ecclesiastica instituta significantur, Silo autem interpretatur convul-sio, vel abreptio. Et in Silo, id est, in illis qui ab ipso se avellunt et abrumpunt, repellit illud tabernaculum, id est, ecclesiastica instituta, quantum ad boc quod facit eis inutilia. Tabernaculum suum dico, ubi ipse non vere habitat, sed propter homines, sicut et in priori sententia.

Et tradidit. Ex equitur repulsionem tabernaculi, dicens : Quia Dominus tradidit virtutem eorum, id est, illud in quo ipsi confidebant, et victores erant, arcam scilicet testamenti tradidit in captivitatem, ut captiva duceretur a Philistæis. Et pulchritudinem eurum, id est, eamdem arcam, in qua sibi complacebant, tradidit in manus, id est, in potestatem inimici populi. Et ideo mox conclusit, id est, undique claudi et allligi permisit Dominus populum suum in gladio inimicorum, et hareditatem quæ debuit esse sua quasi sprevit, quando conculcari a cunctis permisit. D hamque ignis, id est, furor hostilis comedit juvenes, id est, consumpsit et abstulit bellatores eorum, et virgines corum in captivitatein ducte non sunt lamentaiæ pro hostili timore; metuebat enim sibi quisque. Sacerdotes quoque illorum Ophni et Phinees filii Ileli ceciderunt in gladio Philistinorum, quia ab eis occisi sunt. Quod audiens pater illorum, de sella sua super limen cecidit, et, fractis cervicibus, mortuus luit. Et tanta clades oppressit eos, quod viduæ eorum non plorabantur funerali more, propter metum bostium. Similiter quoque si nos ecclesiastica non attendimus sacramenta, ut dignum tabernaculum Deo præparemus; sed potius ab eo nos abrumpimus, concitando eum ad iram in collibus et in sculptilibus, ipse tradit virtutem nostram in captivitatem, id est, fidem et cætera ecclesiastica instituta, per quæ nos fortes et victores hostium esse deberemus, permittit captivari, id est, auferri

credituros, et mundo cum omnibus pompis ejus A a nobis, a diabolo et ministris ejus, per quos sæpe abrenuntiaturos. Et ideo dico quod pactum non quidam devocantur; et pulchritudinem nostram, id quidam devocantur; et pulchritudinem nostram, id est, illa eadem in quibus nos complacere deberemus, tradit in manus, id est, in potestare inimici diaboli. Et postquam sic gratia ejus nos deserit, tune undique claudit nos, quia undique consurgunt tentationes, undique variæ illusiones, et hoc per gladium, id est, per victorem devastationem factam ab inimico; et spernit nos, qui debuimus esse hæreditas sua, quia patitur nos a quibuslibet vitus superari ; juvenes enim, id est, lascivos, et irreligiose se habentes consumit ignis incentivorum, vel furor iræ Dei. Tales enim erant de quibus Aposto lus dicit : Video quosdam inordinate ire inter vos. Et virgines, id est, steriles in bonis operibus non lamentantur. Nam sacerdotes, id est, prælati, qui deberent eis compati, et eas lamentari, lapsi sunt per gladium interiorem, scilicet, quia interius destituti sunt omni virtute. Et viduæ, id est, Ecclesiæ ab eis viduatæ non plorabantur, quia non relictus est ali-quis bonus qui ploret eas. Omne namque caput languidum, et omne cor mærens a planta pedis usque ad verticem, et non est sanitas in eo.

Et excitatus est. Nullus hoc de Domino nostro auderet dicere, nisi Spiritus sanctus de eo talia annuntiaret, potest tamen per quamdam similitudinem de eo dici. Quasi dormire videtur, quando non tam cito subvenit, quam cito necessarium videtur ei qui patitur, sicut tunc quando populo illi cum sic captivaretur, cum sic concluderetur, ut supra dictum est, non subveniebat. Quasi vero cum quodam furore et impetu excitatus est, quando cum tanta potentia et majestate illos liberavit, et hostes eorum tam graviter percussit. Et ideo dicit : Dominus prius tanquam dormiens excitatus est a vino, tanquam potens crapulatus, id est, quasi cum furore est excitatus, sicut ille qui a somno vini excitatur, non qualiscunque, sed potens aliquis crapulatus, id est, bene cibatus, de quo constat quia multum bibit, et ideo cum majori furore exsurgit. Similiter quasi dormire quantum ad nos videtur Dominus, cum permittit de vitio in vitium nos præcipitari. Quando vero cum jara pene in profundum iniquitatis cecidimus, nos revocat, quasi videtur excitari.

Et percussit. Vere Dominus excitatus est cum furore, quia inimicos populi sui, et per hoc suos, scilicet, Philistiim percussit in posterioribus plaga turpi, quia mures corroserunt anos corum. Et in hoc opprobrium sempiternum dedit illis, quia in nullam se am-plius gentem vindicavit ita. Eodem modo persecuio res et devocatores veri populi sui, id est, populi gratiæ percutit in posterioribus, quia dat eos in reprobum sensum, ni posteriora, que potius reputanda sunt ut stercora, præponant auterioribus, contra Apostolum dicentem : Eorum quæ retro sunt oblitus, in ea quæ ante sunt extentus. Et inde dat illos in sempiternum opprobrium, id est, in æternas pænas inferni, quæ eis erunt sempiterno dedecori. Sciendum quod com Philistæi captivam abduxissent arcam Domini de Silo, posuerunt eam in templo suo juxta idolum eorum Dagon; mane autem inventus est Dagon cervicibus fractis, et manibus et pedibus truncatis super limen templi. Quibus comparantur illi qui, accepta novitate, retinent vetustatem adhuc, nec integre volunt eam deponere; sed tamen nihil ers prodest, quia destructur vetustas. Omnia autem transibunt, verbum autem Domini manet in æternum.

Et reputit, id est, inimicos quidem percussit, et ad liberationem populi repulit tabernaculum, id est, non elegit tribum Joseph, et non elegit tribum Ephraim. quæ aliquid videbantur esse secundum humanum indicium, et propter generis nobilitatem, et propter nominum interpretationem. Joseph enim augmentatio interpretatur, Ephraim vero tructificatio. Quanquam tamen in il is non esset augmentum verum, vel fructificatio vera; sed potius elegit tribum Juda, que tamen ad eius aspectum aliquid videbatur, quia

Liæ filius suit, et in nomine, quia Juda confessio iuterpretatur, confessio vero pertinet ad humilitatem. Mysterium autem tale est, quia infirma et stulta mundi elegit Deus, ut confundat fortia, et perdat sapientia. Et sciendum, quia tribum Juda e'egit Deus propter David, per quem populum suum ab hostibus liberavit; David vero elegit propter verum David. Elegit, inquain, Deus tribum Juda, id est, humiliter confitentem; et determinat quid per tribum Juda accipiat, scilicet, elegit montem Sion, id est, elegit illos qui sunt mons, id est, sirmi in side, et sublimes in virtatibus, et sunt Sion, id est, contemnentes præsentia, et speculantes futura, quos singulariter diligit. Videtur ad allegoriam hic tantum se transferre, ut per hoc inquat supradicta etiam allegorice accipienda esse. Possumus tamen historialiter etiam dicere, quia elegit montem Sion, id est, Jerusalem, in qua erat monticulus Sion.

Et ædificavit sacrificium suum, sicut unicornium. R Historice dices, quia ædificavit templum suum ita mundum, sicut est habitaculum unicornium. Unicornis enim est anima! castissimum. Unde etiam no i capitur nisi per veras virgines, quia ad eas venit, et caput in gremium earum ponit et obdormit. Et dicitur habere mundissimum habitaculum. Allegorice autem dices quia ædificavit sacrificium, id est, sauctam Ecclesiam suam, sicut sacrificium unicornium, id est, in quo non sunt nisi unicornes, id est, illi qui in præsenti singulariter volunt esse in spe, non multipliciter in re. Unicornis enim unum cornu habet, et per illud unum quid aliud significat, quam illud unum de quo supra dictum est: Unam petii a Domino, spes scilicet, una. Ædificavit sacrificium, dico, in terra quam sundavit in sæcula, id est, in his tantum qui bene culti sunt doctrina præceptorum, et fundati in fide ipsius æternaliter, hoc historialiter de terra illius non potest dici, nisi quantum ad significatum, aut nisi sæcula, ut sæpe solet, accipiamus temporaliter.

Et elegit David. Elegit, inquam, tribum Juda, et de illa tribu elegit David servum suum, et sustulit eum de aregibus ovium, quia de pastorali cura ovium trans-Latus est ad regnum hominum. Et dicit idem aliis verbis, scilicet accepit eum de loco, qui est post setantes, id est assumpsit eum de pastorali officio. Elegit etiam verum David servum suum, quantum ad humanitatem, non quantum ad divinitatis æqualitatem. De eo enim vere dictum est : Inveni David filium Jesse virum secundum cor meum. Et sustulit, id est, exaliavit eum transferendo de ovibus ad alias oves, id est, de Judæis ad gentes. Juxta illud : Vobis primum oportebat loqui verbum Dei, sed quoniam repulistis illud, et indignos vos judicastis, ecce convertimur ad gentes. Accepit eum dico de loco illo qui erat post setantes. Quasi dicat : non prius translatus est de ovibus ad oves, quam in illis prioribus ovibus multas fetas fecerit : alios scilicet in fide generantes, et lacte nutrientes, quas aute se sicut pastor mina- D bat. Prius enim duodecim apostolos et alios septuaginta duos, et multos alios et per se et per illos ibi elegerat. De his fetis in Canticis canticorum dictum est: Dentes tui sicut greges detonsarum, ascendentium ie lavacro, quæ omnes pariunt gemellos, et non est sterilis in eis, quod jam alibi exposuimus. Pascere Jacob. Ad hoc, inquam, elegit David historialiter, ut pasceret Jacob, id est, novum populum vere servum suum. Sicut enim per Esau prior et vetus populus in-telligitur, ita per Jacob posterior et novus. Et quia de Jacob fit Israel, scilicet ut sicut nunc fide, ita tunc videat specie. Et tunc vere erit bæred tas Dei, ideo subdit: Et pascere Israel hæreditatem suam. Tunc enim vere pascet eos, quando erit omnia in omnihus. Et ip e pavit eos in innocentia cordis sui. Pastus ille nihil aliud fuit, nisi dulcis et saluberrima illa doctrina, quæque eos innocentiam veram docnit. Vera autem innocentia est, quæ nec sibi nec alteri

humilis erat, et in ignem, quia Juda Zelphæ ancillæ. A nocet. Potest enim esse quod aliquis nulli extra no ceat alteri, et tamen innocens in corde non sit : quia cogitat sæpe malum, quamvis non perficit. Et deduzit eos, de virtute in virtute n intellectibus manuum suarum reparandis, id est, ut restitueret in eis intellectum illum, quem manus, id est potentia sua in primo parente fecit, quando in abundantia virtutum enm posuit. Vel deduxit eos de virtute in virtutem in intellectibus manuum suarum, id est in intelligibilibus operibus suis. Illa enim opera sunt vere intelligibilia, quæ non tantum verbis docentur, sed et faciis, hoc ipse fecit, quia de eo dictum est : Primum quidem sermonem seci de omnibus quæ cæpit Jesus facere et docere; prius enim fecit quam docuit, et ideo vere intelligibilis doctrina fuit.

# IN PSALMUM LXXVIII.

## Psalmus Asaph.

### ARGUNENTUM.

In persona Machabæorum canitur, qui sub Antiocho Epiphane patrias leges mœniaque patre Matathia auctore, ultimis coacti malis, defendere aggressi sunt. Aliter, vox apostolorum de passione Christi. Aliter anima pœn tens contra pessimos vicinos, id est demones, Deo supplicat.

#### EXPLANATIO.

Psalmus iste, sicut septuagesimus tertius, lamentatione plenus est, qui sutura tempora velut præterita deplorat, et prop'er duritiam cordis suæ genti graviter affligendæ pietatis studio precatur Christum Dominum subvenire. Asaph sub figura fidelium populorum per totum loquitur psalmum. In prima parte numerans quanta temporibus Antiochi pertulerit Jerusalem populus Judicorum, ut Machabæorum liber insinuat. Secunda Dominum rogal. ul supra potentes inimicos iram suam effundat, et peccatis servorum suorum dignetur esse propitius. Tertia prophetiæ spiritu populo postulat vindicari non C peremptionis voto, sed correptionis studio. Arnobius in hune psalmum tale argumentum fecit, septuagesimus et octavus psalmus apicem untecessoris sui secutus, lamentum simul David cum oratione effundit. Cujus historia dum præteritam Philistinorum cædem explanat, prophelia futuram Nabuchodonosoris commemorat.

### COMMENTARIUS.

Deus, venerunt gentes in hæreditatem. Psalmus Asaph. Deplorat in loc psalmo Asaph, sive propheta, sive quilibet perfectus de priori populo destructionem civitatis et templi factam a gentibus transferendo illos in se qui tunc futuri erant, quando hæc eveniebant. Solent autem in orationibus Deo dici, quæ vindicans facit, et deinde petitio adjungi, ut jam misereatur et parcat. Eodem modo et hic dicuntur, a quo prædicuntur tanquam ab eis prædicerentur, quibus contigerunt. Et ipsa deprecatio est prophetatio. Dicitur autem tanquam præteritum, quod in spiritu videbatur futurum. Et incipit ita: O Deus, gentes venerunt, id est, venient in hæreditatem tuam. Si in hac prophetia populus ille prior accipiatur, mirum videtur, quomodo hæreditas Dei dicatur, cum et lapidem augularem interficiendo eum reprobaverunt in eum resurgentem, ascendentem, et ad dexteram Dei Patris consedentem, visis tot signis et miraculis credere in eum nolunt. Sed tamen non mirum, quia, ut ait Apostolus, non repulit Deus plebem suam. Si paleas repulit, grana non repulit; bine enim virgo Maria luit , hinc beatus Joseph pædagogus ejns , et Joseph ab Arimathia, et sancti apostoli et plures alii. Et quantum ad hæc grana dicit : Venerunt in hæreditatem tuam : hanc hæreditatem non moriens-pater sibi re iquit, sed ipse films mirabiliter morie sua eam acquisivit. In hanc hæreditatem gentes pervenerunt non credendo, sed persequendo: voluntate cam delendi, et omnino nomen ejus de terra disperdendı. Sequitur :

Polluerunt templum sanctum tunm. Scilicet tem-

licatum : sed illud sanctum templum tuum, de quo dicitur : Temp um sancium Dei , quod estis vos : hoc templum polluerunt, quando tormentis vel blanditiis aliquos devocare potuerunt. Attende quia ideo semper Tuum et ad hæreditatem et ad templum apponit, ut comparet et infestationem inimicis, et benevolentiam auditoris his pro quibus loquitur. Et posuerunt Jerusalem, non terrestrem, sed illam quæ sursum est, id est, Ecclesiam, que est mater nostra, in custodiam pomorum, id est, secerunt eam similem custodiæ pomorum. Custodia enim pomorum, tugurium illud dicitur in horto, ubi rusticus nocte jacet, vel jacens poma sua servat, donec maturescant, collectis autem pomis relinquit desertum : similiter collectis spiritibus sanctorum apostolorum et aliorum sanctorum martyrum de dominico horto in cœlestem Jerusalem, mensam, tanquam multis suavihus et dulcibus pomis, remansit ipse dominicus hortus, id est, Ecclesia, quasi desertus et desolatus.

Posuerunt morticina: Quasi dicat: Collectis sursum spiritibus, quid secerant de corporibus? Scilicet posuerunt morticina, id e-t, cæsa corpora servorum tuorum extra, ut e-sent in escas volatilibus cœli. Et dicit idem aliis verbis, scilicet posuerunt carnes sanctorum tuorum escam best is terræ, hoc ad litteram. Potest et allegorice dici sic : Posuerunt morticina, id est, corpora sanctorum tuorum multis cruciatibus escas volatilibus cœli, non quod ipsi hoc intenderent, sed ita factum est, ex divina dispositione, quod volatilia cœli, quod illi quorum mens in cœns est, reficiantur in illis, attendentes corum patientiam et fortitudinem, ut jam per pænam eorum non tantum terreantur, quantum per gloriam ad imitandum excitentur. Carnes vero sanctorum tuorum simpliciter posuerunt escas bestiis terræ, quia et ipsi et alii bestiales terræ non aliud quam simpliciter sola corpora cæsa attendentes, refectionem quamdam quasi in sordibus abstersis meis habebant.

Effuderunt sanguinem ipsorum. Posuerunt, inquam, sanctorum carnes bestiis terræ, et hoc non in uno loco tantum fecerunt, sed in pluribus: quia effuderunt sanguinem ipsorum tanquam aquam abundanter, et sine respectu in circuitu Jerusalem, id est per totam gentilitatem, quæ undique circuinvallavit eos.

Et non erat qui sepeliret. Quia tantus erat timor persecutorum, quod nullus, nisi furtim faceret, aude-Lat sepelire corpora sanctorum. Vel non erat qui tantam patientiam sanctorum sepeliret, id est, in corde reconderet. Vel aliter: Effuderunt sanguinem sanctorum tanquam aquam, id est, ad lavationem multorum, sicut aqua solet effundi ad lava ionem; non quod ipsi hoc intenderent, sed ex divina dispo-Bitione hoc factum est, ut ipsa effusio sanguinis sanctorum valeret ad emundationem multorum, scilicet qui cos imitati sunt. Et tamen non erat aliquis de ipsis effundentibus, qui sepeliret, id est, qui tantam sanctorum patientiam in suo corde reconderet. Et ideo (quasi dicat), facti sumus opprobrium, id est, adeo viles, ut jam aliis pro opprobrio objicerent hos vicinis nostris. Nos autem vicinos accipe, vel alios de endem populo, vel quoslibet persecutores de propinquis gentibus, in hoc licet vicinos malos, quia cruciabant eos. Satis enim alicui vicinus est, qui oculum ei aufert.

Subsannatio et illusio his qui in circui u nostro sunt. Vel remotis gentibus, si per vicines prius propinquos gentes accepisti, vel si vicinos tantum in eodem populo notasti, tunc hie per circuitum quascunque gentes intelligas. Subsannationem autem refert tantum ad illum contemptum, qui exprimitur per nasi corrugationem: illusionem vero ad irrisoria verba.

Usquequo, Domine. Quasi dicat: Videris quidem, o Domine tratus nobis, quia sic cruciamur, quia sic contemnimur; usquequo autem irasceris, id est, quandiu hanc iram in nobis exercebis? an in finem? Et zelus, id est, indignatio, quam nunc ostendis in nos

plum non marmoribus constructum, non lignis ædi-A accendetur velut ignis solitus, scilicet, ut ignis ineilicatum: sed illud sanctum templum tuum, de quo
dicitur: Temp'um sanctum Dei, quod estis vos: hoc
templum polluerunt, quando tormoutis vel blanditis
aliquos devocare potuerunt. Attende quia ideo senper Tuum et ad hæreditatem et ad templum apponit, ut comparet et infestationem inimicis, et benevolentiam auditoris his pro quibus loquitur. Et posuerunt Jerusalem, non terrestrem, sed illam quæ
tensenn est id est Ecclesiam quæ est mater nostra.

contemnat, et fornicando ab eo dispereat. Effunde iram tuam in gentes. Hoc potest legi vel in bono vel in malo. Si autem in malo legamus, dicemus quia dicitur non optando, sed prophetando: sicut sæpe etiam dicitur non imperando, sed enuntiando, ut Accingere gladio tuo, et similia. Et est quasi dicat: Nobis, Domine, ne irascaris in finem : effunde autem irum tuam, id est, plenariam iram tuam mitte, et bic et in futuro, in gentes quæ hoc mernerunt, id est, quie nomen tuum noscere noluerunt. Et non solum in minores, sed etiam in regna, id est, in principes illarum gentium, qui nomen tuum invocaverunt. Videtur hoc esse contrarium evangelicæ illi sententiæ : Servus qui scit voluntatem Domini sui, et non facit, plagis vapulabit multis : servus vero qui nescit voluntatem Domini sui, et fucil digna plagis, vapulabit paucis, quia hie dicitur quod super gentes nescientes major erit [174] Dei; sed non est contrarium, quia Evangelium agit tautum de scrvis, et multum distat inter servos voluntatem Domini sui nescientes, et tanien in familia ejus, et domo viventes : et inter inimicos voluntatem ejus scire no!entes, nec eum invocantes, et insuper

in servis ejus eum oppugnantes.

Quia comederunt Jacob. Ideo debes iram tuam in gentes estundere, quia comederunt Jacob, id est, delectationem magnam babuerunt devorand et persequendo illum quem tu tanti facis, scilicet Jacob, id est, novum populum primitivum. Et desolaverunt locum ejus, vel Jerusalem, quia omnes qui ihi suremut, occiderunt, vel locum ejus, id est stabilitatem sidei desolaverunt. Tunc enim vere locus ille suit desolatus, quando aliqui sunt devocati. Nota quod eum multa nomina ponere posset, in quibus sorsitan vel auditorem ossenderet, aut cum adeo placeret, quod nomen tanti patriarchae a Deo dilecti et a Deo Pomino augmentati satis rhetorice posuit, scilicet ut per hoc majorem invidiam in persecutores, et be e-

volentiam pararet in auditore.

Ne memineris iniquitatum nostrarum. Quasi dicat : lu inimicos essunde iram, nobis autem impende m:sericordiam, ne memineris scilicet iniquitatum nostrarum, etc. Potest, ut supra diximus, superior ille versus scilicot Effunde iram tuam, accipi in bono, ut sic dicatur: Effunde, Domine, iram tuam in gentes, id est, notifica futuri judicii plenariam iram gentibus, quæ te non cognoverunt : et in regna quæ nomen tuum non invocaverunt, ut saltem timore iræ illius convertantur. Et opus est eis ut hoc facias, quia comederunt Jacob, etc. Et hoc modo ne memineris iniquitatum nostrarum. Si enim illos non converteres, ostendendo eis iram tuam, videntes persecutionem et devocationem illorum, quod iniquitatum nostrarum memores. Iniquitatum dico antiquarum, id est jam ex longo præteritarum, cum etiam nec per unam horam cessamus ab his, vel iniquitatum nostrarum, id est, quas a patribus contraximus, quibus scilicet jam non debetur correctio, sed damnario, nisi adsit gratiæ tuæ miseratio. Scriptum est enim, quia anima quæ peccaverit, ipsa morietur. Et visitabo peccata patrum in filios, usque in tertiam et quartam generationem. Unde constat quod si filius quilibet imitator fuerit paternæ iniquitatis, ipsa etiam peccata patrum super eum redundabunt, quod quidam de originalibus post baptismum quoque dicunt. Aiunt enim quod et originalia et actualia præcedentia taliter in baptismate remunerantur, si quæ ibi promittuntur, servantur : si autem aliquis ibi sola tantum verba dedit, et ad vomitum relabitur, reus erit corum quie

nostrarum, sod misericordiæ tuæ antiquæ anticipent nos cito, id est, ante lapsum, hoc est antequam devocemur, vel ante futurum judicium. Et ideo dico ut misericordiæ tuæ nobis subveniant, quia distidimus de meritis. Nam fucti sumus pauperes, id est, insufficientes nobis ipsis nimis et in anima et in corpore, quia caro sumus, et spiritus vadens et non resi ns, ut supra dictum est. Et ideo o Deus adjuva nos bl bonum perficiendum, tu, dico, qui es sa'utaris no-ster, id est, per cujus solius gratium salvamur, non per merita nostra. Cum dicit, Adjuva, non est ingratus gratiæ, neque tollit arbitrii libertatem, habet enim accipere ex libertate arbitrii, et ideo rogat adjuvari. Adjuva inquam, et libera nos, o Domine, a præteritis peccatis nostris, propter gloriam nominis tui, et propitius esto peccatis nostris futuris, non propter merita nostra, sed propter nomen tuum giorilicandom.

sis peccatis, ne forte hoc contingat, ut aliqui in gentibus, id est, inter persecutores nostros, dicant insultando nobis, Ubi est Deus corum? Si enim tu non propitiareris peccatis nostris, et nos propter peccata ipsa devocaremur, tunc certe persecutores dicerent, quod aut Deus noster in quo speramus, non esset, aut de nobis non curaret. Hoc autem ne contingat, ultio sanguinis, id est sumpta de sanguine servorum 'tuorum, qui effusus est, facta in nationibus, id est, in gentibus persecutoribus, vel etiam in re, quantum ad interiorem excæcationem, vel facta tantum dispositione, quantum ad futuram damnationem; illa, inquam, ultio quæ non apparet oculis corum, juxta illud: « Cælerum nescit se puniri impius, nisi cum aperte luit nolens, qui perpetravit volens; s innotescat coram oculis nostris interioribus, id est, manifestetur nobis, ut tanto fortiores simus, et constantiores. Et nunc quidem non optando, sed prophetando dictum est. Potest et optando in bono sic dici : Ultio sanguinis C servorum tuorum, qui effusus est, facta in nationibus innotescal nobis, its ut sit coram oculis nostris, hoc est, ut cito videamus s'e judicatum esse in persecutores nostros, ut qui erant inimici sint amici, et blasphematores sint laudatores. Et hoc modo introeat, id est, appareat introisse, et receptus esse in conspectu tuo gemitus compeditorum, id est, gemitus illorum qui attendunt se in compedibus mortalitatis positos esse. Vel gemitus compeditorum, id est, illorum qui irretiti sunt, et inhærent in compedibus præceptorum tuorum. Præcepta enim Dei compedes dicuntur. Unde Salomon dicit: Injice pedem tuum in compedem, hoc est, applica affectionem tuam ad Dei præcepta, scilicei, ut non ex coactione, sed ex cordis effectione ea compleas.

Secundum magnitudinem brachii tui. Quasi dicat: ha dico introeat ad te gemitus compeditorum, ut hoc etiam facias, scilicet possideas, non tantum mortiticatos, sed etiam filios, id est, imitatores corum, hoc est sanctorum martyrum, qui vere mortificati D dicuntur, quia non tantum seipsos interius mortifica-bant, sed etiam exterius ab hostibus mortificantur. Et tu, Domine, posside illos filios, secundum magnitudinem brachii tui, id est, secundum quod magna est potentia tua, scilicet, ut non tam deterreant eus pænæ illorum, quantum incitent eos ad imitandum coronæ ipsorum. Et vicinis nostris, id est, persecutoribus nostris, redde, o Domine, improperium, quod exprobraverunt tibi, Domine, per nos, scilicet, ut sicut ipsi nomen tuum in nobis destruere voluerunt, ita ipsi destruantur et hic et in futuro. Redde eis (dico) improperium in sinu vel occulte, quia ipsi ignorant utrumque, scilicet, et se hic excecari, et tandem in æternum damnari; vel in sinu, id est, firmiter, sicut illud quod habetur firmiter habetur. Et hoc septuplum, id est, et in corpore et in anima. Septenarius enim numerus constat ex ternario et quaternario. Et ternarius quidem pertinet ad am-

remissa fuerant. Ne memineris, inquam, iniquitatum A mam, propter tres principales virtutes ipsius anime. scilicet, irascibilitatem, concupiscibilitatem et rationabilitatem. Quaternarius pertinet ad corpus, propter quatuor elementa, ex quibus constat. Potest et am in bono d'ci sic : Redde vicinis nostris improperium ipsorum, quod exprobraverunt tibi, id est, hoc quod nomen tuum in nobis delere voluerunt, redde persecutoribus nostris in sinu corum, id est, in anima, et hoc septuplum, id est per septiformem gratiam Spiritus sancti, scilicet, ita redde eis, ut, illuminatis cordibus corum septiformi gratia Spiritus sancti, idem opprobrium, quod exprobraverunt tibi in nobis, ipsi patiantur ab aliis.

Nos autem populus tuus. Illis quidem improperium redde, nos autem quibus ipsi improperabant, et quos devocabant, qui sumus populus tuns, tibi subditus, et qui sumus oves pascuæ tuæ, id est, quos tu pavisti spiritualibus doctrinis et sacris institutis. Nos, inndum. quam, non dico consiteamur, tanquam dubium sit, Ne forte dicant in gentibus. Ideo rogo ut propitius B sed pro certo dico quia consitebimur tibi, quia a laude tua non desistemus per boc præsens sæculum, et tandem vere et æternaliter annuntiabimus laudem tuam in generationem et generationem, id'est, in futura generatione, quæ erit generatio, id est indeficions generatio.

## IN PSALMUM LXX!X.

In finem pro his qui commutabuntur, testimonium Asaph, psalmus.

Et hic Machabæorum preces resonant, ut Dominus consueta beneficia non subtrahat. Aliter vox apostolorum de Ecclesia ad Dominum.

Cum prima tituli verba jam nota sint, restat ut testimonium Asaph quid significet inquiramus. Iste Asaph ante trepidus, ante sollicitus, qui pro Synagogæ peccatis psalmis prioribus exoravit, tanta nunc præsumptione completur, ut jam commutatis in melius testimonium conversationis reddat. L'icit enim de primo Salvatoris adventu, qui hominem vitiatum ad alutis dona perduxit, translatamque de Ægypto vineam potentiæ suæ radice selidavit, hoc est, qui dicit testimonium pro his qui immutabuntur, Asaph iste quem titulus pracinuit commutatum. In prima sectione Domini deprecatur adventum. Secunda testatur quemadmodum vinea, quæ est Ecclesia, tota sit orbe dilatata. Tertia Incarnationis ejus beneficio per similitudinem vinsæ visi ari deprecatur Ecclesiam, seque Domino postulat adhærere.

# COMMENTARIUS.

Qui regis Israel, intende. Psalmus iste cantatur de adventu Domini et Salvatoris nostri Jesu Christi , et de vinca ejus ; cantat autem eum Asaph illuminatus atque correctus. Et est titulus ejus : In finem pro his qui commutabuntur. Quomodo commutabuntur? Utique in melius. Et ait : Testimonium ipsi Asaph , sub-audit attributum. Testimonium utique veritatis , testimonium bonum. Hoc denique testimonium confitetur Christum et vineam, id est, caput et corpus, regem et plebein, pastorein et gregem; et tolum omnium Scripturarum mysterium, id est, Christiin et Ecclesiam, et concludit pro Assyriis. Assyrii interpretantur dirigentes. Etenim Asaph hunc psalmum, id est, hoc testimonium Jesu cantat pro omnibus his qui commutabuntur in melius, maxime tamen pro illis male se dirigentibus, qui justitiam suam statuere volunt, et justitiæ Dei non esse subjecti, scilicet, ut amplius non sint generatio prava et exasperans, quia non direxerunt se, sed dirigant se in viam salutis æternæ. Audiamus ergo quid in hoc prophetiæ spiritus insinuet, ita dicens Asaph.

Qui regis Israel, intende. Quasi dicat: Tu cujus arbitrio omnia creantur et gubernantur, maxime tamen regis Israel, id est, illos qui sunt viri videntes te Deum nunc fide, tandem visuri specie; tu, inquam (quasi dicat), prins remissus eras, quando

nobis intensum, revelando nobis divinam potentiam tuam, et lumen gratiæ tuæ. Tu dico, qui deducis per desertum hujus vitæ Joseph, id est, populum designatum per Joseph, pascendo eum spiritualibus institutis atque mysteriis tanquam oves, intende. Invocatur ut veniat, exspectatur ut veniat, desideratur ut veniat, ergo dirigentes inveniat. Ipse autem Joseph est oves. Et intellige per Joseph fideles de gentibus, juxta nominis interpretationem; per Israel vero fideles de Judæis, audito Joseph, tanquam nominis interpretatio multum juvet, significat enim augmentum. Et illud utique granum cecidit in terram mortificatum, ut resurgeret multiplicatum, id est, ut augeretur populus Dei; tamen attendendum est nobis quod in ipso Joseph contigit. A fratribus quippe est venditus, a suis inhonoratus, apud alienigenas exaltatus; et intelligamus in cujus grege esse debeamus, cum his qui jam dirigunt se, ut sceris adhuc servis tuis. Convertisti nos, et agnovilapis ab ædificantibus reprobatus, fiat in caput anguli, B mus, et adhuc irasceris? Plane utique irasceris, sed tenens duos parietes e diverso venientes, in anxulo tamen convenientes. Seguitur :

Qui sedes super cherutin. Cherubin plenitudo scientiæ interpretatur. Habet autem ille scientiæ plenitudinem, qui habet charitatem, quia plenitudo legis est charitas. Ne ergo per multa distrahamur, ne per multa vagemur, si volumus habere scient æ plenitudinem, habeamus charitatem. Quid enim nesoit qui charitatem soit? Utique omnia soit, quia Deum scit. Scriptum est enim quia Deus charitas est. Et est dicere : Tu qui sedes super cherubin, id est, qui sedes in illis qui sunt cherubin, ut superius; anima enim justi sedes est sapientiæ. Manifestare. Quasi dicat : Erravimus, quia te pastorem non agnovimus; et ideo manifesta le nobis, ut amplius non erremus. Manifestare, dico, ut sis coram, id est, ut appareas Ephraim, Benjamin, et Manasse. Videntur majus quiddam hæc nomina alterum altero notare, sed tamen eosdem significant, vel scilicet c irasceris nobis. Nam cibabis nos pane lacrymarum, illuminatos et correctos. Interpretantur autem sic: Ephraim fructificatio, Benjamin filius dextræ, Manasses oblivio. Et revera his qui fructificantes sunt in bonis operibus, et qui filii dextræ sunt, id est, qui potiora insistunt, et qui corum quæ retro sunt obliviscuntur; in ea vero quæ an e extenduntur, manifestatur Dominus, quia magis et magis ab eis cognoscitur.

Excita, Domine, potentiam tuam, et veni. Quasi dicat : Et ut manifesteris, ideo, Domine, excita potentiam tuam, qua prius sopita erat cum a discipulo tradereris, cum flagellareris, crucifigereris, et pen-denti in cruce diceretur : Si filius Dei es, descende de cruce. Tunc enim nihil valere videbaris, quia prævaluit tibi persecutor, quod præliguraveras in luctante Jacob et angelo. Angelus enim a Jacob victus est, sed quia voluit; sic et tu a Judaico populo victus es, quia interfectus, sed quia voluisti. Unde et dixisti: Non haberes in me potestatem, nisi libi datum esset desuper. Et sic Jacob angelum vi- D ctum tenuit, et ab eo benedici rogavit, qui et benedixit ei ; et quodam modo maledixit, quia latitudinem femoris ejus tetigit, et claudicare eum fecit; sic et populus Judaicus te victum in parte tenuit, et benedictionem in genero fidelium accepit, claudicationem vero in genere infidelium. Nunc ad litteram redeamus.

Excita potentiam tuam. Quasi dicat: Mortuus es ex infirmitate. resurge in virtute. Quod quantum ad cognitionem referendum est, et hoc modo veni in notitiam nostram, ad hoc, ut facias nos credentes in te salvos. Omnis enim qui credit in ipsum, non

Deus, converte nos. Quasi dicat: Et ut nos salvos facias, ideo, o Deus, non solum hominum, sed ctiam virtutum supercœlestium, tu conversus ad nos, qui prius aversi eramus, converte nos ad te. Et ut convertas, ostende nobis faciem taam, quam nube

sub nube carnis latebas, intende, id est, fac te A carnis obtexisti, quia non videbaris ipse, quando præcedebas in cruce, quod jam factum est. Quia non cognovit Asaph Dominum in terra præsentem. miracula facientem, morientem; postquam vero surrexit a mortuis Dominus, et ascendit, tunc eura agnovit, et compunctum corde hoc testimonium de eo dixit. Illi vero quibus hoc testimonium dicit, id est, Assyrii, quomodo agnoscent? Quia osterdet eig faciem suam, et salvi erunt. Et est ( quasi dicat ): Obtexisti faciem tuam, et ægrotavimus; ostende fuciem Iuam , et salvi erimus.

Domine, Deus virtutum. Ostende, inquam, faciem tuam. Nam videris quasi iratus, quandiu differs ostendere; sed, o Domine Deus, etiam supercolestium virtutum, quousque irasceris super orationem, id est, quandiu hæc ira tua erit super orationem, quia facit ut effectum non habeat oratio servi tui? Quasi dicat: Si irascebaris inimicis, iranon ut judex dominando, sed potius ut pater corrigendo. Plane irasceria, quia scriptum est: Fiti, accedens ad servitutem patris tui, sta in timore et tremore, et præpara animum tuum ad tentationem. No puternus iram Dei transisse, quia conversus est; transiit, sed ne in æternum puniat. Flagellat autem, et non parcit, quia corrigit omnem filium quem recipit. Si ergo flagella detrectas, quomodo recipi desideras? Nagellat enim omnem quem recipit, qui nec proprio Filio suo pepercit, et in boc est ira ejus. Orationem autem de qua dicit, accipe illam quæ proxime præcedit, scilicet, ostende faciem tuam, et similes in psalmo. Cui orationi videtur prævalere ira, quandiu ab inimicis flagellamur et affligimur. Et cum dicit : Quousque irasceris super orationem servi tui, ita accipe, quasi dicat: Quandiu certe necessarium erit nobis.

Cibabis nos pane lacrymarum. Quasi dicat: Vere id est, reficientibus lacrymis. Ponit idem per aliam similitudinem. Et dabis nobis potum in lacrymis. Panem lacrymarum, et potum lacrymosum vocat tribulationes et flagella, que sancti in hac vita do-loribus plena patiuntur. In quibus dat eis Dominus panem et potum, id est, integram refectionem, scilicet, ut non solum tribulentur, sed etiam glorientur in tribulationibus, scientes quia tribulatio patientiam operatur, patientia probationem, et cælers. Et dat eis in mensura, id est, prout ferre potest eorum fragilitas, scilicet ut erudiantur, non opprimantur. Et ut non desiciant sed proliciant, quia, ut ait Apostolus: Fidelis Deus, qui non patietur ros tentari supra id quod potestis, sed faciet cum tentatione etiam

proventum, ut possitis sustinere.

Posuisti nos in contradictionem. Hoc, inquam, modo cibabis et potabis nos in lacrymis, quia possisti nos in contradictionem vicinis nostris, id est. tales nos fecisti, quibus contradiceretur a vicinis nostris de codem populo. Et inimici no tri, id e-t, persecutores de gentibus subsannaverunt nos, dicentes : Qui sunt isti colentes mortuum, credentes in crucilixum? lloc vere factum est. Postquam enim surrexit et ascendit Dominus, prædicabatur nova vita, resurrectio vera, res quidem credibilis, si rei incredibil miracula sidem faciebant. Contradicebatur a multis sed contradictor vincebatur, et ex contradictore fidelis efficiebatur. Tamen flamma erat multa, id est, tribulatio erat multa. Et sancti martyres pane lacrymarum cibati, et lacrymis potati; sed in mensura, hoc est, quantum quisque ferre posset, scilicet, ut per mensuram tribulationum sequeretur corona gaudiorum.

Deus virtutum, converte nos. Posuisti nos, inquam, contradictionem et subsannationem; ne autem per hoc avertamur a te, o Deus virtutum, conversus ad nos, converte nos, etc. Repetitio, non ex necessitate

narrantis, sed affectione orantis.

Vineam de Ægypto transtulisti. Hactenus de ad- A hanc et causam attendant : et sic ne quid simile inventu Salvatoris egit, scilicet, quo quotidie venit in notitiam; nunc autem agit de vinea ejus. Et incipit a principio; e prima enim gens, ut Augustinus dicit: Judza est principium hujus vinez. > Et est quasi dicat : Converte nos, inquam, Deus, et bonis princi-piis junge meliores exitus. Namque bene coepisti, quia rineam tuam transtulisti, per carnales patres et etiam per quosdam spirituales, de Ægypto, ubi opprimebantur servitute, transtulisti. Et ejecisti a facie ejus gentes, quæ promissionis terram occupaverant, et plantasti ibi eam.

Dux itineris fuisti. Præcedens versus tantum ad litteram accipit, iste vero ad utrumque, scilicet, etiam ad mysterium. Nam sicut præbuit illi plebi carnaliter discatum in lumine nocturno et umbraculo dinrao, ita etiam huic vineæ spiritualiter præbet ducatum, illuminando eum spiritualibus donis suis, id est, in ignorantia hujus vite, et obumbrando cam ab incentivis vitiorum in nobis protectione, id B est, per mysterium Incarnationis sum. Et factus est ipse via qui de se dixit: Ego sum via, et veritas, et vita, quia nisi ipse via ejus esset, aliter quod sequitur esse non posset, scilicet, quod ipse totam terrain implevisset. Et transit hic ad mysterium tantum, cum dicit:

Et plantasti radices ejus. Radices hujus vineze vocat patriarchas, quos plantavit per fidem in posteris eorum spiritualibus, et in quibusdam etiam carnalibus. Et hoc modo implevit terram, non per carnalem prolem, sed per spiritualem. Et umbra ejus, id est, umbratica dicta de vinea hac operuerunt montes. Montes vocat hic prophetas virtutibus eminentes, qui montes operti sunt, id est, obscuri et nebulosi facti sunt, quia umbratice, id est, mystice multa de

hac vinea dixerunt.

Et arbusta ejus cedros. Arbusta vocat minores prophetas, cedros vero sublimes et potentes in sæculo. Et est dicere quia non solum majores prophetæ præfuerunt huic vineæ, sed etiam arbusta, id est, minores prophetæ operuerunt cedros, id est, in tantum supercreverunt umbris cedri, id est, subli-mibus mundi, ut operirent, id est, humiliarent, et involverent illas cedros, et facerent cedros mundi cedros Dei, sicut et in Paulo et Dionysio factum est. Præterea hæc eadem vinea extendit palmites suos usque ad mare. Palmites vocat illos quibus ipse Dominus dixit : Ego sum vitis, vos autem palmites, hoc est sanctos apostolos, qui principaliter ab ipsa vite processerunt, quia a Domino electi fuerunt. Ili palmites extensi sunt usque ad mare, id est, usque ad gentilium amaritudinem, quia in omnem terram exivit sonus eorum.

Et propagines ejus usque ad flumen. Propagines vocat regeneratos in fide per palmites. Ex palmite enim fit propago, quæ propagines extensæ sunt usque ad flumen, quia per illorum exemplum et admonitionem etiam illi qui flumen erant, et qui maxime in amaricantes fluctus hujus sæculi influebant, facti D sunt propagines. Et hoc modo, scilicet per prophetas, tum per palmites, tum per propagines factum

est hoc, quod hæc vinea totam terram implevit. Ut quid destruxisti maceriam. Deflet hic Asaph corporalem destructionem ejus populi, quem prædiximus principium esse vineæ, sed non sine spe; quia loquitur, ut in titulo prædictum est, de directione. Et si sic in paleis, non sic agendum erat in granis. Et est, quasi dicat : Quando quidem, o Do-mine, eduzisti vineam illam de Æyypto, et eam plantasti, ut quid ergo destruxisti maceriam ejus? Non hoc dicit illuminatus atque correctus Asaph tanquam nesciens. Sciebat enim eam necessario destruendam, quia interminatus erat ei Dominus per Isaiam dicens : Destruam maceriam ejus. Et adjicit quare. Exspectavi enim ut faceret uvam, et fecit labruscam. Exspec avi ut faceret judicium, et fecit iniquitatem. Sed pro Assyriis hoc dicit, ut et destructionem

currant, caveant. Causa enim destructionis hæc est, quia contra cultorem suum, superba exstitit : quia servos missos ad se ad exigendam mercedem coloni occidit, quia ipsum hæredem ejecit et interfecit. Qui tamen ejectus plura possedit : quia ex parte contigit cæcitas in Israel, ut plenitudo gentium intraret. Et accipe maceriam ejus vineæ, munitionem ejus, scilicet regnum et sacerdotium, et maxime protectionem Dominicam, qua magis quam per sliud aliquid tuti erant : ut quid inquam destruzisti maceriam ejus, et cur vindemiant eam omnes qui prætergrediuntur viam? hoc dictum est ad similitudinem. Sieut enim si qua vinea secus viam sit, et maceria ejus diruta sit, a quibuslibet pertranseuntibus vindemiatur : ita vineam illam munitione ejus de-tructa vindemiaverunt, hoc est, in diversas partes distraxerunt Antiochus et multi alii, tandem vero principes Romani. Prætergredientes autem viam dupliciter potest accipi, scilicet vel veram viam, id est Christum non agnoscentes : vel a via vere regnandi deorbitantes, hoc est temporaliter regnantes.

Exterminavit eam aper de sylva. Quasi dicat : Non a quibuslibet prætergredientibus viam vindemiata est, sed ab illis quos ipsi maxime immundos putabant : quia aper exterminavit eam. Nihil enim Judæis magis immundum vel contrarium quam porcus; aper autem est porcus. Et intellige per aprum Vespasia-num gentilem, quia nulla major immunditia quam gentilium, qui creaturam Creatori præposuerunt. Et est dicere: Aper veniens de sylva, id est, de gentilitate, quæ inculta erat; quia nec legem, nec prophetas acceperat, exterminavit, id est, extra terminos suos posuit vineam illam : quia qui non occisi suat, aut fame perierunt, aut captivi ducii sunt. Et singu laris, id est, Titus filius Vespasiani; ferus, id est, crudelis et superbus, depastus est, id est, depastam habuit eam vineam; quia iste maxime despolavit et vasta-vit eam. Patre enim Vespasiano Romam regresso, iste in obsidione remansit, et tandem civitatem ce-

pit, et funditus evertit.

Deus virtutum. Quasi dicat : si sic agendum erat in paleis, non sic Domine agatur in gracis: sed, o Deus virtutum, convertere ad nos, ut sic convertas nos. Et qui prius videbaris despexisse vineam istam in illis carnalibus patribus, respice eam misericordi affectu de cœlo cœlorum, id est, per hominem Dominicum, scilicet mittendo ei quem missurus es. Et vide, id est, præ oculis illam habe, ut plenarie ejus miserearis. Et ita visita per gratiam tuam vineam istam, tanquam languidam et impotentem, per se surgere. Et perfice eam merito et numero, non institue aliam : quia ibi (quasi dicat) verum semen Abrahæ est. Ibi semen illud, in quo benedicentur omnes gentes, id est radix illa in qua insertus oleaster ponatur : perfice eam, dico, quæ non habet ex se esse. sed ex te, quia eam plantavit dextera tua. Et ita dico perfice, ut sit fundata super filium hominis, id est, Christum. Dicit enim Apostolus: Fundamentum aliud nemo ponere potest, præter id quod positum est, id est, Christus. Filium hominis dico quem tu specialiter confirmasti inter omnes tibi, id est, ad tuum honorem. Adam quidem in abandantia virtutum posuisti, sed non confirmasti, quia labi potuit.

Incensa igni. Vere perticies eam, quia incensa igni et suffossa peribunt in ea ab increpatione vultus tui. Vultus Dei Patris est ipse Christus, splendor et figura substantiæ ejus, ut ait Apostolus. Vere etiam sancti prædicatores, in quibus apparet vultus ejus; hic autem vultus Dei, quid aliud increpat nisi peccata? Per ejus utique increpationem peccata nostra peribunt. Fiunt autem peccata omnia quæ sponte committimus, aut malo amore, aut timore malo : sicut e contra omne opus bonum aut fit bono amore, aut bono timore. Ut si aliquis velit nos inducere ad hoc, ut falsum testimonium contra proximum dicamus, aut aliquid tale, promittit nobis multa : quibus si de-

cupidate prava accensi peccamus. Si autem gratia Dei tunc nos inspiramur, et cogitamus illud quod ipse proposuit nobis, exemplificandum scilicet: Quid prodest homini si totum mundum lucretur, animæ vero zuæ deirimentum patiatur? Ecce per hanc Dominicam increpationem effectus mali amoris, id est, peccatum in nobis perit. Tunc ille videns promissa sua contemni, forsitan ad minas se convertit, et minatur nobis non tantum expu'sionem, sed ipsam etiam mortem. Quod si tunc territi ei consentiamus, ecce timore malo humiliati peccamus. Si autem tunc gratia divina interius roboremur, et quod ipse exemplandum proposuit, in mente habeamus, scilicet: Nolite timere qui corpus occidunt, animam autem non possunt occidere, et resistimus, et non peccamus. Melius est enim ut aliena iniquitas perimat carnem nostram, quam injustitia perimat animam nostram, Et quantumcunque mundus promittit nobis injustis, nedicti Patris mei, et catera. Et quantumcunque mundus minatur vobis justis, multo plus minatur nobis Deus injustis, quia dicturus est : Ite, maledicti, in ignem æternum. Et hoc est quod dicit: Incensa igni, id est peccata ardore pravæ cupiditatis commissa, et suffossa, id est, illa etiam peccata, quæ per humiliationem mali timoris committuntur. Et ideo suffossa dicuntur, quia murus qui suffoditur, homiliatur; utraque, inquam, hac genera peccatorum peribunt ab increpatione per vultum tuum facta, o Deus : hæc quidem sententia beati est Augustini et aliorum complurium. Cassiodorus vero incensa igni codem modo accipit, scilicet peccata illa quæ ardore mali amoris flunt, suffossa vero ea peccata vocat, quæ-cunque per insidias aut per dolum quasi infossa fiunt.

Fiat monus tua. Quando quidem tam utilis est increpatio tua, fiat ergo manus tua, o Domine, id est, semper adhæreat correctio tua super virum constituendum, id est, ut constituatur unus vir perfectus, id est, Christus, caput scilicet et corpus. Super virum dico dexteræ tuæ, id est, in quo apparebit dextera, id est, potentia tua. Et quem virum accipiat, determinat dicens: Et super Filium hominis. Omnes enim portantes imaginem Filii hominis, quasi unus Filius hominis cum ipso sunt. Quem Filium hominis confirmasti quidem principaliter in capite: secundario vero etiam in membris tibi, id est, ad tuum honore u. Vel aliter (quasi dicat) : Et ut perficiatur vinea plantata a dextera tua, et ut pereant in ea incensa igni et suffossa; ergo Domine fial manus tua, id est, protectio tua super virum dexteræ tuæ, id est, super omnem illum qui hoc virium quod habet exercet in dextera, non in sinistra. Et specialiter, flat manus tua super Filium hominis, qui est caput eorum. Non enim dedit ei Dominus spiritum ad mensuram. Super Filium hominis dico, quem tu confirmasti tibi, ut supra dictum est.

Et non discedimus a te. Fiat manus tua, inquam. super virum dexteræ tuæ, et super Filium hominis. Et ita nos qui prius discessimus a te, cum te propter aliud colebamus, non amplius discedimus a le, colentes propier te; quia tu nos mortificatos interius in peccatis, vivificabis nos, in spiritualibus donis. Et ideo deinceps nomen tuum tantum, et non aliud invocabimus. Ut autem hoc fiat, Domine Deus virtutum conversus ad nos, converte ud nos, etc.

# IN PSALMUM LXXX.

In finem pro torcularibus Psalmus ipsi Asaph quinta sabbati.

### ARGUMENTUY.

Reditum populi de Babylone prædicens, omnes ad gratiarum provocat actionem. Torcularia autem titulo prænotavit, quibus vel ipsi afflicti, vel corum aunt hostes nitriti. Aliter vox apostolorum ad Pen-

lectamur et consentimus, ecce ma'o amore, id est A tecosten. Item Arnobius in septuagesimo nono psalmo, Vinea reparatur, et in octuagesimo pro torcularibus agitur : Exsultate Deo, quia resurrexit vinea ejus, surrexit enim, quem exterminavit incredulus populus; ipsum utique exterminavit, qui dixit: Ego sum vitis vera.

#### EXPLANATIO.

Quinta sabbati, est quinta dies a sabbato, quæ a gentilibus dies Jovis, a nobis quinta feria vocatur, in qua dixit Deus : Producant aquæ reptilia animarum vivarum, et volatilia volantia sub firmamento cœli: mystice significans diversæ virtutis viros ex aquis ba-ptismatis esse nascituros. Tituli ergo hujus intentio talis est, at in finem designet Dominum Christum; pro torcularibus, Ecclesiam persecutionibus examinatam; Asaph, congregationem: quinta sabbati, baptismum. Unde colligitur psalmum in Ecclesia Domini de regenerata congregatione esse locuturum. Et quantumeunque mundus promittit nobis injustis, multo plus dabit Deus justis, cum dicit : Venite, be- B dæis, sed melius spiritualiter intelligitur a populo christiano. In prima parte Psalmi loquitur Asaph fidelibus, ut per organa diversa musicorum personent landes Domino pro perceptis sæpe beneficiis. In secunda, verba sunt Domini comminantis ne idola colant, sed ipse solus adoretur, qui remunerare soleat. In tertia Asaph reloquitur, arguens infideles cur fallaces exstiterint, quibus dona Domini sint copiose collata.

#### COMMENTARIUS.

Exsultate Deo adjutori nostro. Titulus est talis : In finem pro torcularibus quinta sabbati, psalmus ipsi Asaph: qui sic exponitur. Hæc verba referuntur in finem, quæ sunt psalmus cantatus ipsi Asaph, id est Dominicæ congregationi pro torcularibus in quinta sabbati. In torculari sunt duo, pondus scilicet, et pressura; et de pressura duo procedunt, oleum scilicet et amurca. Oleum scilicet in apotheca recondendum, et amurca in plateis conculcanda. In quinta vero sabbati creavit Deus omnia reptilia aquarum: quia quinta die dixit, Producant aquæ omne reptile animarum viventium. Per reptilia autem creata in aquis significantur omnes aqua baptismatis regenerati. Quorum quidem alii diene vivunt sacramento baptismatis, et hi designantur per oleum. Alii vero indigne vivunt sacramento baptismatis; qui per amurcam intelligantur. Et hi communiter sunt Dominica congregatio, cui propheta psalmum istum cantat pro torcularibus quinta sabhati, id est pro pressura intendenda et appetenda, quia necesse est omnes qui pie volunt vivere in Christo, pati persecutionem. Pressura dico separante res significatas per rus creatas in quinta sabbati, hoc est eos ipsos, qui-bus ista cantantur. Qui enim digne vivunt sacramento baptismatis, non subterfugiunt hic tribulari, quia non solum afiliguntur interius, se ipsos abnegantes, sed etiam apud aquam contradictionis, ut psalmus dicit, probantur, id est, exterius affliguntur. Qui vero indigne vivunt sacramento baptismatis, illi quidem malunt hic delectari quam tribulari. Et hoc modo per pressuram in præsenti separantur: in futuro vero penitus separahuntur, quando oleum in apothecam Dominicam eliquabitur, amurca vero æternaliter conculcanda ejicietur. Ecce lumen psalmi audivimus, intremus, audiamus, gaudeamus, timeamus, fugiamus, appetamus: quia hæc in psalmo inveniuntur. Alloquitur autem propheta prius oleum, dicens

Exsultate Deo. Quasi dicat : Circa vos sunt qui exsultant mundo deceptori et desertori suo, quidam etiam ventri deo suo: vos autem, o vere dominica congregatio, exsultate Deo, id est, cum omni lætitia aggratulamini Deo, non mundo, Deo, dico, adjutori nostro. Cum dicit adjutori nostro, nee ingratus est gratia, nec tollit arbitrii libertatem. Jubilate etiam Deo, qui vere Deus est Jacob, posterius nati, id est. populi gratiæ. Quasi dicat : quod poteritis explicare

clamate; quod vero non valetis explicare, jubilate. A audivit, quia legem accepit; ita et iste spiritualis Jubilus enim tanta mentis lætitia est, quantam non sufficit explicare verbis. Ecce quam manifeste ad pressuram, de qua titulus agit, invitat cum dicit : Exsultate Deo, jubilate Deo. Qui enim vere Deo exsultat, tribulari non detrectat, imo desiderat, ut ad

eum cui exsultat, perveniat.

Sumite psalmum. Quasi dicat: Et ut vere exsultetis, et jubiletis Deo, sumite psalmum, et date tympanum. Apostolus quasi reprehendens et dolens dicit in quodam loco: quod nemo communicaverit ei in ratione dati et accepti. Quid autem sit communicare in ratione dati et accepti, alibi aperte exponit dicens : Si nos vobis spiritualia seminavimus, nunquid magnum est si vestra carnalia metamus? Utique non similiter. et hic dicitur : Sumite psalmum, et date tympanum, hoc est accipite spiritualia, et date carnalia. Psalmus enim quia de superioribus est, pertinet ad spiritualia; tympanum vero quia de sicco corio fit, significat carnalia. Et est dicere : Si avidi estis in spirituali- p dicii : Venite ad me omues qui laboratis et onerati estis, bus suscipiendis, devoti sitis in carnalibus erogantium. Quasi dirat : Accipite vocem nostram, exhortationem nostram; suscipite doctrinam postram sanctam, et date manus vestras, hoc est, facite bona opera. Quod ideo facere debetis, quia psalterium jucundum est cum cithara, hæc sunt duo diversa instrumenta, quia psalterium sonat de superiori, cithara vero de inferiori. Et doctrina verbi Dei desuper est, quia cœlestis est. Quare tale e-t, ac si dicat: Si exspectatis a nobis talia, non sitis pigri ad facienda nostra carnalia, hoc est operibus vestris verbo Dei respondete. Quia psalterium junctum cum cithara, est jucundum, id est, suave melos reddit

Buccinate in neomenia tuba. Solitus fuit Israeliticus popu us fe tivitatem facere, et tubis buccinare in neomenia, id est, in nova luna. Neon enim interpretatur novum, mene autem luna. Designatur autem per lunam innovatam, nostra mortalis et defectiva C vita, per gratiam renovata. Et est dicere : Et ut digne Deo exsultetis, buccinate ergo tuba in neomenia, hoc est, apertius et clarius et fiducialius novam vitam prædicate, non timentes strepitum veteris vitæ. Et determinat quam neomeniam accipiat dicens: Buccinate in insigni die solemnitates veetræ, Insignis dies est totum tempus gratiæ, quod et solemnitas est summæ lætitiæ, scilicet dispositionis antiquæ, reparationis novæ, felicitatis æternæ.

Quia præceptum in Israel est. Ideo debetis buccinare tuba in neomenia, quia hoc est præceptum Israel. Sicut enim præceptum fuit carnali Israel carnaliter, ita spirituali spiritualiter; et si illi, multo magis isti. Et illud præceptum non est negligendum, quia neglectum est, et judicium Deo Jacob attributum. Nam si negligitor ab aliquo, inde sequitor, ut Deus Jacob judicet, id est, damnet eum. Cum enim carnalis Jacob propter carnale præceptum neglectum damnabatur, multo magis spiritualis si spirituale præceptum negligat, damnabitur. Et ideo hoc præeptum est judicium Deo Jacob, sicut etiam omnia

D leo frendens occurrit ei, sed factus est inter manus
ejus velut hædus caprarum, id est, tanquam languialia : quia quicunque per legem peccaverunt, per legem judicabuntur. Et vere ei est judicium, quia ipse de se dicit: Ego in judicium veni in mundum.

Testimonium in Joseph posuit. Iloc ideo addit, ut determinet : quia hic non agit de caruali præcepto, quod illi populo factum est, et dicere: lllud idem præceptum quod factum est Israel, posuit Dominus ut esset testimonium in Joseph. Testimonium quidem damuationis neglectum, testimonium vero liberationis custoditum. Per Joseph vero qui augmentum interpretatur, intellige priores omnes per fidem adauctos, de quibuscunque, vel quicunque, sive de Judæis, sive de gentibus. Qui Joseph cum exiret de serra Ægypti, audivit linguam quam non noverat. Sicut enim Apostolus ille de Joseph et aliis fratribus propagatus, posiquam de terra Ægypti exivit, et per mare Rubrum transivit, linguam quam non noverat Joseph postquain de terra Ægypti, id est, de tenebris peccatorum transeundo per aquam baptismatis rubricatam sanguino Christi exivit, linguam quam non noveral, id est, novitatis præcepta audivit, ut scirct ubi jam cor habere deberet, scilicet, non in terrenis, sed in coelestibus. Et per illam linguam divertit ille qui testimonium posuit dorsum ejus ab oneribus, hoc est, ipsum quasi multis oneribus sarcina peccatum incurvatum erexit. Et a quibus oneribus cum divertisset, ostendit, dicens : Quia manus ejus servierunt in cophino. Cophinus est vas stercorarium, et ideo per cophinum concupiscentiæ carnales intelliguntur. Et est dicere : Manus ejus servierunt in cophino, id est, opera ejus fuerunt in expletione carnalium concupiscentiarum, et carnalium desideriorum. Quod vere servitus erat, quia omnis qui facit peccatum, servus est peccati. Et ab his oneribus, id est, ab his mortuis operibus, liberavit ille eum qui et ego reficiam vos. Ipse, dico, dicens ei ita:

In tribulatione invocassi me, et liberavi te. R.cogno cat se quisque conscientia, si devote per mare Rubrum transierit, si cum tide linguam quam non noverat audiverit; attendat tribulationem suam, quia vere tribulatio magna premi peccatorum sarcina, quia conscientia relevata lætatur. Ecce baptizatus es, et conscientia tua quæ heri premebatur, hodie gratulatur, et liberatus es in tribulatione. Memento enim tribulationis ture antequain ad baptismum accederes, quid sollicitudinum in corde gerebas, quid jejuniorum promittebas, quid lacrymarum et orationum internarum, piarum, devotarum exhibebas. Ecce omnes hostes tui occisi sunt, id est, omnia peccata tua deleta sunt. Et hoc modo, quia in tribu-latione invocasti me, liberavi te. Et te liberato, exaudivi te in abscondito tempestatis, scilicet, non in tempestate maris, sed cordis. Necesse est autem ut postquam aliquis exauditur in abscondito tempestatis, probetur apud aquam contradictionis. Et ideo subdit : Probavi te apud aquam contradictionis; postquam enim credideris, et per mare Rubrum transieris; et exauditus fueris in abscondito tempestatis, et viam Dei carpere cœperis, ecce restat adhuc aqua contradictionis, quia tunc insurgunt multi exagitantes te, multi devocantes te, tunc minis, tunc blanditiis. Sed tu non erubescas prædicare quod potes defendere. Non erubescas etiam inter blasphemos prædicare quod credidisti. Si enim exauditus es in abscondito tempestatis, corde creditur ad justitiam. Si autem probaris apud aquam contradictionis, ore confessio fit ad salutem. Hac autem aqua fere exsiccati est in hoc tempore. Tempore vero sanctorum apostolorum et aliorum institutorum Ecclesiae fluxit abundantissime. Quando enim Samson petebat sibi uxorem ab allophylis, hoc est, Christus sot eorum (quod Samson interpretatur) per prædicatores suos petivit sibi sponsam Ecclesiam de gentibus, tunc dus peccator, et in ore ipsius mortui postea mel est inventum, quia princeps gentium prius contradicentes et frementes, postquam conversi sunt, leges et instituta pro Christiano nomine, quod prius impu-

gnabant, protulerunt.

Israel. Quæ a principio psalmi huc usque dicta sunt, ad oleum pertinuerunt; quæ autem sequiniur magis timenda sunt et cavenda, quia ad amurcam pertinent, audienda tamen sunt. Ut qui videatur se esse oleum gaudeat ; qui autem adhuc periclitatur, ne amurca fiat caveat. Et sic continuatur. Oleo quidem dixit: In tribulatione invocasti me, etc. Amurcæ ve o dicit hæc quæ sequuntur : Populus meus,, audi. l'opulum suum vocat, non quod obtomperaret jussionibus suis, sed quia initiatus sibi erat sacramento baptismatis, et aliis sacramentis; et quem populum suum accipiat, determinat dicens : Israel

videns Deum fide, et si non spe, audi me, et conte A meus qui debuit esse aud sset me. Et quid sit audire stabor te, id est, cuin aliis testem adduco, vel babeo hujus rei, scilicet, quod si audieris me; id est, si obtemperaveris meis præceptis, et ea intenderis diligenter, deus recens, id est, fabricatus ex tempore deus, non erit in te, id est, in corde tuo, quia cognosces me Verbum Patri coæternum et consubstantiale. Homo enim recens; Verbum autem erit in principio apud Deum ipsi coæternum. Et ideo non cogitabis falsum Deum. Si enim falsum Deum cogitaveris, nunquam tictum Deum adorahis. Et hoc est quod sequitur: Neque adorabis Deum alienum.

Referendum est tam ad idola interiora quam ad exteriora. Diversi enim diversos fabricaverunt sibi deos et exterins et interius. Sed quanquam varietas esset in errore, identitas tamen erat in vanitate; quod Samson significavit, quando vulpeculas multas per caudas colligavit, et faces ardentes ipsis caudis religavit, ut comburerent segetes Philistinorum. tes ut vulpes. De his vulpibus in Canticis canticorum dicitur : Capite nobis vulpeculas parvas. Tunc enim vulpecula, id est, hæreticus capitur, quando de errore convincitor. Has vulpeculas Samson, qui interpretatur sol corum, id est, Christus, in cauda colligavit, quia in opinione dissentiunt, in fine tamen consentiunt, id est, in vanitate. Et quanquam sit in errore varietas, in vanitate est identitas. Et ignem adhibuit, id est, errorem, quo alios decipere posset, adjecit. Ut comburerent segetes, id est, opera de-struerentur, non amicorum, sed Philistinorum, id est, inimicorum, quos eos concessit ut eos devocarent, et sibi consociarent.

Ego enim sum Dominus Deus tuus, qui eduxi te de terra Egypti. Ideo si me audieris, non erit in te deus recens, quia ego sum, id est, quia mihi proprie convenit, non siet vel crit; sed sum propteræternum et incommutabilem statum. Cur ergo (quasi dicat) vis adorare quod non est? De omni enim recedenté C Deo potest dici quia non est, quia fuit quando non fuit, et erit quando non erit. Et i·leo deum alienum non adorabis, quia ego sum Dominus Deus tuus re-demptione, Deus tuus creatione. Et (quasi dicat) quia sum ego super omnia. Sed tamen quid til·i lemporaliter præstiti? multum quidem. Quia eduxi le de terra Egypti. Omnes quotquot credimus, de terra Ægypti, id est, de tenebris ignorantiæ educti sumus, et per mare Rubrum transivimus, etlinguam quam non noveramus audivimus. Non ergo Deo simns ingrati, nec obliviscamur Deum manentem ut fabricemus recentem. Sequitur :

Dilata or tuum, et adimplebo illud. Quasi dicat: Angustias patitur cor tuum propter falsum Deum, sed quia ego Dominus tuus et Deus sum, dilata ergo os tuum, credendo, amando, prædicando, confitendo; et ego adimplebo illud. Interius os quidem adimplebo side et dilectione, exterius vero consessione et prædicatione.

Et non exaudivit populus. Quasi dicat : Ego quidem sic eos vocavi, sic admonui, et tamen populus mens qui debuit esse meus, non audivit vocem meam, id est, non obtemperavit sauctis jussionibus meis. Ecce quomodo fluit amurca. Et ideo dice non audivit quia non intendit. Quis? cui? Israel mihi. O infelix anima, cur non intendis illi a quo es creata, revocata, a peccatis abluta, et in specie deducta.

Et dimisi cos secundum desideria cordis corum. Ecce congrua, ecce ultio divina. Ipsi, inquam, non audierunt me, et ego rependi eis quod justum fuit, scilicet, dimisi cos secundum desideria cordis corum. hoc est, traditi sunt in reprobum sensum, ut faciant quæ non conveniunt, quapropter ibunt, id est, cadent et fluent in suis adinventionibus, non stabunt in meis.

Si populus meus audisset me. Nunc quidem quia me non audierunt, dimisi cos. Si autem populus

eum exponit dicens : Si Israel ambulasset in riis meis, hoc est, si delectaretur in præceptis meis, ego humiliassem inimicos corum et intrinsecus et extrinsecus, pro nihilo reputandos forsitan. Istud forsitan non dubitative ponitur, sed comminative, quantum ad illos qui ostenderunt se dubitare de ejus potentia, per hoc effectum, quia non audierunt vocem eju-sicut et nos servo rebelli comminando dicimus : Forsitan adhuc apparebit quod ego sim Domicus tuus. Et quod dixit : Humiliassem inimicos corum, ut evidentius sit, æquipollenter repetit dicens : Et super tribulantes eos misissem manum meam. Tribulantes enim vocat eosdem quos prius inimicos. Misissem autem manum meani super illos, idem est quod humiliassem.

Inimici Domini. Ecce regreditur prophetando, quasi dicat : Dominus quidem ita et ita illi populo locutus est, sermo autem ejus non cepit in eis, quia cum Vulpes sunt hærelici quasi in cavernis, et insidian. B deberent esse amici, facti sunt inimici, pejores exstiterunt omnibus aliis inimicis, quia cum alii ini-mici nihil promiserunt, ipsi mentiti sunt, quia promiserunt, et in cunciis fefellerunt. Melius enim est non promittere, et fallere. Et quia hoc fecerunt, ideo merito tempus eorum erit in sæcula. Ellip is est cum dicit : Tempus corum. Vult enim intelligi quod tempus damnationis et perditionis corum erit in sacula, id est, æternaliter damnabuntur. Habent quidam librorum In sæculo, juxta quod sie dicitur: Quia inimici Domini mentiti sunt ei, ideo tempus eorum, quod ipsi appetunt, id est, delectatio enrum erit mihi in hoc præsenti sæculo. Unde sequitur quia cito in æternum damnabuntur. Et merito quia ille quem fefellerunt omnem humanitatem et m:sericordiam eis impendit.

Et cibavit illos ex adipe frumenti. Id est, ex intima medulla frumenti, quia refecit eos mysterio suæ Incarnationis, et aliis interioribus doctrinæ sanctæ mysteriis. Et etiam saturavit eos melle manante de petra, petra autem erat Christus. Per mel vero quod pontificatum obtinet dulcedinis intellige cognitionem æterni Verbi. Et est dicere : Quia usque ad saturitatem, id est, plenarie imbuit eos cognitione etizm Verbi, quæ excellit omnem scientiam.

#### IN PSALMUM LXXXI.

Psalmus Asarlı.

#### ARGUMENTUM.

Culpantur hi qui declinant in malitiam, et inter jurgantes æqui judices esse dissimulant. Aliter vox Ecclesiæ de Judæis.

#### EXPLANATIO.

Asaph indicat Synagogam, qui Dominum Salvatorem corporea quoque præsentia meruit intueri. Asaph contra Judæos de Christi adventu per totum loquitur psalmum. In prima parte commonens eos Deum in corum medio constitisse, ideo non debere illos consortium suscipere peccatorum. In secunda admonet ut intelligant ipsum esse Christum, qui in assumptione carnis pauper et egenus esse videbatur. In tertia dicit eos honoratos, ut filii Dei fierent, sed ipsos in mortis laqueos suo vitio corruisse.

#### COMMENTARIUS.

Deus stelit in Synagoga. Psalmus Asaph. Fideles de priori populo prævidentes per spiritum tempus visitationis et Dominicæ Incarnationis, exhortantur posteros suos in hoc psalmo, ne ita injuste judicent, et depravent causam hæredis, sicut fecerunt servis ad vincam præmissis. Et manifeste ostendunt eis in boc psalmo, in primo versu tempus visitationis, et dominicæ Incarnationis, quia stare, sedere, ire, et bujusmodi situs corporalium rerum tantum sunt, son incorporalium. Et est dicere : Deut deorum, id est, per quem omnes illi qui non per naturam, sed per gratiom Dei fiunt, deificantur. Ipse quidem invisibilis in suis, factus visibilis in nostris. Stetit (pro stabit) A fundamenta terræ illius movebuntur, id est, auserentur in Synagoga. Synagogam ideo ponit, quia de gente illa natus fuit. Inde David, de David Maria, de Maria vero Christus. Et bene dicit Stetit, quia peccasum non fecil, nec inventus est dolus in ore ejus. Non autem (quasi dicat) otiose stabit, quia ipse stans in medio, id est, in aperto. Juxta illud: Post hæc in terris visus est, et cum hominibus conversatus est. Vel in medio, id est in communi, quia venit non tantum propter salutem Judæo: um (quamvis ipsi soli de gratia præsumerent) sed etiam propter omnium salrationem Deus, inquam, ens in medio dijudicat deos, id est, discernit illos qui se faciebant deus, alios assumendo, alios repellendo. Ipse, dico, ita dicens eis: Usquequo judicatis iniquitatem? Quasi dicat: Si judicastis iniquitatem usque sub adventum illius, qui lux est cordis, an adbuc etiam judicabitis? Et item : Dedi legem, vos acriter restitistis. Servos ad vineam misi, alios contumeliis affecistis, alios ejecis:is et occidistis. Nunquid etiam hæreditatem occidetis? Hoe dixit majoribus: Vos subditi, usquequo tacendo, non resistendo facies peccato um sumitis? id est, vultis imitari prælatos illos peccatores velut innocentes? Qui enim vult alicui assimilari, quasi faciem illius induere quærit; ideo hoc dicit plebi, quia in Evangelio dicitur quod majores tenebant plehem. Unde constat quia plehs mortem Christi posset prohibere. Et quisquis quod prohibere potest non prohibet, vere consensum præbet.

Judicate egeno et pupillo. Vos, majores, non debetis iniquitatem contra Christum judicare, neque vos, minores, consentire, quia nonne ipse pro nobis esurivit, pro nobis sitivit velut egenus? et qui in cœlo erat sine matre, nonne pro nobis in terra voluit esse sine patre ut pupillus? Et nonne ad vos clamavit et clama-bit : Discite a me quia milis sum et humilis corde? et nonne qui dives erat in se pauper factus est, ut nos sua paupertate ditaret? Judicate ergo vos, insjores, egeno et pupillo, id est, ad honorem illius propter C vos egeni et pupilli, et illum propter humilem et pauperem justificate, id est, justum credite, justum prædicate. Non vos ipsos propter vos tantum divites et superbos, hoc, inquam, facite, majores, vos autem, minores, eripite quædam in illum propter vos pauperem, et liberate illum propter vos egenum de manu peccatoris principis. Timebant enim plebem, ut dietum est. Et sic adeo reprehendendi, qui tacendo et mon resistendo consenserunt, quod fiet illis qui ipsum

mefas perpetraverunt.

Nescierunt negne intellexerunt. Vox est Asaph. Quasi dicat : Dominus quidem illis et majoribus et minoribus ita locutus est, non autem cepit sermo ejus in eis, quia ipsi nescierunt, id est, nescientes fuerunt. Si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent. Neque intellexerunt, id est, non intelligenter in opera ejus iverent, qua si intelligerent, non Barrabam liberari peterent, Christum vero crucifigi. Et ideo non intellexerunt, quia ambulant in tenebris, id est, quia deleciantur in loco et in D rei exemplum in Centurione Cornelio mirifice claruit. gente et in aliis terrenis, quæ sunt causa quare tenebrosi, id est, nescientes sint. Non, inquam, intellexerunt, sed tamen intelligere potuerunt, quia tam manifesta signa in ejus passione data sunt, per quæ satis patuit ipsum esse Deum. Quod quia cum hæc dice enter futurum erat, futurum quoque enuntiat dicens: Omnia fundamenta terræ morebuntur. Unando enim tota terra per terræ motum concussa est, tunc etiam fundamenta ejus mota sunt. Vel aliter : Ipsi quidem non intelligent, sed tamen possent, quia ani remotiores hoc intelligent. Nam omnia fundamenta terræ, id est, omnia ea in quibus terreni fundantur, ut dignitates, divitiæ, potestates et similia, movebuntur, id est, a multis contemnentur. Prædicata enim nova vita et resurrectione etiam contempta est felicitas terrena. Vel aliter: Ipsi ambulant in tenebris. quia malunt perdere innocentiam quam gentem et patriam. Sed tamen nibil eis proderit, quia omnia

ab eis a romanis principibus,

Ego dixi. Item vox Domini illos alloquentis. Et sic continuatur! Deus, inquam, in medio dijudicat deos, dicens els ita: Ego solns ad hoc potens et idoneus dixi vobis quia dii estis, id est, dii potestis esse, si seceritis quæ ego præcipiam vobis. Et omnes, ut nullum excipiam, potestis esse filii excelsi, filii quidem per adoptionem, et dii per gratiam.

Vos autem sicut homines moriemini, et sicut unus de principibus cadetis. Quasi dicat : Ego quidem coelestia vohis promisi, et ad summa vos vocavi, vos autem in infima descenditis, quia in vos minores morismini in anima per deceptionem majorum, sicut homines, id est, primi parentes, per deceptionem diaboli mortui sint, et vos majores cadetis per primam elationem, sicut unus de principibus, id est, de angelis qui principes hominum sunt, quos regunt, per propriam elationem cecidit, cum dixit: Ponam sedem meam ad Aquilonem, et ero similis Allissimo.

Surge, Deus. Ecce loquitur Asaph in persona sua. Quasi dicat: Ipsi quidem malunt deprimi ad ima, quam vocari ad summa: tu antem, Deus, fac quod tuum est. Morere, scilicet inter manus injuste judicantium: et exsurge ut Deus ad judicandum. Morere quidem ex infirmitate, et surge in virtute, et judica terram, id est, damna illos terrenos, non tantum exterius dissipando, sed interius excæcando. Et vere ita facies, quando tu, illis repulsis, hæreditabis, id est hæreditatem obtinebis in omnibus gen-Ubus. Ex parte enim cæcitas in Israel contigit, ut plenitudo gentium intraret. Vel aliter : Surge Deus, et terram illam quæ tumuit contra te, cum te damnaret, cum crucifigeret, judica, id est, humilia in parte, ut qui prius voluit præcedere, sequatur. Et vere ita erit, quoniam tu per illos humiliatos per totum mundum ad prædicandum sparsos hæreditabis in omnibus gentibus. In omnem enim terram exivit sonus corum, et in fines orbis terræ verba corum.

# IN PSALMUM LXXXII. Canticum psalmi Asapb.

ARGUMENTUM.

Contra gentium perfidiam deprecatur, quæ Machaba orum gloriam invidentes, religiose cœpta destruere cum totius populi interitu conabantur. Aliter vox Ecclesiæ ad Dominum de Judæis, et de vitils hominum.

#### EXPLANATIO.

Canticum psalmi est, cum organo præcinente xubsequentes et æmula organo vox oris auditur, canentis modos psalterii modulis imitata vociferis. Quia vero canticum mystice divinæ sapientiæ contemplationem, psalmus autem qui manibus fit, operis perfectionem demonstrut: canticum psalmi merito vocaiur, cum bonorum operum efficientia, scientia et doctrina conjungitur. Juxta id quod dictum est: Desiderasti sapienliam, serva mandata, et Deus præbet illam tibi. Cujus Quid vero psalmus cantici sit, quidve significet, in undetricesimo psalmo jam dictum est. Asaph qui multa jam superius de Domini incarnatione prædixerat, nunc in primo membro de adventu ejus secundo dicturus est, expetens, ut quomodo in fine sæculi inimici ejus per Antichristum nimis erigendi sunt, ipsius cito debeat veniri judicium, ne gravissimi hostis diuturna licentia cunctum vastare possit Ecclesiam. Secundo membro in eos qui per similitudines quasdam nominum sup-plicat, vindicari correptionis voto, non maledictionis instinctu.

## COMMENTARIUS.

Deus, quis similis erit tibi? ne taceas, neque compescaris, Deus. Canticum, id est, liæc aggratulatio est psalmi, id est, laudis Asaph, quia Asaph in hoc psalmo, id est in hac laude, quæ vere laus Dei est, quia destructio maligni exercitus per ipsum facta hie commemoratur. Cantat, id est, aggratulatur; non enim defuerunt de populo illo qui A carnalis animus suggerit, implere satagunt. Seintelligerent habentes fidem quæ postea revelata est. Hi ergo per spiritum prævidentes, quad ille qui prius per infirmitatem veniens occultus; quia judicandus multis assimilari voluit, in tantum quod etiam cum iniquis reputatus suit. Et quia multa opprobria tulit, et nobis patientiam reliquit, sic tandem sit manifeste venturus, quod nullus etiam piorum ei assimilabitur. Et tunc sit nos judicaturus, et ab opprobriis cunctis liberaturus; bæc, inquam, prævidentes aggratulantur, et ad idem nos exhortantur, et can-tant, ita dicentes: O Deus veniens occultus, etiam cum iniquis reputatus fuisti; cum autem veneris manifestus, quis etiam piorum erit tibi similis? utique pullus, quia tunc etiam angeli trement. Ne ergo tunc laceas, neque compescaris, tu qui vere apparebis Deus, sicut prius fecisti, cum videbaris infirmus. Quandin enim in infirmitate positus fuit, præcepta quidem dedit, sed a vindicta tacuit. Potentiam quoquam sævirent, inimicis opposuit. Nisi enim se com pescat, quando caperetur, teneretur, crucifigeretur. Illo enim respondente, Ego sum: illi qui eum quærebant, retrorsum abierunt et ceciderunt. Cum autem venerit in manifesto, tunc utique non tacebit a vindicta, nec reprimetur ejus potentia.

Quoniam ecce inimici tui sonuerunt, et qui oderunt te extulerunt caput. Super populum tuum malignaverunt consilium, et cogitaverunt adversus sanctos tuos. Quia duo præmisit, duo etiam reddit. Quasi dicat: Ideo ne taceas tunc, quoniam inimici tui prius non tacuerunt, sed sonuerunt contra te et tuos, ideo potius ponit, sonuerunt quam, tacuerunt; quia tacere non dicitur nisi post locutionem, quod autem irrationabiliter di citur, non est dicendum locutio, sed sonus. Et ideo ne compescaris tunc, quia qui oderunt te, extulerunt caput, id est nimis superbe erexerunt se contra te et tuos. Nunc caput pro mente accipitur. Si autem ad novissima tempora hoc referre velimus, per caput Antichristum accipere possumus. De quo dicit Apo. C stolus: Quod extollitur super omne, quod dicitur, aut quod colitur Deus. Et ecce (quasi dicat) quomodo sonuerunt, quomodo caput extulerunt; scilicet quia consilium malignaverunt, id est malignum consilium invenerunt super populum tuum, et ideo consiliati sunt, quia prius cogitaverunt adversus sanctos tuos. Quid autem valuerunt adversus illos qui dicere moverunt: Si Deus pro nobis, quis contra nos? Nihil utique.

Dixerunt, venite. Malignaverunt, inquam, consilium, et post consilium dixerunt alter ad alterum: Venite et disperdamus de gente nostra eos despectione. Quasidicat: Viles, abominabiles, et ita disperdamus quod non memoretur, id est, quod nec in memoria ultra h beatur, hoc nomen Israel secundum fidem, non secundum carnem, id est, christianum nomen.

Quoniam cogitaverunt unanimiter. Ideo hoc dixerunt omnes, quoniam prius unanimiter, id est. omnes hoc cogitaverunt. Et quia onines cogitaverunt, ideo simul, Dillis sicut secisti Madian, scilicet ut sicut Madian s id est, omnes disposuerunt testamentum, id est, pacium prædictum scilicet: Venite disperdanus eum, etc. Testamentum enim non solum vocatur illud quod valet mortuis contestatoribus, sed etiam quodeunque pactum quod homines paciscuntur inter se. Disposuerunt, inquam, testamentum, et hocadversus te et tuos. Qui autem boc fecerunt? tabernaculum scilicet, id est, militiæ Idumæorum, et Ismaelitæ cum cæteris sequentibus. Ecce collectio maligni exercitus, qui populum Dei persequitur. Per interpretationes ergo nominum, quanta malitia sit singulorum videamus. Idumæi interpretantur sanguinei, sive terreni. Per Idumæos itaque intelliguntur illi, qui non ex Deo, sed ex sanguinibus et ex voluntate carnis, hoc est qui non spiritualiter, sed carnaliter nati sunt, et concupiscentus carnis, et terreno desiderio dati sunt. Ismaelitæ vero obedientes sibi interpretantur. Obedientes autem sibi qui rectius dici possunt, quam quidquid

Moab et Agareni, Gebal et Ammon et Amalech, et alienigenæ cum habitantibus Tyrum. Moab interpretatur ex patre: quia per abusionem legis ex avo et sorore natus est. Dicitur etiam abutens lege, et ideo per eum abutentes lege tam naturali quam scripta intelliguntur, de quibus patet, quod vere utentibus lege sunt contrarii. Agareni interpretantur proselyti, vel advenie. Prose'yti autem dicehantur, qui de gentilitate in ritus Judinorum convertebantur, et intelliguntur per istos illi, qui occasione nocendi alieno et adventitio animo in populo Dei conversantur.

Gebal vana vallis interpretatur. Vallis est humilitas superba; quidam enim bumilitatem exterius simulant, et superbiam in corde gestant, in quibus multiplex est iniquitas, quia simulata iniquitas, duplex est iniquitas. Aminon populus mæroris, vel populus turbidus interpretatur; et ideo per Ammon illi que suæ divinitatis compescuit, quando carnem in **R** intelliguntur, qui de amissione temporalium ni**mis** contristantur, aut de adeptione nimis inflintur. Amalec lingens terram interpretatur: quare per Amalec terrena appetentes et amantes designantur. Alienigenas pro Philisthæis vel allophylis posuit, qui interpretantur potione cadentes: per hos ergo intelliguntur illi, quos ebrietas carnalis delectationis penitus infatuavit, et excedere se fecit.

Tyrus Hebraice dicitur Sor, et Sor interpretatur tribulatio vel angustia. Possunt ergo per Tyrum accipi illi, de quibus Apostolus dicit: Tribulatio et angustia in omnem animam hominis operantis malum. Habitantes vero Tyrum illi dicuntur, qui studiosi et perseverantes in operibus tribulationis et angustize

sunt.

Etenim Assur venit cum illis. Ideo hi omnes adversus te, Domine, testamentum disposuerunt, quia principem malum habuerunt. Nam Asser venit cum illis ut dux eorum. Per Assur populum illum intelligere possumus, qui persecutor Israelitici populi fuit, juxta illud: Virga furoris mei Assur. Ipse vero non intellexit. Intelligitur diabolus, qui operatur in filiis dissidentiæ, tanquam in vasis suis ad oppugnandom populum Dei. Dicitur autem a quibusdam. quod Assur affligens vel elatus interpretatur. Auctoritatem vero bujus interpretationis non audivimus. Sequitur:

Et facti sunt omnes quos Assur adduxit, filüs Lot in adjutorium: quia sunt instrumenta filiorum Lot, id est, filiorum declinationis. Lot enim declinans interpretatur. Et declinatio a veritate angelos apostatas quasi generavit, qui malis hominibus utuntur, velut armis ad infestandum populum Dei corporaliter, quem et ipsi persequuntur spiritualiter.

Fac illis sicut Madian. Hoc dicit non optando Asaph, sed prophetando, non orando, sed prædicendo. Quasi dicat : Prædicti omnes adversum te et populum tuum venerunt : tu autem, Domine, fac carnali Israel destructus est, ita et ipsi a spirituali Israel, id est, a populo tuo destruantur et percant, sicut Jabin et Sisara perierunt.

Madian interpretatur declinans judicium. Declinantes autem judicium sunt, vim rationis non attendentes; et ideo irrationabiliter agentes, ut qui creaturam creatori, terrena æternis præponuut, et bi tales merito destruuntur. Sisara quidam princeps Madianitarum fuit, qui cum fugiens in tugurio ce jusdam mulierculæ lateret, et obdormivisset, illa clam eum clavo et maleo accessit, et terræ afligens interfecit. Interpretatur autem Sisara exclusio gaudii, et intelliguntur per eum tantum bi qui gaudium in terrenis quærunt, verum autem gaodium a se excludunt.

Jabin quoque princeps Madianitarum in torrente Cisson interfectus fuit, et interpretatur Jabin sapiens Qui vero sapiens? scilicet ille de quo Apostolus.

Ubs sapiens, ibi scriba? hoc est sapieus in genera- A quæ quanquam patientibus ira videatur, ipse tamen tione sua, qui potius dice dus est insipiens, quia prudentia carnis mors est. Per torrentem vero siccitus intelligitur, quia torrens proprie dicitur locus, ubi aqua prius fluxit, modo est siccus. Cisson autem duritia eorum interpretatur, siccitatem autem sequitur duritia. Et bi qui carnaliter sapiunt, id est, sicci sunt, quia doctrina Dei non irrigantur : et ideo duri, id est, immisericordes sunt, in hac siccitate sua et duritia percunt. Sequitur:

Disperierunt in Endor. Endor historialiter quidam fons est, ubi plures de Madian perierunt, et interpretatur sons generationis. Per Endor itaque significantur illi, qui in sonte generationis, id est in carnali genitura sua permanent, et ad gratiam regenerationis non accedunt, qui omnes merito dispe-

reunt. Sequitur:

Facti sunt scilicet dispereuntes in Endor, et alii prædicti ut stercus terræ, id est, sicut stercus quod in stercore suo, vel facti sunt ut stercus terræ, id est velut putredo terræ : quia nihil nisi carnalis fecunditas processit ab eis. Ædificia enim erexerunt, opes multas collegerunt, et similia quæ carnis timum sunt, studnerunt facere. Vel aliter : Facti sunt ut stercus bonæ terræ, id est bonam terram fecundam fecerunt, quia pro eorum damnatione boni studio-iores et cautiores effecti sunt. Juxta illud: Lætabitur justus cum viderit vindictam, manus suas lavabit in sanguine peccatoris.

Pone principes corum sicut Oreb et Zeb, et Zebec et Salmana. Quia facti sunt stercus terræ, ideo, Domine, pone (pro depone) principes corum sicut deposuisti Ureb, et Zeb, et Zebee, et Salmana. Oreb interpretatur siccitas et ideo per Oreb intelliguntur sicci, id est steriles in operibus bonis, qui sunt sine aspersione affectionis et charitatis. Zeb lupus interpretatur : per lupum vero rapaces intelliguntur, qui, ut ait Apostolus, regnum Dei non possidebunt. Zebee interpretatur victima lupi; hoc sunt illi in quibus C maxime delectatur diabolus, et qui cibus sunt serpentis. Serpenti enun dictum est: Terram comedes. Salmana umbra commotionis interpretatur. Iloc sunt illi qui aliquando sub umbraculo quodam esse, et a vitiis cessare videntur, sed statim relabuntur in ca: quia ita instabiles sunt velut umbra a vento commola. Ad tempus enim credunt, et in tempore tentationis recedunt.

Omnes principes eorum qui dixerunt : Il æreditate possideamus sanctuarium Dei. Ita dico ut deponas principes illorum, ut et omnes et sicut rotam eos ponas, hoc est quod dicit : Omnes principes illorum scilicet superiorum, qui dixerunt, id est qui hoc dicere præsumpserunt : Possideamus sanctuarium Dei, id est, populum Dei qui se sanctum facit pro hæreditate, hoc ipsum devocemus, et nobis consociemus, ut doctrinis nostris tanquam eum excolamus : illos, inquam, omnes, Deus meus, pone ut rotam, et sicut stipulam unte faciem venti. Rota a posterioribus sur- D git, et in antériora deprimitur, sic et hic dicitur : Pone illos in rotam, id est, ita crescant in terrenis, quæ posteriora dicuntur, ut ipsum incrementum sit ers ad dejectionem, et ad defectum in anterioribus, id est, in æternis; prosperitas enim stultorum perdet eos. Stipula quoque, quæ levis est et arida, facile tollitur a vento; sic et hic dicitur non optando, sed prophetando : ut illi sicut stipula ante fuciem venti, id est, facile omni vento doctrinæ circumlerantur, et ad omnes tentationes sint inconstantes.

Sicul ignis qui comburit sylvam, et sicul flumma comburens montes : ita persequeris illos in tempestate tua, et in ira tua turbabis eos. Quasi dicat: Hæc inquam facias illis in præsenti; in futuro autem persequeris illos in tempestate tua, et turbabis eos in ira tua. Tempestatem dicit vim magnam illam discretioms, que m illa magna tritura separabit grana a paleis, agnos ab hædis. Ira vero est ista ratio vindictie,

non trascetur, quia de en dictum est : Tu, Domine Sabaoth, omnia cum tranquillitate judicas. Persequeris, inquam, et turbabis ita, id est, com tam valida vi, sicul ignis ille validus est, qui comburit sylvam, et sicut flamma illa quæ comburit montes. Ubi enim ignis majorem materiam habet quam in sylva, ibi validior est. Item flomma in editioribus focis, ubi ventus prævalet, majores vires habet. Vel aliter : Persequeris illos, et turbabis ita fortiter, sicut merito eos debet turbare ignis, id est furor tuus, qui comburit, in est, punit in eis sylvam, id e t sterilitatem; loca enim sylvestria sunt sterilia. Et sicut flamma, id est, ira tua, comburens in eis montes elationis. Quod est dicere: ita graviter punies eos, sicut merato puniendi sunt idi, qui ab omni justitia sunt vacui, quod per sylvam notatur : et qui omni superbia sunt repleti, quod per montes intelligitur.

Imple facies corum ignominia: et quærent nomen putrescit in terra. Quia computruerunt velut jumenta B tuum, Domine. Dico quia persequeris et turbabis cos in futuro. Quorusadam autem qui respicere votunt, imple facies corum ignominia, hoc est infamia; hoc est, fac eos recognoscere quam infames fecerint eos apud te peccata, ut pœniteant. Et vere facies, quia, o Domine, conversi ad te, qui prius quærebant nomen suum, quærent nomen tuum propter se tantum, non propter aliad. Qui autem (quasi dicat) id nolunt, erubescant tandem vere dicentes: Nos insensati a stimabamus vitam illorum insaniam, etc. Et conturbentur per districtam sententiam conturbatione eunte in sæculum sæculi, id est, æternaliter, et in illa turbatione consundantur, id est, consusibles se reco-gnoscant, et tamen in eadem consusione percant. Pœnitebunt enim, sed infructuose; et ideo (quasi dicat) hæc eis contingant, ut qui nunc cognoscere nolunt, saltem tunc cognoscant quia hoc nomen Dominus tibi soli proprie convenit. In te enim solo verum est dominium, quia tu non indiges servo, ut Psalmista testatur dicens: Bonorum meorum non indiges. Et cognoscant etiam quia tu solus es altissimus, id est, potentissimus in omni terra tam damuando quara salvando. Non enim impotentior es in damnatione malorum quam in remuneratione bono-

# IN PSALMUM LXXXIII.

In finem pro torcularibus filiis Core, psalmus. ARGUMENTUM.

Reversos de Babylone prædicit quasi loca omnia circuire, ac recordari priscæ solemnitatis, desideratorumque per multos annos locorum vix aliquando posse consideratione satiari. Aliter vox Christi de Ecclesia.

# EXPLANATIO.

Tres pro torcularibus, id est, sanctæ Eccles æ passionibus psalmi titulantur, octavus, octuagesimus, et octogesimus tertius, ubi octonarius et octogenarius numerus spem futuræ resurrectionis cum denario vitæ æternæ significant, quæ Ecclesiam post pressuras qua cella vinaria post torcular exceptura est; et hic est finis ille beatissimus, qui cunctis quie pro torcularibus sunt præscriptionibus inseritur; quod autem octogesimus tertius extremus est psalmus, qui pro torcularibus prænotatur, hoc ostendit in visione sanctæ Traitatis resurrectionem Ecclesiæ consecrari, quando videbatur Deus deorum in Sion. Filii Core, filii crucis sunt, ut supra dictum est; vel, sicut Arnobius exponit, cum in priore psalmo confusi fuerint, et experierint qui, occupare volentes sanctuarium Dei, dabant fastidium charitatis, cæterarumque virtutum impedimenta gignebant, regnante in nobis Domino, qui eramus litti Core prævaricatoris, hoc malo patre a terra devorato Dei fi:ii efficiamur; et qui ante ignem alienum a Deo libid.nia et avaritize ferre cogitavimus, nunc igne amoria di vint succensi dicimus: Quam amabilia sunt tabernacula tua, Domine virtutum? hunc Arnobii sensum A videtur juvare, quod primo, secundo et tertio loco, ubi filii Core præscribuntur, intellectus simul ad-nectitur; sed et ipso tertio loco quasi d'ligentiori examinatione correptis Core filiis, ita scribitur : Pro his gul commutabuntur filiis Core ad intellectum. Filii Core in prima fronte psalmi inastimabile sibi desiderium demonstrant Ecclesiæ. Secundo modo beatum esse profitentur, cui Dominus præstat auxilium, eumque ad confessionis facit gratiam pervenire. Tertio multo præstantius dicunt esse, in domo Domini abjectum habitare, quam percatorum tabernacula cum quibuslibet mundi honoribus introire.

#### COMMENTARIUS.

Ouam dilecta tabernacula tua. Pro torcularibus filiis Core psalmus. Intitulatur psalmus iste pro torcularibus; sed quia nihil sequitur in psalmo de torculari vel de lacu, aut de cæteris instrumentis visibilium torcularium, vult nos Spiritus Dei quærere R et intelligere alia torcularia. Quid ergo in visibilibus torcularibus flat recordemur, ut quomodo idem flat in spiritualibus, id est, in Ecclesiis Dei, recognoscamus. Uva pendet in vite, et oliva in arbore, pro quibus duobus fructibus solent torcularia parari. Et dum ava pendet in vite, et aliva in arbore, fruuntur libero aere. Nec ante expressionem est uva vinum, ant oliva oleum. Sic sunt homines, quos Deus prædestinavit conformes fieri imaginis Filii sui, qui præcipue in passione magnus botrus est expressus. Isti ergo homines antequam accedant ad servitutem Dei. fromtur in hoc saxulo deliciosa libertate, tanquam uva libero aere dum pendet in vite. Sed quia scriptum est : Fili, accedens ad servitutem Dei, sta in justitia, et tremore, et timore, et præpara animain tuam ad tentationem, quisquis ad servitutem Dei accesserit, recognoscat se ad tercularia venisse. Contribulatur enim, conteritur, comprimitur, exuitur carnalium desideriorum integumentis tanquam vinum a vinaceis. Sed quia hoc non fit nisi depressura, ideo Ecclesia præsentis temporis dicuntur to culari; additur in titulo Filiis Core, quia qui sunt in torcularibus, filii sunt Core. Core enim interpretatur calvus. Calvus enim dicitur Christus, in loco Calvariæ crucilixus; et filii Christi dicuntur imitatores passionis, ergo torcularia sunt Christianorum. In torcularibus autem, id est, in pressuris constituti, ad hoc tribulamur, et ad hoc conterimur, ut obliviscaniur amorem mundaporum, et deponamus amorem reruin terrenarum, et attendamus peregrinationem, tribulationem, tentationem et multiplicem laborem, et incipiamus quærere requiem quæ non est hujus vite, id est, requiem sine tine et sine labore. In pressuris ergo constituti hanc vocem edamus, et desiderium nostrum præmittamus, dicentes:

Quam dilecta tabernacula tua! Domine virtutum: concupiscit et deficit anima mea in atria Domini. Cur meum et caro mea excultaverunt in Deum vivum. Taproprie, quia in ea ad tempus militatur; aliquando ctiam ponitur pro cœlesti aula, ubi sine fine militatur et habitatur, volut hic. Et est dicere : Domine etiam virtutum supercolestium, aut virtutum, id est, exercituum per vim agentium. Tabernacula tua superna quam dilecta! id est, quam dulcia sunt, et quam jucunda! Iste qui bic loquitur janı erat in quibusdam tabernaculis Domini, ubi erat tribulatio, angustia et pressura; et desiderabat, suspirabat, et quodammodo per carnale desiderium dilfluebat in illa tabernacula, ubi nulla est pressura. Et ideo sequitur: Anima mea concupiscit, et concupiscendo deficit a se, ut preficiat in te ita, quod pertingat in illa atria Demini; atria ubi nulla est pressura. Nam et uva delicit a se in torculari in vinum, de torculari in lacum, de lacu in cellarium, ubi in magna quiete servatur. Et hic desideratur, ibi capitur; hic suspiratur, ibi læta-

tur; bic gemitur, illic gaudetur.

Et sient metuendum est, dum uva est in torculari, ne a feris vel ab avibus comedatur, sic iste qui bic loquitur in tristitia erat et magno timore, dicens: Concupiscit et deficit unima mea. Nondum enim habebat quod desiderahat, sed tamen non sine gaudio erat. Gaudebat enim in spe, etsi nondum in re. Sicut ait Apostolus: Spe gaudent, in tribulatione patientes, cum omni patientia exspectantes. Toleretur namque quod differtur, quia cum venerit, non aufertur.

In quo autem gaudio esset, subsequenter ostendit dicens: Cor meum, id est, anima mea, quia jam in vanitate eam non accipio, et caro jam mea, quia non concupiscit adversus Christum, attendentes multiplicem defectum summ, exsultaverunt, id est, exsultando per spem iverunt in Deum vivum, id est, in illum divinum habitum immortalitatis et impassibilitatis, ubi nulla miseria, nullus defectus, et ubi vere vivit; hic enim non vere vivit, ubi una tantum hora nascendi, cæteræ moriendi.

Etenim passer invenit sibi domum, et turtur nidum, ubi ponat pullos suos. Duobus præmissis, duo alia reddit in similitudinibus avium. Et animam dicit passerem, propterea, quia passer querula avis est, et cauta a laqueis, et exercet se in pennis. Et anima quæ hic ingemiscit, attendendo tristitiam et laborem peregrinationis, et cavet sibi a deceptionibus diaboli, non acquiescendo concupiscentiis carnis, et quæ exercet se in pennis, quibus ad alta tollatur, id est, in virtutibus bujus vitæ, scilicet, in fide, spe, charitate; hujusmodi, inquam, anima avolando de terra, et in coelestibus conversando, invenit sibi ibi domum, in qua semper maneat, et omnem miseriam suam finiat.

Turturem vero comparat carni, quia sicut turtur pro cautu gemitum habet, ita ad carnem propter multiplicem et infinitum defectum suum pertinet semper ingemiscere. Cui turturi dat pullos, quia carnis est opera misericordiæ facere, ut nudum vestire, esurientem pascere, infirmum visitare, et cætera talia facere. Isti autem pulli non usquequaque sunt ponendi, ne conculcentur et pereant, sed in nido, id est, in fide et societate catholicæ Ecclesiæ. Extra quam veri sacrificii locus non est, quia et pagani sæpe faciunt opera misericordiæ; sed quia non habent nidum, ideo conculcantur et percunt opera eorum. In hujus carnis operatricis persona pont Apostolus mulierem quamdam, cum dicit: Adam non est seductus, mulier autem a serpente seducta est; postea vero consensit el Adam, et seductus est. Sic et mulier nostra, id est, caro nostra, decipitur a serpente, quando per incentorem diabolum commo:a titillatione, quæ in nobis est, carnalia desideria et il iciti motus insurgunt. Quibus si mens et ratio consenserit, ecce vir etiam seducitur; si autem ratio carnalia desideria refrenaverit, et illicitos motus bene rexerit, et uxorem suam sub jure suo habuit, quia caput mulieris vir, viri vero caput Christus, ut bernaculum aliquando dicitur præsens Ecclesia, et D ait Apostolus. Ecce mulier, id est, caro, incipit pullos babere, id est, opera misericordiæ facere, et sic salvatur. Quod Apostolus subsecutus ostendit, cum dieit : Salvabitur autem per filiorum generationem. Quod autem pulli illi non usquequaque, sed in fide et societate catholicæ Ecc.esiæ sint ponendi, ostendit cum dicit : Si perseveraverit in fide et dilectione cum sobrietate. Ut autem habebimus unde pullis nostris nidum colligeremus, Dominus noster leno carnis indutus ad nos descendere dignatus est, quia hæc est fides vera, scilicet, Verbum incarna-tum, passum, mortuum, et resuscitatum, et cætera talia. In qua fide pulli nostri non percunt, sed proficiunt. Et notandum quod animæ propter manentem mansionem in cœlo domum dat, carni vero dat nidum, qui ad tempus tamen inhabitatur, deinde descritur, quia et fides et opera misericordiæ quam caro facit temporalia sunt. Cum enim venerit species, peribit fides, nec opus erit misericordia, ubi

nulla erit miseria. Littera autem sic legitur. Quasi A lex peccatum demonstrare, sed non potuit auferre, dicat: Vere anima mea et caro exsultaverunt in Deum vivum, quia anima mea ens passer, invenit sibi domum, et caro mea ens turtur invenit sibi nidum, ubi reponat pullos suos. Et (quasi dicat) quæcunque caro talis est, exsultanter transiit in Deum vivum. Qui sit autem nidus ille, de quo dicit, prosequitur dicens:

Altaria tua, Domine. Altare locus est ubi superponuntur vota nostra, ut Deo sint acceptabilia. Et ideo altaria ponuntur pro fide, quæ in nobis debet priecedere, et postea superædificari bona opera, altoquin ingrata et inutilia. Littera sic legitur: Turtur, inquam, invenit nidum, scilicet invenit altaria tua, id est, fidem tuam et cætera ecclesiastica instiima. O Domine, etiam virtutum, Rex meus et Deus meus, id est, qui me regis, ad hac altaria invemenda, sicut et creas me.

Beati qui habitant in domo tua. Iste qui hic loquitur positus in pressuris, et suspirans in illa tabernacula, ubi nulla erit pressura, cum quodam stupore et admiratione dicit: Beati vere, et inessabiliter beati, o Domine, sunt, pertingentes in atria tua, ubi nulla pressura, nulla miseria. Et notat duplicem beatitudinem illorum, scilicet, et in habendo et in agendo. In habendo quidem, cum dicit: Qui habitant in domo tua supercœlesti, in qua, scilicet, et mansio æterna et lætitia sine tristitia. Quia nullus ibi pauper, nullus miser, nullus in rinus, nullus egenus, denique nullus nisi summa felicitate repletus. Agendi vero beatitudinem notat cum dicit: Laudabunt te in sæculasæculorum, id est, æternaliter. Ne dubites ne possis illum laudare, quem non poteris non amare. Insatiabilis est pulchritudo, et ideo amor sine tædio.

Beatus vir. Quasi dicat: Non solum beati in patria, sed etiam beati in via et in militia. Nam omnis ille est beatus, et tantum vir, id est, viriliter agens, nisi femina, cujus auxilium est abs te, id est, quem tu adjuvas. Num per auxilium tuum disposuit ascensiones, id est, gradus non corporales, sed in corde suo, C id est, spirituales; et hoc in valle lacrymarum, id est, in præsenti vita, quæ lacrymosa est et mis:ra. Ibi enim lacrymatur, ubi seminatur; ibi lætatur, ubi colligitur. Ascensiones dico in illum locum perducentes, quem ipse Deus posuit, proposuit omnibus petendum. Quem, scilicet, locum oculus non vidit, nec aur.s audivit, nec in cor hominis ascendit. Vel aliter: Disposuit ascensiones in valle lacrymarum in loco, scilicet, illo quem ipse miser homo prævaricando sibi posnit, id est, fecit. Vel etiam quem Deus posnit quasi ad stadium omnibus, scilicet, ut in eo com vitus et spiritualibus inimicis confligeremus. Militia enim vita hominis super terram. Ascensionis vocat virtutes agendæ vitæ necessarias, scilicet, fldem, spem, charitatem. Et has etiam quatuor principales virtutes, scilicet, prudentiam, justitiam, temperantiam, fortitudinem, et quæ sub illis sunt. Prudentia est, qua discernimus inter bonum et malum; justitia est, qua cuique tribuimus quod debemus, ut, sicut ait D facias nos de Jacob Israel, id est, ut simus videntes Apostolus: Nemini quidquam debeatis nisi vos invicem diligatis; temperantia est, qua libidinem et omnes carnales concupiscentias refrenamus; fortitudo vero est, qua adversa tolerantur. Et hæ virtutes præsentis tantum sunt vitæ, non futuræ. Non indigebimus prudentia, ubi nulla incurrerunt mala; neque justitia, ubi nihil lit injuste; nec temperantia vel tortitudine, ubi concupiscentia nulla, adversitas nuila.

Etenim benedictionem. Ostendit quomodo ille cujus est auxilium a Domino disponere potuerit, ascensiones scilicet, quia adjutus est a sublevante grata. Namque lator legis dubit benedictionem, hoc est, Do minus, qui dedit legem deprimentem, dabit et gratiam sublevantem. Lex ideo dicitur deprimens, quia non potnit salvare, sed peccata tantum ostendere. Unde ait Apostolus: Si enim data esset lex, quæ posset vivificare, vere ex lege esset justitia. Potuit etiam quod idem Apostolus ostendit dicens : Occasione enim accepta, peccatum per mandatum operatum est in me omnem concupiscentiam, et reliqua. Et ita lex quidem producebat infirmos, sed non sanabat ens. Si-cut et quinque porticus illæ circa probaticam piscinam infirmos quidem producebant, sed nullum sanabant. Aqua quinque porticibus cincta est gens Judæa quinque legalibus libris conclusa. In hanc aquam descendebat angelus Domini de cœlo, et turbabat eam. Et quisquis unus prior descendebat in turbatam aquam, sanabatur. Similiter Angelo magni consilii descendente de cœlo, aqua, id est gens, turbata est in tantum, quod etiam phrenetici medicum occiderunt. Intelligitur autem per aquam illam turbatam passio Christi, quæ facta est ex turbatione illa. In cujus passionis humilitatem si quis credendo descenderit, et unus suerit non divisus, quia Ecclesia non habet schisma, ille vere per filem, id est, per aratiam sanabitur, quia non potest sanari per porticum, id e t, per legem. Et ideo dicitur gratia sublevans, quam gratiam vocat benedictionem, quia contulit multas virtutes. Alii enim datus est sermo scientia, alii prophetia, alii linguarum genera, etc. Et quasi dicat : Quid autem eis per illam benedictionem? Respondet: Multum quidem, quia per eam ibunt de virtute actionis, quæ non est una, sed multiplex, ut supra dictum est, in virtutem contemplations, id est, usque ad contemplandum Christum, qui est Dei viraus et Dei sapientia; per quam unam virtutem, alias enim virtutes contemplationis habebunt, scificet, charitatem perfectissinam, ut aternaliter Deum landent, et immortalitatem, et impassibilitatem, et similia, et in quam virtutem ibunt, determinat dicens : quia videbitur in Sion supercœlesti Deus deorum, id est, Christus Christianorum. Qui dedit eis potestatem filios Dei fieri, his qui credunt in nomine ejus.

Domine Deus virtutum. Iste qui hic loquitur ex recordatione gandiorum rediens ad sua superiora, scilicet ad torcularia, quia vidit quod jam præcesse-rit spe, et ubi adhuc sit in re, et quia adhuc est tempus orandi, nondum laudandi, et tempus ge-mendi, nondum gaudendi, ideo orat et dicit : Demine Deus etiam virtutum, exaudi orationem meam; percipe, dico, etiam auribus, id est, ita eam audias, ut per effectum te eam percepisse attentissime ostendas, tu qui es Deus Jacob, faciens de proficiscentibus pervenientes. Quasi dicat: Tu, Domine, qui secisti de Jacob Israel, sac de me proficiscentem ut videam Deum deorum in Sion.

Protector noster. Exaudi, inquam, orationem meam, Deus Jacob, tu, dico, Deus protector noster, id est, qui nos in via protegis non tam lumine nocturno quam etiam obumbraculo diurno. Aspice nos per misericordiam, et qui prius despexisti nos in facio nostra, respice in faciem Curisti tui, id est, respice in nos, in quibus jam apparet facies Christi tui, ut Deum deorum in Sion.

Quia melior est dies unus. Ideo oro ut facias de Jacob Israel; quia dies que semper est una in atrics tuis supercœlestibus, dies, scilicet, sine fine, quia sine ortu et occasu, quæ nec præceditur hesterna, urgetur crastina, est melior super millia, id est, longe plus quam multa millia dierum nostrorum. Appetunt miseri homines millia dierum: contemnant milia dierum, et appetant unam diem, quia una dies melior est multis millibus dierum.

Elegi abjectus esse. Et quia una dies melior est, ideo ut pertingerem ad illam unam diem, elegi abjectus, id est, humilis et despectus esse in domo Dei mei, id est, in præsenti Ecclesia, quæ dicitur etiam per simile sicut et tabernaculum, magis quam habitare, id est, quam divitiis abundare, et regnare in tabernaculis, id est, in satietate peccatorum, etiam si ibi possem habitare, id est, perpetuo manere. Intellexit quia omnis qui se exaltat humiliabitur, et qui se humiliat exaltabitur. Et vidit humilitatem præcipuum et altissimum gradum ascendendi ad summa divina, quia aliter in divinis est quam in humanis. In humanis guippe quisquis vult ad alta ascendere, oportet ut non deprimat, sed extollat se quantum potest; in divinis vero quantum quisque humiliorem se facit, tanto magis ad alta proficit. Et quia hoc iste vidit, ideo humiliari, et abjici elegit potius quam aliquid mundanum ; humilia enim tu te, et dicet tibi ille qui

te invitavit : Amice, ascende superius.

Quia misericordium et veritatem. Ideo elegi ego esse abjectus, quia Deus diligit dare abjectis et humilibus misericordiam et veritatem. Et primo quidem misericordiam dat peccata remittendo, veritatem vero dabit in remuneratione, quando, scilicet, credentibus quæ promisit reddet. Quod antem hoc ordine misericordia et veritas accipienda sit, Apostolus in se et persecutor, injuriosus, misericordium consecutus sum: ut in me primo ostenderet Dominus Jesus Christus omnem longanimitatem in eos qui credituri sunt ei in vitam æternam. Quis ergo dubitet quæcunque peccaia sibi posse remitti, cum tanta scelera Apo-stolo videat esse remissa? Postea vero jam propinquus passioni dixit : Bonum certamen certavi, cursum consummari, fidem servavi. In reliquo repisita est mihi corona justitiæ, quam reddet mihi Dominus in illa die justus Judex. Quasi dicat : Dedit jam misericordiam, reddet et coronam, quia dator est indul-gentiæ, debitor vero coronæ. Non quod aliquid de-beat, sed quia ipse promittendo debitorem se fecit. Et vere (quasi dicat) diligit Deus veritatem dare tandem, quia post datam misericordiam dabit gratiam, id est, perseverantiam; et sic tandem dabit gloriam, eoronam, immortalitatem et impassibilitatem.
Non privabit bonis eos. Vere dabit gloriam, quia

non privabit a veris bonis, imo multipliciter ditabit eos Deus, qui ambulant, id est, qui in præsenti de- C lectantur, et sponte sua sunt in innocentia. Vera enim innocentia est, quæ nec sibi nocet, nec alteri. Et quia bona illa inexplicabilia sunt et inenarrabilia, ideo cum stupore et admiratione exclamat: Domine virtutum, beatus vere et inexplicabiliter est homo ille qui sperat in te, id est, qui abjicit et humiliat se, toram spem suam et omnem laborem suum ponendo

in te.

# IN PSALMUM LXXXIV.

# In finem filiis Core psalmus David. ARGUMENTUM.

Et hic quoque reditus quisi ex persona ipsius populi, rogans ut edicta regalia de reversione captivorum divinæ gratiæ accensione firmentur. Aliter vox apostolica ad novellum populum.

#### ENPLANATIO.

Nic psalmus de primo Salvatoris adventu locutus, illorum personæ congruit qui sincera ei mente credide- D rant. In prima parte psalmi propheta Domino breviter gratias agit, quonium de illa antiquitate Judaica nationis pervenit populus ad culturum Domini Salvatoris. Secunda refert quemadmodum tram suam Dominus in populo Judworum mitigare dignatus est, expetens adventum Christi, in quo humana cæcitas fidet lumen accepit. Tertia parte ad seipsum verba convertit, it prophetiæ epiritu incarnati Verbi pradicat ad-

#### COMMENTARIUS.

Benedixisti, Domine, terram tuam. In finem filiis Core. Hæc verba referuntur in finem, id esi, in Christum, ad qu. m si tendimos, non aberrabimus, quia ipse veritas est, ad quam festinamus; ipse via est, per quam currimus. Proponunt autem filiis Core, id est, filiis Caim, non ut eum irrideamus, sed ut ante eum ploremus. Insensati quidam pueri calvum irriserunt, et a bestiis devorati sunt; irri-

iste qui hic loquitur istud quod in Evangelio legitur, A serunt et phrenetici Judæi illum calvum qui in loco Calvariæ erucilixus est. Nos autem si in ipsum credimus, filii ejus sumus. Nobis antem Paalmus iste cantatur, qui inseritur filiis Core. Filii enim sponsi, id est, calvi sumus. Ille quippe sponsus jam dedit sponsæ suæ arrham, scilicet, sanguinem suum, quo nos redemit, et Spiritum sanctum, quo nos locupletavit, interim in hac peregrinatione adhuc reservans nobis occultas divitias suas. Cantat autem Propheta tanquam præteritum, quod per Spiritum sanctum prævidebat futurum, quia et quod futurum est, in Dei dispositione jam factum est. Et cantat de primo adventu Dom ni nostri Jesu Christi, commendando nobis illum, ut attendamus quam innumera beneficia et dona, et quantam gloriam Deus Pater nobis contulerit, illum mittendo, et pro nobis victimando, ut non simus iugrati, et idoneos nos præparemus tantis beneficiis, et dicit ita: Domine, maledixisti terram, id est, humanam naturam in primo: beneipso ostendit dicens: Ego qui prius sui blasphenus B dixisti autem cam in secundo, sactam tuam, id est, et persecutor, injuriosus, misericordium consecutus a Verbo tuo assumptam. Et benedicendo avertisti captivitatem a Jacob. Quanquam per Jacob significe. tur populus ille qui in terram promissionis inductus est, et qui sæpe prius propter peccata sua captiva-tus est et liberatus; tandem vero quia phrenetici medicum suum occiderunt, captivati, et per totum mundum dispersi sunt ; plerumque tamen et verus posterior populus, id est, populus gratiæ, per Jacob designatur, quia Jacob dedit præsentia pro futuris. Et quia dictum est quod Major serviet minori, et item: Non enim qui secundum carnem, sed qui fili promis-sionis sunt, reputantur in semine. Qua omnia proprie pertinent ad posteriorem populum. In hujus ergo designatione Jacob hic ponitur, et accipitur hic captivnas. Nulla, inquam, ille tantum populus captivus tenebatur, sed illa, inquam, totum bumanum genus per prævaricationem primi parentis sub principe diabolo captivum tenebatur, venundatum sub peccato; a qua captivitate liberavit jam Dominus quodammodo Jacob, remittendo peccata, et tandem vere liberabit. Quod autem adhuc in captivitate simus, Apostolus ostendit dicens : Condetector legi Dei secundum interiorem hominem, video autem aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis meæ, et captivum me ducentem in legem peccati et mortis. Quis autem sit liberator ab hac captivitate exclamans ostendit: Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis hujus? Gratia Dei et hoc per Jesum Christum. Per hunc enim Mediatorem aversio ista captivitatis, de qua hic dicitur, facta est. Agnoscamus ergo captivitatem nostram, confiteamur captivitatem nostram, et liberabimur. Qui enim non intelligit hostem, non invocat libertatem, et sic non liberabitur. Remisisti iniquitatem, avertisti, inquam, captivitatem hoc modo, scilicet, quia iniquitatem, id est, peccatum plebis tuæ, quod causa fuit captivitatis, remisisti. Quasi enim intensum erat peccatum, cum et ipso peccato et pœnis peccati opprimebamur; remissum vero est, quando ipsum percatum per fidem et donatum fuit, et sola poena peccati remansit. Et ita dico remisisti, quia operuisti per fidem omnia peccata eorum, et actualia, et originalia. Non ut non videres ea, qui vides omnia, sed ut non punires ea. Et ideo dico operuisti peccata, quia omnem iram luam, scilicet, et iram in actualia, et iram in originalia, mitigasti, per hoc, scilicet, quia non in æternum punies. Manet autem ira, quia flagellas omnem filium quem recipis; et ita dico mitigasti, quod convertisti te ab ira consecutiva indignationis tuæ. Quasi indignatio Dei fuit, quando Adam manum ad illicita extendit. Quam indignationem secura est ira, id est, multatio pœnæ. Et sicut vita prior Adæ æterna fuit conditione, scilicet, si non peccaret, ita postquam peccavit, ira Dei fuit super eum æterna conditione, scilicet, si non resipiscerei; ab hac ergo ira averut se Dominus, scilicei, in æternum, si pæniteret. Converts nos, Deus. Quo modo qui prius dixit

avertisti, dicit nunc Converte nos, Dens, et averte iram A nobis videndum salutare, id est, Salvatorem tuum, tuam? Sed nulli hoc inconveniens videtur, quia enim Quasi dicat : Novimus Christum tuum, videmus per spiritum vidit futurum, ideo prænuntiavit futurum; quia vero adhuc factum non erat, ideo nunc orat ut fiat, dicens ita: O Deus, tu conversus ad nos converte nos, quia es salutaris noster, cujus sola salvamur gratia, non per merita nostra; et convertendo nos averte iram tuam a nobis.

Nunquid in æternum. Vere avertes iram tuam. Nam in æternum non irasceris nobis, et nunquid irasceris? Utique non. Ex ira Dei mortales sumus, et ex ira Dei in terra in egestate et labore panem mostrum manducamus; hoc enim audivit, quando peccavit; qua in Adam omnes morientur. Ille Adam nos eramus, et quod ille audivit, secutum est et nos; non chim eramus adhuc nos, sed in illo eramus. Et ideo quidquid illi evenit, boc secutum est nos ut moreremur, in illo quippe omnes fuimus. Ea enim peccata parentum non pertinent ad filios, quæ faciunt jam natis filiis. Jam enim filii ad se pertinent, B et parentes ad se; ideoque si nati filii tenuerint malas vias parentum suorum, necesse est ut portent et merita eorum. Si autem se mutaverint, et parentes malos imitati non fuerint, incipiunt jam habere soum meritom, et non meritum parentum. Usque adeo autem si te mutaveris, non obest tibi iniquitas patris, ut nec ei obsit, si te immutaveris. Et quia omnes in Adam fuimus, et quidquid illi evenit secutum est et nos ut moreremur, ideo quidquid caro nostra ad hanc mortalitatem accepit, ab illo deduxit, fragilitatem, scilicet, carnis, tormentum laboris, vinculum mortis, laqueos tentationis; hæc enim omnia in carne nostra portamos. Et hæc est ira Dei, quia est vindicia Dei. Quoniam antem futurum erat ut novi efficeremur credendo, et immortalitas nostra in resurrectione absumeretur, et novitas totius hominis per Christum reformaretur, ideo propheta, qui per Spiritum noc prævidit, dicit: Nunquid in eternum irasceris nobis? Utique non. Aut extendes iram tuam, scilicet, ut non æternaliter punias, a generatione carnali in spiritualem generationem? Utique non. Carnalis emm generatio mortalis fuit propier iram. Ista vero, id est, spiritualis, immortalis est in spem per misericordiam. Et quia nos nihil habebamus per quod nobis possemus conferre conversionem, ubi ipse revocaret nos aversos, nos fugitivos, ideo propheta ostendens non solum vivificationem nostram, sed etiam beneficium conversionis attrihuendum ei esse, dicit: Deus, tu conversus. Quod sic continuatur: Vere non extendes iram tuam in hanc generationem, quia tu, Deus, conversus ad nos, non nes ad te, convertes nos, et sic vivificabis nos interius et etiam exterius per spem. Et ideo plebs jam non tua, sed sua, merito lætabitur in te, et bono suo lætabitur in te, quæ prius malo suo læta-batur in se. Quærendo enim gaudia in se, omnem luctum invenit de se. Quisquis ergo secure vis læaut cliam in claritate hujus lucis, sed in illa luce D gnoscess Dann crant au converti cor, colætare quæ de se dicit: Ego sum lux mundi; hoc enim dicens vocat le, vocatum convertit, conversum sanat, tibi sanato Liberatorem tuum os-

Ostende nobis, Domine. Et ut lætentur in te, ideo ostende, id est, notifica nobis, Domine, in præsenti illum qui non solum misericors, sed ipsa misericordia emphatice est dicendus, quia multa per eum exhibita est mundo misericordia. Felix ille cui Dominus ostendit misericordiam suam. Non enim potest amplius superbire, quia dum ostenditur ei misericordia, docetur intelligere nihil se boni habere, msi ab illo quod est omne bonum nostrum : illud ntique bonum, quod nemo auferre potest, si tu tibi non auters. Quadquid enim corpore possides, potest t bi aliquis aulerre; Deum autem, quem corpore possides, nemo potest tibi auferre. Ostende nunc (inquam) nobis misericordiam tuam; et taudem da

Christum tuum, non sicut illi viderunt qui eum crucifixerunt, sed sicut angeli vident et gaudent. Da ergo nobis salutare tuum. Dedisti jam hominem hominibus, da Deum diis. Arroganter viderunt dictum de nobis quod simus dii, si propheta non dixisset : *Eyo dixi :* Dii estis, et filii Excelsi omnes. Filii quippe Dei sumus, et si nondum re, tamen spe. Spe enim salvi facti sumus. Spes autem quæ videtur, non est spcs. Quod enim videt quis, quid sperat? Si autem quod non vide. mus s, eramus, per patientiam exspectamus. Quid exspectamus? ut permanendo in fide videamus quod credimus. Juxta quod Joannes evangelista dicens : Charissimi, filii Dei somus, sed nondum opparet quod erimus. Cum autem apparuerit, similes ei erimus, et videbimus eum sicuti est. Et ipse Dominus in Evangelio : Si quis me diligit, sermonem mam servabit, et ego diligam eum, el manifestabo ei me ipsum. Manifestavit jam quidem carnem carni, sed non divinitatem. Et ideo carnem carni manifestavit, ut cor fide mundaretur, et illud impleretur : Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt.

Audiam quid loquatur. Ostende, inquain, misericordiam tuam, et ego, in quantum potero, idoneum me exhibebo, id est, cohibendo me ab omni strepitu sæculari, ut audiam , id est, ut intelligam quid Dominus loquatur in me per veritatem, id est, per rationem intus mihi præsidentem. Et ideo dico, ut aud:am quid in me loquatur, quoniam vere loquetur mihi per ipsam rationem, hoc, se licet, pacem bic, et pacem tandem super pacem venturam per misericord am surm super plebem suam. Ad hoc venit misericors ille, ut credentes in eum, et hic pacem in conscientia sua haberent, scilicet, litigium cum vitiis, concordiam cum moribus optimis, et tandem haberent pacem super pacem, id est, perfectam pacem, in quam non valebit oppositum. De qua per Isaiam dicitur: Dabo vobis solatium verum, pa em super pacem. Quod propheta per rationem a Spiritu sancto illuminatam vidit futurum, et ideo dicit ad nostram exhortationem: Audiam quid loquatur in me Dominus Deus, ut et nos colibeamus nos a strepitu sæculari. ut idem audiamus.

Et super sanctos suos. Ilic dividit plebem prædictam, scilicet, et in Judæos et in gentes; et vocat Judzos sanctos, id est, justificatos, quasi propter legem et prophetica scripia, et culturam veri Dei. Et est dicere : Dixi pacem venturam in plebem suam. Veniet autem hæc pax, et super sanctos suos. id est, Juda os, si convertantur ad cor; et præterca in omnes cos qui convertu dur ad cor, hoc est, in gentiles. Quamvis enim Judæi aversi essent a corde, quia Dominum non propter se, sed propter terrena colebant, gentes tamen magis aversæ a corde erant. quia etiam creaturam pro creatore colebant, et ideo quasi magis necessarum erat gentibus quain Judais aliud : in gentibus vero est converti ad cor, ut resculpendo quasi cor suum recognoscant creaturam inferiorem creatore, nec adorandam loco ejus. Et na per hæc visibilia ascendat ad contemplanda inviыbilia ipsius, sicut ait Apostolus: .

Verumtamen prope timentes eum. Quasi dicat : Pax quidem communis crat Judæis et gentibus, sed tamen ille per quem dabitur, propinquior erit Judæis; non quod gratia eis vicinior sit, sed quia carnem ex cis accepit. Et hoe est quod dicit: Verumtamen salutare, id est, salvator ipsius, scilicet Domini, per quem Salvatorem pax dabitur, crit prope timentes eum. Timentes Dominum vocat Judæos, quia et si timerent eum non propter se, sed propter terrena: tamen hæc non a dæmonns ut gentes, sed ab ipso solo petebant. Proce autem eos ideo fuit, quia inde patriar-

chm et prophetæ; inde sanctum verum, in quo bene- A vestigiis suis. Quantum enim ad hanc perfectionem dicendæ sunt omnes gentes; inde virgo Macia, ibi natus est Christus, et nutritus; ibi prædicavit, et miracula fecit. Et de hac etiam gente dixit : Non sum missus nisi ad oves quæ perierunt domus Israel. Exponit autem propheta qualiter prope accipiat. Quasi dicat: Dico esse prope ut gloria, id est, ut gloriosus ille per quem omnis gloriosus gloriscabitur, inhabitet in terra nostra, id est, carnem accipiat de gente nostra, et ibi inhabitet . juxta illud : Verbum caro faclum est, et habitavit in nobis.

Miserieordia et veritas. Habitabit, inquam, in gloria, in nobis : et in hac gloria, id est, in hoc capite glorioso obviaverunt (pro obviabunt) sibi misericordiu et veritas, id est, in ipso tanquam in angulari lapideconvenient duo parietes Ecclesia e diverso venientes, in woo tamen angulo convenientes. Per veritatem accipit illos quibus credita sunt eloquia Dei, scilicet Judwor, et quibus promissiones per carnalia vero illos, in quihus operata est gratia sola misericordia, non aliqua merita, id est, gentes. Non tamen quod aliquibus ex meritis gratia sit data, sed quia videbantur in Juda is propter legis observationem, quasi aliqua præcessisse merita, gentibus vero nihil salvatione dignum inesse videbatur. De quibus Apostolus : Gentes autem super misericordiam honorare Deum. Obviaverunt sibi tumen hi duo parietes in illo angulari lapide, quasi dicente capite : Illos aversos, illos revocate mihi fugitivos. Inveniant me quærentem se, qui noluerunt me quærere. Per quod autem hoc factum est? Per hoc scilicet, quia justitia et pax liæ dum virtutes osculatæ sunt se, id est, convenerunt in eis Judæis et gentibus. Multi oderunt justitiam, et volunt pacem habere ; sed necesse est ut si quis justitiam impugnat, pacem non habeat. Sunt enim hæ dum virintes quasi dum sorores, quia altera non vult venire sine altera. Si quis ergo justitiam offenderit, pacem non habebit; quia non veniet pax, si non præcedat justitia.

Veritas de terra. Ideo, inquam, justitia et pax in eis convenerunt, quia de terra de qua prius orta est falsitas, hoc est de ipsis hominibus, de ipsis nune orta est viriles, id est, confessio peccatorum vera. Quod autem veritas ad confessionem pertineat, Joannes apostolus ostendit dicens : Si dixerimus quia peccatum non kabemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est. Si autem confileamur, ipse fidelis et justus est, et dimittet nobis peccata, et emundabit nos ab omni iniquitate nostra. Et quia (quasi dicat) veritas de terra orta est, ideo justitia prospezit nos de ceelo, id est, de Deo: hoc est, justificatio coelestis data est nobis, tanquam si diceret Dominus : Parcamus huic homini, quia ipse non parcit sibi. Ignescamus ei. quia ipse non ignoscit sibi. Conversus est ipse ad

se puniendum, convertar ego ad eum liberandum.

Etenim Dominus dabit. Ideo dico justitiam prospexisse de cœlo, quia a nobis est omne malum. Inde vero nobis est omne bonum, etenim (pro quia) Do- D minus dabis benignitatem. Cum tu enim aliquibus peccata tua confiteris et punis, quodam modo similis ei efficeris: quia incipis odisse quod ipse odit, et diligere quod ipse diligit, et mox ipse benignitatem, id est, hanc suavitatem et lenitatem dabit tibi, ut tu qui prius delectabaris injustitia, delecteris justitia : et qui prius gaudebas in furtis, modo gaudebis in eleemosynis : qui prius in rapinis faciendis, modo in tua dando, qui prius in ludis modo in hymnis, et sic per catera. Dabit, inquam, Dominus benignitatem, el ita terra, id est, caro nostra dabit fructum suum, id est, faciet bona opera, scilicet opera misericordiæ: et propterea dico dabit, quia justitia, id est, hoc quod nos confitemur et punimus peccara nostra, quæ prima est homiuis justitia, ambulabit ante eum, id est, ante Dominum præparando viam, ci : et in via, id est, postquam talis via ei præparabitur, tunc ponet in nobis greseus suce, id est, conformabit nos

præcedit eum justitia prædicta. Nam ipse præcedit alio modo, quia principium est omnis bonæ actionis et cogitationis nostræ. Possunt quæ prædicta sunt ab Ostende nobis misericardiam tuam, partim alio modo legi, tanquam si sic dicat Propheta: Et ut plebs tua latetur in te, ideo Domine ostende nobis misericordiam tuam, et da nobis salutare tuum, id est, mitte salvatorem nob s quem missurus es, et ego in quantum potero. idoneum me tantis beneficiis exhibebo ab omni strepitu exteriori, ot audiam quid loquatur in me per veritatem intus mihi possidentem Dominus Deus, id est, quid exigat a me pro tantis heneficiis. Et ideo dico quid loquatur, quoniam vere loquitur, id est, exigit a me veram pacem, scilicet litigium habere com vitiis, et concordiam com moribus eptimis: pacem dico venturam super plebem, id est , quan-tum exiget etiam ab omni plebe sua. Et quæ sit illa plehs dicit, scilicet veniet per auxilia super sanctos facte fuerant, boc est Judicos : per misericordiam B suos, ab ipsis sanctificatos, et maxime in eos qui convertuntur ad cor.

Verumtamen prope timentes eum. Dico quis in Omnes qui convertuntur ad cor, erit pax : sed tainen salutare, id est, salvatio ipsius vera erit prope perfecte timentes eum timore casto. Perfecte autem timentes eum sunt, quibus etsi ipse ereator diceret, Ecce possidete æternaliter hæc vestra bona : tamen non illa ei præferent, quia potius propter se ipsum eum timerent, quam propter illa : tales vere non sunt omnes ad cor conversi. Et ideo bene separatim dixit : Salutere ipeius est prope timentes eum. Et ad boc est ibi, ut gloria immortalitatis et impassibilitatis : quæ in Adam nou inhabitavit, quia non perseveravit, tandem inhabitet etiam in terra, id est, in carne nostra. In qua gloria, misericordia et veritas obviaverunt sibi, id est, obviabunt sibi; quia tonc Deus veraciter implebit, quod prius misericorditer promisit; et hoc ideo, quia justitia et pax hic ante osculatæ sunt se, id est, osculabuntur se in hominibus. Et propteres esculabenter se, quis veritas, id est, ille qui non solum verus, sed emphatice ipsa veritas est dicendus, ortus est de terra, id est, de virgine Maria; et per illum dabitur hominibus justificatio colestis , quam cquitabitur pax vera. Et vere per illum dabi-tur justitia, quia Dominus pater per eum dabit be-nignitatem, id est, pecca orum remissionem, et spiritualis gratiæ ubertatem : et sic de terra nostra dabit fructum suum. Poss. nt et hi duo versus in hac lectione legi, sicut et in priori. Et vere terra nostra dubit fructum, quia justitia, id est, ille qui non solum justus, sed ipsa justitia est dicendus, ambulabit ante eum, id est, ante Deum patrem, conformando nos sibi , et sic friciendo viam in nobis. Et per banc viam accedendo ad nos ponet gressus suos, id est, perfecte conformabit nos affectionibus suis et voluntati suze.

#### IN PSALMUM LXXXV.

Oratio ipsi David.

ARGUMENTUM.

lpse David in angustia positus orat. Potest et Ezechiæ convenire ab Assyriis obsesso. Aliter vox Christi ad Patrem.

#### EXPLANATIO.

David significat Dominum salvatorem, sive quia interpretatio ejus manu fortis ac desiderabilis habetur, sive quia ex ejus stirpe carnem sumpsit, qui est super omnia Deus benedictus in sacula. Per totum psalmum orat Dominus Jesus Christus, in prima sectione dicens, quæ ipsi tantum probantur aptari. Secuuda pro membris suis, quorum ipse caput est, humilius Jeprecatur. Tertia ex sua iterum persona reloquitur, quod ad eum specialiter pertineut.

#### COMMENTABIUS.

Inclina, Domine, aurem tuain. Oratio David. Dominus

filius David secundum bumanitatem, Dominus autem A et creator David secundum divinitatem orat in hoc psalmo in persona David servi, et ex persona servi. Com enim unus Christus sit caput et corpus, quisquis in corpore Christi orat, quia unum quod com ipso est, in persona ejus orat. Orat autem præfatus David pro resurrectione sua exteriori, et pro suorum nunc interim interiori, tandem vero exteriori; non quod inse necesse habeat orare, sed ut nobis det formain orandi, sicut et exemplum vivendi. Et dicit ita: U Domine, inclina aurem tuam ad me, tanquam ad humilem, tanquam ad misericordia indigentem. Quasi dicat: Non erigo ego cervicem, inclina tu aurem. Intelligo enim le sursum, me deorsum; te in altitudine, me in humilitate. Inclina, inquam, aurem, et exaudi me, id est, per effectum ostende quod exaudieris me. Et debes exaudire, quoniam ego sum inops in me et in meis, id est, reputo insufficientem, et misericordia indigentem, et sum pauper, id est, humilis. Divitem enum et superbum Deus non exau- B non dulcis. Si autem attendamus quam sit misera dit. Ne tamen putet aliquis quod illos qui habent aurum et argentum, non exaudiat Deus. Abraham emim et Jacob et David multa possederunt, quos tamen Deus exaudivit, quia pauperes ejus erant. Umnis enim ille qui abjicit illud, unde posset superbire, et qui illud contemnit in se quod posset eum inflare, vere est pauper. De talibus enim pauperibus their Apostolus, scribens ad Timotheum: Præcipe divitibus hujus sæculi non sublime sapere, nec sperare m incerto divitiarum, sed in Deo vivo el vero, qui præstat nobis sufficienter omma ad fruendum.

Custodi animam meam. Quasi dicat : Ita dico exaudi me, ut custodias animam meam, ne ab obedientia recedut. Animam enim Adæ non custodisti, et ideo in obed entia non permansit. Et ideo dico ut custodias animam meam, quoniam sanctus sum. Forsitan videtur alicui hoc illi soli convenire, qui peccatum non fecit, et qui solus omnium peccatorum est non commissor, sed dimissor; sed certe convenit etiam membris suis. Indignum enim esset tam digno capiti C membra nisi sancta coaptari. Aliter autem ipse sanctus est, aliter nos. Ipse enim sanctus sanctificans, nos autem sancti sanctificati, sicut vit Apostolus: Sed hæc fuistis, sed abluti estis, sed sanctificati estis: et si quis membrorum de se dicat, quoniam sanctus sum, non hoc crit superbis clati, sed confessio non ingrati. Custodi, inquam, animam meam, et ut custodias, salium fac propter perseverantiam me servum tuum, sperantem in te, non præsumentem de se, quod facere denes, quia es Deus mens : non ego sum mihi Deus, id est, ex tuo nutu pendere volo, non ex meo, sicut voluit miser Adam. Miserere ergo mei, id est, meorum, Domine, resuscitando eos nunc interius, tandem vero exterius. Et debes misereri, quoniam ego clamavi, id est, irremisse operatus sum in eis, tendens ad te non ad aliud præmium, et hoc tota die, id est, assidue. Et ut miserearis, lætifica animam servi ini, quæ videtur contristata ab inimicis, resuscitando me exterius. Et ideo dico lætifica, quo- D niam, o Do nine, ego non depressi ad terrena, sed levavi animam meam non contra te, sicut Adani, sed ad te eam levavi : quia omnem intentionem meam ad te direxi. Et merito ad te, quoniam iu, Domine, suavis es : quia apud te latitia sine tristitia, et omnis suavitas; in terra vero omnis acerbitas. Et es mitis, quia portas nos, dum perficias nos, scilicet donec cor nostrum inveniamus ut oremus. Insurgunt enim nobis varue illusiones et phantasmata, quæ cor nostrum impediunt, ne digne de te cogitet vel oret : sed patientia tua tandiu nos sustinet, quousque nos resipucamus, et ad cor redeamus, et sic te oremus. Le es multæ misericordiæ, quia ubi nostra abundat iniquitas, superacundat gratia tua. Et quia etiam tua dona in nobis remuneras, quia das nobis velle, et pro bona voluntate perficere, et sic æternaliter gauuere : et hoc facis omnibus invocantibus te, id est, qui te. non aliud vocant in se.

e

Auribus percipe. Et quia multæ misericordi e es. ergo Domine percipe auribus, id est, ostende in effectu te percepisse auribus orationem meam factam pro perseverantia meorum, et intende voci deprecationis mee, factae pro peccatis meorum : hic affectus magnus orantis notatur. Tale enim est cum dicit, Percipe auribus. Ac si dicat : Infige auribus tuis, ut inde non recedat, orationem meam. Et revera infigit ipse in auribus suis orationem nostram, si nos in cordibus nostris infiganus legem suam.

In die tribulationis. Et ideo debes percipere orationem meam, et intendere deprecationi meæ pro meis. quia ego clamari in eis ad te in die tribulationis, id est, toto tempore peregrinationis. Quandin enim in Aoc corpore sumus, a Domino peregrinamur. Nullus ergo Christianus putet se sine tribulatione esse, quia et sl circumfluant ei omnia temporalia bona, tamen acriter tribulatur, quia ipsa peregrinatio est magna tribula tio. Et culcunque tribulatio non est gravis, illi patria peregrinatio, tota die erit tribulatio : quod tandiu erit. donec in patria sit exsultatio. Glamavi, inquam, ad te, Domine, in tempore tribulationis; et hoc inde apparet, quia tu exaudisti me; hic enim effectus manifeste declaratine clamasse ad te.

Non est similis tui Et merito ad te clamavi, quia non solum in simulacris dæmoniorum, que homines stulti faciunt et venerautur pro diis, sed nec etiam in diis (gratia tua deificatis) est aliquis similis tibi in potestate; et non aliquis angelorum vel hominum, qui sit secundum opera tua, quia tu solus nullo adjutus facis quidquid facis; alti vero omues quidquid agunt, per te agunt. Et quia tu talis es, idro omnes gentes quascunque fecisti, id est, creasti in operibus bonis, venient ad te passibus fidei. Et qui prius veniebant Jerusalem ad orandum, modo adorabunt coram te, unusquisque in conscientia sua, ubi te præsentem habet. Omni enim conscienciæ bonæ præsens est Dens. Et qui prius glorisicaverunt nomen suum, modo glorisicabunt per bona opera nomen tuum. Et merito, quoniam tu solus es magnus, impleus scilicet omnem locum, quia ubique præsens es, alii vero omnes parvi sunt. Et tu solus es faciens mirabilia, id est, resurrectionem iuterius mortuorum, et humani generis reparationem. Et ideo tu solus liæc facere potes, quia tu solus vere es Deus.

Deduc me, Domine. El quia lu solus es verus Deus, qui facis mirabilia, ergo Domine deduc, id est, de virtute in virtutem duc me, id est, meos positos in via tua, id est. positos in corpore men, qui sum via tua, id est, ad te perducens. Et ingrediar ego in meis, id est, vivant mei in hac vita, quæ ingressus est ad futuram, in veritate tua, id est, in veritate præceptorum tuorum. Possumus etiam per viam accipere pracepta, ut quod sequitur (scilicet ingrediar in veritate tua) sit determinatio viæ. Ingrediar, in quam, in veritate tua, et lætetur per spein cor meum, ita tamen ut timeat nomen tuum. Nondum e nin est læt.tia sine tristitia, cum autem hoc mortale induet immortalitatem, et mors novissima destructur, tunc demuin erit lætitia. Nondum est plena securitas, quia nondum est perfecta jucunditas. Si autem nulla jucunditas esset, desiceremus: aut si plena securitas esset. male exsultaremus. Et ideo cum dicit: Lætetur cor meum, ut timeat; rogat ut lætitiam Dominus tribuat, et etiam timorem incutiat. Quoniam et alibi dicitur : Servite Domino in timore, et exsultate ei cum tremore. Lt Apostolus ait : Cum timore et tremore restram ipserum salutem operantes.

Confitebor. Et vere deduces meos, quia etiam in præsenti confuebor tibi in meis, in toto corde meo, id est, ita ut nullum angulum cordis excipiam, et in ælernum, id est, in alterna vita, quæ futura est, glorificabo nomen tuum. Beati enim qui habitant in dome tua, Domine, in sæcula sæculorum laudabunt te.

Ouia misericordia tua magna est super me. Et ideo merito confitebor tibi nunc, et glorificabo nomen tuum futura est super me et super meos. Et ostendit, quæ sit illa misericordia, scilicet quia tu jam eripuisti dispositione, et eripies in re animam meam ex inferno inferiori. Est quadam coelestis regio Angelorum, in qua est vita ineffabilium Angelorum gaudiorum, ubi immortalitas et incorruptio vigent, et ubi omnia per donum et per gratiam Dei immutabiliter permanent; et hæc dicitur superna regio. Et est alia regio, ubi caro et sanguis, et omnis mortalitas viget, spes fragilis et omnia caduca et fluxa. Et hæc comparatione illius dicitur inferna regio, vel infernus. Et merito, quia locus mortuorum plenus. Corpus enim mortuum est propter peccatum, nt Apostolus ait. Non mortuum quod sit, vel ab anima separatum; sed etsi corpus nestrum sit animatum, tamen tot pænis peccati est affectum, quod est quasi mortuum ad comparationem illius corporis, quod futurum est in nobis, quando in coelestem habitum commutabitur. Iluius inferni comparatione infernus inferior potest B dici communiter locus ille, quo post hane vitam de-cendont animæ sive æternaliter damnandæ, sive temporaliter puniendæ. Ad hunc utrumque infernum misit Dominus Pater Filium suum, undique nos liberans : ad superiorem quidem nascendo, ad inferio-rem moriendo. Sanctissima enim illa anima a divinitate separata illuc descendit, ut suos inde deduceret, qui detinebantur in tenebris : et qui ibi non remansit, sed inde cum triumpho rediit, juxta illud : Quia non derelinques animam meam in inferno, etc. Et ideo dicit : Eripuisti animam meam ex inferno inferiori. Potest etiam quantum ad membra accipi hoc modo, ut in locis pænalibus superiorem et inferiorem locum tanguam superiorem et inferiorem infernum intelligamus : et accipiamus superiorem locum, ubi sancti viri, Abraham scilicet, et Lazarus in sinu ejus, et alii ante adventum Domini in quiete quadam servabantur; inferiorem vero locum intelligamus, ubi superbia divitis erat damnata cum aliis æternaliter puniendis. Et quod ille locus superior esset, iste in e- C rior, hoc Evangelista testatur, dicens: Elevans autem oculos dives, cum esset in tormentis, vidit Abraham a longe, et Lazarum in sinu ejus. Non enim oculos elevaret, nisi quod sursum erat, aspiceret. Et est dicere secundam hanc sententiam : Eruisti anim m meam, id est, meorum. Et si quidem in superiorem infernum ad tempus purgandi vacatis illis liberasti (sic). A quibus nisi liberarentur, vere illuc præcipitarentur, tunc etiam eos inde eruisti. Sicut aliquis diceret medico: Liberasti me de morte; non quod mortuus esset, et ille eum resuscitasset, sed quia dedit ei potionem aliquam, quam nisi dedisset, mortuus esset. Solet et alia sententia hic dici, scilicet ut utrumque infernum in hac vita accipiamus. Superiorem quidem infernum in actualibus, inferiorem vero in criminalibus. Sed non oportet ut separatim dicatur, quia in superiori quodam comprehenderunt. Et dicit in hoc loco beatus Augustinus : quia quicunque hotamen putel eum temerarium affirmatorem, sed verbi Dei fidelem persecutorem.

Deus, iniqui insurrexerunt super me. Ideo dico, quia tu eripies animam meam et meorum ex inferno inferiori, quia cogar ego, et cogentur et mei illuc descendere. Nam ideo, Deus, iniqui Judæi insurrexerunt? id est, insurgent super me, ut deprimant me. Insurgent etiam iniqui, id est, quicunque persecutores pravi in suos, quia que restant passionum Christi. necesse est ut compleat in corpore suo. Et non solum (quasi dicat) iniqui de minoribus Judæis insurrexerunt super me, sid etiam Synagoga potentium, id est, congregatio superborum principum, quæ ierunt animam meam non ad unitandum, sed ad perdendum. Et non proposuerunt te in conspectu suo, id est, non consideraverunt te in me, sed me tantum, hominem, vel non proposuerunt le in conspectu suo, scilicet ut mihi innocenti parcerent. Tunc enim Deum an'e

in aternum in futuro : quia misericordia tua magna A oculos cordis haberent, si attenderent ipsum esse innocentem hominem, aut non solum hominem, sed et Deum, et sic ei parcerent.

Et tu, Domine. Ipsi, inquam, insurrexerunt super me, et ideo tu, Domine, Deus miserator in exhibitione, et misericors in affectione. Patiens, quia patientia tua nos ducit ad pœnitentiam. Et multæ misericord.æ, quia non solum remittis peccata, sed etiam remuneras in nobis tua dona, et rerax in promissionibus tuis. Tu, inquam, talis et talis respice in me, quem putant despezisse me, et miserere mei re uscilando, da imperium tuum, id est, judiciariam potestatem tuam mihi puero tuo, id est, servo tuo. Pater enim non judicat quemquam, sed onine judicium dedit Filio, quia Filius hominis est. Et est dicere : Qui prius apparui contemptibilis, appaream terribilis : qui veni judicandus, veniam judicaturus : qui ostendi in passione patientiam, ostendam in judicio potentiam. Da, inquam, imperium puero tuo, et ut des salcum fac per perseverantiam me Filium non servi tui, sed auciltæ tuæ solius, scilicet illius quæ angelo re-pondit : Ecce ancella Domini, fiat miki secundum verbum tuum. ft postquam me feceris per perseverantiam, fac mecum, id est, fac in me signum in Jona ostensum, juxta illad: Generatio prava et adultera signum quærit; sed non dabitur ei signum, nisi Jonæ prophetæ. Sicut enim fuit Jonas, etc. hoc est dicere, Resuscita me. Quod signum est in bono, vel futurum est multis in bonum, id est, ad salvationem. Meum ideo ponit, quia et Deus Pater eum resuscitavit, quod testatus est, dicens : Solvite templum hoc, et post triduum reædificabo illud, fac, inquam, mecum signum, ut qui oderunt me, v deant et consundantur nunc salubriter et utiliter, qui confundendi erant perniciose et inutiliter. Quid, inquam, videant? Hoc scilicet: Quoniam tu, Domine, adjuvisti me ne deficerem in tribulatione, et consola:us es me resurrectione.

# IN PSALMUM LXXXVI

Filiis Core psalmus cantici.

### ARGUNENTUM.

Præcaptis decem tribubus Assyrii, quamvis obsiderent Jerusalem, non tamen debellare potnerunt. Aliter vox apostolica de Ecclesia.

Filiis Core fidelibus significat Christianis, quibus Propheta civitatem Dei prædicat, ut eis tantæ glariæ major audiatur affectus. Aliter omnes pene psalmi, qui filiis Core citulantur, læticia pleni sunt, non enim secuti iniquitatem patris, alienum a Deo ignem libidino sum assumunt, sed hoc amantes quod diligit Dominus, de civitate Dei gloriosa loquantur. In prima parte propheta loquitur ad fideles, coelestem prædicans civitatem. Secunda Dominus Salvator eam diversorum nominum allusione credituram esse pronuntiat, increpans Synagogam, quare ipsa non cognoverit Deum, cui fides genlium devota crediderit. Tertia parte propheta uno versu rom prædictorum sive sit, sive non si', credat, nemo D futuri sæculi beatitudinem tangit, quæ partes diapsultimen milet eum temerarium affirmaturem, seit verbi

# COMMENTARIUS

Fundamenta ejus in montibus. Psalmus, id est, bæc operatio, constitutio scilicet civitatis, de qua hic agitur Quæ operatio est cantici, id est. pertinet ad spirituale gaudium: quia omnibus qui ad hoc intendunt, ut in illo ædificio sint, spiritualiter est inde gaudendum: proponitur filiis Core, id est, Christi. Ut si veri sunt filii, satagant in contextu illius ædificii poni. Cantatur enim et commendatur nobis quædam civitas in hoc psalmo, cujus cives sumus in quantum Christiani sumus, et a qua peregrinamur, quandiu mortales sumus, et ad quam per viam ejus tendimus; quæ quasi dumetis et sentibus interclusa, non inveniebatur, donec rex ipsius civitatis se nobis fecit viam, ut perveniremus ad eam. In Christo ergo ambulantes, et adhuc peregrinantes, et desiderio suspirantes, cujusdam inelfabilis lætitiæ illius civitatis, sic cantemus

· ut desideremus : et videamus quam ardentes amato- A vobis, quia publicani et meretrices præcedent vos in res illius civitatis illi erant, a quibus nobis sunt hec præd eta atque cantata, et quanto affectu ab illis nobis unt commendata, quem affectum fecit eis timor civitatis, amorem autem Spiritus sanctus infundit eis. floc ergo spiritu repletus et servens quidam civis, qui de desiderio et amore illius civitatis multa secum volvebat, et interius meditabatur, in hanc vocem erumpit, quasi de ea aliquid ad quod ejus posset referri, prædixerit. Quando autem de ea non dixit, qui de ea, ex quo cognovit, corde non tacuit? Utique semper de ea dixit. Et est, quasi dicat : Mira quidem et ineffabilia de civitate illa sunt dicenda : ego autem hoc solum de ea dico, quod fundamenta ejus sunt in montibus sanctis, hoc est, sancti montes, in quibus hæc civitas ædificatur, sunt etiam fundamenta ejus. Et quasi diceretur: Cujus ejus? Dicit Sion, id est, Jerusalem superna est quædam civitas, cujus portas diligit Dominus super tubernacula Jacob. Sauctos montes vocat patriarchas, prophetas, apostolos et alios B doctores summos, qui propter fidei constantiam et virtutum eminentiam montes dicuntur; et bi sunt fundamenta hujus -civitatis, quia infirmitas nostra in eis nititur, quia per eorum auctoritatem corroboratur. Et est aliter in hoc ædificio vivo, quam in quohbet mortuo et terreno ædificio. In terrenis enim ædificiis aliud sunt fundamenta, aliud lapides, unde construitur adificium, aliud portas, aliud habitatore :. In hoc vero spirituali ædificio sancti montes, quos fundamenta esse diximus, sunt cives, qui ideo de ipso loquebantur, ut alios cives exhortarentur : et lapides vivi et quadrati, de quibus contexitur æd ficium, sunt et portæ. Quadrati vero lapides ideo dicuntur, quia sicut quod vere quadratum est, in quamcunque partem cadat, stabile est, velut tali in aleis : quicunque in hoc ædificio sunt, tales sunt quod quæcunque tribulationes vel pressuræ immineant, per quas quasi cadere viderentur, tamen non cadent ullis tentationibus. Portæ quoque sunt prædicti mon-tes, qui» per eorum doctrinam ad cognitionem veri- C tatis accessum habemus. Sciendum autem, quia licet dixerimus plura in hoc ædificio esse fundamenta, nnum tamen principale est ejus fundamentum, fundamentum scilicet fundamentorum, de quo ait Apo-Biolus: Fundamentum alind nemo ponere potest, præter quod positum est, id est, Christus. Et hie idem est lanis in hoc adificio angularis, tenens duos populos tanquam duos parietes, e diverso venientes, et in uno angulo convenientes. Qui lapis angularis et in summo est et in imo : quia et in his qui jam sursum sunt, et in his qui adhuc in terra deorsum (quod non potest esse quantum ad humanitatem, sed quantum ad divinitatem quæ ubique præsens est), quia totum est in similitudinibus, nihil in proprietatibus. Et hoc maxime considerandum est in hoc ædificio; quia non de imis ascendit ad summa, sicut alia ædificia, sed de summo tendit ad ima. Christus enim, qui est fundamentum, est vere summum; qui superædificantur, jus ædificii et una porta. Una quidem propter Christum, qui se ipsum portam vocat dicens: Ego sum ostium, per me si quis, et reliqua. Duodecim vero propterea dicuntur, quia duodenarius numerus constat ex quatuor et tribus; et ad hujus constructionem vocantur non de una parte ædificii tantum, sed de omnibus quatuor partibus mundi, et hoc per cognitionem sanctæ Trinitatis : has itaque portas Sion diligit Dominus super omnia tabernacula Jacob, id est, plus quam omnia legalia instituta veteris populi, quæ fuerunt significativa prædictorum, et aliorum quæ nunc sunt in Ecclesia. Per Jacob enim carnalis populus hic accipitur, per tabernacula vero legalia instituta, quæ ad tempus fuerunt apposita.

Gloriosa dicia sunt de te, civitas Dei. Quasi dicat: Merito diligit Dominus portas tuas, quia, o civitas Dei, gloriosa dicta sunt de te, a prophetis scilicel, cliam ab ipso Domino, cum diceret ad Judwos ; Amen dico

regnum Dei. Civitatem Dei dicit coelestem Jerusalem, ad differentiam terrestris propter dignitatem.

Memor ero Ruab. Vere gloriosa dicta sunt de te. Nam etiam Dominus hoe gloriosum dixit de te, o Sion, scient bus me, id est, cognoscentibus potentiam meam et voluntatem meam, et ideo ædificantibus te : Illis ero memor, id est, memoriam faciant Raab et Babylonis, scilicet talis etiam qualis fuit Raab et Babyloni, conversos in ædificio tuo pona it. Raab meretrix fuit in Jericho, que legatos Israelitici poruli ad explorandum missos hospitio suscepit, et illos abire permisit, atque eos sub juramento promittere sibi fecit, ut sicut ipsa conservaverat, ita ipsi cum civitatem illam caperent, cam et domum suam custo-lirent. Illi autem acquiescentes, præceperant ei ut in eversione civitatis coccineum fanem de fenestra sua suspenderet, quod ita fecit, et liberata est. Interpretatur autem Baab superba, Jericho vero luna : et per lunam de'ectio mortalitatis designatur. Intelligitur vero per Ruah generalis fornicaria, id est, gentilitas, quæ in Jericho erat, quia solo terrenitatis defectui inhærebat : et superba erat, quia creaturam Creatori præponebat. Quisquis autem de gente illa legatos Israclitici populi, id est, prædicatores veritatis accipit, et passionem Christi, que per coccineum, id est, rubicundum funam designatur, de fenestra rationis suspendit, id est, si cationabiliter eam credit : iste salvabitur, cu a Jericho in æternæ destructionis ignem tradetur. Babylon quoque confusio interpretatur, per quam maxime terrena capiditate confusi designantur, qui ctiam conversi et mundati ponuntur in civitate Dei, et hoc gloriosum Dominus de ea dixit. Idem est enim com dicit: Il we civitas mundat omnia immunda, et dirigit omnia confusa.

Ecce alienigenæ. Dicit quasi præteritum, quod per spiritum prævidit futurum. Quasi dicat : Ecce completa sunt gloriosa dicta de civitate Dei, non jam ipsi, sed immutati. Per alienigenas accipe omnes mente alienos a populo Dei, id est, persecutores. Per Tyrum, quæ llebraice dicitur Sor, quod tribulatio vel angustia interpretatur, illi designantur, in quorum animam malo merito suo omnis tribulatio et angustia erat futura, si non resipiscont. Per populum autem Æthiopum maximi in peccatis designati et desperatissimi.

Nunquid Sion dicet, homo. Non solum illud gioriosum, quod prædiximus, sed etiam boc aliud gloriosum de civitate Dei dictum est, scilicet quod quidam et natus est in ea, ut homo propter nos, et ipse Altis-simus, id est, ens ante nos quia Deus, fundavit eam. Nec mirum si ille qui creavit matrem, de qua nasceretur, fundavit etiam civitatem in qua nasceretur. Et, o Sion, nunquid homo tantum dicet, id est, præsumet hoc exponere aut intelligere? Quasi dicat: Certe nunquam homo per se, id est, sine Spiritus sancti illuminatione poterit ad hoc aspirare. Sion eamdem accipit, quam prius. N:c te turbet quod in inferiores sunt. Dicuntur autem duodecim portæ hu- D civitate Dei, quam coelestem Jerusalem e-se practiximus, homo nasci dicitur : quia non solum Ecclesia superna, sed etiam priesens coelestis Jerusalem vocatur, quia eadem est et illa et ista. Et ut ait Apostolus : Nostra conversatio est in calestibus, in qua scilicet in præsenti Ecclesia natus est Christus, quamvis de Judæis nascereaur : quia beata virgo Maria propter fidem, quam habait, revelande adhuc Ecclesiæ membrum fuit.

Dominus narrabit in scripturis. Quasi diest : Licet non sit hominis dicere aut intelligere illud, scilicet quod et homo natus est in ea, et fundavit eam : tamen certum et verum est, quia Dominus qui nec fallit nec fallitur, et narravit et narrabit illud in scripturis non Aristotelicis ant Platonicis, sed populorum, id est, in scripturis directis ad populos corrigendos et docendos. Et in scripturis prin ipum, id est, quas principes et scripserunt et docuerunt : principum dico non quorumlibet, sed horum, id est, magnorum princi-

principes accepit hic sanctos apostolos et alias constitutores Ecclesiæ, qui etsi pauperes et piscatores fuissent, primatum tamen super omnes principes

sæculi obtinent, quod res ipsa docet.

Ouisquis enim Romam Christianorum tendit, magis gaudet habere memoriam Petri piscatoria, quam curet visere palatium Neronis imperatoris. Sciendum quod beatus Augustinus superins hanc litteram ponit : Mater Sion dicet, homo. Et est alia continuatio, quasi sic diceretur: Quomodo hoc erit, ut alieni-genæ, et Tyrus, et populus Æthiopum in illa sunt civitate? Hoc modo, scilicet, quia quidam talis nasce-tur, qui et potens crit, et idoneus ad illos introducendum. Nam quidam dicet, o mater Sion, ut quilibet alius homo. Et hic est talis qui et natus est in ea, Aomo propter nos et ipse ante nos fundavit eam. Sententia non mutatur. Et est, quasi dicat: Per hoc scitur et ratum habetur quia Dominus et narravit et narrabit hoc in Scripturis populorum, etc.

Sicut lætantium. Quandoquidem, o cicitas Dei, tot et tam gloriosa dicta sunt de te, et montes sancti sunt fundamenta tua, et Dominus diligit portas tuas; ergo habitatio omnium habitantium in te est, sicut hetantium. Quasi dicat : Ilabitatio quidem terrenæ civitatis est, sicut plorantium et tristantium; tua autem habitatio est lætantium, id est, lætitia perfruentium. Pereunte enim necessitate, peribunt om-uia opera necessitatis, et sola lætitia sequetur. Et ideo dicit quia erit lætantium habitatio. Et ne curramus ad terrenam aliquam lætitiam, putantes hanc esse illum, ideo sicut apposuit, ut sciremus quod nihil hæc ad illam, nisi per similitudinem solam.

#### IN PSALMUM LXXXVII.

Canticum psalmi filiis Core, in finem pro Maheleth ad respondendum, intellectus Eman Ezrabitæ.

## ARGUMENTUM.

Aliter vox Christi de passione sua ad Patrem. EXPLANATIO.

Melech interpretatur chorus, divina verba decantans, et quod additur, Ad respondendum, significat organa musica pravenisse, et chorum respondisse solemniter, mystice innuens Domini passionem, quæ hoc psalmo cantatur, Ecclesiam concorditer imitari debere. Nam et Eman Israelitam, qui frater ejus, et vir videns Deum interpretatur, eumdem sidelium populum de-nuntiat. De quibus dicitur: Ite, nuntiate fratribus meis. Est autem Eman filius Joel, filii Samuel, de familia Caath, filii Levi, unus de cantoribus quos David in collocatione arcæ præfecit reliquis ad canendum. Hieronymus hune titulum ita exponit : Psalmus iste resertur ad fidem, et filiis Core præcinentibus, omnis in eamdem vocem respondit chorus Eman Israelitæ sensu prudentiaque compositus. Arnobius ita in hujus psalmi titulo: Nominantur quidem filii Core, sed psalmus canticum suum pro Melech dirigit, et dat intellectum Eman Israelita. Melech Hebræt destitutum rocant, Eman inopem. Ergo ad destitutum et paupetem sermo est, illum credo, quem relinquentes solum discipuli sugerunt; qui cum dives esset, pauper pro nobis factus est. Per tolum psalmum Dominus loquitur. In prima deprecatur auxilium per similitudines varias, contemptum suum referens, quem a Judæis erat perpessurus. Secunda quæ sit passurus enumerat, asserens mortuos a medicis non esse suscitandos, ut possint Domino confiteri. Tertia negat misericordiam Domini sepultos edicere, aut perditos laudes Domini personare, propterea resurrectionem sibi celerrimam venire deprecatur. In qua oratione perseverans loquitur, a parte membrorum diversas commemorans passiones. quas tam ipse quam ejus plebs sustinuit devota.

### COMMENTARIUS.

Domine, Deus saluis meæ. Canticum psalmi filii Core pro Makeleth ad respondendum, in finem. Intel-

pum qui scillet fuerunt in ea civitate construenda, A lec'us Eman Israelitæ, vel Hiezrahelitæ, vel tamen Hiezraitæ. Agit in hoc psalmo caput nostrum de passione et resurrectione sua, accumulando tribulationes et miserias, quas pro nobis passus est, ut tanto magis nos reddat attentiores et promptiores ad condigne sibi respondendum. Et quoniam hac actio ad lætit am et gandium nostrum spirituale per tinet, quia ejus mors nostra vita, ejus damnatio nustra justificatio; ideo psalmus iste dicitur canticum psalmi, et proponitur hoc canticum filiis Core, id est, Christi pro Maheleth ad respondendom. Maheleth Hebraice, chorus dicitur Græce, et chorus est multitudo concorditer canentium, et ponitur pro concordia. Et est dicere: Proponitur hoc tautum filiis Choræ, pro Core, ad respondendum, ut sit chorus concorditer respondens illi præcentori suo. Qualiter autem sit ei respondendum, Petrus apostolus insinual dicens: Christus pro nobis passus est, vobis relinquens exemplum ut sequamini vestigia ejus. Idem quoque Joannes ostendit dicens: Sicul ipse animam posuit pro nobis, ita et nos pro fratribus debemus ponere animas. Et hoc tantom in charitate, quia dicit Apostolus: Et si tradidero corpus meum ita ut ardeum, charitatem autem non habuero, nihil miki prodest. Huic quippe præcentori sancti martyres principaliter et digne responderunt. Nec tamen denegandam est, quin et illi respondeant, quia et si persecutorem non patiuntur exterius, tamen seipsos mortilicant interius : et in ea semper sunt voluntate. ut, si necesse sit, non dubitent pro fratribus animas ponere. Proponitur, inquam, filius Core ad respondendum, ipsis dico tendentibus per responsionem istam in tinem æternarum coronarum, id est, ad gloriam immortalitatis et impassibilitatis. Et est hoc canticum intellectus Eman Ezrahit**æ. Eman interpre**tatur frater ejus. Illi autem sunt fratres ejus, qui ita intelligunt sacramentum crucis ejus, ut non solum non erubescant, sed ut in ca glorientur, velut ille qui dixit : Mihi absit gloriari nisi in cruce Domini nostri Jesu Christi. Unde hoc canticum merito intellectus Eman dicitur, Eman, dico, Israelitæ. Omnis enim qui sicut int-lligit, talis est, de quo potest diçi : Ecce v. rus Israelita, in quo dolus non est. Hiezzahelita autem, vel Hiezraita, Orientalis advena interpretatur. In Oriente enim nos Dominus posuit, quando Adam in abundantia virtutum constituit; sed per prævaricationem de Oriente cecidimus in Occidentem, id est, in hanc ignorantiam et in hanc mortalitatem. Si autem repatriare volumus, necesse est ot exsilium nostrum attendamus, et præcentori nostro respondere concorditer satagamus, quod omnis qui vere frater est facit. Sciendum autem quod beatus Augustinus dicit istum psalmum inter cæteros de passione conscriptum, nec minus pro Maheleth ad respondendum necessarium, non ob aliud sic specialiter intitulavit, nisi propter variationem et fastidii revelationem. Aut si alia causa est cur titulus alterius psalmi alteri non possit convenire, cum multum laboraverit, dicit se non potuisse invenire. Dicit etiam quia si aliqui ante eum dixerunt inde, vel scripserunt, aut non profuerunt tarditati suæ, quia non potuit intelligere; aut non satis fecerunt exspectationi suæ, quia infirmum fuit quod dixerunt. Audiamus ergo in hoc psalmo Dominum præcentorem nostrum, et audiamus quo modo chorus suus ei respondeat imitatione vel gratiarum actione. Ei dico sic dicenti: Domine Deus auctor salutis meas et meorum. Et merito, quia ego clamavi, id est, irremisse egi coram le, non ad aspectum hominum. Et hoc in die et in nocle, id est, et in prosperitate et in adversitate. Ille enim vere et die et nocte clamat, quem nec extollit prosperitas, nec frangit adversitas. Dominus Deus, inquam, intret ad te oratio mea facta non in labiis exterius, sed in tuo conspectu, id est, in curde, ubi tu conspicis. Vel si in conspectu tuo non habeatur, tunc simpliciter ita dicetur : Intret oratio mea in conspectum tuum, id est, acceptabilis sit tibi orario mea. Tractum enim est ex eo quod legati illi qui A damnationem sceleratorum, et hic tandem. Et ileo aliquam legationem acceptabilem principi afferunt, mox ante eum' intromittuntur.

Inclina aurem tuam ad precem meam. Idem videtur per alias voces dicere. Nibil enim aliud est auris inclinatio, quam misericors exauditio. Et utique tune inclinat nobis aurem, si nos non erigamus cervicem.

Quia rep!eta est malis anima mea, et vita mca inferno appropinquavit. Et ideo rogo ut inclines mihi aurem, quia patior necessitatem. Anima enim mea repleta est malis. Quibus malis? Non utique vitiis, quia peccatum non feeit, nec inventus est dolus in ore ejus; sed humanis malis, scilicet, tristitia, tribulatione, dolore. Compatitur enim anima carni suæ, quando inevitabiliter imminet dolor ipsi carni. De his malis quippe dixit: Tristis est anima mea. H.cc autem, id est, hos affectus humanæ infirmitatis non conditione necessitatis, sed voluntate miserationis su-cepit, sicut et carnem et ipsam etiam mortem. R Transtulit enim in se membra sua, ut si forte aliquod membrum suum inter corporales tribulationes atque molestias contristaretur, aut dolore contingeretur, non ideo putaret se alienum a misericordia ejus. Et ut ostenderet hæc non esse vitia, sed humanæ infirmitatis indicia. Et ideo (quasi dicat) dico quia anima mea repleta est malis, quia vita mea appropinguavit inferno, id est, morti. Possumus etiam per mala hie accipere tristitiam et dolorem compassionis, quam ipse habuit, quia vidit illos quos ve-nerat reficere, potius a veritate deficere, et in tanto scelere se polinere. Juxta quod Apostolus ait : Magna tristitia, et continuus dolor menti meæ pro fratribus meis secundum carnem, qui sunt Israelitæ.

Estimatus sum cam descendentibus in lacum, faclus sum sicut homo sine adjutorio, inter mortuos liber. Ideo anima mea repleta est malis, et vitu mea eppropinquarit inserno, quia æstimatus sum ab illis, quorum mortuos veneram suscitare, infirmos curare, ipsos eosdem a peccatis liberare; esse cum descendentibus in lacum, id est, par esse illis qui descendunt in lacum, id est, in profundam miseriam vitiorom hujus vitæ. Vel in lacum, id est, in inferiorem infernum. Et facius sum etiam reputatione illorum, sicut homo sine adjutorio, id est, velut destitutus ab oumi auxilio, quia dixerunt: Persequimini et comprehendite, quia non est qui liberet eum. Talis, inliber inter mortuos. Vere enim mors illius libera fuit, non coacta, quia potestatem habuit animam ponendi, et iterum sumendi. Per hoc etiam liber inter mortuos fuit, quia nec præcedentem causam mortis, id est, peccatum habuit, nec sequentem pœnam timuit.

Sicul vulnerati dormiens in sepulcris, quorum non es memor amplius. Hoc est dicere: Ego vulneratus lancea, æstimatus sum ita mortuus ex coactione, sicut alli vulnerati non quilibet, sed qui mortui sunt, nem, et ita dormierunt, quod tu non es amplius memor eorum, quantum ad commutationem in melius.

Vel aliter: Æstimatus sum ab eis sicut vulnerati, id est, transfixi sagittis divinæ adversationis, hoc est, sicut prorsus intus excæcati, dormientes in sepulcris, id est, acquiescentes sibi in operibus mortuis, quorum tu non es amplius memor per reparationem.

Et ipsi de manu tua repulsi sunt. Quasi dicat : Putaverunt me, inquam, o Domine, destitutum tuo auxilio, et ideo ipsi potius repulsi sunt, et interius et exterius de manu tua, id est, de protectione misericordiae tuae.

Posuerunt me. Merito repulsi sunt de manu tua, quia ipsi posuerunt me prava reputatione sua in inferiori lacu. Superius per lacum accepimus profundam miseriam hujus vitæ, et inferiorem infernum; bic autem, plus accipimus, scilicet, profundissimam

(quasi dicat) posuerunt in lacu inferiori, quia acceperunt me in tenebrosis, id est, inter datos tenebris et carentes lumine veritatis. Et etiam in umbra mortis, id est, inter illos quia adeo sunt perditi, quod jam umbram, id est, similitudinem mortis in se osten-

Super me confirmatus est. Quasi dicat: Hoc etians male reputantes de me dixerunt, quia non tantun ira tua, Domine, ad tempus esset super me, sed furor tuns est confirmatus, ut maneat super me et hic et in futuro. Et hoc etiam dixerunt, quod tu induxisti in dispositione tua super me omnes fluctus tuos, id est, et præsentem tribulationem et æternam damnationem.

Longe fecisti notos meos a me. Quasi-dicat: Ad majorem cumulum miseriæ meæ hoc etiam additum est, quia tu fecisti, id est, sieri permisisti longe a me si non loco, tamen affectione notos meos, id est, illos qui et viderant miracula a me facta, et intellexerantopera mea. Et vere longe facti sunt, quia posuerunt me sibi tanquam abominationem. Satis enim ille æ-timavit eum abominationem, qui cæpit detestari et jurare quia non novisset hominem. Traditus sum ab uno illorum, et tamen non egrediebar, id est, divinitatis potentiam non ostendebam. Et ideo oculi m: languerunt, id est, in mortem datus sum : ut simpliciter sit descriptio mortis. Vel oculi, id est, etiam perfectiores in corpore meo, per quos ego aliis prospiciebam, languirunt, id est, a me defece-runt præ inopia, id est, quia solam paupertatis formam, non divinitatis divitias exhibebam.

Clumavi ad te, Domine. Quasi dicat : Quanquam tot molestiis circumventus essem, tamen non ideo defe i a meo proposito, quia, o Domine, cla navi, i.l est, irremisse egi ad te promerendum; et hoc non ad horam, sed tota die, id est, toto tempore militiæ meæ. Expandi manus meas, id est, ostendi bona opera mea, ut aliis exemplum darem, respiciens non ad os hominum, sed ad te.

Nunquid mortuus facies mirabilia. Quasi dicat : Quia, Domine, ad te clamavi, quia tota die manus meus expandi, ergo recompensa mihi, et resuscita me, ut per me resuscitatum facias mirabilia, id est, reparationem vivis, quia per me mortuum, id est, non resuscitatum non facies mirabilia mortuis. Hinc talis per disjunctionem syllogismus videtur posse fleri : Com constet quod facturus sis reparationem per mortem meam, aut p r me mortuum tantum, id est, non resuscitatum, facies mirabilia mortuis, aut per me resuscit tum et vivum vivis; sed per me mortuum non facies mirabilia mortuis; ergo per me vivum vivis. Assumptione povit in libro sub interrogatione cum dicit: Nunquid per me mortuum tantum facies mirabilia mortuis? Quasi dicat: Impossibile est hoc fieri. Mortuos accipit hic interius et exterius mortuos, qui jam ad sibi condignas pœnas descendunt, et ideo impossibile est eos amplius reet dormiunt in sepulcris exspectantes resurrectio- p parari, quia in inferno nulla est redemptio; vivos vero accipe illos qui, et si mortui sunt interius, vivunt tamen exterius, et ideo in eis est spes reparationis. Inde autem constat quod per eum reparatio debet fieri, quia ipsemet in Evangelio dicit: Ego ad hoc veni, ut testimonium perhibeam veritati. Nunc ad litteram redeamus. Nunquid per me mortuum facies mirabilia mortuis? Utique non. Aut medici futuri, medici, scilicet, animarum, medici veri, hoc est do · ctores sancti suscitabunt, id est, suscitare per reparationem poterunt mortuos illos? Utique non. Confitebuntur tibi amplius salubriter mortui illi? Utique non. Quia infernus non confitebitur Domino. Nun. quid narrabit? Vere medici mortuos non suscitabunt, quia narrare misericordiam tuam eis non poterunt, nec aliquis alius. Quod sic dicit sub interrogatione : Nunquid aliquis jam narrabit mortuis et positis in sepulcro misericordiam, id est, reparationem tuam, et positis in perditione, id est, in æterna damnatione parrabit aliquis reritatem tuam, hoc est, vel vera A tibus in operibus mortuis : et veritatem tuam positis præcepta tua, vel impletionem promissorum tuorum?

Nunquid cognoscentur in tenebris mirabilia tua. Plus dicit quam prins. Quia dicit quod et si ab aliquo eis narrari posset, ipsi tamen non intelligerent. interrogando sic, Nunquid mirabilia tua, id est, reparatio tha poterit cognosci ab his qui sunt in tenebris, id est, in tenebrosis locis inferni, et justitia, id est, gratia tua justificans poterit cognosci in terra oblivionis, id est, in terra illa cujus tu penitus per visitationem misericordiæ es oblitus? Quasi d:cat: Utique, et si esset qui hæc illi posset narrare, non

esset qui posset cognoscere. Et ego ad te, Domine, clamavi. Quasi dicat : Quandoquidem per me mortuum mirabilia non facis mortuis, ergo, o Domine, resuscita me, ut per me vivum mirabilia facias mortuis. Vel recompensa mibi vicem, quia ego clamavi ad te. Et vere facies, quia oratio mea præveniet te, id est, apparebit te prævenisse, et B te, id est, apparebit quod rogavi obtinuisse apud te, effectum apud te obtinuisse per resurrectionem meam

factam in mane.

Ut quid, Domine, repellis orationem meam, avertis faciem tuam a me? Quasi dicat : Quandoquidem exauditurus es me, ut quid ergo, Domine, repellis, id est, facis a te videri repulsam orationem meam? Et ut quid quasi avertis faciem tuam a me, dum permittis me sic contemni, sic tribulari ab inimicis meis. Quasi dicat: Tu ergo certe scis, et ego scio quare hoc sit.

Pauper sum ego, et in laboribus a juventute mea. Ideo, inquam, avertis a me (ut videtur) faciem tuam, quia ego solus sum id neus, per quem ira tua transcat, et sic reparatio flat. Nam ego sum vere pauper. Nihil prorsus mihi ascribendo. Et sum in laboribus pondus praceptorum tuorum portando a juventute meu, id est, ah illa etiam atate quæ pronior est ad lapsum. Quod autem sum pauper et laboro, non est ex impotentia mea, quia exaltatus sum per immunita- C tem peccatorum, et p'enitudinem virtutum. Et tamen sum humiliatus a persecutoribus, et hoc non æternaliter, sed tantum ad horam, quia conturbatus. Quare autem humiliatus, quare conturbatus? Ideo scilicet, ut iræ tuæ venientes in me transirent, sicut revera transierunt. Et ut transirent terrores tui, a te dispositi: juxta illud: Non haberes in me potestatem, nisi desuper data tibi fuisset, inquam, terrores conturbaverunt me. Et ideo dico conturbaverunt, quia torrentes illi circumdederunt me, sicut aqua, id est, ut me involverent et demergerent tota die, id est, passionis toto tempore : circumdederunt me, dico, similiter, scilicet et Judæi, et milites Romani. Et ad cumulum miseriæ meæ augendum elongasti, id est, elongari permisisti a me, si non loco, tamen affectione, amicum mihi corde, et proximum carne, ut Jacobum; et etiam elongasti omnes notos meos, scilicet quibus innotuerant signa et opera tua a me non misero, sed tanquam ipsa miseria, id est, lepra reputato.

Nunquid mortuis sacies mirabilia: aut medici susci- D tabunt et confitebuntur tibi. Taliter quoque continuatur et legitur. Quasi dicat : Ego qu dein, o Domine, clamavi ad te, et tota die manus meas expandi; quare ergo saviunt in me inimici? Ideo scilicet, quia mortui sunt interius, id est, excæcati sunt, et opera mea non attendunt. Et ideo nulla erit reparatio, quod sub interrogatione sic dicit : Nunquid mortuis, quos interius scilicet non illuminat gratia tua, ut commoveant cos veritatis opera a me exhibita, facies per me mirabilia, id est, reparationem? Utique non; aut medici futuri suscitabunt tales a morte interiori, ut confiteantur tibi? Utique non, quia nec etiam eis mirabilia tua narrabunt, juxta illud : Vobis primum oportebat loqui verbum Dei : sed quoniam repulistis illud, et indignos vos esse judicastis, ecce convertimur ad gentes. Et hoc est quod dicit : Nunquid narrabit aliquis medicorum misericordiam reparationis tuæ positis in sepulcro, id est, persistentibus et delectan-

in perditione, id est, in æterna damnatione? Nullus utique. Et merito, quia et si eis narraretur, ab eis non cognosceretur. Nunquid enim cognoscentur mirabilia tua in tenebris, id est, inter illos quorum ratio est obtenebrata, quia a veritatis lumine privata? Et justitia tua cognoscetur in terra oblivionis, id est, ir-

recuperabiliter damnatis? Utique non-

El ego. Quasi dicat : Dico quia non cognoscentur mirabilia tua in tenebris, et quod non facies mirabilia mortuis : et ego tamen pro quibusdam ex illis clamavi ad te, Domine, ut cum dicitur: Pater, ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt, prosuit enim hæc oratio multis, ut centurioni illi qui dixit in passione : Vere Filius Dei erat iste : et illis qui accedentes ad apostolos dixerunt : Quid faciemus, viri fratres? et multis aliis. Et hoc est quod sequitur: Et mane oratio mea præveniet te. Quasi dicat : Clamavi, inquam, pro illis ad te. Et hoc non frustra, quia oratio mea præveniet sicut prævenientes solent obtinere facto mane, id est, facta in quibusdam illorum illuminatione, velut in his quos prædiximus. Et quia crebrescebant flagella, quia flagellat Deus omnem flium quem recipit; juxta illud: Fili, accedens ad servitutem Dei, sta in timore et tremore, et præpara animam tuam ad tenta-tiones; ideo subdit: Ut quid, Domine, repellis? id est, facis videri quoil repellas, tot malis crebrescentibus super cos, orationem meorum, quam meam præ nimia affectione d.co. Et quare avertis, ut videris, faciem tuam a me, id est, a meis? Quasi dicat: Utique ideo facis, quia scis eos esse idoneos, quibos per talia flagella zeternam pares hareditatem. Namque ego sum pauper in illis, quia nihil ipsi de se præsumunt, nihil sibi attribuunt, et sum in laboribus in els : quia sustinent pondus præceptorum tuorqui a juventute non sua, sed mea, id est, ab iunovatione quam non ipsi, sed ego in eis per gratiam feci. Aliquando autem exaltatus sum in eis, scilicet quando subtrabitur flagellum, et parcitur eis. Quia ut jam prædictum est, si nulla jucunditas esset, deficeremus. Et iterum humiliatus sum in eis, revertentibus et increscentibus flagellis : quia si plena securitas esset, male exsultaremus. Et ita tamen humiliatus sum, quod conturbatus, id est, ad horam tantum bumiliatus. Quod ponit ad consolationem nostram, ne deficiamus in tribulatione : quia ad tempus tantum erit tribulatio, in æternum vero exsultatio. Et ideo (quasi dicat) kumiliatus sum in illis, ut iræ tuæ transirent in me, id est, in illis meis, sicut revera transierunt. Et tamen hoc non per eos, sed per me factum est. Nam ut transirent iræ tuæ in eis, terrores tui, id est, a te dispositi conturbaverunt me. Qua sequuntur non mutantur.

# IN PSALMUM LXXXVIII. Intellectus Ethan Ezrabitæ.

ARGUMENTUM.

Prædicit captivos in Babylone, nihil quidem de meritis propriis, sed de promissionibus ad David Domini convenire, ut qui genus omne Judæorum vel reges illius se custodire promiserat, spousionis fidem rebus implere dignetur, in honorem regum populos protegendo: vel vox Christi ad Patrem de Judæis. Aliter de tempore illo quo numeratus est populus historiæ canitur.

#### EXPLANATIO.

Ethan interpretatur robustus : et quia pealmus iste laudes erat et promissiones Domini narraturus, incommutabilis fidelium verborum firmitas robusti nomine præmonstratur, ubi et intellectus necessario præscribitur, ut pote quia thronus David promittitur æteraus, qui interim junta historiam olim cernitur esse destructus, Ethan autem iste, sicut et Eman, vel de cantoribus David regis est, quos Verba dierum narrant, filius videlicel Chusi, filii Abdi, de cognatione Merari, filii Levi,

vel de illis sapientibus, quibus in libro Regum Salomo- A niam tu qui nec fallis nec falleris, dixisti, id est, pronis sapientia præfertur. Sapientior, inquit, Ethan Esraita et Eman. Tantæ ergo scientiæ hoc carmen est, ut sapientissimi illius nomine mereatur ascribi. Ethan iste robustus, qui tanta mentis illuminatione completus est, ut Israelita verissime nuncupetur. Primo ingressu psalmi dicit se misericordias Domini cantaturum, quoniam multa promisit fideli populo profutura. Se-cunda parte diversis modis laudes Domini, potentiamque describil. Tertia paternas in Christum pollicitationes enumerat. Quarta ipse Dominus ob passionem, quam pertulit, inimicis traditus asseritur. Quinta fragilitati humanæ postulat subveniri, quoniam in vanum filios hominum plasmaverit. Sexta rogat Dominum suas promissiones implere, quas David servo suo secisse declaratur, et memorari qualia servi ejus ab impiis opprobria sustinebant.

#### COMMENTARIUS.

Misericordias Domini in æternum cantabo. Intelle- B etus Ethan Israelitæ. Psalmus iste agit de spe promissionis Dei, quam babemus in Domino nostro Jesu Christo; quia qui promisit, ita cætera quoque complebit, ut jam multa complevit. Dat autem nobis fiduciam ad eum, non nostrum meritum, sed ejus misericordia. Et hic intellectus Ethan, unde psalmus titulum accepit. Ethan dico Israelitæ, quia nullus ad hunc intellectum potest attingere, nisi talis sit de quo dici possit : Ecce verus Israelita, in quo dolus non est. Dicit enim Salomon, quia Spiritus sanctus disciplinæ effugiet figmentum, nec habitabit in corpore subdito peccatis. Interpretatur autem Ethan robustus, et nemo in hoc sæculo robustus est, nisi in spe promissionis Dei. Quantum enim ad meritum nostrum attinet, infirmi sumus : quantum vero ad misericordiam ejus attinet, robusti sumus. Ideoque iste infirunus in se, et robustus in spe divinæ misericordiæ, sic incipit: Cantabo, id est, frequenter laudabo, et in me et in aliis misericordias Domini, id est, in reparationem factam non meritis nostris, sed per so. C lam misericordiam Domini. In me quidem laudabo bene operando, in aliis vero laudabo, ostendendo quidquid sunt, per misericordiam solam esse. Vel cantabo in me, et cantabiles aliis faciam misericordias Domini, misericordias dico in æternum mansuras. Misericordias ideo pluraliter ponit, quia quot sunt misericordati, id est, per misericordiam reparati, totidem sunt et misericordiæ. In æternum ideo po-nit, ut per hoc ostendat, quod ira per Adam fuit temporalis: misericordia vero per Christum concessa, est æternalis.

In generatione et generationem. Cantabo, inquam, prisericordias, et annuntiabo veritatem tuam non falsitatem meam, in ore jam meo, id est, corde consono; quia quod tuum est, annuntio. Quasi dicat : Obse-quantur membra mea Domino meo, loquar, sed tua loquar: quia veritatem tuam annuntiabo in ore meo. Si enim non obsequor, servus non sum: et si mea loquar, mendax sum. Ideoque ut et ego loquar et D tua loquar, duo quædam sunt, unum meum, alterum tuum : veritas quidem toa, os meum. Et idea annuntiabo veritatem tuam in ore meo, veritatem dico pertingentem in generatione et generationem, id est, in æternum, sicut et misericordia. Vel secundum aliam litteram dicemus, veritatem existentem in generatione et generationem, id est, in omni generatione. Dicit enim beatus Augustinus, quod non possit toliens similis repeti generatio, quotiens et decedit et succedit generatio. Et ideo geminato sic dictum in generatione et generationem, ad illud totum intelligendum. Et accipe misericordiam in toto psalmo in remissione peccatorum, veritatem vero impletionem promissorum. Licet etiam aliquando veritas accipiatur pro impletione præceptorum. Quas ergo misericordias cantet, quam veritatem annuntiet audiamus.

Quoniam dixisti. Et ideo secure cantabo misericordias tuas, et ideo annuntiabo veritatem tuam : quomisisti misericordiam et veritatem, dicens ita in dispositione tua: Misericordia, id est, reparatio futura ædificabitur per gratiam, id est, perficietur pertin-gens in æternum, hoc est, sic ædifico ut non destruam. Et vore ita erit, quia in illis per misericordiam reparatis factis coelis proeparabitur, id est, exhibebitur aliis, ut non desperent, sed sperent; veritas tua, id est, completio promissorum tuorum : et ita ut per constantiam enrum evidenter appareat in eis, quia in alio erit scientia linguarum, in alio gratia sanitatum, in alio discretio spirituum, et cætera spiritualia dona, sicut tu promisisti dicens: Effundam de spiritu mes super omnem carnem; quod videntes, alii non desperabunt de completione promissorum. Vel aliter: Tu, inquam, dixisti, quia misericordia ædisicabitur in æternum. Et vere ita erit, quia veritas, ich est, vera præcepta tua præparabuntur, id e-t, dignius quam in aliis præparabuntur in quibusdam coelis, de quibus dictum est: Coli enarrant gloriam Dei, etc. Et ita ut in eis sint, id est, manifeste appareant : quia quod dicit facient. Per quos? quasi dicat : Misericordia autom illa in aliis ædificabitur. (Sic.)

Disposui testamentum. Quasi dicat : Illud quidem dixisti, et hoc etiam dixisti : Abjectis meis quoddam testamentum vetus dedi, electis autem meis disposui testamentum meum, id est, novum testamentum, quo scilicet ad æternam gloriam repararentur. Et non solum disposui, sed etiam juravi, id est, firmiter promisi David servo meo. Quid promisi? Hoc scilicet, semen tuum præparabo mansurum usque in æternum. Juratio Dei non est aliud quam promissionis confirmatio. Et secure potest ille jurare, ne perjurium incurrat jurandi consuctudine. Et si superius fecit istum securum ad annuntiandum misericordiam et veritatem, quia dixit : Dixi, disposui : longe securiorem eum modo reddit, quia dicit, Juravi. Tale est ac si dicat : Dixi, dispossi, si non satis est hoc, ju-ravi. Licet autem hæc oratio historiali David sit facta, ita tamen hoc factum est, ut non in ipso, sed in semine ejus promissio sit implenda. Semen David idem est quod et semen Abraham : semen autem Abraham illud est de quo dictum est: Et semini tua qui est Christus. Christum autem accipe non solum illum qui secondum carnem natus est de Maria virgine, sed et omnes in eum credentes. Totus enim Christus est caput et corpus : quia non potest aliquis hoc corpus decollare, nec hoc caput esse sine corpore. Semen ergo David est Christus, et corpus ejus. Et de hoc semine dictum est: Præparabo semen tuum in ælernum.

Et ædificabo. Juravi, inquam, David, præparabo semen tuum : et hoc etiam ei juravi, Adificabo sedem tuam, id est, illos in quibus tu sedeas non per le, sed per semen tuum in generatione et generationem. Dule sunt generationes : altera qua hic generamur, altera qua regenerabimur in resurrectione. Et in utraque prædicatur Christus; in hac quidem ut credatur, in altera vero ut videamur. Et in hac sedes et præparatur, quia si in nobis non sederet, non nos regeret. Si ab ipso non regeremur, a nobis præcipitaremur. Et ideo in hac generatione sedet in nobis regnans : sedebit etiam in nobis in regeneratione, quia in aternum regnabit in sanctis suis.

Confilebuntur cæli. Prædicta dixit Ethan in voce Domini, hic autem in voce sua dicit. Et sic continuatur : Quia per misericordiam tuam flerent cœli, et veritas itu, non sua, præparabitur in eis : ergo, Domine, cæli confitebuntur, id est, laudabunt mirabilia tua, non sua. Qua mirabilia? scilicet quod redempti sunt perditi, quod resurrexerunt mortui. Magna quippe inirabilia sunt, quod quos heri vidimus voraginem ebrietatis, hodie cernimus ornamentum sobrietatis: et qui prius erant cœnum luxuriæ, nunc sunt decus temperantize : et qui prius blasphematores, hodie sunt Creaturem adorantes. Et vere confitebuntur mirabilia tua, etenim (pro quia) confitebuntur veritatent

vel vera præcepta toa, non ita tamen ut spargant margaritas ante porcos, sed præcipue hoc in Ecclesia

sanctorum, ubi vero agendum est, facient.

Quoniam quis in nubibus aquabitur Domino? Ideo merito cali mirabilia tua, non su i, confitebuntur, quoniam nullus corum tibi potest comparari. Nam quis in nubibus æquabitur Domino nubium? Nullus utique. Apostoli et alci prædicatores sancti cæli dicuntur propter veritatis coruscationem : dicuntur et nubes, cum multis aliis modis propter occulta carnis, id est, propter occultas cogitationes. Quid enim de nube exeat videmus, quid vero in nuhe lateat non videmus. Similiter que homo dicit vel facit judicare possumus : quæ autem cogitat, solus ille videt qui scrutator cor-dis est et renum. Unde dicit Apostolus: Nolite ante tempus judicare, etc. Ipse quoque Christus nubem habuit, qu'a divinitatis majestatem nube carnis contexit. Sed differt in hanc nubem, et illas nubes : hæc datæ a peccato: et ideo dicit: Quis inter nubes æquabitur Domino nubium? Aut quis silius Dei crit similis Domino Filio Dei? Nullas utique. Ille enim mus est per naturam, isti vero multi per giatiam. Ille ex æternitate, isti ex tempore, et multa alia.

Deus qui glorificatur. Vere nullus est ei similis. Nam hic est Deus, qui glorificatur in consilio sanctorum, id est, cujus gloria crescit per consilium, quod sancti habent de se ipso, scilicet, ut credant in ipsum, et non amplius quarant quæ sua sunt, sed quæ Dei. Ut qui gloriatur, in Domino glorietur. Dicit enim Sa-lomon, quia in latitudine gentis est gloria regis; in diminutione vero populi, contritio principis. Et merito (quasi dicat) glorificatur in consilio sanctorum, quia ipse solus est magnus, alii omnes parvi. Magnus enim est qui omnem locum secundum divinitatem implet, et est terrib lis non tantum in una gente, sed similiter super omnes qui sunt in circuita ejus. In una enim gente tantum pro nobis nasci, cruciligi, mori, resurgere voluit et ascendere, quæ ab aliis gentibus tanquam terra a mari undique circumdabatur. Sola enim gens illa culta erat propter legem, et propter prophetica scripta; aliæ omnes erant more, id est, in amaritudine suæ sterllitatis permanentes, non autem in illa sola gente veritatem suam innotuit, sed tamen ibi specialiter de nube suæ carnis intonuit apud illas gentes per alias nubes, sicut ipse promisit dicens: Amodo videbilis Filium hominis venientem in nubibus cœli. Et sic factum est quod bic dicitur. Exivit coim in omnem terram sonus sanctorum apostolorum comminantium tribulationem et angustiam futuram super omnem animam operantem malum. Et sic factus est terribilis super omnes in circuitu suo. Acc pe autem ipsum cum credentibus in eum, de populo illo corpus Jesu, quia hoc respectu dicit propheta quod sint in circuitu ejus gentes.

Iromine Deus virtutum, quis similis tibi? Quasi dicat : Ergo nullus similis tibi. Et vere nullus, qu a tu, D tiam suam. Domine, solus es potens. Magna enim potentia ejus

qui secit cœlum et terram, et omnia quæ in eis sunt. Et veritas tua in circuitu tuo. Quasi dicat : Magna quidem est, Domine, potentia tua, sed longe major misericordia, per quam reritas tua, id est, vera pracepta sunt disfusa in circuitu tuo. Si enim in sola illa gente in qua nasci, crucifigi et mori pro nobis voluit, veritas ejus diffunderetur, impleretur illud tautum quod Apostolus ait : Dico Christum Jesum ministrum suisse circumcisionis propter veritatem Dei, ad confirmandas promissiones patrum. Non autem impleretur quod sequitur, scilicet : Gentes autem similiter misericordia honorare Deum, etc. Hiec autem diffusio non potuit fieri sine contradictione magna et persecutione. Tunc enim frendens leo occurrit Samson, ab allop'ylis uxorem ducenti vel petenti, et factus est inter manne ejus velut bædus caprarum. Hoc est, furens gentilitas firmiter contradixit, et restitit primo præ-

tuam, id est, completionem promissorum tuorum, A dicatoribus sanctis; quæ postquam peccata sua recognovit, inter corum manus velut languidus peccator fuit, quia humiliavit se, et prenituit. Et hoc est quod subdit:

> Tu dominaris potestati maris, motum. Quasi dicat: Cum diffunderetur, Domine, veritas tua in circuitu tuo. mare gentilitatis turbatum est. Sed quid fecit mare? Martyres utique occidit, semen sanguinis fudit, quo seges Ecclesiæ pullulavit. Sæviat ergo mare, turbetur quantum velit mare, n'hil tamen sacere poterit, nisi tantum quantum permittitur ei. Quod inde apparet, quia tu dominaris potestati maris, id est, jam in tuum dominium transierunt illi qui, cum essent mare, ita potentes erant in contradicendo et in persequendo. Motum quidem est mare, tu au em motum fluctuum ejus mitigas, tantum non aufers. Mauet enim adhuc contradictio et persecutio etiam in falsis fratribus.

*Tu humiliasti.* Vere tu dominaris, potestati maris, quia princeps, scilicet, mundi ejectus est foras; nam enim est de intemerata virgine, illæ vero sant de cor- B tu humiliatus humiliasti illum superbum. Superbus rupta matre; hæc sine peccato, illæ per istam munlitatis exemplo in Christo, didicerunt homines superbiam damnare, et humilitatem appetere, et sic sa-perbus ille humilitatus est, quia fortior illo in domum ejus intravit, et spolia ejus diripuit, et in ornamenta Ecclesiæ transtulit. Tu, inquam, humiliatus Aumiliasti superbum, et tu vulneratus vulnerasti illum, sicut vulneratum, scilicet, carne non transfixa, sed corde trajecto quasi spiritu et petentia ejus imminuta. Et hoc modo dispersisti inimicos tuos, ut qui prius erant inimici, essent amici. Et hoc fecisti in brachio virtutis tuæ, per illum qui est brachium tuum et virtus tua. Christus enim Dei virtus, et Dei sapientia.

> Tui sunt cœli. Et quia tu eos de jugo superbi humiliati eripuisti, ergo, Domine, cœli, id est compluto-res, sunt tui. Tuum enim est quod sunt, et quod compluunt, et terra compluta prius alienata est tua. Et merito tua, quia tu fundasti, id est, firmasti in veritate cognitionis tuæ orbem terræ, id est terram illam, faciendo eam orbem, id est, perfectam. Et hoc non parce, sed in multitudine, quia fundasti plenitudinem ejus. Et vere tu fundasti, quia tu creasti in bonis operibus Aquilonem, id est, illos in quibus ex iniquitate refriverat charitas, quia membra illius Aquilonis erant qui dixit: Ponam sedem meam in Aquilonem, et ero similis Altissimo. Et creasti etiam in operibus bonis mare, id est, illos in quibus erant amaricantes in sterilitate sua. Vel aliter, quasi dicat : Quandoquidem tu fundasti orbem terræ, et plenitudinem ejus, ergo non amplius Aquilo est eis timendus. Vel mare est, quod Aquilo hostis antiquus. Et mare, id est, ith in quibus ipse operatur tanquam in vasis suis ad oppugnanduni populum Dei, sed non sunt timendi, quia tu creasti Aquilonem, et creasti mare. Et quia creatura tua sunt, ideo nibil possunt contra te, nisi permissi. Quasi dicat: Plus valet in eis quod tu fecisti ad damnationem tuam, quam voluntas corum ad nequi-

> Thabor et Hermon. Fundasti, inquam, terram, et hoc incipiendo a Jerusalem. Quod notatur ex ipso ordine verborum, cum dicit : Thubor et Hermon essultabunt non amplies in suo, sed in tuo nomine glorificando. Thabor interpretatur lumen adveniens. Lumen vero adveniens est judai us populus, qui principaliter illuminatus est, et advenit quasi lumen aliis, quia per illuminatos de populo illo alii de gentibus sunt illuminati. Unde vero hoc lumen advenit? Ab illo, scilicet, qui illuminat omnem kominem venientem in hunc mundum, quod est lumen quod nec at alio accendetur, nec unquam exstingueiur. Hermon autem interpretatur anathema ejus, per quod gentes intelliguntur, nunc illum, id est, diabolum anathematicantes et abominantes, qua prins erant amantes et colentes. Et merito (quasi dicat) isti excultabunt in nomine tuo, quia brachium tuum quod fecit illos alios illuminantes, et istos anathematizantes, ille quem

prius erant amantes, est eum potentia, id est, est vere A undo etiam ipsi prophetæ olim videntes dicebantur.

potens, alii vero omnes impotentes.

Firmetur manus tua. Quasi dicat : Et ut semper exsultent in nomine tuo, ideo, Domine, manus tua, id est protectio tua, firmetur, id est, firma et statoria sit in eis, ne deficiant, sed proficiant; et ita nunc firmetur manus tua, ut tandem exalletur dextera tua, id est, exaltentur illi ad dexteram tuam statuendi. Et vere ita erit, scilicet, exaltabitur dextera tua, quæ erit præparatio sedis tuæ. id est, quia præparabit tibi judiciariam sedem in eis justitia et judicium, id est, actio et discretio. Judicium enim proprie est disceruere inter bona et mala, justitia vero est bonis insistere, mala vero repellere. Et aliter : Firmetur manus tua in eis, sicut prius. In quibus autem manus tua nunc non firmabitur, in his exaltetur tandent dextera tua, id est, potentia tua. Tale est illud : Dextera tua inveniat omnes qui te oderunt. Et vere ita erit, quia præparatio sedis tuæ erit, id est, quam tu judicabis. Et quæ res judicabitur a te? Justitia, scilicet, et judicium. Justitiam refer ad bonos, judicium vero quod pro damnatione ponitur, ad malos. Tunc enim erit justitia, quando boni gaudebunt, cum viderint illud quod non videntes crediderunt. Judicium vero erit, quando mali contremiscent, cum viderint illud quod irridentes credere noluerunt.

Misericordia et veritas. Quasi dicat : Tandem exaltabitur dextera tua, interim autem præcedent faciem tuam, id est, illum manifestum adventum tuum misericord:a et veritas. Misericordia quidem in peccatorum delectatione, veritas vero in promissorum completione. Vel misericordia in misericorditer promittendo, veritas vero in tideliter promissa completido. Quod qui attenderit, in illis tandem erit in justitia; qui vero non attenderit, in illis erit in judicio. In priori vero lectione sic continuabitur : Justitia quidem et judicium præparabunt tibi sedem in eis, hoc autem ex se non habebunt, sed a te, quia misericordia et veritas præcedent saciem tuam, id est, præ entiam tuam misericordiam et veritatem præparatio sedis tuæ fiet et hic et tandem, ergo populus ille vere est beatus, qui digne scit jubi'ationem, id est, qui intelligit cau-san illam unde sic debeat te gratiare, ut non possit verbis explicare, et ideo inchoet jubilare.

Domine, in lumine vultus tui ambulabunt. Ideo beatum dico populum illum, qui digne scit unde jubilandum, quia certe intelligit, totum quod sunt, ex misericordia tua, Domine, e-se, sicut revera est. Nam ambulabunt in operibus bonis in lumine vultus tui, non sui, id est, in illuminatione voluntatis tuæ, non meri orum suorum. Et exsultabunt in tuo nomine glorilicando, non suo, et quia in tuo tota die, id est, assidue et hic et in futuro exsultabunt. Si enim in suo nomine exsultarent, cito ab exsultatione desicerent. Et exaltabuntur in tua justitia, quia prius deprime-

bantur in sua.

Quia gloria virtutis corum. Vel ideo merito in tuo ipsi ignominia Infirmitatis suæ. Quod enim virtos aliqua in eis est de qua possunt gloriari, hoc ex te est, non ex se. Et ideo cornu nostrum, id est, spiritualis sublimitas nostra exaltabitur in beneplacito tuo, non in merito nostro. Et vere in beneplacito tuo, quia Domini, id est tui, est assumptio nostra. Hoc est ex sola misericordia tua est, quod assumpsisti propter nos redimendos humanam naturam, vel, quod nos assumpsisti de massa perdendorum. Et determinat cujus domini sit assumptio, scilicei, Sancti Israel, id est, illius qui sanctificat omnem illum qui est verus Israel. Et qui est Itex noster, id est, qui regit nos in virtutibus, ut ad veram visionem perveniamus, ubi, scilicet, facie ad faciem videbimus.

Tunc locutus es. Quasi dicat: Et de hac assumptione prædicta tunc locutus es sanctis tuis, id est, prophetis in visione, id est, per revelationem in dictis et factis. Visiones ad prophetas proprie pertinent,

Et tune, dico, locutus es sanctis tuis, quando, scilicet, dixisti illud prædictum : Misericordia ædificabitur in eternum. Et loquens promisisti, id est, dixisti hæc : Ego qui prius posui adjutorium in quodam impatente, qui non perstitit, qui exemplum obedientiæ non fuit, ponam nune adjutorium meum in quodam vere poiente. Et quia dejecisti illum abjectum, exaltabo hunc electum de plebe mea. Et merito exaltabo eum, quia inveni in isto David vere servum meum, qui nec cogitatione apostatabit. Juxta illud : Inveni David filium Jesse, virum secundum cor meum. Et ideo ungam eum meo oleo sancto, illo, scilicet, oleo, de quo alibi : Unxit te Deus, Deus tuus oleo lætitiæ præ participibus tuis. Hoc est, replebo eum spiritualibus donis.

Manus enim mea. Vere ungam eum, quis sic agam cum eo, scilicet, manus mea, id est misericordia et protectio mea, auxiliabitur ei quantum ad susceptam humanitatem. Et brachium meum, id est Verbum B weum personaliter illi unitum, confirmabit eum contra omnem lapsum. Et ideo inimicus diabolus nihil proficiel in eo. Quasi dicat : In Adam quidem inimicus fecit et perfecit; in isto quidem faciet quod suum est, id est, tentabit eum, sed nihil proficiet, nec in ipso, nec in suis. Exercebit eum, sed non nocebit. Proderit ille sæviendo, in quo coronabuntur isti vincendo; et filius iniquitatis, id est, angelus apostata, quem genuit iniquitas, non apponet nocere ei. Ponet quidem ut noceat ei, quando eum crucifigi faciet et occidi; sed postquam viderit eum resurgentem et ascendentem, non amplius apponet nocere ei, imo etiam æternaliter gaudebit, quod prius nocere conatus sit.

Et concidam. Inimicus, inquam, in eo nihil proficiet: et ideo sicut Moyses caput vituli conflatilis contrivit, et populo bibendum dedit, ita concidam, id est, paulatim conteram inimicos ejus, et in corpus ejus transferam; et hoc a facie, id est, a præsentia ejus. Ipsa enim præsentia et cognitio ejus, erit causa hujus. Et ita dico concidam, quod convertam odientes eum prius in eis, quæ illud operabuntur. Et quandoquidem per c in sugam, scilicet, ut ab irato sugant ad placatum. Vel aliter : Inimicos ejus in futuro concidam a facie ejus, id est, recellam a præsentia ejus in æternas tenebras. Quia dictum est : Tollatur impius ne videat gloriam Dei. Et nunc interim odientes convertam eos in fugam, scilicet, ut ab irato fugiant ad placatum.

El verilas mea el misericordia cum ipso. Videtur boc quantum ad ipsum caput non posse dici. Non enim misericordia indiguit, qui nihil quod remitteretur habuit; sed tamen et in ipso misericordiam vocare possumus ipsam humanitatis assumptionem, et veritatem impletionem illius promissionis, quia dedit ei nomen, quod est super omne nomen. Et quia non dedit ei spiritum ad mensuram. Vel si cui hoc non placeat, dicat dictum esse quantum ad membra, in quibus revera sunt et veritas in impletione promissorum, et misericordia in remissione delictorum. Proponuntur autem a tota divina Scriptura hæc duo præcipue, scilicei, misericordia et veritas, ut et nos ea facianomine exsultabunt, quia tu es gloria viriutis eorum, D mus, misericordiam quidem miserendo miserorum, veritatem vero quo justum est judicando, ut nec præcludat in nobis vel veritatem misericordia, vel veritas misericordiam, quia multi pietate perversa sæpe justæ causæ divitis præferunt injustam causam pan peris. Veritas, inquam, et misericordia mea erit cum ipso, et in nomine meo, id est, per hoc quia ipse et sui sunt in nomine meo glorificando, non in suo exaltabitur cornu ejus, id est, spiritualis sublimitas sua et suorum. Ipsa enim mea glorificatio, eorum erit exaltatio. Et ponam manum ejus, id est, potentiam ejus in mari, id est, in gentibus in sterilitate sua smaricantibus, et dexteram ejus ponam etiam in fluminibus, id est, in his qui per cupiditatem magis et magis i:fluunt in amaricantes fluctus hujus, sicut flumina in mare. Hoc est desperatissimos etiam ei subjiciamus.

I pse invocabit me. Ideo quæ disi faciam ei, quia ipse solus digne invocabit me, dicens : Tu Pater Deus meus secundum divinitatem, et Deus meus secundum hu-

manitatem, et susceptor salutis meæ, quia suscepisti A bunt, et non correcti per paternum sagellum per ime quantum ad a sumptam humanitatem, quantum al salutem.

Et ego primogenitum. I pse quidem digne invocabit me, et ego vicem ei reddam, quia ponam illum primogenitum, hoc est, vel prie omnibus honoratum, sicut primogeniti in domo præ omnibus honorabantur. Vel primogenitum, id est, inter mortuos liberum. Et ponam excelsum illum non solum præ tyrannis, sed ctiam præ regibus terræ, id est, ultra illos omnes qui regunt illicitos motus in se. Et servabo illi in suis, miscricordiam meam in æternum, quia semper eis misericors ero. Et hoe ideo, quia testamentum meum, id est testamentum novum, est fidele, non infidele, id est, firmum et certum est ipsi et auis. Ipsi quidem ideo, quia et in ipso med tatum est hoc testamentum, et ipse mediator est testamenti et signator et testis, et fide jussor testamenti, et hæreditas testamenti, et cobæres testamenti.

tum meum fidele crit ipsi, ideo ponam semen ejus spirituale, scilicet, non carnale, duraturum in sæculum saculi, id est, in æternum; et thronum ejus, id est, illos in quibus ipse sedebit, tanquam in judiciaria potestate sua. Anima enim justi sedes est Dei. Illos, inquam, ponam, sicut dies cœli, id est, ita erunt illuminati, ut sicut dies cœli, quos nulla nox interpolat, sunt sine tenebris, ita caveant sibi ab omnibus vere dicendis peccatis. Nullus enim ita perfectus est, quia interdum in aliquibus tabatur venialibus, hos dies coli nondum habemus, sed in futuro cum immortalitate et impassibilitate coronabimur, ipsos bahebimus. Quia non plures dies, sed una tantum dies, erunt sine fine, quia sine nocte, sed propter tam longum spatium vocat illam unam diem pluraliter dies.

Si autem dereliquerint. Quasi diceretur ei : Promittis quidem semen ejus in æternum mansurum, quid autem si filii ejus peccabunt? Osiendit quod propter hoc etiam promissio ejus non tollatur, dicens ita : Si C filii ejus dereliquerini legem meam; et ideo dereliquerint, quia non ambulaverunt in judiciis me's, id est, non secerunt quod lex mea judicat esse faciendum, sed potius e contra, quia profanabunt, id est, polluent, just vias meas, loco carum inducendo injustitias. Et si non custodierint, imo neglexerint mea mandata; si, inquam, hoc et hoc secerint, non ideo contemnam eos, non ideo in perditione relinquam ens, sed ut mediens visitabo iniquitates eorum in virga, id est, in paterno flagello, ut corrigam, non ut destruam. Et determinat quid per virgam, quid per iniquitates accipiat dicens: Et visitabo peccata eorum in verberibus. Ecce misericordia Dei non tantum vocantis, sed etiam flagellantis. Melius enim est corripi et erudiri in flagello patris, quam perire in blandimento prædonis.

Misericordium autem. Visitabo quidem eos in virga, hoe autem faciens non distergam ab eo David, id est, ab eo semine, imo conservabo in eo misericord am meam. Det ergo disciplinam, ut non auferat ah eo D tionem sententiæ dicit : Vere promissio facta est, ut misericordiam. Gædat contumacem, ut reddat hæreditaiem. Hic, inquam, non dispergam ab eo miseri. cordiam, neque tandem nocebo ei in veritate mea, id est, in judicio meo, quando veritas mea manifestabitur. Ad hoc enim non dispergitur misericordia liberantis.

Neque profanabo testamentum meum. Quasi dicat: Non dispergam (inquam) m sericordiam meam ab eo, et hoc modo non prosanabo testamentum meum, id est, pactum meum cum ipso factum. Testamentum vero dicere possumus vel illud: Convertimini ad me, et ego convertar ad vos , dicit Dominus , quod alibi dicitur. Vel quod hic dictum est scilicet , Si peccaverint filii ejus, non eos pertro sinam, sed visitabo eos in virga: non profunabo, inquam , testamentum , et quæ procedunt de labiis meis, scilicet quod semen ejus manebit in ælernum, non faciam irrita, id est, vana, sed firma ct stabilia; quia et si filii ejus incorrigibiliter peccabunt, non tamen propter paleas grana, nec propter quosdam etiam malos boni pisces eficientur, quia prospexi jam alios lilios, in quibus quæ procedunt de labi s meis complebuntur.

Semel juravi in sancto. Vere procedentia de labiis meis non faciam irrita, quia juravi, id est, firmiter promisi David in sancto meo, id est, in sanctitate mea, anod semen ejus manebit in æternum. Et semel juravi ci : nec exspectes ut secundo juret, si primo decipiet. Si ergo (quasi dicat) David mentiar, unlli amplius verum dicam.

El thronus ejus. Vere semen ejus in ælernum manebit, quia et secundum interiorem et exteriorem reparabitur ad æternitatem. Quod sic dicit æquipollenter: Thronus ejus, id est, illi qui sunt sedes ejus. tandem positi in conspectu meo, id est, reparati ad æternitalem, erunt in anima sicut sot, id est, ita indeficientes, sicut solis lux est indeficiens, et in cor-Et ponam in sæculum sæculi semen. Quia testamen- B pore erunt sicut luna. Et quia solet sacra Scriptur. per lunam mortalitatis defectum significare, ideo add.t: Perfectum in æternum. Quasi dicat : Si qua luna esset, quæ perfecta e-set in æternum, respectu illins hoc dictum putes, quia erunt sicut luna. Ecce promittitur nobis utilis reparatio in utroque, scilicet et in anima et in corpore. De hac autem reparatione a multis dubitabatur, non quantum ad animam, de cujus æternitate philosophi multa dixerant, sed quantum ad corpus. In quo etiam omnes Judæi præter solos Pharisæos errabant. Unde cum Paulus, quia resurrectionem prædicabat, ab aliis Judnis verberaretur, clamavit : Ego Pharisæus de resurrectione judicor, ut ab ipsis Pharisæis liberaretur. Et quia multiplex dubitatio de prædicta reparatione futura crat. ideo Propheta ad comprobandum quod dixit, veritatis testimonium subjungit. Quasi dicat : Dixi reparationem futuram animæ et corporis, et bujus rei est fidelis in cœlo testis, ille scilicet qui de morte resurrexit, ascendit et sodet ad dexteram majestatis. Et qui resurgens cicatrices etiam retinuit in suacarne, ut vulnus dubitationis sanaret in nostro corde.

Tu vero repulisti, Dicit beatus Augustinus, quod qua de eversione promissionum hic dici videntur. de historiali David accipienda sunt, cui quantum ad litteram, videbatur ab ignaris hominibus ita promissio facta, ut in carnali semine ejus esset implenda. Et talem accessum ad litteram in voce Prophetie facit: Hoc servo tuo David, Domine, promisisti. E contrario vero fecisti. Ubi ergo promissiones tuæ, de quibus paulo ante gaudebamus, de quibus alacriter plaudebamus , de quibus tanquam securi aggratulabaınur, quasi alius promiserit, alius everterit? Tu ipse vere promisisti, etiam propter humanam dubitationem jurasti, hoc vero fecisti; ubi ergo promissum tuum? Exhibe quod jurasti, redde quod promisisti. Sublatum est in isto David, ne exspectetur in isto David, quod ipse per spiritum vidit quando dixit: Tu vero repulisti, etc. Post hoc autem ad explanaesset certa. Et positus erat David cui promitterentur hæc omnia in semine ejus, quod est Christus, implenda. Sed quia homines ignari putabant ea propter promissum in David impleri, ideo destruxit ea Deus in David, quæ tamen necesse erat impleri: ut cum viderentur in ille non impleta, quæreretur alius, in quo completa cognoscerentur. Sicut de duobus illis fratribus, Esau et Jacob prophetatum fuit, quia major servict minori; sed quia in illis hoc completum non fuit, exspectandi erant populi duo, per illos duos significati, in quibus compleretur, quod non mendax Deus polliceri dignabatur. Ita et David promissum est, quod semen ejus in æternum maneret. Et natus est ei filius tantæ prudentiæ, tantæ potentiæ, in quo promissa Dei completa putarentur; sed cecidit Salomon, et dedit locum sperando Christo. Ut quia Deus falli non posset, et in illo non poneret promissum suum, quem sciebat casurum, post casum

quareremus alinm, ad quem pertineret promissum. A virgo Maria, de Maria Christus, qui substantia est In hac vero sententia littera sic exponitur: Tu Deus qui promisisti David, quod semen ejus in æternum maneret, et cætera prædicta; e contrario fecisti, quia repulisti cum de regno per persecutionem filii ejus Absalonis, Christum tuum, id est, illum unctum; et repellendo despexisti, id est, despectabilem eum secisti. Et ideo dico repulisti et despexisti, quia tu distulisti eum ab integritate regni per illam persecu-tionem. Dicitur euim quod ante mortem Absolonis rex similiter Israel, et similiter in Adam suerit unctus.

Acertisti. Hac sequentia dicuntur de ipso David, quantum ad corpus ejus. Sicut enim multitudo credentium corpus Christi accipitur: ita carnalis ille populus quasi corpus David intelligitur. Et est dicere: Repulisti eum in se, et etiam avertisti testamentum, id est, pactum factum cum illo servo tuo in suis. Ubi enim (quasi dicat) regnum, ubi sacerdotium, ubi sacrificium, ubi legale institutum? Utique perierunt. Et sanctuarium ejus, id est, locum illum ubi sancta custodiebantur, id est, templum, quod solum erat in terra, profanasti, id est, profanum et pollutum fieri permisisti. Destruxisti omnes sepes ejus, id est, prophetas et reges qui erant ad circumdat onem et desensienem illi in suis. Et posuisti firmamentum formidinem, id est, tanta fuit tribulatio illorum defenserum, ut quivis formidaret firmare, id est, defendere eum. Et ideo diripuerunt eum in suis omnes transeuntes viam, hoc vel temporaliter regnantes, vel veritatem non cognoscentes, ut jam alibi dictum est. Et factus est opprobrium vicinis suis, id est, omnibus gentibus in circuitu suo. Et ideo factus est opprobrium, quia lu exaltasti dexteram, id est, potentiam deprimentium eum in tantum, quod lætificasti omnes inimicos ejus per victoriam de ipso datam. Et ut exaltaret dexteram deprimentium, avertisti adjutorium gladii ejus, id est, teipsum ei subtraxisti, quo adjuvante prius duo fugabant decem millia. Et qui prius egrediebaris cum eo ad bellum, quia tam ma- C rum in his qui de sinu meo nascituri sunt. Vel quod nifestis signis cum ipso agebas, ut præsens esse intelligereris, modo non es auxiliatus ei in bello. Destruxisti eum ab emundatione et exteriori, quia secisti eum omnibus immundum videri, et de mundatione interiori, de qua dictum est, Fidemundans corda: et sedem ejus, id est, civitatem illam, in qua prius quiescebat, et multum delectabatur, collisisti, ita ut re-digeretur in terram, id est, penitus destrueretur. Et merito victus est alque destructus, merito terram illam perdidit, pro qua Dominum suum occidit.

Minorasti dies temporis. Quia cum ipsi promitterent sibi divinum et atternum statum in legalibus institutis, tu cito eis finem imposuisti : et perfudisti eum confus one, id est, dedisti ei omnimodam confusio-nem, intus scilicet mentis cacitatem, foris carnis ti ibulationem.

Usquequo Domine. Hæc omnia prædicta evenerunt in David, in quo stulti homines et ignari putabant Deam suum pracepta completurum, in promissa Dei D modo inferunt servis Dei. Vel ita sit men or, ut profirmins in Christo et in regno ejus compleantur, et ideo subdit: Usquequo, Domine, avertis. Quasi dicat: Si sic agendum erat cum paleis, non sic agend m est cum granis. Usquequo ergo, Domine, avertis te a populo illo permittendo illum esse aversum? Forie non in finem, qua et si cacitas ex parte contigit in Israel, ut plenitudo gentium intraret, inde reliquiæ salvabuntur. Interim autem (ac si dicat) exardescut ira tua sicut ignis, id est, ita ut quosdam purget, illos scilicet qui convertuntur: quosdam incineret, qui non convertentur, sicut materialis ignis quædam incinerat, quædam purgat.

Memorare quæ n ea substantia. Quasi dicat : Noli, Domine, prorsus averti a populo illo, sed memorare quæ sit mea substantia, id est, quis sit ille per quem ego et alii qui in le credunt, subsistunt, ut parcas illi populo. Non enim ex toto radix internit, sed ve-Liet semen cui promissum est : quia de populo illo omnibus credentibus. Hujus ergo substantiæ memorare, quia nisi memor eris, tunc vane constituisti, ut videbatur, filios hominum. Nunquid autem tu vanc constituisti eos? Utique non, sed ipsi per se in vanitatem abierunt, a qua necesse est ut revocentur. Quem ergo mundatorem, quem revocatorem habebunt, nisi tu reservaveris eis aliquem, per quem revocentur? Quis antem est ille? Homo ille, scilicet qui mortuus vivet, et amplius non videbit mortem. Christus enim resurgens a mortuis, jam non moritur. Mors illi ultra non dominabitur. Et quia etiam cuique sancto viro hoc convenire posset, quia mortuus vivet in resurrectione, et deinde non videbit mortem : ideo addit, et quia ipse eruet propria potentia sua animam de manu inferi, id est, de potestate mortis : hoc enim nulli alii convenit, nisi soli Domino Je-u Christo. Et hæc est fides nostra catholica. Quia autem huic fidei diu repugnatum est, et contradictum sanctis prædicatoribus multis molestiis et tribulationibus, Proplieta orans pro contradicentium concorporatione, et pro persecutionis cessatione dicit: Domine, ubi sunt misericordiæ tuæ antiquæ, id est, ab antiquo promissie sicut jurasti, id est, quas jurasti David in vericate tua? Quasi dicat: Jam Christum inundatorem agnovimus, jam tenemus in quo comples promissa; quia ipse est ille qui vivet, et non videbit mortem, et qui ipse eruet animam suam de manu inferi: et tamen adhuc tribulamur, et persecutiones patimur, quia propter te mortificamur tota die.

Memor esto, Domine. Quasi dicat : Jam Christo venieute, et in cœlis consedente, opprobrium tamen adhuc in ipso patimur: quia objicitur nobis quod mortuum adoramus, quod in crucifixum latronem credimus, et similia ; et ideo, Domine, memor esto opprobrii servorum tuorum, opprobrii scilicet multarum gentium. Gentium quidem ut inferentium, servorum vero ut tolerantium. Quod opprobrium ego continui in sinu meo, et jam occultum prævidi futucontinui (pro contenturus) id est, passurus sum in illis qui non exibunt de sinu meo, ut sint immunda manus educta de sinu: sed erunt munda manus in sinum reducta, id est, in eadem tide mecum permanebunt. Vei quod continui (pro continebo) in posteris meis per fidem in sinu meo, id est, apud me, quia non ausus ero repellere opprobrium illud contradicendo, sed tacendo ipsum apud me occultabo. Quandiu enim Ecclesia in persecutione et tribulatione mansit, et crimen suit esse Christianum, sicut et nunc est esse paganum : tandiu fidelibus libere mali insultabant et exprobrabant, quia quod contradicerent non inveniebant. Gratias autem Deo, quod jam nullus Ecc esize insultat, aut si aliquis insultat, non publice insultat : et mala quie loquitur, magis timet audiri, quam velit credi. Memor esto dupliciter accipitur, scilicet ut vel ita sit memor, ut ipsi exprobrantes conversi idem opprobrium pariantur ab aliis, quod pier hoc temporale opprobrium dentur in opprobrium ælernarum poenarum.

Quod expropraverunt. Ostendit quo modo dixerint illud opprobrium esse multarum gentium, scilicet, exprobrantium, non exprobratarum. Quia inimici tui de gentibus, Domine, hoc opprobrium exprobraverunt, ipsi dico exprobrantes commutationem servis tuis, commutationem Christi lui. Quod, id est, quam rem maxime exprobraverunt. Mortem Christi honesto nomme vocat commutationem: et merito, quia ibi vere fuit commutatio, id est, in melius mutatio de mortalitate ad a ternitatem, et de corruptione ad incorruptionem, de ignominia ad gloriam, de morte ad vitam. Pro qua commutatione, inquam, spes tanta data est nobis, benedictus sit in aternum Dominus, qui scilicet sanguine suo gratis nos fecit salvos : errantes quæsivit, invenit, redemit; a dominatu et potestate diaboli nos liberavit, et de regno tenebrarum in regnum lucis nos transtulit. Fiat ei benedictio in illis, A fiat et in istis. Possunt ab eo loco ubi digressionem ad historialem David fecimus, fere quæcunque sequentur aliter legi, ut sic in superioribus in vero tantum David persistamus, juxta quod prior prolixs continuatio sic abbrev abitur: Hæc quidem, Domine, promisisti, aliter vero fecisti: quia tu repulisti, id est, repulsum a te videri permisisti, cum flagellaretur et crucifigeretur, Christum tuum. Et despexisti, id est, despectabilem eum videri fecisti, cum conspueretur, cum spinis coronaretur. Et distulisti, id est, diatum eum esse, quantum ad corpus, diu permisisti. Quasi enim sterilis et vidua sponsa Christi Ecclesia de gentibus in morte ejus remansit, ad quam postea fratres ejus, a postoli scilicet accedentes suscitaverunt semen fratri mortuo; et sic tandem Christus qui prius, quantum ad membra dilatus, est perfectus

Avertisti testamentum. Distulisti, inquam, Christum, B et hoc modo visus es evertisse testamentum servi tui, id est, promissionem quam feceras illi servo tuo, scilicet quod semen ejus in zeternum maneret. Profanasti, id est pollutos videri permisisti illos qui erant sacrarium ejus, id est, secundum habitaculum ejus in terra, sicut sanctos apostolos et alios superiores, qui peripsema omnium facti sunt, et spectaculum angelis et hominibus. Desiruxisti etiam, id est, destrui permisisti omnes sepes ejus. Per sepes minores accipe, tales tamen qui protectioni aliis minoribus essent. Et tanta fuit tribulatio, quod posuisti firmamentum ejus formidinem, ut prius. Diripuerunt, id est, dilaceraverunt eum exterius omnes transcuntes viam, ut prius. Et factus est opprobrium vicinis suis, id est, persecutoribus, quia tu exaltasti dexteram de-primentium eum, permittendo eum superari exterius in suis, in tantum quod lætificasti omnes inimicos ejus. Avertisti adjutorium prædicationis ejus, scilicet ut unde debuit habere adjutorium, potius esset ei nocumentum. Et non es auxiliatus ei in bello, id est, in C praconando. Destruxisti eum a mundatione exteriori, ut omnibus immundus in suis videretur. Et sedem ejus, id est, quosdam in quibus ipse sedebat, per fidem collisisti, id est frangi et devocari permisisti, ita quod humiliarentur in terram, id est, in terrena penitus relaberentur. Minorasti etiam dies temporis ejus in quibusdam, non quod vere dies minorarentur: quia dictum est: Constituisti terminos ejus, ques præterire non poterunt; sed quia cum per tribulationes auferebantur, videbantur subditis eorum, quibus necessarii erant ad instructionem : vel etiam ad necessitatem, quod ante tempus tollerentur. Et sic perfudisti eum confusione interius quidem dolore fraternæ devotionis, exterius vero lahore tribulationis.

Usquequo, Domine. Distulisti, inquam, Christum tnum. Usquequo autem, Domine, avertis te ab eo difterendo eum, quod non facis aliarum ovium concorporatione? Avertis in finem? Forte non in finem. Et fixec ira tua, quod destruis eum et perfundis confu-Daione, exardescet sicut ignis incinerans, an sicut ignis purgans? Utique sicut purgans. Attende autem, quod usquequo tam in hoc loco, quam in omnibus aliis locis similibus est verbum non indignantis impatientiæ, sed orantis justitiæ.

Memorare quæ mea substantia. Ne avertaris, Domine, sed memorare quæ sit mea substantia, id est, quam condignum sit illt, per quem ego subsisto. Non enim decet, tantum caput parvum corpus habere. Memorare dico, quia si non memoraris, vana constituisti omnes plios hominum, ut prius. Ut autem vane non constituas filios hominum, memorare que sit homo, id est, quid sit condignum illi hommi, qui mortuus vivet, et non videbit mortem, ut supra dictum est. Ubi, id est, in quo homine sunt complendæ misericordiæ tuæ, Domine, sicut jurasti David in veritate tua. Quæ sequentur non aputantur.

IN PSALMUM LXXXIX.

Oratio Moysi hominis Dei,

ARGUMENTUM.

Solutio captivitatis a Domino postulatur, ubi tam efficax supplicatio funditur, ut Moysi esse videatur. Vox apostolorum ad Patrem.

#### EXPLANATIO.

Non est dubitandum talia nomina titulis adhiberi, que textum psalmorum interpretatione sua dilucident. Unde merito ut ostendam hujus supplicationis esscariam, Moysi nomen apponitur, qui frequenter orando Dominum placavit iratum, qui etiam minister testamenti veteris et novi propheta exstitit. Et quia utraque psalmus iste conjunzit, ejus nomine titulatur. Quod et ipsum duplici sacramento præfulget. Moyses quippe interpretatur adsumptus, eo quod de aquis a filia Pharaonis fuerit elatus, quod, pro-pter mare Rubrum, Israelitas, propter baptisma significat Christianos. Aliter qua Psalmista æternum ante sæcula Deum mundi factorem et gubernatorem, humanumque genus propter peccata mortis obnoxiam erat, dicturus, quæ utique omnia Moyse narrante didicerat, non immerito quæ ab ipso cognoverat ipsius nomini consecravit. Moyses in prima sectione inchoat a laude judicis, beneficia ejus breviter, potestatemque commemorans. Deinde infirmitati nostræ, quam et ipse multis modis ostendit, postulat subveniri. Tertio rogat adventum Sa vatoris ocius apparere, quem sciebat humano generi profutura præstare.

#### COMMENTARIUS.

Domine, resugiam. Psalmus iste intitulatur : Oratio Moyse hominis Dei, non quod a Moyse sit conscriptus, sed alicujus significationis gratia tanti meriti servi Dei nomen appositum est, quo dirigatur le-gentis vel audientis intentio. Per hunc homineu suum dedit Dominus legem populo suo, per hunc hominem populum suum de Ægypto liberavit, et per desertum traduxit, et sic factus est minister veteris testamenti, et propheta novi. Secundum hanc ergo dispensationem, que per Moysen facta est, psalmus iste inspiciendus est, qui de ejus oratione titulum accepit. Et quia continetur in hoc p-almo vita vetus et nova vita mortalis, vita vitalis anni qui pro nibilo habendi sunt, anni pleni misericordiæ, veræque læntiæ, peccatum et pæna primi, regnum et gratia secundi, ideo adhibitum est nomen hominis Dei, quia per islud vetus testamentum, quod ipse ministravit, cujus præmia erant terrenæ promissiones sub velamme et sub tegumentis et figuris quibusdam summa et a terna bona novæ vitæ promittebantur. Et ideo cum ad Christum venitur, velamen quod habebat Moyses in facie aufertur quia necesse est ut recedente umbra veritas appareat. Oratio autem Moysi ideo intitulatur, quia illi homini valde familiare foit orare, et oratione sua populo illi placatum Deum facere; et per hoc nos admonet ut et nos assiduis deprecationibus et orationibus Deum nobis placatum faciamus, et hoc noa timore ponæ, sed amore justitiæ. Quod per hoc notatur, quia non dixit, servi bei, sed hominis Dei. St potest esse vox vel prophetie vel ipsius M. ysi exhortantis nos, ut corum que retro sunt obliviscamur. et in ea quæ ante sunt extendamur, et ita dicit : Domine, cum tu sis factor ouncum, factus es pro nobis. Verbum enim caro factum est, et habitavit in nobis. Et factus es nobis refugium, id est, turris fortitudinis, ut jam supradictum est. Et hoc a genera ione priori in generationem istam. Hoc ideo appoint, quia non defuerunt etiam in illa generatione habeutes fidem, quæ postea revelata est.

Privaquam montes. Quasi dicat: Dicu quia factus es, sed tamen ante omnem facturam es, quia privaquam ficreat montes, aut formaretur terra, id est, es ante omnem rationabilem creaturam; et si ante rationabilem, con-

stst multo magis ante irrationabilem. Per montes A hominem enim cadaver, post cadaver vermis, post designatur celsitudo supercoelestis rationabilis creadesignatur celsitudo supercœlestis rationabilis creaturæ, per orbem vero terræ inferior rationabilis treatura. Et est dicere: Tu es priusquam montes, id est, supernæ rationabiles creaturæ sierent, et priusquam formaretur, id est, in quiddam dignum proveheretur terra; et ita dico formaretur, ut esset orbis, id est, perfecta. Hoc est antequam fieret ex terra homo decus terræ, ut esset in terra qui te agnosceret et le laudaret. Et vere tu es ante ista, Quia es a seculo et usque in seculum, id est, ab æterno usque in æternum, quia ab ante mundum et post mundum. Sæculum quoque propter Græcum verbum ambiguum quidam interpretum, ut beatus Augustinus dicit, pro aterno posuerunt. Tu es dicit ad notandam incommutabilitatem divinæ essentiæ, non convenit, neque fuit neque erit, sed solum est. Et reddit causam quare dicit es, ideo, scilicet, quia Deus.

iste timens ne inter tot tribulationes, tentationes et molestias corporales bujus seculi, quas experimento cognoverat, miser homo deficeret ab illo suo refugio, sic orat et dicit : Domine refugium nostrum, ne avertas, id est, ne averti sinas a summis et æternis bonis hominem in humilitatem, id est, ut biec infima et ima et carnalia appetat et concupiscat. Et ideo dico ne avertas, quia tu hoc dixisti, id est, præcepisti dicens : Convertimini, filii hominum, ad me. Quasi dicat: Da, Domine, quod jussisti, petentis precem exaudiendo, volentis fidem adjuvando, quia sine tuo auxilio per arbitrii voluntatem hujus vitæ

tentationes non possumus superare.

Quoniam mille anni. Merito ab his labentibus et transitoriis debemus averti, et ad æterna et stabilia, sieut tu, Domine, jussisti, converti, quia hæc præsentia quantumcunque sint prolixa, nec unius momenti sunt ad illa collata. Hoc æquipollenter ponit cum dicit : Quoniam mille anni, id est, prolixitas nostræ vitæ quantacunque sit, est reputanda ad eam quæ erit nobis entibus ante tuos oculos tanquam dies, non præsens, vel futura, sed tanquam dies hesterna, quæ præteriit, id est, quæ non est. Quæcunque enim Ane temporis clauduntur, inter illa quæ non sunt reputanda sunt.

Et custodia in nocte. Custodia in nocte longe brevior est die, quia quatuor sunt custodiæ noctis, quarum quæque constat tribus horis tantum. Nec sine causa hoc apponit. Custodia enim noctis in ignorantia est et timore ; sic et vita nostra et in ignorantia veritatis est, et in timore, scilicet, ut qui stat videat

ne cadal. Sequitur:

Que pro nihilo habentur. Expenit ærumnam nostræ mortalitatis, pariter ostendendo conditionem felicitalis veloris testamenti. Que temporalis est, ut tanto ardentiori studio ab his infimis avertamur, et ad illa summa convertamur. Quasi dicat : Ideo, Domine, precor, ne avertas hominem in humilitatem, quia anni eoest, erunt comparabiles rebus illis quæ prorsus nihilipeaduntur, id est, reputabuntur anni corum tanquam uon sint. Sicut et verum est, quia et cum adhuc non venerunt, nondum sant; et postquain etiam venerunt, non sunt. Quia non ad hec veniunt ut sint, sed ut non sint.

Mane sicut herta, mane. Exposita nostræ morta-I taus arumna, quia attendit contigisse nobis hoc ex justa ira Dei, aggratulatur divinie contentiæ. Quasi dicat: Ita fiat, Domine, quoniam promerainus. Transeut mane nostrum, id est, pueritia nostra sicut herba, quæ hodie est, et cras in clibanum mittitur. Mane eriam nostrom foreat, id est, flos juventutis in nobis fiat, et statum transeat. Decidat in vespere, id est, in illam atatem obi jam incipiat declinare. Induret deinde in gravem senecimem, et tandem arescat in decrepitam zetatem. Vel deci at in verpere, id est, mortem induret in cadavere, arcseat in pulvere. Post

tuimus. Nam in ira tua, Domine, quam promeruit parens primus, defecimus, et non solum defecimus, sed etiam turbati sumus. Defecimus quidem ex infirmitate, turbati vero sumus mortis timore. Intirmi enim sumus, et tamen infirmitatem nostram finire trepidamus. Iram et furorem pro eodem accipit.

Posuisti iniquitates nostras. Quia tam graviter nos multasti, apparet quia posuisti iniquitates nostras in conspectu tuo, id est, non neglexisti, sed perfecte advertisti malum, quod fecimus, et quod dixit iniquitates, vocat sæculum, dicens: Posnisti sæculum nostrum, id est, malum nostrum opus, quod nos fecimus in Adam, in illuminatione vultus tui, id est. vultuositatis tuze, id est, non occultum habnit, sed clure peccatum nostrum, quod nos fecintus in Adam, vultuositas tua prospexit

Quoniam omnes dies nostri. Vere posuisti iniquita-Ne avertas hominem in humilitalem. Sanctus vir B les nostras in conspectu tuo, quia desecerunt omnes dies nostri, quos nos fecinus nostros, vel quia nos vana et transitoria intendentes, defecimus, vel quia ipsi dies ad paucitatem redacti sunt. Unde alibi: Ecce mensurabiles posuisti dies meos. Et in ira tua

defecimus, sicut prius.

Anni nostri. Vere defecimus in ira, quia anni nostri meditabuntur; non quod anni meditentur, sed nos in ipsis annis meditamur, vel ita nos deferimus, et tamen nos miseri defectum hunc non attendimus, quia meditamur sicut aranea, id est, in corruptibilibus laboramus, et vana et inutilia conteximus, velut aranea. Et dies annorum nostrorum, id est, nos in singulis etiam diebus nostris meditamur sicut

In ipsis septuaginta anni. Videtur exponere brevitatem hujus vita, et humanæ miseriæ, quia qui boc tempore septuagenarii sunt, longævi dicuntur. Si autem in potentatious agantur, id est, si ad vires aspiciamus, erunt octoginta anni, queusque adoctoginta annos permanet homo in robore suo. Amplius autem, id est, quidquid ultra octogiqua annos est, humanæ vitæ nihil est nisi labor et dolor, id est, senectus curva et tremula, semper ten-dens ad interitum. Nec est contrarium istud sententiæ quod in Macrobio in generatione ho:ninis dicitur, quod homo in viribus crescat usque ad sexaginta annos. In sexagesimo vero anno incipiunt el minui vires, et sic semper decrescit in viribus usque ad sexaginta annos ad linem vitæ; non est, inquam, contrarium, quanquam videatur contrarium. Hic enim dieere videtur quod in octoges mo anno robustior fit homo, et maximas vires habeat. Ille vero dicit aperte quod in sexagesimo anno maximas vires habeat homo, et quod deinde minuantur et decrescant; sed non tamen decrescent ei vices in illie viginti annis, ut possint videri diminutæ, et ita propheta et auctor ille diligenter consideranti non videntur dissentire, hoe ad litteram. Sed goia vidimus rum, id est, aversorum, erunt qui *pro nibilo habentur*, id D multos infra septuaginta annos miserrima senectute confectos et constitutos, ultra octoginta annos multos in virili robore, melius est ut ad sen-uiu allegoricum, ubi nunquam fallimur, referatur. Septuaginta et octoginta anni, sicut ferantur, sunt centum quinquaginta. Sciendum autem, quia tres sunt unitates. Prima unitas est ipsa unitas, decem est secunda unitas, centum vero terria unitas. Cum ergo in centum quinquaginta, quindecies decem sunt, erunt ibi quindecim unitates secundæ. Q iod autem valet in mysterio centum quinquaginta, idem valet quindecim in hoc loco, quoniam quindecim constat ex septem et octo, et septem idem valet in hoc loco in mysterio quod septuaginta et septem, quid octoginta. Consideremus ergo qualner septem et octo se habeant ad vetus testamentum, et ad novum. Septemenim pertinet ad vetus testamentum, vel propier observantiam sabbati, quam septima die fleri præcipiebat, vel quia promittebat hoc terrena et tempotur, vel quia carnalis ille populus, cui talia promittebal, septunginta annis in captivitate detentus est. Octo vero refertur ad novum testamentum, vel propter resurrectionem Domini, quæ octava die mane facta est, per quam nos reparati sumus ad æternitatem. Vel propterea, quia sex ætates hujus sæculi sunt. Septima dormientium, id est, illorum qui adhuc exspectant communem resurrectionem; octava vero resurgentium, quando novissima mors destructur, et quando duplici stola vestiemur, scilicet, in anima et in corpore. Octoginta quoque ad nos pertinet, quia sicut carnalis ille populus in octogesimo anno primo in octavo denario de captivitate reversus est in patriam, ita et nos, transactis sex ætatibus sæculi, et septima dormientium, in octava resurgentium repatrialimus, id est, de captivitate hujus vitæ, in qua septuaginta annis detinemur, eo quod hæc vita septenario numero dierum volvitur, revertemur ad exponitur. Quasi dicat : Ideo, dico, anni nostri meditabuntur sicut aranea, quia in ipsis annis nostris, si non in potentatibus, id est, si non vi rationis et veri intellectus agantur, erunt septuaginta anni, id est, erit solum studium temporalium rerum, quod est inane, et breve, et vacuum comparatione studii cœlestis patriæ. Quæ temporales res in veteri testamento, ad quod septem et septuaginta referri prædiximus, illis prave intelligentibus, et Scripturam depravantibus, promittebantur. Quas quandiu omni animi desiderio appetemus, id est, in captivitate crimus ad quam septuaginta superius referri diximus. Sicut etiam Israeliticus populus captivatus in Babylonia septuaginta annis in captivitate tenebatur. Et sicut ille in octavo denario ad patriam reversus est, ita et nos, si terrena non appetamus, sed in labore cœlestis studii semper morabimur, in octava actute repatriabimus. Et h. c est quod dicit : Si autem in potentatibus, et cum vi rationis agantur anni nosiri, scilicet, ut, promissionibus terrenis omissis, C cœlestia appetamus, tunc erunt in annis nostris ocioginta anni, id est, studium reparandæ æternitatis et immortalitatis, quæ nobis data est in spe in Dominica resurrectione, et studium reparandæ hæreditatis, et reparandæ patriæ, id est, studium redeundi ad patriam, et vere sabbatizandi in octavo die.

Et amplius eorum labor et dolor. Quasi dicet : Si quis supra hoc studium addere velit aliud, illi erit labor et dolor. Multi enim postquam fidem perceperunt, et in baptismate terrenis abrenuntiare, et de reparanda æternitate satagere promiserunt, relabuntur ad studium terrenorum. Et his talibus et hic labor est in acquirendo, et tamen erit dolor, cum in

tenebras exteriores ejicientur.

Quoniam supervenit. Ostendit quomodo dolor erit, ita, scilicet, quoniam mansuetudo, id est, ille qui prius in tantum mansuetus apparuit, ut etiam ipsa mansuetudo possit dici, supervenit terribilis, et tunc enim pænitentia erit, sed infructuosa. Nota quod dicit supervenit, quasi ad opprimendum et ad conterendum. Unde alibi : Super quem vero lapis ceciderit, conteret eum. Vel aliter : Es amplius eorum labor et dolor, ut in bonum accipiatur. Nullus enim vir tam sanctus, nec superno studio adeo alligatus, quin aliquando cura necessariorum ad victum et ad vestitum moveatur. Et pro his est illi labor et dolor. Gravis cuim lalior videtur ei quærere, et maxime dolet, quia cogitur quærere. Unde etiam Apostolus at : Nam et nos primitias spiritus habentes, et ipsi inter nos gemimus in adoptionem filiorum Dei, exspectantes redemptionem corporis nostri. Et quasi aliquis dicat: Quandoquidem labor est et dolor, cur ergo Deus sanctos viros permittit tilia pati? Ad hoc respondu. Ideo, scilicet, quia si corripiemur, emendabiniur of supravenial nobis mansueludo, id est, ut simus mansueta animalia et Domino obedientia.

ralia bona, que septenario numero dierum volvun- A Quem enim Dominus diligit, corripit. Flagellat onnem filium quem recipit, quia etiam quibusdam magnis dat stimulum carnis, quo colaphizentur, ne in magnitudinem revelationis extollantur. Hoc est quod dicit: Supervenit mansuetudo. Et est ordo præposte-

Quis novit potestatem. Ad utrumque sententia hoc uno modo continuatur: Vere corripientur, sive mali ad malum, sive boni ad bonum. Quia tu, Domine, potentior es nos corrigere, quam alicui contingat seire. Nam quis novit potestatem iræ tuæ, id et, quis novit potentem iram tuam, qua et tandem vindicabis in malos, et nunc corrigis bonos ? Quasi dicat : Valde paucorum est nosse potestatem inte tuze : quia plerisque malis cum parcis irasceris, ut non a l iram, sed potius ad mansuetudinem tuam pertinere videatur. Labor et dolor quo corripis et erudis, quos diligis, ne pænis crucientur æternis. Et quis novit dinumerare, id est, discernere iram tuam in bonis et patriam, ubi in æternum manebimus. Littera sic B in malis præ timore tuo, id est, ad hoc ut timorem tuum præ, id est, ante se habeat, et semper te extimescat? Quasi dicat: Quam difficulter invenitur qui noverit præ limore iram luam dinumerare, ita ut etiam hoc addat, et ad eam pertinere intelligat, quod nonnullis quibus magis irasceris, parcere videaris; ut prosperetur peccator in vita sua, et in futuro majora percipiat. A paucis enim eruditis major ira Dei intelligitur vana et seductoria, felicitas impiorum. Et pauci addiscunt præ timore Dei iram ejus dinumerare, et prosperitatem ejus numero applicare pœnarum. Quod est dicere : Pauci sciunt discernere iram Dei hoc modo, ut intelligant quod quanto plus impius prosperatur, tanto plus ei Deus irascitur : et quanto plus in hac vita flagellando acriter puniendo Deus piis irascitur, tanto plus ei parcitur.

Dexteram suam. Quasi dicat : Pauci quidem, Domine, noscunt potestatem vel iræ tuæ, vel d numerare iram tuam; tu autem, Domine, fac nobis dexteram tuam ad notam, sie scilicet ut nos sciamus præ timore tuo iram tuam dinumerare. Notam, inquam, fac dexteram tuam, id est, mitte quem missurus es, et notifica nobis Christum tuum, dexteram tuam et brachium tuum, ut in eo discant homines non pro maguo expetere vel accipere ca hona, quæ in Veteri Testamento demonstrantur, sed quæ in Novo revelantur. Et revera factum est secundum orationem hujus hominis Dei, quia et in passione Filii sui et in contemptu bujus sæculi, quem habuit et docuit, demonstravit Deus Pater fidelibus suis hæc terrena non esse appetenda, sed magis cœlescia. Vel aliter, ut per dexteram accipiator Dei potentia, et ita dicatur : Ut autem sciamus in potentatibus agere dies et annos nostros, notam fue nobis dexteram, id est, potentiam tuam, ut sie transcamus per bona temporalia, ut non amittamus aterna. Vel potius ita dicatur : Notam fac dexteram, id est, potentiam tuam, ut intelligamus quod flagellando et non parcendo emencorripiemur, non ad fructum, sed ad damnum; tunc D datos ponis ad dexteram, et quod parcendo dum prosperatur impius in via sna, damnatos statuis ad sinistram. Notam fac, dico, sic, scilicet ut dinumeremus iram tuam. Sequitur :

Et eruditos corde in sapientia tua, Hoc est, non tantum facias nobis notam dexteram, sed etiam ut imitemur eos, fac nobis notos eruditos corde, ut in carnis prudentia, quæ mors est, sed in vera sapientia. Eruditi corde in sapientia illi dicuntur, quibus dictum est: Injice pedem tuum in compedes ejus. Pedem cordis dicit, non pedem corporis. Illi enim aureis compedibus ejus illigati, quid aliud fecerunt, quam quod terrenas promissiones contempserunt, et desideratis æternis per passiones suas, testimonium præbuerunt? Unde etiam testes dicti sunt, quia martyr Græce, testis est Latine. Vel ita nemo eruditos corde, nemo sapientes existimet, nisi illos quos attingit præ oculis cordis, semper habere miseriam suam ex justa tua animadversione, ut ex eo perpendant quanta sit in subveniendo dextera tua, cui nullum ingratum esse A oporteat. Hinc Apostolus ait : Scire etiam supereminentem scientiæ charitatem Christi, qui misericordiam fecit illis quibus ira tanta impenditur. Illis Christum tnum sic notum fac, ut in eo discant non timere eos

ani occidunt corpus.

Convertere, Domine. Dixit dexteram tuam notam fac. et eruditos corde. Necesse enim est ut quisquis vere noscit Christi imitatores, et attendit dexteram Dei, multas patiatur tribulationes et persecutiones. Umnes enim qui pie in Christo volunt vivere, necesse est ut persecutiones patiantur, Et item : Per multus tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei. Quod iste homo Dei qui hic loquitur attendens, timens ne nos inter tot tribulationes et molestias corporales deficeremus, et tentationibus variis nobis illatis victi deliceremus, et ab eo qui nostrum refugium est averteremur : compassus nostræ infirmitati, sicut multotiens compassus est, sic orat et dicit, Domine : qui prius conversus a nobis avertisti nos, convertere, id est, esto conversus ad nos, notificando te nobis. Vel ut ne permittas nos amplius averti a te, convertere dico naquequo opus est, id est, usque ad illum modum conversionis, qui nobis necessarius est, scilicet ut non permittas tribulari, nisi quantum poterimus pati, id est, nobis tribulationem in mensuram et pro viribus nostris. Neque enim Deus plus aliquem tribulari permittit, quam ipse ferre possit. Sicut Apostoins ail: Fidelis Deus qui non patitur, etc. Sed dabit stiam cum tentations proventum, ut possitis sustinere. Convertere, inquam, Domine, et qui prius fuisti inexorabilis super illos qui se fecerunt libertos suos, fias deprecabilis, id est, exorabilis super illos qui se fa-Ciunt servos tuos, in omnibus tibi obedientes et de se nihil præsumentes.

Repleti sumus mane. Vore converteris et deprecabilis eris, quia ita, certum est, replebimur, ut possimus dicere, quia jam repleti sumus mane, id est, in resurrectione, quando novissima mors destructur, et erit tantum mane, id e-t, dies sine nocte, quia sine fine. Tunc, inquam, replebimur misericordia tua, id est, duplicem stolam recipiemus, quæ non dabitur nobis ex nostris meritis, quanquam multa patiamur in hoc sæculo: quia non sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam, quæ revelabitur in nobis, sed dabitur nobis sola misericordia tua. Vel mane, transacta infidelitatis nocte, replebimur in hac vita tua misericordia, qua vocas, qua peccata condonas, qua justificas. Vel mane, id est, transacta persecutionis nocte replebimur tua misericordia et hic et tandem. Et tunc, scilicet, quando replebimur misericordia tua, lætificabimur exterius, et delectabimur interius : positi in diebus nostris, id est, in æternitate, ubi omnes dies nostri erunt : quia tantum proticiemus, et nunquam deficiemus. In hac enim vita non omnes dies possunt esse nostri, quia sæpius

etiam deficiemes quam proliciemus.
Levati sumus. Vere replebimur tua misericordia. quia Lætati sumus, id est, lætabimur in futuro, pro D quibus diebus nos humiliasti, id est, humiliari et flagellari permisisti : et pro annis quibus vidimus, id est, passi sumus mala. Lætabimurinæternum, ac si dicat : Pro hac temporali tristitia recompensabitur nobis sempiterna lætitia. Et ut lætemur in diebus nostris, tu Domine qui prius despexisti nos libertos nostros, respice in nos nunc factos servos tuos. Vel sic, Respice in servos, ut sint conformes Filii tui. Et ut majorem benevolentiam comparet, dicit : Respice in opera tua, non sua, id est, in illos qui hoc quod sunt, opus tuum sunt : quia tu creasti eos, et recreasti. Et ita dico respice, dirige filios, id est, opera corum. Illius enim opera dirigintur, quia complanat voluntatem suam voluntati Dei, qui de se non præsumit et cujus spiritus est creditus cum Deo : quia nibil honi putat se facere sine cooperante Spiritu Dei. Vel dirige filios, id est, imitatores corum dirige semper in melius, ut non sint distorti corde.

Et sit splendor. Et ut dirigantur filii, id est, nostra opera, sit splendor Domini super nos, id est, vultus Domini, qui prius fuit nobis obscuratus, illuminetur in superiori nostro, id est, appareat in nobis imag, Dei. Vel splendor Dei, id est, multiformis gratia Spiritus sancti, illuminet mentem nostram. Et ut splendor sit super nos, o Domine, dirige opera manuum nostrarum, et nostra bona opera, scilicet ut infra nos distorqueantur, sed ut super nos dirigautur. Illorum opera infra ipsos distorqueantur, sed ut super nos dirigantur, qui quod boni faciunt, agunt pro merceda terrenorum : velut carnalis populus ille cui facte sunt promissiones terrenæ. Tunc autem super nos opera nostra diriguntur, quando bene operamur pro mercede coelestium.

Et opus manuum. Dicit beatus Augustinus et Hieronymus, quod istud in quibusdam translationibus non invenitur. Et quod asterisco vel obelo signetur, si inveniatur. Sed tamen potest ita continuari. Quasi dicat : Ita dico dirigas opera, ut illa omnia fiant unum opus, id est, cum charitate fiant, et ad unum finem charitatis tendant. Opera enim quæ sine charitate flunt, nihil prosunt, ut Apostolus ait : Si tradidero corpus meum ita ut ardeam, charitatem autem non habuero, nihil sum. Si autem flant in charitate, et si multa sint in opere, unum tamen sunt in fine. Finis enim præcepti charitas est ex corde puro, et conscientia bona, et fide non ficta, sed vera.

# IN PSALMUM XC. Laus cantici David.

ARGUMENTUM.

Pro victoria Ezechiæ de Assyriis cantatur. Aliter legendum ad Evange ium Marci, ubi tentatur Christus. Vox Ecclesize ad Dominum.

Laus cantici divina laudatio, David ipse propheta debet intelligi. Hunc hymnum dæmonibus pia confi-C dentia semper opponimus, ut a nobis potius inde vincantur, unde contra creatorem suum dolose alique ten-tarunt. In prima parte Psalmista profitetur omnem sidelissimum divina protectione vallari. Secunda laudem Christo decantat Tertia verba sunt Patris ad omnem fidelem, quem in se devolissime sperare cognoscit, et in mundo isto defensionem, et in suturo illi præmia compromittens.

#### COMMENTARIUS.

Qui habitat in adjutorio. Laus cantici David, Iste psalmus est de quo Dominum nostrum, id est, Christum diabolus ausus est tentare. Audeamus ergo ut instructi possimus resistere tentatori non in nobis præsumentes, sed in eo qui prior tentatus est, ne nos in tentatione vinceremur. Et attendamus quod ipse voluit nes se imitari in sua humilitate, non in majestate. Quia dixit: Discite a me, quia mitis sum et humilis corde. Et si aliquando tentator ipse vel per se occulte, vel per filios diffidentiæ, in quibus operatur tanquam in vasis suis, ingerit nobis aliquas tentationes, tribulationes, molestias corporales : patienter sustineamus, et cum omni mansuetudine et humilitate toleremus, sicut ipse pro nobis voluit tentari, flagellari, etc. Quia quisquis sic imitatur Christum ut patienter toleret hujus vitæ tentationes, tribulationes et molestias corporales et spem conneul in eo ponit, ita ut nec illecebra capiatur, nec timore frangatur : hic est qui exemplo Domini sui habitat in adjutorio Altissimi, et in protectione Dei coeli commorabitur. Prævidens Propheta per Spiritum sanctum quemdam in humano genere adfuturum, qui nobis esset adjutorium et exemplum, ne nos in tentationibus vinceremur, ne tentatori cederemus, nec molestiis vel illatis nobis injuriis frangeremur, sicut ille prius fuit exemplum cadendi et vincendi, id est, ut vincereinur : hoc prævidens, inquam, Propheta, landat illum, ex devotione. Et non tantum pertinet ad devotionem, id est, ad piam et attentam ffectio-

ø

ď

5

ß

ideo merito dicitur iste psalmus laus cantici, id est, laus exsultativa vel laudativa exsultatio, quia in co laudat eum, unde nobis adjutorium et exemplom, et eum laudando exsultat dicens ita: Qui habitat in adjutorio, etc. Quasi dicat : Positus quidam fuit in adjutorio Altissimi, sed non habitavit ibi : quia non perseveravit, imo ab obedientia recessit, quando manum suam ad illicita extendit; et in suo adjutorio osse voluit, quando de se præsumpsit, et Deus esse, et de nutu suo pendere voluit. Quando suggestionem a serpente audivit, credidit quod promisit diabolus, et invenit quod minatus est Deus. Quidam autem in humano genere est affuturus, scilicet Christo adjutorium et exemplum omnibus qui de suo non præsumet adjutorio, sed præsumet in adjutorio Altissimi, id est, Dei Patris. A quo, quia Altissimus est, bene poterat adjuvari et in se et in suis. Et ab illo adj 1torio non recedet, sed ibi habitabit, id est, permanebit, et etiam commorabitur, id est, ex toto mora- R bitur, quia nec opere nec etiam cogitatione apostatabit. Morabitur dico in protectione non sua secundum hominem, sed in protectione Dei, et non qualiscunque dei, sed Dei cæli, id est, illius qui facit homines cœlos. Quamvis enim tentatori diabolo resistere posset et in se et in su's, potius patienter sustinuit; nec de se præsumpsit, sed omnia cum patientia toleravit, ut nobis esset exemplum, non de nobis, sed de Deo præsumendi, et omnia cum patientia tolerandi; quia patienter sustinendo tribulationes et tentationes nec de viribus nostris præsumendo, sed in protectione et in adjutorio Dei spem nostram ponendo, poterimus tentatori resistere et suis.

Dicet Domino. Vere in protectione Dei non in sua commorabitur, quia Domino dicet, id est, Deo Patri cui se vere faciet servum. Domine, tu es susceptor meus, non ego, id est, per te, tamen non per me causa mea existit; quia tu velut pius susceptor eam de ejus protectione præsumens, et quidquid in te suscipis et defendis, et non ego mihi, sed tu es refu. C boni est, gratiæ ejus ascribens. gium meum. Et merito, quia apud te solum est refu-gium, quia tu es Deus, id est, es super omnia. Deus dico meus, id est, quem ego Deum mihi facio, non meipsum, sicut Adam voluit se ipsum ponere sibi Down: hac inquam prædicta dicet Domino, id est, ad honorem Domini. Quæ autem sequentur dicet ad exhortationem proximi, dicens ita: Sperabo non de me præsumente, sed ponam spem in eo. Et merito meo, quoniam non ego me, sed ipse me liberavit, id est, liberavit de laqueo venantium, et a verbo aspero. Ita et vos (quasi dicat) ponite spem vestram non in viribus vestris, sed in Domino. Et merito, quoniam ipse liberabit, et non alius, de laqueo venantium, et ab insidiis et deceptionibus diaboli et suorum. Venantes vel vena ores sunt diaboli, quia mille artes habent nocendi, quibus seducunt miseras animas illorum qui de se præsumunt, nec in Domino spem suam ponunt : qui cito et illecebra capiuntur, et timore franguntur. Hi venatores, id est, diaboli la- D dilectionem Del et proximi habueris, verus eris, id queos et pedicas suas tendunt non in via, sed juxta viam, ut si quis a via exorbitaverit, illaqueetur. Tu autem aliquis ut sis securus, esto in via, et ambula in via, id est, in Christo, et in præceptis ejus, qui de se dicit: Ego sum via, veritas et vita. Ille tibi sit via, qui propter te factus est via, ut perducat te per se ad se. Ipse enim est via, per quam imus; et est finis, ad quem tendimus. Qui autem iu Christo ambutat, et in præceptis ejus, liberabitur de laqueo venantium, id est, a deceptionibus diaboli, et a verbo espero. Verbum asperum dicitur malæ persuasionis verbum, cui persuasioni malæ quicunque acquiescit or consentit, in laqueos diaboli se injicit. Vel verbum asperum dicitur detractionis verbum, scilicet quando quis detrahit proximo dicens: Tu vis solus videri justus inter nos, tu taliter agis, talem te facis quasi nemo sit bonus nisi tu solus. Sed quisquis huic detractioni acquiescit vel a bono opere cessando, vel

nem erga Deum, canticum vero ad exsultationem. Et A inde quod taliter illi objicitur superbiendo, ille se injicit in laqueos venantium.

Scapulis suis. Quasi dicat : Non tantum liberabis te de l'iqueo venantium et a verbo aspero, quia sperabis in eo, liberabis dico te et tuos : sed cliam tibi. id est, tuis si sperant in eo, obumbrabit, id est, obumbrationem faciet ab æstu incentivorum, id est, in scapulis suis, id est, per scapulas suas. Scapulis innituntur alæ, et in alis sunt pennæ, et ideo per s apulas alæ et pennæ intelliguntur. Alas autem hie accipimus dilectionem Dei et proximi, quibus velat alis quibusdam ad regnum cœlorum volamus, et de his infimis ad summa sublevamur. Dictum est ad similitudinem obumbrabit tibi, id est, obumbraculum faciet tuis, ne noceat illis æstus incentivorum; et hoc in alis, id est, si innitantur dilectione Dei et proximi, sicut gallina obumbraculum pullis suis sub alis. Et si pulli gallinæ tuti sunt sub alis ejus a milvo et accipitre, multo magis nos sub alis Dei tuti erimus ab aeriis potestatibus circumvolantibus velut milvis et accipitribus. Et bene Dei sapientia gallinæ comparatur, quia nulla avis est que tantum infirmitati pullorum suorum compatiatur. Ex nimia enim pullorum compassione et raucescit in voce, et hispida apparet in pennis, et prorsus infirma videtur esse : ita et Dei sapientia, id est, Filius Dei compatiens nostræ infirmitati, semelipsum exinanivit accipiens formam servi, in qua se tantum humiliavit pro nobis usque ad mortem obediens Patri, quod nec species nec decor in eo apparuit. Nunc ad litteram redeamus. Dictum est superius : Illa dicit Domino, illa dicet proximo. Hæc autem dicet sibi aggratulando: Dominus Pater obumbrabit tibi, id est, obumbraculum faciet tibi interius ab incentivis vitiorum, protegendo te cum scapulis, id est, cum alis suis. Hoc est per dilectionem Dei et proximi. Et tu positus sub pennis ejus, id est, in protectione alarum ejus, merito sperabis in te et in tuis, in eo nihil de viribus tuis, sed

Scuto circumdabit te. Merito sub pennis ejus sperabis, id est, sperabunt tui, quia si sub pennis ejas fueri-, id est, si dilectionem Dei et proximi habueris, veritas eis, id est, completio præceptorum ejus erit in te. In his enim duobus mandatis tex universa pendet et prophetæ. Et hæc veritas circumdabit, id est, muniet te in tuis ut scutum. Potest et alia veritas hic accipi, illa, scilicet, de qua alibi dictam est: Veritas de terra orta est, id est, vera peccatorum consessio et discretio. Quisquis enim vere Deum diligit, discernit se quamvis peccatorem ab aliis peccatoribus, scilicet, se peccata confirentem ab illis defendentibus, se humilem ab illis superbis, se de Deo præsumente ab illis de se præsumentibus. Sic enim publicanus ille qui clamabat in templo vulnera discrevit se a Phariszeo jaciante merita. Littera eodem modo continuabitur, ut prius. Merito sperabis, quia si sub pennis ejus speraveris, id est, si veram est, confitens peccata, non defendens, et sic discernens te ab aliis non confitentibus, se defendentibus. Et hæc veritas circumdabit te, id est tuos, sicut scutum. Et sic non timebis, id est, non timebunt tui a timere nocturno. Quatuor hic ponit : scilicet, timorem nocturnum, sagittam voluntem in die, et negotium perambulans in tenebris, et incursum, et dæmonium meridianum. Et sciendum quod quisquis ignoranter peccat, quasi in nocte peccat; qui vero scienter peccat, quasi in die peccat. Per timorem itaque nocturnum levis tentatio intelligitur, quæ fit in ignorantia, quia per nocturnum ignorantia intelligitur, per timorem vero levis, quia quandiu malum aliquod timetur, non tantum patitur aliquis sicut quando infertur. Per sagittam volantem in die, levis tentatio, que in scientibus fit, designatur. Per diem quidem scientes, per sagittam vero levis tentatio, quia sagitta volatili non tantum quis læditur quantum si

non tantum urget, et cito declinatur, sed aggravetur tribulatio, et duobus præmissis reddantur duo quæ sequuntur. Ut ad timorem nocturnum reddatur negotium perambulans in tenebris, et ad sagittam volantem in die incursus et dæmonium meridianum. Ecce aggravata est tentatio tam ignorantibus quam inscientibus, quia illa gravis tentatio, quie tam acriter urget ignorantes, dicitur bene negotium, id est, negans otium, quia omnem quietem aufert, et est perambulans, id est, permanens in tenebris, id est, in tenebrosis, scilicet, in ignorantibus. Gravis autem tribulatio, quæ ingruit scientibus, dicitur incursus, quia acriter urget, et dæmonium meridianum : dæmonium ideo, quia fit per suggestoris diaboli instigationem; et meridianum, quia in meridie magis fervet sol, et splendet. Et intelligitur per fervorem, qui est in meridie ferventissimas, persecutio, per splendorem vero, quia fit inscientibus. Sunt enim quidam nescientes rationem Christianismi sui, id est, qui nondum tantæ perfectionis sunt, ut attendant quia necesse est ut omnes qui pie volunt vivere in Christo, persecutionem patiantur. Et aliud: Fili, ad servitutem Dei accedens, sta in justilia. et timore, et tremore, et præpara animam tuam ad tentationem. In his talibus facta graviter urgens et perseverans trihulatio invenit cos, et capit cos, et ita vincuntur. Sunt alii bene scientes rationem Christianismi sui, quia intelligunt promissiones Dei non esse de hac terra, non esse de hac vita, et omnia terrena esse contemnenda, et cœlestia appetenda; sed insiat tortor, quia graviter urget, urit, torquet. Instat incursus et dæmonium meridianum, et ita vincitur. Quæ autem sit levis et quæ gravis tribolatio, ex illo tempare potest cognosci, quo nomen Christianum crescere cœpit. Tune enim inimici Christiani nominis, reges, scilicet, et imperatores, volentes illud nomen delere, tale edictum fecerunt : Quisquis Christum confitebitur, gladio feriatur. Et multi occisi suul, quia gladio feriri pro nomine Christi leve esse putaverunt Illi antem videntes sic homines ad mortem accelerare, et to um mundum post ipsum abire, dixerunt: Nunquid nos soli remanebimus? nunquid totum humanum genus interficiemus? > Ergo hoc aliud ediction fecerunt : « Quisquis Christum confitebitur, tandia torqueatur donec Christus negetur. Ecce si quis conterat feriri gladio ac tandiu torqueri, poterit illud videri sagitta volans, illud vero incursus et dæmonium meridianum. Instante vero tanta et tam graviter urgente persecutione, multi tam scientes quam nescientes rationem Christianismi ceciderunt. Et hoc ideo, quia de viribus suis sumpserunt, non de Deo. Nec habitaverunt in adjutorio Altissimi, nec dixerunt: Susceptor mens es lu, Domine, et resugium meum. Quos Dominus ideo cadere permisit, ut ostenderet lidelibus suis quia ipse solus est qui protegit, et qui tentationes temperat, et time bis, id est, tui non timebunt a time re nocturno, etc., id est, nec ab illa levi vel gravi tribulatione timebunt quie fit in ignorantibus, nec ab illa levi vel gravi quæ fit inscientibus.

Cadent a latere. Quamvis dicam quod non timebunt tui, tamen multi de illis qui videbantur esse lui cadent a latere et a dextris. Per a latere intelliguntur illi qui se collaterales Donino fore, et cum en judicaturos putabant, quia secuti sunt illud quod Dominus discipulis dixit: Vos, qui reliquistis omnia, et secuti estis me, sedebitis super sedes judicantes duodecim tribus I srael. Sed multi ex his argente gravi persecutione et tribulatione victi sunt, et ita ceciderunt a latere, id est, a spe remunerationis tribunariæ sedis. Per a dextris vero designautur illi qui se statuendos ad dextrain, et audituros : Venite, benedicti Patris mei, in judicio putabant, propter opera misericordize quæ

cominus gladio feriatur. Levis autem tentatio quæ A fecerant, et quia velut devoti provinciales in republica Domini cibaria et stipendia militibus ejus, id est, sanctis monachis et eremitis et aliis defensoribus patriæ præbuerant. Sed quia etiam ex his multi urgente gravi necessitate vel tribulatione victi sunt, ideo ceciderunt a dextris, id est, a spe ponendi ad dextram et remunerationis obsequiorum suorum. Et quia multo plures sunt qui judicabuntur quam qui judica. bunt, ideo minorem numerum propheta collateralibus dedit, majorem dijudicandis, dicens, Mille ca-dent a latere tuo et decem millia a dextris tuis. Sed quæ cura? Nulla, scilicet, quia quotcunque videan-tur cadere a latere vel a dextris, tamen dæmonium illud meridianum, id est, fervens et urgens tribulatio non appropinquabit ad te, id est, ad illos qui vere sunt tui, id est, qui nibil de se præsumunt, sed habitant in adjutorio Altissimi, et in protectione Dei cali commorantur, et dicunt Domino : Susceptor meus es tu, etc. Ad hos, inquam, non appropinquabit car-ni, non appropinquat meriti. Longe enim error torquentium a fide credentium, quia fides est in anima. ad quam tortores non attendunt, quia et si corpus occidunt, animam autem occidere non possunt.

Verumtamen. Dico quia tribulatio non appropinquabit ad te, id est, non cadent tui per tribulationem. sed tamen non sine causa tribulantur, quia et ad suam cruditionem, et ad malorum damnationem, quod tu considerabis oculis tuis. Hoc est, tui tantum oculi et tuorum a te illuminati hoc attendent, et non alii. Non enim le e est considerare florentem impium in tempore, et oculos ad eum habere, ut videas quid passurus sit in fine. Tu, inquam, considerabis et intelliges tribulationem tuorum esse retributionem peccatorum, id est, malorum, quia retribuetur eis non bonum, quod ignorantes fecerunt, id est, perfectus tuorum: sed malum quod scientes fecerunt, scilicet, ut vel tuos devocarent, vel penitus destruerent. Vel si peccatores non homines accipiamus, sed peccata, possumus banc retributionem referre ad utrosque, scilicet, et ad bonos tolerantes, et ad malos inferentes. Ladem enim tribulatio est et levibus peccatis honorum, quie per cam purgantur, et gravibus peccatis malorum, non ut per hoc purgentur, sed nt gravius damnentur. Vel, aliter, dico quia multi cudent a latere tuo et a dextris luis, sed tamen tu considerabis oculis tuis, quod nullus cadet de his qui sunt tui. Et videbis retributionem peccatorum, id est. casum illum esse justum in his qui cadunt, quia promeruerant peccata egrum. Sciendum quia non defuerunt qui alias tentationes superius quam diximus accipiant, et dicunt ita: Quin veritas circumdabit te ut scutum, id est, non timebis, id est, non timebunt tui a timore nocturno, id est, a timore illo quem inferunt nocturni, id est, hæretici in nocie ambulantes, et alios in nocte pertrahere laborantes. Et non timebunt a sagitta volante in die, id est, ab arrogantia solus est qui protegit, et qui tentationes remporare, tantum venire permittit, quantum possit ferri cum venerit. Nunc ad litteram redeamus. Dixit: Circum-D hæreticorum quorumdam perambulante, id est, perseverante in tenebris, id est, in carne Christi, quæ severante in tenebris, id est, in carne Christi, quæ et vana gloria, quæ procedunt de die, id est, de dicitur tenebræ respectu divinitatis. Fuerunt enim haretici qui dicerent Dominum nostrum Jesum Christum phantasticum corpus habere, alii qui dicerent eum non satum de virgine, sed de muliere, et multæ aliæ hæreses hujusmodi fuere de ejus humanitate. Neque timebunt tui ab incursu et dæmonio meridiano, id est, a dæmoniaco et vehementi studio, qui ad hoc laborant, ut decipiant in meridie, id est, in re ita clara et lucida, sicut clarus est sol in meridie, id est, in divinitate, dicentes Filium minorem Patre, cum manisestum sit eum æqualem esse Patri, et consubstantialem : tum ex tot dictis ejus, quia dixit : Qui videt me, videt et Patrem meum; et: Ego et Pater unum sumus, et multa talia; tum etiam ex operibus ejus, de quibus dictum est : Nemo potest hac signa facere que tu facis, nisi Deus fuerit cum illo.

Cadent a latere. Ideo tui non timebunt a timore no-

tationis cadent. A sinistra autem tua deberet dicere, quia in altera parte ponit a dextris; sed quia nihil in Deo sinistrum est, ideo simpliciter ponit a latere, et notat illos qui laterales ejus erunt, id est, qui eum circumdabunt, cadentes vero a dextris accipit perfectissimos. Et ideo dicit, quia etiam decem millia hujusmodi tentationum hæreticarum cadent sine omni affectu a dextris tuis, id est, ab illis qui pertinent ad dextram tuam, id est, ad potiora bona tua. Sed (ac si dicat) quamvis cadant a latere et a dextris, tamen sine omni læsione illorum, quia non appro-pinquabit incursus et dæmonium meridianum, vel aliquid supra dictorum ad te, ut prius.

Verumtamen. Non appropinquabit quidem hujusmodi tentatio ad tuos, sed tamen non sine causa est quod tentantur, quia hoc fit ad eorum probationem.

et tentationum damnationem.

Quoniam tu es. Eodem modo continet in utraque ad te, id est, ad tuos, quoniam tu, Domine Pater, es spes mea, id est, spes meorum. Et in hoc dico es spes meorum, quia me resugium tuum, id est, quem illis fecistis refugium, posuisti altissimum, id est, munitissimum, scilicet, ad quem nullus hostis, nec cœlum aliquod nocuum pertingere possit. Attende quomodo Dominus noster, id est, Christus, sit soes et resurrectio suorum. Humanum genus bominem mori noverat, resurgere autem non noverat; quid timeret habebat, sed unde speraret non habebat. Ut ergo qui propter timorem fecit mortem propter præmium futuræ vitæ daret spem resurrectionis, prior mor-tuus est Dominus Jesus Christus, et resurrexit. Mortuus quidem est post multos, resurrexit vero ante omnes. Moriendo fecit quod multi ante eum, resurgendo vero quod nullus ante eum, ut ego spem resurrectionis haberem quam non habebam. Quasi dicat : Resurrexisti, ascendisti, ut ego sperarem me secuturum quo tu præcessisti.

Non accedet ad te malum. Merito dixi tuum refugium altissimum. quia non accedet amplius tabernaculo tuo. Tabernaculum Christi vocat carnem, de qua dictum est : Verbum caro factum est, et habitavit in nobis, etc. Hæc eadem caro Christi, est sponsa illa quam ipsi sibi adduxit. Hujus thalamus est virginis uterus. Unde dicit Apostolus: Erunt duo in carne una. Sacramentum hoc magnum est, ego autem dico in Christo et in Ecclesia. În hoc ergo tabernaculo imperator noster pro nobis militavit. Et ne nos vinceremur, tentari se permisit. Nec prætereundum quod ad instructionem nostram hoc dicit: Non accedet ad te malum, et flagellum non appropinguabit tabernaculo tuo, scilicet, ut et nos quæ ipse passus est, et quo fine passus, patiamur, et ad eamdem securita-

tem perveniamus.

Quoniam angelis suis. Istud fuit prophetatum de ascensione Domini nostri, id est, Christi; sed diabolus est abusus veritate in ejus tentatione, et hinc etiam maxime habuit occasionem tentandi eum. Pu. D in suis. Ero cum ipso et cum suis in tribulatione, ne tavit enim necesse esse fieri, cum prophetatum esset. Dominus autem vere in cœlum ascendit portatus ab angelis, non quod esset ruiturus, si ab ipsis non portaretur, sed ut honorisicentia et obsequium ei exhiberetur, et ut dignitas humanæ naturæ assumptæ per hoc demonstraretur. Et sicut prius quinquage-simo die ab agni paschalis immolatione lex data, quæ incuteret timorem, ita postquam Dominus ascendit quinquagesimo die a veri Agni, id est, a sua resurrectione, Spiritum sanctum apostolis dedit, qui converteret timorem in amorem, ut quod non potnit timor efficeret amor. Et ita suos a reatu legis liberavit, ot jam, scilicet, servaret et bene ageret non timore pœnæ, sed amore justitiæ. Littera sic contimuntur: Ideo dico flagellum non appropinquabit tabernaculo tuo, quia illuc portabunt te angeli, quo in aternum mali aliquid non accedit. Ilæc est summa sententiæ, quam intendit cum dicit : Queniam Do-

cturno et a cunctis prædictis, quia mil'e hujus ten- A minus Pater mandavit, id est, hoc præceptum angelis suis de le fecit, u! custodiant le et tuos in omnibus viis, id est, in omnibus operibus tuis et tuorum. Scire debemus angelicam custodiam Christo non defuisse, unde etiam dictum est : Apparuit ei angelus Domini confortans eum. Et item : Accesserunt angeli, et ministrabant ei. Non tamen quod custodiri aliquo modo esset ei necessarium, sed tamen propter honorificentiam et ministerium.

In manibus portabunt. Quasi dicat: Quia præcepit Dominus angelis suis ut custodirent te, ideo ipsi portabunt te manibus suis in cœlum, non quod ruiturus esses si non portarent, sed quia honorificentiam exhibent. Portabunt te, inquam, in coelum, ut inde mittas Spiritum sanctum, qui corda tuorum de timore convertat in amorem. Ad hoc, ne forte amplius offendas pedem tuum, qui adhuc in terra es, ad lapidem, Hoc est, ne illi qui pes tuus sunt offendantur ad duritiam legis potius bene operando timore pœnæ quam sententia, ita, scilicet : Et ideo non approprinquabit p amore justitire. Pedes Christi d cuntur illi per quos ipse totum mundum peragravit, quia in omnem terram ex vit sonus eorum. Qui pedes a capite suo, quod jam sursum est, distingunutur loci« quidem, sed non piis affectionibus. Quod autem affectio simul sint, ipse Dominus ostendit, cum persecutori Paulo dixit : Saule, Saule, quid me persequeris?

Super aspidem et basiliscum. Et quia pes tims ad lapidem non offendetur, ideo ambulabis, id est, ambulabunt tui super aspidem et basiliscum, id est, simpliciter omnia nociva contemnent et conculcabant. Per basiliscum, qui rex serpentium est, intellige ipsum caput dæmoniorum, per aspidem vero subditos

illi capiti.

Et conculcabis leonem et draconem. Idem est leo. qui et draco, id est, ipse diabolus, qui quando in nos aperte sævit, est leo; quoniam vero insidiatur, est draco. Sed non vincet te leo, non decipiet te draco: vincas ergo leonem, et non timebis draconem. Potest etiam per duo priora idem intelligi, quod per hac duo posteriora. Si enim hoc attendamus, quod basiliscus solo flatu etiam cum non videtur, nocet, per basiliscum persecutio fraudulenta designatur, per aspidem vero, quæ solo veneno nocet, manifesta.

Quoniam in me. Sic continuabis : Dominus quidem mandavit ang lis suis ut te custodirent, ipse, dico, sic te eis commendans, quoniam iste in se et in suis non præsumpsit de se, sed speravit in me Deo. liberabo eum in suis ipsos vocando, et peccata remittendo, et post liberationem protegam etiam in suis ab in centivis vitiorum. Et merito, quonian ipse et in se et in suis cognovit nomen meum, scilicet, hoc nomen: Deus. Quod omnis ille vere cognoscit, qui et se creaturam et ipsum creatorem esse discernit. Et ideo non sibi deus esse, nec de suo nutu pendere vult, sicut miser Adam

Clamavit ad me. Quia nomen meum cognovit ipso et sui, ideo ad me tantum, non ad aliud clamavit; clamaverunt et sui, et ideo exaudiam eum et in se et desiciant. Si enim fides est tecum, et ipse erit tecum. Erspiam eum in præsenti a tribulatione, eripiam etiam suos. Et vere eum glorificabo, quia cum plenus suit brevitate dierum in suis et etiam in se, quantum ad humanitatem : replebo eum longitudine dierum, id est, dabo ei æternitatem. Et tunc ostendam salutare meum, id est, Salvatorem meum, Verbum meum. Illi in suis, quia tunc videbimus eum sicuti est, et etiam in se ipso. Quia quantis Deus esset in Christo, mandum sibi reconciliuns, credendum tamen est, quod sanctissima ejus anima longe puriorem intellectum de divinitate post resurrectionem habuit, quam prius.

# IN PSALMUM CXI.

Laus cantici in die Sabbati.

ARGUMENTUM.

Assyriis sub Ezechia victis multi gratias agunt. Aliter vox Ecclesiæ.

#### EXPLANATIO.

Psalmus significat opera spiritualia, quæ sursum tendunt ad Dominum; in his cantare semper, id est, Den adjutori gratias agere debemus. Dies autem Sabhati requies interpretatur, per quam commonemur ab omni prava actione cessare, et futuram pariter requiem certissima devotione sperare. Arnobius ita dicit : Die Sabbati inimici Domini pereunt, ut die Dominica amici Domini gratulentur. Sabbato enim jacet Dominus in sepulcro mortuus, et die Dominica adoratur inter angelos vivus. In hac re nimis profundæ factæ sunt cogitationes ejus, quas vir in-sipiens non cognoscit. Primo ingressu Ecclesia loquitur, bonum esse commemorans laudes Domini dicere, quod insipientem et irreligiosum profitetur ignorare. Secundo peccatores sicut fenum velociter asserit esse perituros. Tertio justos dicit florere ut palmam: crescere autem ut cedros Libani, ut et sustollat,

#### COMMENTARIUS.

Bonum est confiteri Domino. Psalmus cantici in die Sabbati. Sabbatum celebrant Judæi in quodam otio languido et luxurioso. Vacant ab opere bono, sed non ab opere nugatorio. Nobis autem indicit Dominus noster Sabbatum. Quale? Vacare scilicet ab operibus malis : ipsi autem vacant ab operibus bonis. Sabbatum nostrum, id est, Sabbatum delicatum intus est in corde. Multi enim vacant exterius in tenebris, sed tumultuantur in conscientiis suis, ideo quia nullus malus Sabbatum custodit. Nusquam enim conscientia ejus conquiescit, sed semper in perturbationibus vivit. Cui autem conscientia pura est, tranquillus est et ipsa tranquillitas. Sabbatum est cordis. Quamvis enim in præsenti laborat, extenditur tamen spe futura, et serenatur omne nubilum tristitiæ. Ipsum autem spei nostræ, est Sabbatum nostrum, hoc ergo cantatur, hoc docetur in hoc psalmo, quomodo quisque C Christianus debeat esse in Sabbato cordis sui, id est, imitatione, et tranquillitate, et puritate conscientize non perturbatus. Hoe est, Psalmus iste docet qualiter quisque debeat in corde suo Sabbatizare. Primo si tu aliquid profecisti, confitearis ei a quo profecisti. Ipsius enim sunt dona, non tua merita. Secundo non te excusando ab eo quod male fecisti, sed potius accusando. Quia quidquid mali habes, ex té est, quidquid boni habes, ex Deo habes. Perversi autem, et qui Sabbatum non habent, quod boni fa-ciunt sibi attribuunt : quod vero mali faciunt, quem inde accusent quærunt. Quidam enim dicunt, Satanas hoc persuasit mibi, quasi habeat potestatem cogendi. lpse quidem versutiam habet nocendi, potestatem vero non habet cogendi. Non cessat Satanas mala persuadere, non cessat Christus bona admonere. Tu ergo po itus inter hunc monentem, et inter illum suadentem, quare potius applicas aurem Satanæ persuadenti et fallenti, quam Christo monenti et non fallenti ? Nihil D ex illis implent. Ille autem vere chordas tangit, qui enim Satanas te contra voluntatem tuam cogere potest, et ideo noli accusare illum qui non habet veniam, sed accuses te ipsum qui habebis indulgentiam. Alii autem ut se excusent, accusant fatum, stellas et cætera talia : et hi volunt venire per dispendium ad Deum accasandum, quia nolunt venire per compendium ad Doum placandum. Sont etiam alii qui recta fronte ad Dominum ipsum veniunt dicentes: Si Deus nollet, ego talis non essem. Quid autem dicit psalmus? Hoc utique docet, hoc admonet : non tantum audiatur ne pecces, sed si pecces, ut te accuses. Et est vox prophetæ ita dicentis : Bonum, id est, valde jucundum et utile est confiteri Domino, id est, ut nos laudemus Dominum, confitentes ei in utroque bono, scilicet quia ipse fecit : in malo vero, quia nos fecimus. Et ideo Altissimo bonum est psallere, id est, bene operari nomini tuo, id est, ad nomen tuum glorificandum et conservandum, ne pereat nomen nostrum.

A Si enim nomen nostrum glorificaremus, func nomen nostrum destrueretur : si antem quantum in nobis est, nomen ejus conservamus, tunc nomen nostrum, id est, gloria nostra ab ipso conservatur. Sicuti cum discipulos misisset Dominus ad prædicandum, et illi revertente- dixerunt : Domine, etiam dæmonia subjiciuntur nobis in nomine tuo, ipse videns quia ad nomen suum tenderent, servavit nomen eorum: quia et ipsi prius servaverant suum, corrigens eos et dicens: Nolite gaudere in hoc, sed potius guadete quia nomina vestra scripta sunt in libro vitæ. Psalterium est opus honum nostrum : psallit qui bene operatur : Cantat vero, qui Deum voce laudat. Cantemus ergo voce, psallamus opere.

Ad annun iandum mane misericor liam tuam. Bonum, inquam, est psallere tibi, Altissime, psallere dico, ad annuntiandum ad hoc, id est, ut annuntietur aliis per nos misericordiam tuam esse in mane, et veritatem tuam esse per noctem. Mane est, quando bene pertinaces metus corrigat, et devotos felix promissio p exterius nobis est : nox vero est, quando male. Et quando bene est, lauda Deum, quia ex ejus misericordia est : quando antem male, item lauda eum, quia ex ejus veritate, id est, ex ejus justitia est. Justus enim est, quia flagellat te propter peccata tua, et ideo cum tu aliquid pateris, nec reputa Deum injustum, sed ascribas hoc peccatis tuis, et ejus correctioni. Vel aliter: Dico bonum esse psallere ad hoc, scilicet ut annuntiemus per bona opera nostra proximis : mane, id est, illuminationem nostram esse nisericordiam tuam, id est, quod depulsis tenebris infidelitatis, illuminatio per fidem et veritatis cognitionem in nobis est esse extua misericordia prius vocante, et peccata dimittente. Et annuntiemus per noctem, id est, per tribulationem, quam patienter sustinenius, veritatem, id est, remunerationem tuam, non quod nox ipsa sit remuneratio, sed quia quodam modo principium est remunerationis, scilicet quia faci! nos idoneos ad remunerationem. Vel aliter : Bonum est psullere, psallere dico ad annuntiandum proximo mane, id est, perfectum virtutum in nobis, scilicet quod nos de virtute in virtutem ascendimus, hoc esse ex tua misericordia. Et annuntiandum per noctem, id est, per lapsum esse veritatem tuam, id est, si aliquando labimur, hoc esse ex veritate, id est, ex justitia tua : scilicet quia si quis idoneus esset sal-vari, illum permittis labi, ut fortior surgar, sicut Petrus per lapsum fortior surrexit. Si quis vero dignus est damnari, illum ideo permittis labi ut qui sordidus est, sordescat magis.

In decachordo. Dixit quia bonum est psallere, nunc ostendit quomodo debeamus psallere, scilicet in psalterio decachordo, id est, impletione decem præceptorum legis. Per psalterium quod desuper sonat, spirituale opus intelligitur; per decem vero chordas decem legis præcepta. Et sunt multi portantes psalterium, qui nec unam chordam tangant : sicut Judæi psalterium quidem portant, quia decem præcepta habent, sed nec unam chordam tangunt, quia nullum ipsa præcepta in actum perducit. Et quidam unum chordam tantum tangit, quidam plures. Perfectorum vero est omnes decem chordas tangere. Et ad hoc notandum apposuit. Decachordum, quamvis omne psalterium decachordum sit. Sequitur :

Cum cantico in cithara. Quia non tantum spiritualia, quæ per psalterium intelliguntur, debemus insistere: sed etiain cum cithara psallere, hac est opera misericordiæ facere. Cithara enim est carnis mortificatio. Carnem autem mortificare est, ut tu carni tuæ subtrahas, unde carnem pauperis reficias : et hoc debet sieri cum cantico, id est, cum lætitia, non ex tristitia. Hilarem enim datorem diligit Deus. Vel cum cantico, id est, cum admonitionis verbo, quia non tantum debeinus necessaria pauperibus ministrare, sed etiam doctrinæ sanæ verbum et salutis consilium superimpendere.

Quia delectasti me. Dixi quia bonum est psallere

nomini tuo, et hoc ideo (quasi dicat) quia ego con- A sunt sicut senum. Et mox cum apparuerint omnes, non tristavi me in factura mea, tu autem delectasti me, id est, magnam jucunditatem contulisti mihi in factura tua, id est, quia me recreasti et fecisti in operibus bonis. Unde Apostolus: Ipsius enim figmentum sumus, creati in operibus bonis. Et quia tu me delectasti in tua factura, ideo merito exsultabo in operibus bonis manuum tuarum, id est, in recreatione, quam tu operatus es in me. Et merito in operibus manuum tuarum exsultabo, quia opera tua, Domine, quæ operatus es in me et in aliis, id est, per gratiam tuam reparatis, quam magnificata sunt, id est, quam stupenda sunt, quam jucunda sunt! Fecisti enim de servis filios, de damnatis in regnum assumptos. Et vere magnificata sunt opera tua, quia cogitationes tuæ, id est, a te nobis inspiratæ, factæ sunt nimis profundæ, scilicet quia nos cogitamus quod hæc terrena quantumcunque sint sublimia, cito tamen sunt desitura. Quasi dicat: Cogitationes vir insipiens et stultus non percipit, quod per effectum satis ostendit, scilicet, quia hæc terrena appetit, sed non intelligit cito ea desitura esse. Vel aliter: Dixit superius quia bonum est psallere in psalterio decem chordarum, et multi sunt qui nec psalterium bahent, nec unam chordam tangunt; sed contra has chordas omnia faciunt, quia mæchantur alii, alii bona furantur. Deprehenduntur prorsus in omni opere malo delectati, et tamen in omni mundana prosperitate versantur. Et inde surrexit prava cogitatio infirmis quibusdam in psalterio, prius in cithara psallentibus, quia apud se cogitant. Nos laboramus, nos tristamur, esurimus et omnes miserias patimur : istis vero est fætitia, et omnis abundantia. Et in tantum ascendit hæc cogitatio prava, quod dicunt Deum vere malos diligere, et honos odisse, et sic a se Sabbatum chordis excluditur, et imitantur slorem illorum. Hoc ergo propheta attendens cum quadam admiratione in hanc vocem erumpit : Domine, hæc opera tua, scilicet, quod malos permittendo prosperari damnas, et imitantur in damnationem, eis associas, tuos vero permitter do tribulari salvas; hæc, inquam, opera tua, Domine, quam magnificata sunt, id est, quam admiranda, quam stupenda, quam incomprehensibilia sunt! Quasi dicat: O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, quam incomprehensibilia sunt judicia ejus, et investigabiles viæ ejus! Et merito dico quam magnificata sunt, quia cogitationes, id est dispositiones tua de quibus hæc opera procedunt, sactæ sunt nimis profundæ. Vere nimis profundæ, quia nullum mare ultius, nullum mare profundius. In hoc profundius naufragantur omnes impii. Tu autem si vis enatare, tene te ad lignum Dei, id est ad vocem Christi, et ad ejus passionem : quia ipse prior laboravit, nec te servum pigeat laborare: et tertia die carnem resuscitare, ne tu haberes desperare. Non ergo æmuleris florem malorum, nec moveat te felicitas impiorum. Kespice ad ejus æternitatem, quia ipse prospicit ex æternitate quid parcat impiis, et quid reservet piis. No- D li respicere ad paucitatem dierum tuorum, in qua non possunt omnia compleri, scilicet ut et boni remunerentur, et mali damuentur. Sed die Domino Deo tuo: Domine, quam magnificata sunt opera tua! Tu reservas omnia judicio tuo. Flagellantur p.i, quia corriguntur ut Illii ; prosperantur impii, quia damnabuntur ut servi fugitivi. Hoc autem (quasi dicat ) insipiens et stultus, qui æmulatur florem illorum, non attendit. Et hoc est, quod dicit : Vir insipiens non cognoscet hoc, et stultus non intelliget. Insipientem et stultum vocat amulatorem floris malorum : insipientem quidem, quia non prospicit sibi in futurum : stultum vero, quia non attendit quam fragilia et quam labilia sunt, quæ appetit. Et qui dicant eum non intelligere, subdit dicens : Cum exorti suerint peccatores ut senum, quod hodie est, et cras in clibanum mittitur. Quasi dicat: Non delectet te flos corum, imo deterreat te velox ariditas corum, quia

dico qui operati sunt, sed qui perseveranter operantur iniquitatem, cum, inquam, boc erit, quid statim sequatur non intelligit insipiens et stultus, scilicet non intelligit ut, id est, qualiter ipsi peccatores et operarii iniquitatis intereant in sæculum sæculi, id est. dentur in interitum pænarum suarum æternarum. Pro hac enim temporali lætitia recompensabitur eis æterna tristitia. Et cum isti sic damnabuntur, constat quia vere floris corum æmulatores damnabuntur. Sequitur:

Tu autem altissimus. Illi autem damnabuntur, tui autem salvabuntur; quia tu, Domine, Salvator eo-rum eris in æternum. Tu, dico, qui es Altissimus, id est, qui jam prospicis ab altitudine tua et tempus prosperitatis malorum cito desiturum, et tempus remunerationis bonorum cito adfuturum.

Quonium ecce inimici tui. Vere peccatores interibunt, quia peribunt; ideo autem peribunt, quia inimici tui sunt. Ecce inimici tui. Tempus enim breve est. Repetitio facit confirmationem. Inimici Domini dicuntur non tantum qui blasphemias in eum faciunt, sed etiam illi de quibus Jacob dicit: (paisquis amicus est mundi, inimicus constituitur Dei. Tales inimicos hic accipit. Sequitur:

Et dispergentur omnes qui operantur iniquitatem. D.co quia inimici tui, Domine, peribunt. Et verum est hoc, quia omnes qui operantur iniquitatem, id est, qui perseverant in opere iniquitatis, dispergentur, id est, a bonis in futuro judicio separabuntur. Vel in ipsis dispergentur, quia contra ipsos valde rixabuntur, et sibi displicebunt dicentes: Nos insensati astimabamus vitam eorum insaniam, etc. Vel etiam dispergentur ab hac præsenti felicitate, in quam confidebant. Quia de eis dictum est : Quonium cum interierit, non sumet omnia, neque descendet cum eo gloria ejus.

Et exaltabitur. Iniqui quidem dispergentur, et justi salvabuntur, hoc delle et dicere : sed quia ipse propheta de illis unus erat, ideo pro omnibus ponit se quo dam etiam psallentes tibi, quia florem illorum C dicens. Et tunc cornu meum, id est, sublimitas mea exaltabitur, id est, ita coronabitur, sicut merito exaltandus est ipse qui est unicornis, id est, mavult in præsenti esse singulariter in spe quam multipliciter in re. Solet etiam unicornis, quia unum tantum ha-bet cornu, pro unitate Ecclesiæ accipi. Juxta quod hic etiam potest accipi sic : Cornu meum exaltabitur, sicut illius cornu merito exaltandum, qui non separatus est, sed unicornis, id est, manens in unitate. Tunc enim unitas tantum coronabitur, schisma vero damnabitur. Et senectus mea, id est, posteriora mea erunt in uberi misericordia, non quod ibi sit misericordia, ubi sola erit veritas : sed tamen quia quod hic misericorditer promittitur, ibi implebitur, ideo dicit ibi esse misericordiam; et quia quod nunc est in spe, tunc erit in re, ideo uberi apponit. Senectutem vero statim illum vocat ad similitudinem, scilicet quia quantumcunque bic uberi despectus, ibi tanquam senex erit reverendus et honorandus. Et accipe totum præsentem laborem post fidem susceplam, quasi in juventutem, quia est quædam innovatio ad illam beatitudinem.

Et despexit. Quasi dicat: Et quia certus sum illius beatitudinis futura, ideo oculus meus, id est, ratio mea despexit inimicos meos, id est, florentes impios, quia non movit me persecutio, vel flos corum. Et semper eos despiciani, quia malignantibus insurgentibus in me, id est, quando mala persuadentes insurrexerunt contra me, ut me devocent : tunc auris mea, auris cordis audiet a veritate sibi intus præsidente hoc : Noli istis acquiescere ut appetas florem corum. Non enim tuum est florere ex tempore, qua justus storebit ut palma, id est, tarde veniet flos justi sicut flos palmæ, quæ non ante trigesimum annum fructum facit. Vel ideo sicut palma, quia sicut palma in trunco est bispida, in summitate vero pulcherrima, ita bonorum vita in principio est quasi fæda et bispida, in fine vero erit jucundissima. Li ideo justus multiplicabitur sient cedrus Libani, quia et reple- A bitur omni odore virtutum; et sicut cedrus ramos distendit solummodo in summitate, sic et merita justi distendentur, id est, apparebunt in finem. Et sicuti bæ arbores non siccantur sole ascendente in restate, sicut herbæ potius flores emittunt, ita vero sole ascendente in æstate, id est, veniente ad judicium, justi non arebunt, sed florebunt. Impii vero qui comparantur herbis in hieme virentibus, in æstate arescentibus, arebunt.

Planta'i in domo Domini. Vere justus tandem florebit, quia plantatus est in domo Domini, id est, in præsenti Ecclesia, quæ dicitur domus Domini, firmiter est positus plantatus in fide, etiam radicatus in charitate. Et omnes qui sic in hac domo Domini plantati sunt, illi vere florebunt in atriis domus Dei nostri, id est, in supercœlesti Jerusalem, quæ et domus Dei dicitur propter manentem in en habitationem, et atrium est propter ornamentum et delectationem. Pluraliter autem atria ponit, quia in domo Patris B Non autem ideo requievit, quod fatigaretur vel lus-

mei mansiones multæ sunt.

Adhue multiplicabuntur in senectute. Vere plantati in domo Domini florebunt tandem in atrio, quia multiplicabuntur, id est, multipliciter glor ficabuntur, quia gemina stola vestiuntur in senecta uberi, ut supra dictum est. Quod adhuc ( quasi dicat ) exspectandum. Juxta illud : Sustinete modicum tempus, denec impleatur numerus fratrum vestrorum. Et interim erunt bene patientes, id est, sine murmure, et cum omni patientia exspectantes, ad hoc ut per ipsam patientiam suam annuntient aliis hoc: Quomiam (pro quod) Dominus Deus noster rectus est, id est, justus est in remuneratione justorum, qui tanta pro nomine ejus patiuntur; et per contrarium annuntient, quia non est iniquitas in eo, id est Deo, in damnatione malorum, quia patientiam ejus quam in ipsos exhibuit, non attenderunt, et ideo corrigi neglezerunt.

# IN PSALMUM XCII.

Laus cantici ip i David in die ante Sabbatum, quando fundata est terra.

#### ARGUMENTUM.

Reditum de Babylone prædicens, solito narrationis schemate carmen exornat, quo divina latius commendentur, et plicentur (sic) auxilia. Quod ait in titulo: Quoniam inhabitata est terra, significat captivitate laxata. Verum notandum quia et iste et præcedens psalmus apud llebræos anepigraphus est, id est, inscriptione carens.

#### EXPLANATIO.

Canticum ad laudem divinitatis ipsi David, ad Christum convenienter aplatur. Quæritur autem quomodo die ante Sabbatum, id est, sexta feria, terram dicat fundaiam, cum legatur in Genesi tertio die aridans apparuisse. Sed hic terram hominem debemus accipere, cui dicitur : ( Terra es, et in terram ibis. ) Qui sicut a creatore Deo sexta die fuctus est, ita et sexta D create sæ uli ab eodem Dco et semine David creatur effectus est. Tunc enim terra fundata est, quando in cum humani generis est firmata credulitas. Et ideo laus sanciæ Incarnationis ejus psalmi istius contexione cantatur. Primus locus est a pulchritudine ipsius; deinde a fortitudine; tertius ab operibus; quartus a potestate; quintus a laudibus universitatis; sextus a reritate doctorum; postremus a laude domus ipsius, quam decet æterna exsultatione gaudere. Quidam Codices habent: In die ante Sabbatum, quando inhabitata est terra. Quod historiæ magis congruere videtur, quia prius quidem terra sundata, sed sexia Subbati est animalium gregibus, arque ip ius hominis inhabi.atione persecta. Quo etiam die Dominus hominem in paradiso, quem a principio constituerat, per crucis lignum restituit. « Hod e , inquit , mecum eris in paratiso.

COMMENTARIUS.

Dominus regnavit. Laudat in hoc psalmo Propheta exsultanter et devote quemdam regem victorem, de cujus laude omnibus est exsultandum, quia omnibus de victoria ejus est aggratulandum; et ideo intitulatur: Laus ipsius cantici David. Ad laudem enim pertinet devotio, ad canticum vero exsultatio. Laus, dico, cantata in die, id est, in consideratione diei ante Sabbatum. Quoniam fundata est terra quinta fe-ria, ut in libro Genesis legitur: Fecit Deus omnia irrationabilia animalia. Die vero ante Subbatum, id est, sexta feria fecit hominem; in septima vero vidit quia cuncta quæ fecerat erant valde bona, et requierit ab omni opere suo quod paravit. Nec sine causa isti dies dispositi fuerunt, sed quia taliter et secunda cursura erant, antequam nos requiesceremus in Deo. Si autem bona opera facimus, vere in ipso requiescemus. Ad hoc enim exemplum dictum est, quia vidit bona cuncta quæ fecerat, et requievit die septima. saretur, juxta illud: Pater meus usque modo operatur, et ego operor; et tamen nunquam fatigatur, quia omnia cum tranquillitate facit. Juxta quod Salomon dicil: Tu, Domine Sabaoth, cuncta cum tranquillitate judicas. Nos autem bona opera, quæ facimus, non sine labore facimus, quandiu in requie promissa nondum in re, sed tamen in spe, sumus. Si autem non erimus in spe, deliceremus in labore. Quando autem erimus in requie, gaudebimus sine fine. Unde etiam dies Sabbati non dicitur vesperum habere, quia requies nostra nullum habebit terminum. Secunda autem juxta dies sicut sunt disposita. Primum sæculum est ab Adam usque ad Noe, quasi dies prima. Secundum a Noe usque ad Abraham quasi dies secunda. Tertium sæculum ab Abraham usque ad David quasi dies tertia. Quartum sæculum ad David usque ad transmigrationem Babylonis, quasi dies quarta. Quintum sæculum a transmigratione Babylonica usque ad prædicationem Joannis Baptistæ usque in finem seculi, quasi dies sexta. In hac vero sexta ætate veniens Dominus in carnem, hominem, quem sexta die prius lecit, reformavit. Et ejusdem sextæ ætatis sexta die et sexta hora, veri diei fundendo sanguinem suum in cruce, ipsum de potestate diaboli redemit. Et hoc est quod titulus dicit : In die ante Sabbatum, quoniam Dominus fundavit terram. Fundavit autem eam super illud fundamentum, de quo dicit Apostolus: Fundamentum aliud nemo ponere potest præter hoc quod positum est, id est, Christus. Intendit autem propheta in hoc psalmo ut nos exhortetur ne ingrati Domino regi nostro propter nos victori existamus, et ut dignam sedem in nobis ei præparemus. Et dicit ita : *Dominus regnavit* , id est , regnum sibi obtinuit , vel quoniam veniens in carnem, principem mundi altigavit, et foras ejecit, vel quando resurgens a mortuis mortem devicit. Et vere regnavit, quia indutus est decorem, id est, induit et concorporavit sibi prius fœdos factos decoros; et quia qui prius erant vorago ebrietatis, facti sunt ornamentum sobrietatis, etiam qui erant con-num luxurize facti sunt decus temperantize. Et sic facti sunt indumentum ejus. Juxta illud : Vivo ego , dicit Dominus, quia omnibus his velut vestimento vestieris. Et: Dominus indutus est fortitudinem, id est, induit illos fortes et patientes, qui prius erant intirmi et innatientes.

Et præcinxit se. Aliud est accingere, aliud est præcingere. Præcingere enim est aliud ad se cingere, velut in Accingere gladio tuo dictum est; præcingere vero est ante aliquid cingere. Et est dicere: Ita induit Dominus fortes illos, ut præcingeret se eis, id est, ut illi præcinctorium ejus essent, id est, omnem fortitudinem suam in humilitate e-se cognoscerent, atrendentes quia Dominus quando humilitatem eam exhibuit, ut ante pedes discipulorum se inclinaret, linteolo præcinctus fuit. In quo cos docuit, at humilitatem semper præferrent, quia per eam contra

sent. Vel aliter. Præcinxit se fortitudine, id est, ante se cinxit fortitudinem, id est, patientiam. Quia nos detractores patimur et post dorsum et ante faciem. Et ideo patientiam debemus habere præcinciam, id est, ante oculos maxime positam, ad illos qui insultant nobis in faciem, ne malum pro malo reddamus, sed e contrario benedicamus. Patientia enim necessaria est, ut reportemus promissionem. Potest et aliter dici, Indutus est decorem et fortitudinem. Decorem enim induit, quoniam assumptis tribus discipulis, ascendit in montem, et transfiguratus est ante cos. Fortitudinem vero induit, quando inimicis quærentibus se respondit, Eqo sum, et hoc solo verbo eos prostravit. Item fortitudinem induit, quando flagello facto de funiculis, vendentes et ementes de templo ejecit. Vel aliter habetur in Evangelio, quod quidam de eo dicebant quia bonus est; alii autem: Non, sed seducit turbas. Et inter hos induit pter nostram instructionem sibi assumpsit, ut nec delectaretur lingua landantium, nec frangeretur lingua vituperantium. Quod vere et decorum fait, et ad magnam fortitudinem pertinuit. Et huic utrique sententiæ præcinxit se fortitudine, ut posterius dictum est, plane potes adaptare.

Etenim firmarit orbem terræ. Vere Dominus induins est decorem et sortitudinem, id est, decoros et sortes, quia sirmavit orbem terræ, id est, qui prius in terrenis volubiles erant et instabiles ut orbis, in side stabiles et immobiles secit. Vel sirmavit orbem terræ, id est, tales fecit, qui nec mollescerent lingua adulantium, nec frangerentur lingua detrahen-tum; orbem terræ, dico, qui non commovebitur. Est enim quidam orbis terræ qui non commovebitur, scilicet, hæretici, quorum motus exponit nobis Apostolus in parte dicens: De quibus sunt Hymenæus et Philetus, qui circa veritatem aberrant dicentes resur-rectionem jam esse sactam, et quorumdam sidem subvertunt. Quis autem sit orbis qui non commovebitur, subsequenter aperit dicens: Firmum stat fundamentum. Novit enim Dominus qui sunt ejus; et: Recedat ab iniquitate omnis qui invocat nomen ejus.

Parata sedes tua. Apostropha ad Dominum. Quasi dicat: Firmasti quidem orbem terræ, et hac modo parata est sedes tua, ex tunc, scilicet, vel ex quo Dominus regnavit, vel ex quo terra fundata est. Et quamvis, quasi dicat, ex tempore parata sedes tibi est, tunc sedes est æterna, quia tu es a sæculo, et tu es æternus. Alwy apud Græcos ambiguum est, quia ponitur et pro sæculo et pro æterno ; et ideo Latiui interpretes sæpe inveniuntur posuisse pro a terno. Sedes Dei sunt illi in quibus Deus inhabitat. De quibus per prophetam dicitur: Super quem requiescet spiritus mens, nisi super quictum et humilem, et tre-mentem verba mea? Esto ergo tu quietus, non rixosus; humilis, non superbus; et sic eris sedes Dei. Neque timet timentem [F. time tenentem] in te sedem, quia ipse sirmavit eam.

Elevaverunt flumina fluctus. Quasi dicat : Ad hanc sedem tuam parandam flumina, quæ prius timue-runt, elevaverunt vocem suam. Flumina accipit illos de ventre, id est, de memoria, quorum fluxerunt in gentes abundanter spiritualia dona, id est, sanctos apostolos. Horum autem fluminum caput, id est fons, est ille, qui dixit: Si quis sitit, veniat ad me, et bibat. Qui credit in me, sicut dicit Scriptura, sumina de ventre ejus suent aque vive. De his suminibus unum, quod valde prius timidum suit, quando ad vocem ancillæ ter negavit, id est, Petrus, tunc vocem suam audacter levavit, quando, ipsis dimissis a principibus et sacerdotibus, postquam eos incarceraverunt, et flagellaverunt et ne amplius in Christi nomine loqueremur edixerunt, audacter respondit: Vos judicate si justum est Deo magis obedire quam vobis. Nos nim quæ uudivimus et vidimus non loqui non possumus. Tunc etiam vere vocein elevavit, quando, sicut in

omnem superbiam et hostilem potentiam fortes es- A Actibus apostolorum legitur : Stans in medio apernit os suum et dixit: Viri fratres, etc. Similiter et alii andacissime quique præse fecerunt. Et hoc est quod dicit : Flumina quæ prius timuerunt, dum quasi in morte et passione Domini desperaverunt, post Spiritus sancti confirmationem, qui timorem corum vertit in amorem, vocem suam elevaverunt. Vocem suam, id est, Christum, fiducialiter prædicaverunt; elevaverunt, vere dico, flumina vocem suam. Iteratio est ad confirmationem, et non solum elevaverunt vocem in leni admonitione, sed etiam elevaverunt fluclus sues, id est. comminationes suas, dicentes : Væ mundo a scandalis; et: Væ vobis nisi pænitentiam egeritis. Fluctus dico adauctos a vocibus aquarum multarum, id est, multorum populorum; prædicantibus enim sanctis apostolis, statim multi crediderunt, et etiam Spiritum sancium acceperunt, et sic multi ex eis vocem elevaverunt, id est, Christum prædicare cœperunt. Et ideo tanto fiducialius sancti apostoli decorem et fortitudinem, quia talem habitum pro- B vocem suam elevare potuerunt. Vel aliter: Quando sancti apostoli dimissi sunt a sacerdotibus et principibus, ut supra diximus, ad suos venerunt et narraverunt eis quæcunque dixerant vel secerant eis principes et sacerdotes. At illi hoc audientes una-nimiter levaverunt vocem dicentes:. Tu, Domine, fecisti cœlum et terram, etc. Et ex tali aggratulatione istorum apostoli confortati sunt, ut non solum vocem admonitionis, sed etiam fluctus comminationis elevarent. Et ecce factum est quod sequitur, scilicet, quod mirabiles elationes maris, id est, gentilium in sterilitate sua amaricantium contra eos insurrexerunt. Tunc enim frendens leo occurrit Samsoni, uxorem ab allophylis ducenti, ut supra dictum est. Sed quæ cura? Nulla, scilicet, quia Dominus mirabilis suit in altis illis elationibus deprimendis. Qui enim prius pedibus mare conculcaverat, ipse superbiasa gentilium subjugavit.

Testimonia tua credibilia. Et quia mare tantas elationes concitavit, ideo nimis, id est, valde credibilia facta sunt ab apostolis testimonia tua, id est, quæ tu, Domine, testatus fueras eis dicens: In mundo pressuram habebitis, in me autem pacem. Experimentum vero unius, id est, pressuræ quam in mundo patiebantur, erat els certitudo alterius, sci-licet, quod in te vere pacem æternam habituri esent. Et hæc sanctitudo, id est, talis eruditio per flagella, quæ vere sanctitudo, id est, sanctificatio et probatio est, decet domum tuam, id est, illos qui sunt sanctum templum tuum, in quo tu habitas; donnum dico duraturam in longitudine dierum, id est, æternaliter. Vel aliter: Elevaverunt flumina fluctus suos. Quasi dicat : Et ut sedem quæ tibi parabatur impedirent, ideo, Domine, flumina, id est, mundani philosophi eleraverunt vocem suam, id est, rationes suas et argumentationes contra veritatem tuam. Et non solum flumina elevaverunt vocem, sed etiam flumina, id est, principes inamaricantes hujus sæculi fluctus influentes, elevaverunt flucius suos, D id est, minaces contradictiones suas; fluctus dico concitatos a vocibus aquarum multarum, id est, multorum populorum, quia, ut alius psalmus dixit: Et populi mediali sunt inania, etc., adversus Dominum et adversus Christum ejus. Et hoc modo elationes maris mirabiles factæ sunt, ut prius, sed Dominus mirabilis fuit in illis altis deprimendis. Et hoc modo mirabilis, quia testimonia tua, id est, ea quæ ipsi de to testati sunt, quanquam viderentur incredibilia, tamen per miraculorum exhibitionem facia sunt nimis, id est, valile credibilia. Quod enim dixerunt factis comprobaverunt, Domino cooperante et sermonem confirmante sequentibus signis. Ei quia dicit hæc sanctitudo et sanctificatio, scilicet, dicta factis consirmare decet domum tuam, Domine, duraturam in sæculum sæculi, ut prius. Potest et aliter juxta priorem sententiam legi : Mirabiles elationes mars. Quasi dicat: Quia *flumina*, id est, apostoli elevarerunt vocem suam, vel fluctus, comminando æternus peenas hominibus si non converterentur, ideo A Apostolum dicentem fidelibus in Christo roboratis : mare, id est, amaritudo gentilitatis, quæ prius jacebat in cupiditatibus terrenorum, mirabiles elationes fecit, id est, mirabiliter intumnit, quia quod in imo erat fectum est in summo, hoc est, amorem terrenorum convertit in amorem cœlestium. Et hoc inde factum est, quia Dominus mirabilis suit in altis, id est, in profundis aquis illius maris. Quia sicut olim per Moysen servum suum aquas in mari immisso ligno dulcoravit, ita, immisso ligno crucis suæ in mare gentilitatis, id est, notificata gentibus fide passionis et resurrectionis sum, amaritudinem earum convertit in dulcedinem, quia qui prius mundi fuerant amatores, facti sunt cœli amatores, et mundi contemptores. Et hoc modo, Domine, testimonia tua, id est, quæ tu testatus fueras de concorporatione Judæorum et gentilium dicta sunt. Alias oves habeo, quæ non sunt ex hoc ovili, et illas oportet me adducere, etc. Talia facta sunt nimis credibilia. Et hæc sanctitudo, quod etiam aliæ oves con- R vertentur et concorporabuntur, decet domum tuam, id est, Ecclesiam tuam, quæ non decet angustis spatiis claudi, domum dico duraturam in longitudine dierum, id est, in æternum.

# IN PSALMUM XCIII.

# Psalmus ipsi David quarta sabbati.

### ARGUMENTOM.

Enumeratis malis quæ victor Chaldæus ingessit, adjungitur oratio victi, capti et transmigrati populi. Aliter vox Ecclesiæ de Judæis ad Dominum.

#### EXPLANATIO.

Quarta sabbati est a sabbato quarta feria, qua die Dominus luminaria cæli creavit. Hoc aptondum est sanctis viris collecti in terra conversatione lucentibus, de quibus est psalmus iste dicturus. Respiciens Propheta insipientium corda turbari, quasi Deo mortalia non curante, quando impios prosperari, et jusios cernebant C affligi, in prima parte Dominum rogat, ut retribuat superbis, per quos mundum tali æstimatione cognoverat esse vitiatum. Secunda ipsos increpat, qui stulta blasphemia Deum putant humana non videre, dum ipse creaturis suis intelligentiam præstet et sensum; beatum deputans illum, qui mundi sel citate contempta in divina reverentia perseverat. Tertia ad eorum animos invitandos, Dominum sibi dicit suisse resugium, et vindicem fore peccantium.

#### COMMENTABLUS.

Deus ultionum Dominus. Solent multi murmurare adversus patientiam Bei, et dolere impios vivere, plurimum posse, et quod gravius est, bonos opprimere : et sic pervertuntur impatientes et infirmi animi, quasi frustra sint boni, quia Deus oculos ab eis avertit, et malos in his quæ diligunt adauxerit. Putantes ergo sine causa bene vivere, invitantur ad imitandam eorum malitiam, quos sorere perspexe- D judicatus a terra, judices terram, tu dico qui vere rint. Si autem, propter instruitatem personæ vel judicas, id est, judicabis omnem terram, tam cultam animi, mala facere formidant, ne et ipsi mala suscipiant, abstinent quidem se a malis factis, sed nou abstinent a cogitationibus pravis. Et inter cogitationes eorum iniquas hæc est summa impietas, quod purant Deum negligere et non curare res humanas, aut æqualiter habere bonos et malos; aut, quod perniciosius est, malis favere, bonos odisse. Tales cogitationes hominum tacitas, vel etiam erumpentes in dicta vel facta curat psalmus iste, si curare velint: quia docet patientiam in labore bonorum, et contra selicitatem malorum, cujus titulus est: Psalmus ipsi Duvid quarta Sabbati. Quarta Sabbati, ut in Genesi legitur, fecit Deus luminaria, id est, solem et lunam et siellas omnes, et posuit eas in firmamento cæli. Quid ergo vult sibi quod de quarta sabbati titulum accepit psalmus? In quo patientiam docemur in labore bonorum, et contra felicitatem malorum habes

Omnia facite sine murmuratione et discentatione, ut silis irreprehensibiles, sinceri et immaculati filii Dei in medio nationis distortuosæ et perversæ, in quibus lucetis tanquam luminaria in mundo, verbum vitæ continentes. Luminaria in firmamento fixa quantumcunque de eis mentiantur homines, quantacunque opprobria in ea dicant, vocantes hanc stellam Veneris, illam Jovis, et quantacunque intemperie hæc ima perturbentur; illa tamen itinera sua non relinquant, sed servant cursus per coelestes tractus, ut disposnit eis Creator eorum. Sic et homines quorum cor infixum est firmamento cœli, et in libro legis Dei, et qui non frustra audiunt Sursum corda, quorum thesaurus et conversatio est in collectibus; quantumeunque mali et persuasores et detractores de eis mentientes maledicant, quantumeunque detrahant, ipsi tamen iter suum peragunt, id est, a bono proposito non recedunt. Et horum talium vox est in hoc psalmo, exhortantium infirmos et murmurantes ad patientiam in labore bonorum, et contra felicitatem malorum et reprehendentium impios florentes, et veritatem non cognoscentes. Titulus sic exponitur: Psalmus, id est, laus ista attribuitur ipsi David, non cuicunque, sed significato per res creatas quarta sabbati ; hoc est attribuitur solis fidelibus sanctis in Christo roboratis, quos vocat Apostolus luminaria mundi; horum enim vox, ut supra diximus, est in hoc psalmo, quamlibet contra patientiam Dei mormurantem, sic corrigentium. Quasi dicat: Tu quidem murmuras, quod Deus statim non punit iniquos : non debes murmurare, sed potius tibi cavendum est ne tu sis inter illos, quia vere puniet eos. Nam Deus est, et si Deus est, injustus non est : ergo nihil quod tu non punies, impunitum relinquet. Et quia Deus est, ergo erit Dominus ultionum; Deus dico vere erit Dominus ultionum, id est, potestatem et dominium tandem in ulciscendo exercebit. Nam (quasi dicat) libere aget. Et vere tunc libere aget, quia prius libere egit, quia nulli in verbo pepercit. Dominus erat in carnis humilitate, sed nullius personam respexit in sermone veritatis. Nulli pepercit in verbo, ut essent quibus parceret in judicio. De eo enim dictum est: Et erat loquens tanquam potestatem habens, non sicut Scribæ eorum, et Pharisæi. Et qui nulli pepercit in verbo, veniens judicandus, parcet alicui in sententia, veniens judicaturus? Et qui nullum timuit in humilitate, timebit aliquem in majestate? Nullum utique, ergo qui prius libere egit, et landem libere aget.

Exaltare qui judicas terram. Dixit quia libere egit, hanc autem libertatem ejus impii homines, id est, Judæi non tulerunt: quia contrarii erant operibus corum. Sed eum tenuerunt, flagellaverunt, spinea corona circumdederunt, in crucem levaverunt, et tandem occiderunt. Et ideo propheticus spiritus hoc prævidens dixit: Exaltare qui judicas terram. Quasi dicat : Morere, Domine, ut exalteris, et exaltare ut quam incultam : et ideo redde retributionem superbis. Superbi sunt illi quibus parum est peccare, sed audent etiam peccata defendere. Et his reddet Dominus re:ributionem. Quam retributionem? Utique æternam damnationem, humilibus autem non retribuet : verbi gratia, quidam' de ipsis crucifixoribus Domini visis tot miraculis et tantis apostolorum præconiis auditis, se humiliaverunt : quia peccatum suum cognoverunt, et pretium redemptionis suæ, qui sævientes fuderunt, credentes biberunt, quando accedentes ad apostolos dixerunt : Quid facimus, viri fratres ? etc. Et his talibus non retribuetur. Superbis antem quibus parum est fecisse, sed nituntur etiam defendere, illis retribuetur. D.citur autem ad eorum correctionem, ut vel timore pænæ convertantur. Et sciendum quod dicit, Exaltare et redde ; prophetia est præscienus, non audacia jubentis. Non enim ideo Dominus

prædixerat, quia Dominus facturus erat.

Usquequo peccatores. Ecce propheticus spiritus habitum assumit alicujus diserti consolatoris, associat enim se illis murmurantibus, quos solatur in ignorantia: non quia nesciret quod quasi ignorans quærit, sed ut quibus compatitur, acceptabilior sit ejus consolatio. Et est quasi dicat : Ideo dico ut redilas retributionem superbis, quia usquequo, Do-mine, peccatores gloriabuntur? Certe, quasi dicat, peccatores gloriabuntur, quousque, id est, quandiu tibi placuerit; et quomodo glorientur ostendit, quia effabuntur, id est, extra fabuntur: hoc est persuadebunt aliis iniquitatem. Et ideo effabuntur, quia loquentur eam prius in corde suo. Cogitant enim sic apud se : Certe si ea qua ego facio displicerent Deo, non me sineret vivere, sed jam dudum me interfecisset. Et quia hoc cogitant apud se, ideo postea eloquentur, ut al is idem persuadeant. Et hoc est quitatem. Loquentur autem ideo, securus dico quia operantur etiam injustitium, id est, ad effectum perducent iniquitatem quam cogitaverunt, hoc est quod dicit, Loquentur omnes qui operantur injustitiam. Et quia tu Domine non corrigis eos, ideo iniquitatem suam super alios etiam extendent, quia humiliaverunt populum tuum. Potest et ita simpliciter continuari. Quam injustitiam operantur? hanc scilicet, quia humiliaverunt Domino devocando, et sibi incorporando populum tuum; quem autem populum, et quam humiliationem accipiat, determinat dicens: Et harreditatem tuam vexaverunt. Et vere, qu'is dicat, vexaverunt, quia vel interius devocando: aut si non interius, saltem exterius viduam, id est, aliquam carentem tanquam consolationem mundo tanquam v.ro. Et advenam, qui non se manentem civitatem hic habere credit, sed futuram inquirit: et etiam occiderum quosdam corporaliter, quosdam spirituabit ista, quia nec ctiam intelliget ea Deus Jacob, id est, Deus supplantator, et præsentia contemnentium, quem isti Deum saciunt sinem, quasi dicat : Quia tu, Domine, prolongas nimietatem, ideo et ipsi superaddunt iniquitatem, prius enim statuerunt te injustum, quando iniquitatem suam placere tibi dixerunt. Huic iniquitati aliam nune superaddunt, quia quod res bumanas non cures, asserunt dicentes, Non videbit Dominus, etc.

Intelligite insipientes. Facil apostropham ad murmurantes et infirmos, docens cos ne flore malorum seducti ipsos imitentur, quasi dicat: Illi quidem persuadent iniquitatem, et etiam minuunt potentiam suam Domino dicentes, quod non videbit mala quæ faciunt : vos autem infirmi in populo Dei, insipientes, id est, non providentes vobis in futurum, æmulande florem malorum, ne talibus adhæreatis, sed intelligite quod intelligendum est: et vos stulti non attenditis quam vanum et fragile sit quod appetitis, si prins aberravistis, vel aliquando sapite, quia mentiuntur illi qui dicunt : Non videbit nec intelliget. Nam vere intelligit Dominus, et videt. Qui enim plantavit aurem, id est, fecit hanc materiam audiend, quæ est auris, nunqu'd non audiet? Et qui finxit oculum materiem videndi in nobis, nunquid non considerat? Et ille qui ubique corripit gentes, præcones suos circumquaque mittendo, qui et prædicarent veritatem, et corriperent falsitatem, nunquid tandem non arguet in vanum gratiam accipientes? Et quasi aliquis dicat: Argueret utique, si sciret; subdit: Stulte, ille qui doct hominem scientiam, non nescit. Utique. Quia Dominus absolute est, id est, omnia in potestate sua habet. Et si omnia, ergo scientiam. Et quia scientiam pos sider, ergo manifestum est quia scit non solum facta, sed eliam cogitationes hominum: non autem ut eas probet, imo ut improbet, quia scit quoniam vanæ sum. Henrines autem (quasi dicat) nesciunt cogita-

fecit, quia prædixit Propheta: sed ideo propheta A tiones Dei justas et veras; scilicet nesciuat quare parcet malis. Relinguamus ergo cogitationes hominum vanas, ut sciamus cogitationes Dei veras. Quis autem est sciens cogitationes Domini veras? nullus scilicet, nisi quem Dominus erudierit, id est, qui cor habet affixum in firmamento cœli, id est, in libro legis Dei: et ideo omnis ille vere beatus est, quem tu erudieris. Et ideo dico beatus, quia tu docueris eum de lege tua, id est, faciens ei documentum legem tuam, id est, paterna flagella tua. Qui ideo per legem intelliguntur, quia lex pœnas irrogat, facies ei documentum ad hoc ut mitiges ei, id est, ut mitigatum et temperatum facias eum, ne seducatur a diebus malis. Dies mali sunt, in quibus mali Aorent, boni laborant: sed labor bonorum, est paternum flagellum : flos autem malorum, fovea eorum. Et ideo dicit, Mitiges ei a diebus malis, quia dies mali duraturi sunt, donec fodiatur fovea, id est, ut quasi ad plenum æterna damnatio præparetur peccatori. Et est quasi dicat quod dicit, effabuntur, et prius loquentur in se ini- B murmuranti cuilibet contra patientiam Dei : Tu quidem vis impinin jam sepelire, sed nondum tempus est, quia nondum fovea parata est. Exspecta ergo. donec peccatori sodiatur sovea. Peccatorem accipit li e illum qui in confessione peccatorum pœnitentiam agere non vult, ut per humilitatem salvetur. Necesse est enim in quocunque sive vir, sive fæmina sit, præcedat humilis confessio, sequatur salubris poenitentia, quæ valeat ad hominem corrigendum, non ad Deum irridendum. Et si bona opera facit, inde Deo gratias agat, nec alium contemnat, quasi misericordia Dei, quæ larga est in omnes, in eo sit præclusa. Pharisæus vero non inde damnatus est, qui de bonis operibus suis gratias egit, quia dixit, Gratias ago tibi Domine; sed quia publicanum contempsit dicens: Quia non sum sicut cæleri hominum, raptores, vel ut etiam hic publicanus. Superbus ille erat in bonis operibus suis, quia, inquit, Descendit hie justificatus in domum suam; ab illa via non repellit. Dixit dieliter pupillos, id est, illos qui orbati erant patre C bus malis duraturis, aonec pountem presente. Et quasi dicat : Donec plebi ejus præparetur exercitinm, quia exercebit quidem Dominus plebem suam per æterna flagella, non autem repellet eam. Et exercitando non derelinquet, imo potius attraket sibi hæ editatem suam. Hoc est plebem suam, quæ est ei hæreditas. Et tamdiu non derelinquet, quoadasque, id est, usque ad tempus illud in quo tempore justitia, id est, justus ille qui emphatice dicitur justitia, convertatur ab humilitate in judicium, scilicet ut qui prius venit humilis judicandus, terribilis veniat je dicaturus. Et qui erunt tune juxta illam justiti in ? loc est, qui erunt tunc collaterales istlus justi venientis ad judicium, ut cum eo judicent? Scilicet omnes qui sunt recto corde. Vel aliter : Quousque justicia nostra convertatur in judicium scilicet, ut in quibus prius præcessit, judices flant. Quasi dicat: Nunc justitiam habe, nunc justitiam tene, dum nondum poteris judicium habere. Sancti enim apostoli prius justitiam habuerunt , id est , impios homines ) toleraverunt , postea judicabunt. Et ipse Dominus noster Jesus Christus prius voluit judicari , quam judicare. Prius enim tempus passionis, deinde tempus judicationis : prius tempus humiliationis, deiade tempus exaltationis; ergo nunc justitiam tene, si tandem judicium vis habere. Et qui (quasi dicat) sont juxta illum justitiam, hoc est, qui sunt illi, etsi nunc eam non habeant integre, tamen quantum possibile est homini, ad eam accedunt. Hoc enim per juxta notatur, quod accedere quidem ad justitiam possimus, ipsam autem integre habere non possumus. Quis, inquam, juxta illam? scilicet omnes qui sunt recto corde. Recto corde sunt illi, quibus placet quod Deo placet, et qui rectum cor Dei ad suum cor non distorquent : sed si aliquando aliqua voluntas in eis surgii, quæ Deo displiceat, statim eam voluntati ejus quasi regulæ directe collineant. Quod autem duæ voluntates in nobis sint, Dominus Jesus Christus dignatus est in se præfigurare. Per guttas onim san-

est illa bona et constans voluntas, quæ statim voluntati Dei collineatur. Per verba Dei quibus nostram in se transtulit infirmitatem, dicens, Pater si possibile est, transeat a me calix iste; præsignavit in nobis levem voluntatem. Quod autem talis voluntas statim ad voluntatem sit dirigenda et complananda, ostendit cum subjunxit : Verum tamen non sicut ego volo, Pater, sed sicul lu.

Quis consurget? Item perfectus ille qui hic loquitur, scilicet sive sol, sive luna, vel quodlibet de luminaribus docet insipientibus in populo Dei, ut per divinum auxilium invocare, ut justitiam quæ landem convertatur in judicium, possint habere, quasi dicat : Quia nemo judicium poterit habere, nisi justitia præcedente: justitiam vero nemo habere poterit, nisi recti corde, ergo vos murmurantes in populo Dei, et insipientes, ut per divinum auxilium possitis ad hæc attingere, invocate divinum auxilium, et dicite: Quis consurget mihi, id est, ad me adjuvandum B adrersus malignantes, id est, maligna persuadentes? Malignantes vocat diabolum et angelos ejus, et filios etiam diffidentiæ, in quibus tanquam in vasis suis operatur : Aut quis stabit mecum, serens mihi adjutorium adversus operantes iniquitatem? id est, contra illos eosdem malignantes, qui mala quæ persuadent etiam in nobis operantur, Quis, inquain, consurget, aut quis stabit? Dominus scilicet, qui et prius, et vere prius mecum stetit, quia anima mea habitavit ın inferno, hoc est dicere: Volui deceptus imitari malitiam eorum, deceptus flore eorum, et sic fere perii ad hoc ut anima mea habitaret, id est, firmiter hæreret in inferno illo, de quo supra dicium est, Donec fodiatur peccatori fovea. Minus tamen fuit, quod non habitavit ibi, et hoc in paulo, id est, parvissimum quiddam minus fuit, scilicet quia etsi voluntate, nondum tamen in re in veram imitationem illorum, quamvis (quasi dicat) tam propinquus fuit, tamen non habitavi ibi: quia Dominus adjucit me ne C prorsus ruerem. Quod nisi esset, tunc vere habitassem. Et, quasi dicat, quia tune adjuvit me, adjuvabit

Si di ebam, Motus est pes meus. Hoc perfectus hic ageus in persona sua dicit, adhuc docens illos murmurantes et insipientes. Quasi dicat : Dicis quia adjuvit te Dominus prius, et certe adhuc adjuvabit te, si dicas ei : Motus est pes meus, quia si ego aliquando ei dixi, adjuvit me. Hic commendatur humilitas confessionis, quæ adeo De grata est, quod etiam postquam pes, id est, affectio nostra movetur, si statim post motum confitemur, ruivam non plangemus. Et hoc est quod dicit : Si ego non dico dixi, sed dicebam, id est, etiamsi dicere incipiebam, Domine, motus est interior pes meus, statim misericordia tua adjuvabat me, ut ruinam non plangerem. Quasi dicat: Si ego sum moius ut homo, tu aderas mihi ut Deus.

Secundum multitudinem dolorum meorum in corde meo. Bene dico: Misericordia tua adjuvabat me. Nam consolationes tuæ lætificaverunt animam meam, et præcipue in hoc lætificaverunt me, quia scio me per has consolationes tandem tibi adhæsurum. Illi vero, id est, malignantes et operantes iniquita'em, non. . . . .

# IN PSALMUM XCIV.

# ARGUMENTUM.

Prædicens ea quæ vel de Babylone exeunti, vel in Babylone posito configerant, in principio psalmi omnes ad gratiarum vocat actionem; deinde exemplo rerum præteritarum utilitatem exorationis inducit. Aliter, vox Ecclesize poenitentiam suadentis.

# Laus cantici ipsi David.

#### EXPLANATIO.

Lans devotionem vocis, canticum hilaritatem mentis; ipsi David Christo salutari nostro designat, ut vi 'elicet,

guinis, que de corpore ejus ut sudor exierant, signata A convenientes non in delectationibus vanis, sed in Domino exsultemus. Prævidens propheta Judæos Christo posse resistere, primo ingressu populos corum ad psalmodiam invitat, laudes Domini dulcissima varietate describens. Secundo ipse Dominus loquitur, ne cor suum idem populus induret, ne eis contingat quod patribus eorum, qui non meruerunt terram repromissionis intrare.

#### IN PSALMUM XCV.

Canticum ipsi David, quando domus ædificabatur post captivitatem. ARGUMENTUM.

Oh reditum de Babylone gratiarum actio celebratur. Aliter, vox Ecclesiæ vocantis, Item quæ in præcedente psalmo destructam domum nostram flevians, id est, regulam disciplinæ, hic de reparata gratulemur.

Quantum ad litteram, tempus significat illud, cum, Babylonica captivitate laxata, templum Jerosolymis restauratum est, sed spiritualiter destructa domus ædificatur, quando post captivitatem p ccati anima viam veritatis receperit. Domus enim ista, id est. universalis Ecclesia in qua Christus inhabitat, vivis lapidibus semper exstruitur, donec ad finem sæculi prædestinatorum numerus impleatur. In prima parte psalmi commonet propheta generalitatem cantare Domino, et in toto orbe prædicare dominicæ Incarnationis adventum, quoniam super omnes deos verus est Dominus. Secunda diversas admonet gentes ut primo semetipsas offerant, postea munera prædicationis exsolvant, Domini adventum ulrumque commemorans, vel quo judicatus a mundo, vel quo judicaturus est mundum.

## IN PSALMUM XCVI.

Ipsi David, quando terra ejus restituta est ei.

## ARGUMENTUM.

Triumphus de Babyloniis, et de reditu populi gratiarum actio geritur, ubi solito schemate regnantis Dei pompa describitur. Aliter, vox Ecclesiæ ad adventum Domini.

# EXPLANATIO.

Ipsi David ad Christum refer ; terram ejus restitutam, vel resurrectionem carnis, quam ex Virgine sumpsit, intellige, vel peccatores quoslibet ad eum post peccata reversos, sicut factum est in Judæis, qui Dominicæ crucifixionis piaculum pænitendo diluerunt. In primo membro psalmi propheta, post resurrectionem Domini, virtutes ejus diversa prædicatione describens, idolorum cultores digna increpatione redurguit. Secundo ad Dominum verba convertit, gaudens Ecclesiam auctori suo crelidisse, monensque fideles in Domino lætari, quod soleat eos a pravorum liberare pressuris.

## IN PSALMUM XCVII.

# Psalmus ipsi David.

# ARGUMENTUM.

Soluta captivitate jungitur exhortatio devotæ in Domino observantiæ, solito sane schemate paratæ de Babyloniis victoriæ pompa describitur. Aliter, vox Ecclesiæ ad Dominum et apostolos.

Titulus iste refertur ad Dominum Christum, de cujus utroque adventu psalmus quem præcedit dicturus est. Per totum psalmum propheta loquitur. In prima parte commonel populum Christianum cantici novi exsultalione lætari, quando mirabilis est Christi concessus adventus. Secunda diversis modis uberius dicit esse gaudendum, quia desideratus justis sit judex in fine neniurus.

# IN PSALMUM XCVIII.

Psalmus ipsi David.

#### ARGUMENTUM.

Ut supra. Aliter, vox apostolorum ad populum.

#### EXPLANATIO.

David Christum accipe, cujus honor in hoc psalmo, polestasque cantatur. In prima sectione commonet propheta universos populos Christo Domino confiteri, quia judicium et justitiam secerit in Jacob. Secunda commonet plebem adorare Dominum Salvatorem, qui Moysi et Aaron et Samuel propitius exstiterit, utpole præcepta ejus servantibus. Unde exaltandum et adorandum esse Dominum, qui fideles suos exaudire dignatus est.

#### IN PSALMUM XCIX.

Psalmus in confessione.

#### ARGUMENTUM.

Tanquam reductos jam de Babylone, et in proprio habitantes solo, relatures gratias Dei templum hortatur intrare. Curat autem frequenti prædicatione atque exhortamento, ut illis et desperationem revertendi, et incuriam gratias agendi sedulus monetur, et propheta certus eripiat. Aliter, vox apostolorum ad populum.

EXPLANATIO.

Dum frequenter in psalmis posita sit pro rerum opportunitate confessio, hic tamen in titulo singulariter ascribitur, quia totus hic psalmus ad utraque pertinet, consessiones et pænitentiæ, videlicet, et laudis. In prima parte psalmi propheta commonet universitatem Dominum exsultando laudare, et ne semper hoc genere confessionis utendum crederes, secunda nos promittit delictorum pænitentes indulgentiæ ipsius posse portas intrare.

# IN PSALMUM C.

Psalmus ipsi David.

#### ARGUMENTUM.

Ex persona justorum in Babylone canitur, prædicunturque ea quæ singulis pro conscientia suæ tribulationis tempore convenirent. Aliter, vox Christi ad Patrem de reliquiis sanctorum.

Titulus notus est, et ipse psalmus in formam perfectæ sonctitatis inclusus, qui centenarium fructum debent exspectare præmiorum. In prima parte psalmi Ecclesia cantare se dicit Domino misericordiam et judicium, consortiaque refugere pessimorum. Secunda se asserit diligere fideles et eorum cohabitatione gaudere, dæmones autem cum suis immissionibus de suo corde repellere, quos novil cum Dei famulis non habere portionem.

### IN PSALMUM CI.

Oratio pauperis cum anxius fuerit, et coram Domino effuderit precem suam.

#### ARGUMENTUM.

Babylonicæ captivitatis prædictis ærumnis tristibus etiam læta, id est, spem reversionis adjungit.

Aliter, vox Christi et Ecclesiæ, cum ascendiss t

Christus ad Patrem.

#### EXPLANATIO.

Quamvis aliqui præsentem pralmum Domino Salvatori aptandum esse putaverint, conveniens videtur afflicti magis et gementis pauperis, sicut et titulus inse continet, introductum esse personam. Nam cum dicit coram Domino in'enttonem orantis, ostendit quia, depulsis ab ani ro cogitationum tumultibus, nihil præter se et eum cui supplicat meminerit. Et nota, quia dum ubique in titulis nomina sunt posita, hic pauper sine nomine loquens introducitur, scilicet, ut cum uni datur, omnes sibi pauperes Christi cognoscerent attributum. Panper iste rebus egens, sed virtutibus dives in exordio psalmi multipliciter Dominum rogat ejus intendere precibus, quoniam jugi afflictione contritus, ossa veluti confrixa gestaverit; sequitur fi bilis manifestatio neressitatum, et ne post tot calamitates de castigatione sua videretur ingratus. Tertia parte Domini laudes pro-

A sequitur, enjus adventu construendam dicit Ecclesiam: et cum sint omnia permutanda, ipse tamen permanent in æternum. Infertur etiam nimis votiva conclusio, sanctorum semen ibi esse dirigendum, ubi habitat Dominus in gloria sempiterna; sic cratio pauperis, que inchoavit a lacrymis, perficitur in gaudium.

Domine, exaudi orationem meam, et clamor meus ad te veniat. Oratio pauperis cum anxiatus fuerit, et effuderit coram Domino preces suas. Pauper ille Inquitur in hoc psalmo, qui cum dives esset, pro nobis pauper factus est, ut et nos paupertate ejus ditaremur, a quo sunt omnes divitiæ tam veræ quam non veræ. Divitiæ ejus sunt : In principio erat Verbum, et Deus erat Verbum; paupertas vero illius est: Semetipsum exinanivit formam servi accipiens, ibi se pauperavit, ubi nos ditavit. Audiamus ergo pau; erem voluntate, orantem pro nobis pauperibus necessitate, scilicet, Christum in nobis pauperem, nobiscum pauperem, et propter nos pauperem; orationem ejus audiamus, et personam cognoscamus, et quidquid videbi nus ejus majestati non convenire, bec attribuamus infirmitati nostræ. Anxiatur autem et orat non propter se, sed propter nos, docendo nos ut non anxii simus propter nos, ad hoc, ut et vocem et gemi us evadamus, et eternos dies, quos amisimus, recuperemus; et non tantum propter nos, sed etiam pro fratribus. Et dicit ita: Domine Pater, exaudi orationem meam factam pro perseverantia meorum, et clamor meus veniat, id est, intromittatur ad t. Repetitio est, ut ait beatns Augustinus. ut ostendatur orantis affectus. Potest autem accipi ut majus, scilicet, pro intensa illa oratione quam vere exauditam ostendit Apostolus dicens: Qui in diebus carnis suce cum valido clamore preces ad Deum fudit, et exauditus est pro tua reverentia.

Non avertas faciem tuam. Ideo, dico, exaudi orationem meam, non avertas faciem tuam a me, id est, a meis faciem tuam. Hoc non dicit quantum ad se. Quando enim Dens avertit se ab illo, de quo dicitur: Deus erat in Christo mundum sibi reconcilions? aut quando Pater a Filio? Hoc autem dicit quantum ad snos, a quibus tone Deus vere faciem snam averteret, si eos devocari permitteret. Non avertas, inquam, faciem tuam, sed potius advertas eam ad me in quacunque die tribulor, id est, in quoennque tempore tribulantur mei. Semper enim Christus tribulatur et tribulabitur in suis decedentibus et succedentibus usque in finem sæculi. Et ideo bene dicit: In quacunque die tribulor, id est, in quocunque die tribulantur mei, id est, attendunt peregrinationem istam esse tribulationem, quod facere non possunt nisi humiliando se; tunc tu qui ab erectis aurem avertis, inclina ad me in meis aurem, sicut altus ad humilem, medicus ad ægrotantem. Vel

aliter :

cognoscent præsentem vitam esse tribulationem, et se humiliant, tone tu inclina ad eos aurem tuam, quia tunc (quasi dicat) invocabunt te. Et in quacunque die, id est, in quocunque tempore, vel quandocunque mei illuminati invocaverint te in se, non aliud, non jam ut terreni, sed ut redempti, non jam portantes imaginem terrestris, sed cœlestis, exaudi me, id est, meos, et hoc velociter. Non enim nisi tali desiderio dixisti, adhuc te loquente: Ecce adsum. Et quasi diceretur ei : Unde invocas ? pro qua paupertate clamas, pro qua inopia pulsas ? Responsio. Merito clamo, merito invoco, quia dies qui deberent esse mei et meorum, et essent nisi Adam prævaricasset, id est, dies æterni, defecerunt, id est, evanuerunt sicut funus. O dies, si dies. Ubi dies auditur, lux intelligitur. Sed desecrunt dies mei sieut sumus. Quare sieut sumus? Propter elationem. Vudete sumum similis superbiæ tumescentem, ascondentem

ct evanescentem; utique deficientem et non perma- A populus erat propter prævaricationem : et quia prænentem. Tales dies dignus fuit accipere ille superbus Adam, ex quo Christus carnem accepit, et liberavit nos a diebus fumi. Qui propter nos dignatus est uti voce dierum fumi, et subdit causam quare dies desecrunt : ideo scilicet quia illa quæ deberent esse omnia ossa mea, id est, firmamenta animæ in meis, scilicet ratio et intelligentia, aruerunt, id est, vilia et invalida propter contuitum veritatis, quem amise-runt, sunt sicut cremium. Cremium dicitur illud unde sagimen eliquatur, postquam in tantum crematur, quod sine omni humore efficitur, quod satis vile est et invalidum.

Percussus. Non solum in exteriori ita infirmatus sum, sed etiam percussus sum in exteriori, et in me, et in meis factus sum ut fenum, quia de priori virore in hanc miseriam cecidit. Hic est percussus ille, de quo per Isaiam dicitur, Non in æternum irascar. Spiritus enim a me procedit. Omnem flatum ego feci, propter peccatum autem modicum quid contristavi eum, et percussi eum. Et averti faciem meam ab eo, et tristis ubiit in viis suis. Ilæc percussio in exteriori convenit etiam ipsi capiti, propter pœnas peccati, quas com-munes nobiscum habuit. Et repetit quod prædixit, ut causam bujus esse ostendat. Quasi dicat, quod percussus sum in exteriori, ideo factum est, quia cor meum, id est, anima meorum aruit, id est viluit, amissis viribus intelligentiæ et rationis. Et merito aruit, quia oblitus sum in meis comedere panem meum, id est, observare Dominicum præceptum. Suggerente enim serpente et Eva prævaricante, miser Adam oblitus Dominicum præceptum, quod deberet ei esse ad delectationem, sicut panis edulium. Manum extendit ad vetitum, et non invenit quod promisit diabolus, sed quod minatus est Deus.

A voce gemilus mei. Dixit aruit cor meum: nunc ostendit quomodo dicat os meum adhæsit carni meæ, id est, firmius meum in meis adhæsit infirmiori meo, scilicet Adam mens Evæ suæ consensit, id est, ratio sensualitati. Quod processit a voce gemitus mei, id est, a voce serpentis, qui dixit : Eritis sicut dii. Que vox est gemitus mei vox, quia pro illa semper mihi in meis dolendum, semper mihi ingemiscendum. Et pro bac voce in meis dolenda, sum ego factus similis pelicano solitudinis nascendo, et sicut nycticorax moriendo, et sicut passer solitarius in tecto resurgendo. Pelicanus avis quædam est, deserta quærens, maxime tamen habitans in desertis ripis Nili fluminis; hæc avis pullos suos interficit, postea super eos plangit, et iterum verberat se alis, et rostro, quod in tertia die sanguinem effundit, quo mox ut irrorantur, re-viviscunt pulli. Hoc a Domino nostro Jesu Christo non disconvenit, qui avis est solitudinis. Qui solus de virgine natus, solus sine delectatione conceptus, et sine dolore natus : qui pullos suos, id est, homines a se factos, justo judicio suo interfecit. Et super ens planxit, quia pro eis instrmari voluit. Unde, ut alibi diximus, Sapientia Dei etiam gallinæ comparater. Post legem autem, id est, in tempore gratice, D tenebras, ita ipsi frequentant et amant tenebras erquod quasi dies tertia est, quantum quod ante legeni et sub lege sanguine suo fuso in cruce ipsos vivificavit. Potest etiam illa occisio, id est, impiorum conversio hic accipi, de qua ipse dicit : Ego occidam, et vivere sacium, percutiam et sanabo. Nunquam enim occideretur Saulus impius persecutor, et vivificaretur Paulus optimus pradicator, nisi redemptus sanguine sun, tertia die, id est, post legem fuso. Sie et in cæteris sie occisis tam ante legem et sub lege, quam post legem. Et hoc est quod dicit : Factus sum similis pelicano solitudinis. Factus sum sicut nyctico-rax habitans in domicitio. Nycticorax avis est volans in tenebris. Cui Christus comparatur; quia in tenebras, id est in ignorantiam Judicorum venit. Si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent. Domicilium vero est destructum ædificium, ubi scilicet soli parietes sunt. Unde alia translatio habet, In parietinis. Destructum autem ædificium Judaicus

varicatores fuerunt, ideo hominem regem elegerunt. omnem vero legem contempserunt : et latronem dimitti sibi petierunt, Christum vero crucifixerunt.

Vigilari. Quasi dicat, dormivi et evigilavi, quia a morte resurrexi. Et factus sum sieut passer, id est, avolans, ens solitarius in tecto, id est, in cœlo, quia solus pontifex ille adhuc introivit in secretiora tabernaculi, ubi sedens ad dexteram Parris assidue interpellat pro nobis. Et quia (quasi dicat) in tantum me humiliavi, quod fictus sum similis pelicano, et sicut nycticorax, ideo inimici tota die, id est, assidue exprobrant mihi, etc. Potest hæc avium similitudo corpori attribui. Sed quædam supra dieta, scilicet, Ossa mea sicut cremium arnerunt, et a voce gemitus mei, oportet mutari. Ossa tamen Domino in corpore Christi robustiora, horum frixorium per similitudinem sunt infirmi, qui sæpe periclitantur labendo, et interdum persecutioni cedendo. Friguntur enim firmiores ab his infirmis, propter compassionem et dilectionem, quam in eos habebunt. Et unumquodque os tanto magis frigitur, quanto plus amat. Si enim amor desit, nullum os frigitur. Et ideo dicit, Ossa mea, id est firmiores de meis aruerunt per compassionem infirmorum sicut cremium. Sequens versus non mutatur.

A voce gemitus. Dixit percussus sum ut fenum. Et inde (quasi dicat) est hoc quod os meum adha sit carni meæ, id est, quod fortiores in corpore meo conjuncti sunt invalidis per compassionem. Et hoc a voce gemitus mei in ipsis infirmis, sciticet qui ge-munt unde non esset gemendum, vel non gemunt unde esset gemendum. Gemit enim aliquis qui perdidit pecuniam, sed non gemit qui amisit innocen-tiam. Et in hoc se gemendos faciunt, nec possunt firmiores hos tales deserere; quia, ut ait Apostolus, Debent firmiores infirmiorum infirmitatem portare, quia debent cos corrigere et instrucre. Et inde fit illud quod subdit dicens : Similis factus sum in meis pelicano solitudinis, etc. Tria genera avium ponit, et tria loca : et per hoc designat tria hominum genera. Quidam enim de his qui ossa sunt in corpore Christi, timentes Dominicam illam sententiam: Serve piger et nequam, quare non dedisti pecuniam meam ad mensam, et ego veniens cum usuris exeq ssem illam, volentes lucra Christi quærere, et thesaurum sibi commissum fideliter erogare, fiunt similes pelicano, avi illi deserta quærenti; quia vadunt ad desertum, id est, ad illos qui nondum fidem perceperunt, et ibi prædicando et docendo, sive proficiant sive non, tamen quod eorum est peragunt. Alti quoque de ossibus Christi, vel etiam eidem alio tempore sunt, sicut nyclicorax in domiciliis; quia veniunt ad illos, qui sunt domicilium, id est, destructum adificium, quod a fide apostataverunt. De quibus sic ait Apostolus : Hymenæus et Philetus qui circa veritatem aberrantes multorum fidem pervertunt. Et in hoc sunt nycticorax, qui sicut avis illa diligit roris illorum, non ut permaneant, sed ut de tenebris splendere lucem faciant. Sunt item aiii de ossibus Christi, qui veniunt ad illos, qui licet in fide stent. tamen sub tecto sunt, quia carnaliter vivunt. Et inter hos quasi dormientes vigilant, id est, imquietudini dati sunt. Juxta illud : Justus tradidit cor suum ad vigilandum diluculo. Et sunt sicut passer, id est cauti et queruli, quia condolent illis : passer dico soluarius in tecto, quia non sunt cum ille sub tecto, sed soli sunt in tecto: quia et si in carne ambulant, non secundum carneni vivunt, vel militant ad hoc, ut illos etiam qui in tecto secum sunt attrahant. Vel aliter, ut per hoc tria genera avium, que ponit, notes etiam tria hommum genera, et tria loca, sed alio modo. Et accedit continuatio ad primam lectionem, de capite; propter enim vocam gemitus delendam, alii et in corpore Christi sunt similes pelicano sotitudinis, quia eremiticam vitam

appetunt. Alii vero sunt sicut nyclicorax, quia fu- A giunt conspectum hominum communem, sicut avis illa lucem, vel ut sancti monachi faciunt, et non sunt in ædificio, sed in domicilio, id est, in destru-310 ædificio : quia destructus est eis mundus. Et hi dormiunt a cura sæculari, sunt autem alii qui vigilant, quia habent filios, uxorem, et multa possident, sicut Job et Abraham fecerunt, et tamen sunt sicut passer, id est, cauti. Et iden dico sunt sicut passer, quia sunt solitarii in tecto, id est, in humana conversatione, per hoc quia ita sunt omnia habentes tanquam non habeant : et quia utuntur mundo tanquam non utantur. Et hoc est quod dicit, Similis factus sum in quibusdam meorum pelicano solitudinis hoc vel illo modo. In quibusdam factus sum sicut nycticorax habitans in deserto. Et in quibusdam vigiluvi, et factus sum sicut passer, solitarius in tecto. Unde scilicet, quia talis ego et tales mei erant. Inimici mei exprobrabant mihi ipsi dicentes: Quare magister vester cum peccatoribus et publicanis manducat, et mulia talia. Et exprobrabant etiam meis, quia vere primis temporibus exprobratum fuit ab impiis sanctis prædicatoribus quod humanas leges et mores corrumperent, et quod homines promissione venia: latenter peccare facerent. Sed dient beatus Augustinus quia desperatione venue magis peccarent. Si enim tu aliquid sperares, non restare tibi nisi tormenta, velles hic implere omnia carnalia desideria; et bene te corrigit, qui indulgentiam promittit et dicit : Redite, prævaricatores, ad cor. Neque Deuin contemnas, quasi promissione veniæ peccatores securos faciat. Etenim ne desperatione veniæ pejus viveremus, promisit indulgentiæ portum. Item ne spe veniæ prjus viverentus, diem mortis fecit incertissimum, providentissime utrumque constituens, scilicet ut esset revertences quo reciperentur, et esset unde dillerentes terrerentur. Nunc ad litteram redeamus. Exprobrabant mihi inimici mei, et qui laudabant me et meos, jurabant adversum me. Ure enim laudabant, corde vero insidias parabant. Et hoc C ideo, quia manducabam cinerem, id est, quia recipiebam et incorporabam mihi steriles et desperatissimos, sient Paulum persecutorem pessimum, et Matthæum telonarium, tanquam panem, id est, sicut Petrum simplicem hominem et piscatorem. Et alios simpliciter viventes, quia erant quasi panis idonei, quos ego et mei mauducaremas, et nobis concorporaremus, et potum meum cum fletu miscebam, hoc est: Si quando fuit unhi vel meis aliqua temporalis jucunditas, illi admiscebam fletum, id est tristitiæ amaritudinem. Vel aliter, ut sit hypallage, quasi dicat, Manducabam panem et in me et in meis tanquam cinerem, et miscebam poculum meum cum fletu. magna tristitia mihi fuit quod necessarius mihi cibus et potus.

A facie iræ. Dico quia manducabam cinerem tanquam panem. Et hoc erat a facie iræ et indignationis ine, id est, ab ira que secuta est indignationem tuam, cujus facies, id est præsentia adhuc in nobis D Dominus Sion, scilicet de duobus illis populis tanest per pænas peccati. Iræ dico hujus quia tu elevans allisisti me. Ipsa enim elevatio fuit allisio, quia in quantum hominem præ cyteris animalibus exaltavit, in tantum prævaricantem graviore pæna mul-

Dies mei sicut umbra. Dico allisisti me, et ecce quomodo: scilicet, quia dies mei declinaverunt, id est, declinabiles et instabiles facti sunt, sieut umbra mstabilis est. Interserit beatus Augustmus et dieit : Certe dies tui non declinarent, si tu a vera via non declinasses. Quid enim mirum si dies tui similes facti sunt tibi. Vel aliter: Dies mei declinaverunt, facti per hoc sicut umbra: quia non sunt dies, sed umbra tautum verorum dierum. Et ideo dies declinaverunt, quia ego arui sicut senum, id est, de virore priori in hanc miseriam cecidi. Kevirescat ergo fenum sanguine Salvatoris sui ir-Tigunia.

Tu autem Domine. Ego quidem justo judicio tuo arui, cecidi, insenui: in autem Domine non cecidisti, nec insenuisti, quia permanes in æternum. Ergo tu æternus serva ine temporalem. Viges ad me liberandum, sicut viguisti ad me damnandum. Tu, inquam, permanes in aternum, et memoriale tuum, id est, facium tuum diguum memoria permanebit usque in generationem decedentem, et generationem succedentem. Quid autem illud memoriale? hoc scilicet, quia tu qui jacuisti in servis missis ad vineam, exsurgens in me hærede tuo resuscitando, me et per me faciendo alios exsurgere, misereberis Sion, misericors eris Judaici populi, vocando, justificando, et percata remittendo. Et vere misereberis, quia venil tempus miserendi ejus, tempus scilicet plenitudinis, de quo Apostolus: Cum venit plenitudo temporis, misit Deus Filium suum natum ex muliere, factum sub lege, ut eos qui sub lege erant, id est Sion redimeret. Venit dico tempus, quia vere venit tempus, sicut testatur quidam i ter ædificatores pracipuns dicens : Ecce tempus acceptabile, ecce nunc dies salu is, et cætera.

Quoniam placuerunt. Dico misereberis Sion, hoe scilicet modo, quoniam servis luis maxime tibi familiaribus, id est, Apostolis tuis placuerunt, id est placebunt lapides ejus Sion, id est Prophetæ, ad hoc ut portet eos, id est, exponant quæ illi prædixerunt de ædificatione veræ Sion. Et faciatis cos fundamentum, super quod Sion ædificetur, et sic miserebuntur terræ ejus, id est, illorum qui terra eratis in carnali Sion, recipiendo eos ut vivi lapides sint in novum ædificium. Terra autem erant ìlli in Iapidem offensionis, et petram scandali, scilicet in lapidem qui factus est in caput anguli, quem ipsi ædificantes reprobaverunt. Et ideo in terram, de qua prius facti sunt, ceciderant. Sed non potnit inefficax esse vox illa petitionis, Pater ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt. Et ideo, id est, tria millia et quinque millia, id est, omnes illi fuerunt qui pretium venditarum rerum suarum ante pedes apostolorum posuerunt. Et hoc fecit de hac terra, qui Adam primum fecit de terra. Vel aliter : floc, inquam, modo misereberis Sion, quia servis suis, id est apostolis placebunt lapides ejus Sion, id est, quicunque credentes de populo illo et facti vivi lapides in primitiva E clesia, et sic miserebuntur ejus terræ, id est, illius populi. Et subinde gentes timebunt nomen tuum, Domine, quia servi tui inde expulsi prædicabunt omnibus. Juxta illud. Vobis oportebat primum loqui verbum Dei , sed quoniam repulisiis illud , et indignos vos esse judicastis, ecce convertimur ad gentes. Et non solum minores, sed et omnes reges totius terre, vel omnes bene regentes terram suam de gentibus 4mebunt, id est reverebuntur gloriam tuam. Nomen et gloriam pro codem hic accipit, scilicet pro laude ejus.

Quia ædificabit. Ideo servi incipientes ab Jerusalem ad gemes se convertunt, quia taliter ædificabit quam de duobus parietibus e diverso venientibus sed diversa non sentientibus. Et in bac Sion videbitur, id est, recognoscetur et hic tandem in gloria sua, scilicet resurrectionis, ascensionis, consessionis: prius videbatur in ignominia sua.

Respezit in orationem kumilium. Dico quia edificabit Dominus Sion, qui in illa carnali Sion hoc modo, scilicet quia respexit, id est respiciet in eratienem humilium, id est credentium et de boc populo et de illo hoc orantium. Et nen sprevit, id est non spernet precem corum, id est, recipiet propter confir-

Scribantur hæc. Hæc scilicet quod Dominus prins miserebitur Sion, et deinde gentium. Et de his non per merita, sed per solam misericordism suam ædilicabit Sion. Hæc, inquam, scribantur, id est, tanquam scripta et firma annuntientur a prioribus m alteram generationem, id est, in spiritualem gene-

recognoscant se non meritis, sed sola gloria liberatos, et sic semper populus succedens qui creabitur, in operibus bonis laudabit Dominum.

Quia prospezit de excelso. Et merito laudabit Dominum, quia ipsi de infirmitate sua non sursum aspexerunt ad Dominum, sed Dominus prospexit, id est, a longe inspexit de excelso sancto suo, id est, per me sanctum sanctorum excelsum suum . ad hoc ut ad humiles descenderet, et humiles exaltarel. Dominus dico aspexit in terram de cælo, id est, per me cœlum suum, ut faceret terram et cœlum.

Ut audiret gemitus compeditorum. Ecce cur prospexerit Dominus : ideo scilicet ut audiret gemitus compeditorum; compeditos vocat apostolos et sanctos martyres, qui compedes illas habuerunt, de quibus dictum est: Injice pedem tuum in compedes ejus, id est, in disciplinam Domini, qui corripit omnem filium quem recipit, et timorem ejus et pracepta ejus. Hæ compedes hoc fecerunt, ut non timerent illos qui corpus occidunt, animam autem non possunt occidere, sed potius illum qui potest et animam et corpus perdere in gehennam. Et non sunt hæ compedes cuiquam evitandie, ne forte appetatur periculosa securitas et temporalis vitæ hujus dulcedo, quam sequitur perpetua amaritudo. Audit Dominus gemitus sanctorum martyrum in pressuris et in humilitate ad hoc ut in tauta gloria nostris temporibus esset Ecclesia, quantam hodie videmus, scilicet ut regna quæ prius cam persequebantur, modo Domino serviant. Et hoc est quod dicit: Ut audiret gemitus compeditorum, et sic solveret a metu mortis flios interemptorum, id est, imitatores sanctorum martyrum, qui interempti sunt; ita dico solveret, ut isti jam libere annuntient nomen Domini in Sion, id est, in Ecclesia. Tunc enim Ecclesia in pressura erat, quando impediti interficiebantur. Post mortem autem illorum facta est Ecclesia in tanta pace, ut quisque libere in ea nomen Domini auderet annuntiare. Et hoc modo a metu mortis solutio, inter- C emptorum filiis facta est. Fuit etiam in eis solutio, ipsa peccatorum remissio. Ideo enim si quando mori compulsi sunt, mortem non timuerunt, quia per peccatorum remissionem securi de eo quod sequitur mortem fuerunt. Sequitur:

Et laudem ejus in Jerusalem. Repetitio est propter confirmationem. Idem enim accipit Sion et Jerusalem, Ecclesiam, scilicet. Nomen quoque Domini, ct

laudem ejus accipit pro eadem.

In conveniendo. Dico ut annuntient. Et boc taliter. scilicet, in conveniendo, id est, in alloquendo populos et etiam reges prius persequentes, hortando cos in unum quiddam, id est, in sidem catholicam, ad hoc, ut jam non serviant mundo, sed Domino. Unde autem boc factum est, nisi quia, ut supra diximus, exauditi sunt in pressuris, et in humilitate gemitus compeditorum.

Respondit ei. Quærit beatus Augustinus ad quid cedat tantum piuralis numerus, populos, scilicet, et reges; sed dicit quia refertur ad ea quæ prædicia sunt, ad landem, vel ad Jerusalem. Et est dicere : In annuntiatione illa respondit ei, id est, Domino laus ejus, id est, Jerusalem, laus ens ejus, ei respondet, quando gratias ei agunt, quia ab co vocati sunt. Ipse vocat, nos respondemus. Si autem ita bene vivimus, ut ipse per nos laudetur, tunc laus ejus in nobis ei respondet. Et secundum hoc dicit quia laus ejus respondit ei. Jerusalem quoque respondit ei non illa quæ vocata non audivit, de qua dictum est : Ecce relinquetur robis domus vestra de serta, sed illa de qua dictum est : Lætare, sterilis, quæ non paris, quia multi filii desertæ, magis quam ejus quæ hubet virum. Hae namque vocata non contempsit. Ipse pluit, ipsa fructum fecit. Ubi autem ei respondit? Utique non in se, quia nullum habebat in se responsum, nisi responsum mortis, vel iniquitatis. Sed respondit ei in

rationem succedentem, et ab illa in alteram, ut A via virtutis suæ. Via virtutis est Christos, quia ante resurrectionem non agnoscebatur, sed potius crucifixus ex infirmitate latuit, ut in resurrectione fortis appareret. In hac via virtutis respondit ei, quia post resurrectionem Ecclesiam de toto orbe vocabit non infirmus in cruce, sed jam fortis in cœ!o. Et hæc præcipua virtus fidei nostra, ut credamus eum non tantum mortuum esse, sed etiam resuscitatum, et ut speremus nos quoque resuscitandos per illum. Unde dicit Apostolus : Si credideris in corde tuo, quia Chrislus est Dominus, et consessus sueris in ore tuo quia Deus resuscitavit illum, salvus eris. Quia corde creditur ad justitiam, ore autem fit confessio ad Deum vel ad salutem. Nunc ad litteram redeamus. Respondit ei Jerusalem in via virtuis suæ dicens ita : Domine, nuntia mihi paucitatem dierum meorum, id est, fac me attendere quanta pancitate dierum constringar, ne pauci dies mei retrahant me a diebus tuis multis; hoc est quod subdit dicens : Ne revoces me, id est, ne permittas me, Domine, revocari ab æternis diebus tuis in dimidio, per impersectionem dierum meorum. Omne enim quod dimidium est, imperfectum est; et ideo (quasi dicat) dico quia dies mei imperfecti, quia anni lui persecti et æterni sunt tantum in generatione generationum, id est, annos tuos participat non hac mea generatio, sed illa sola generatio quæ erit generatio generationum, id est, con tans ex omnibus generationibus. Sciendum quia anni Dei sunt æternitas. Æternitas autem est incommutabilis eius substantia, cui non accedit Fuit vel Erit, sed solum Est. Sicut ipse dixit ad Moysem: Ego sum qui sum, etc. Qui est, misit me ad vos. Tamen ne desperes, quasi dicat, humana infirmitas; Ego enim sum Deus Abraham, et Deus Isaac, et Deus Jacob. Audivisti quid sim apud me, audivisti etiam quod sim propter te, hoc maximum quiddam est. Tamen hac æternitas vocavit nos, et ex æternitate eripuit Verbum. Jam æternitas, jam Verbum, sed nondum tenipus, quia factum etiam est tempus. Omnia enim per ipsum facta sunt. Ecce Verbum ante tempus, quia fecit tempus; sed tamen natum est ex tempore, cum sit vila æterna. Et vocavit nos temporales, ut faceret æternos. Et bæc est illa generatio, quæ, ut supra dictum est, participat annis Dei. Vel aliter: Respondit ei Jerusalem in conveniendo populos in unum, id est, in unitate responditei. Qui enim non est in unitate, non respondet ei, sed sola unitas respondet uni, quia ipse est unus, et Ecclesia unitas. Fuerunt autem quidam qui hanc unitatem discerpere vellent dicentes: Ecclesiam non usque in finem sæculi duraturam, sed cito desituram. Quod prævidens per spiritum propheta futurum, introducit Ecclesiam sic dicentem : Domine, nuntia mihi paucitatem dierum meorum. Quasi dicat : Futuri sunt quidam perditissimi dicentes me cito perdendam, nec usque in finem sæculi duraturam; ergo, Domine, nuntia mihi in testimonium contra tales pancitatem dierum meorum, id est, notifica mihi quandiu sint duraturi temporales referatur respondit ei, quod est singulare, cum præ D dies mei, quia pauci sunt, quantum ad dies tuns mernos. Hoc autem testimonium nuntiavit ei Dominus. cum dixit: Ecce ego vobiscum sum usque ad consummationem sæculi. Sed quin sucrunt quidam, sicut Donatistæ, qui per ignorantiam affirmarent hoc de se dictum esse, dicentes catholicam Ecclesiam jam destructam esse, dicit beatus Augustinus, ut contra hos det testimonium : Et prædicabitur, inquit, hoc Evangelium in toto orbe in testimonium omnibus gentibus, et tunc finis, id est, portquam credent aliqui de omnibus gentibus tunc erit finis sæculi. Non erro blandiantur sibi contra me hære ici, quasi cito sim desitur**a, et non permansura u**sque in finem sa **c**uli. Et ut non possint sibi blandiri, ne revoces me, Domine, in dimidio, id est, in imperfectione horum dierum. Perfice dies meos exiguos, ut tandem des mihi dies tuos æternos. Et revera dabis, quia auni tui erunt in generatione generationum, sicul prius.

Initio tu, Domine. Quasi diceret : Quod generatio

generationum participabit annis tuis, hoc non a se crit, sed a te, quia tu, Domine, sundasti in side, operibus bonis, terram illam cultani, in initio, id est, per me, quem voluisti omnium creaturarum esse initium. Et non solum terram fundasti, sed etiam cultores, quia cali sunt opera manuum tuarum. Sciendum quod quamvis alibi dicatur: Ipse dixit et sacta sunt, non tainen intelligendum est quod aliud saciat verbo, aliud manu, quia sola potestate sacit omnia. Sed propter excellentiam sanctorum apostolorum et aliogera manuum ejus.

Ipsi peribunt. Quasi dicat : Quanquam valde dignum opus sint cœli, tamen non possunt tibi comparari, quia ipsi mutabiles facti sunt, tu es immutabilis. Nam ipsi peribunt quantum ad corpus, tu autem permanes immutabilis. Et vere peribunt, quia veterascent in hoc, quod sunt sicut restimentum, id est; in corpore, quod est vestimentum animie. Et tu mutabis eos, id est, innovabis eos sicut opertorium aliquod 1 mutatur, quod postquam exterius est attritum, invertitur ut novum videatur. Et tunc ipsi mutabuntur digna mutatione, quia seminatur corpus an male, surget sprituale; seminatur corruptibile, surget incorruplibile, etc. Tu autem ipse in substantia idem es etiam in voluntate, hoc est, per omnia manens immulabilis. Et ideo anni tui non deficient, quia nec accedent nec decedent. Et ne desperemus ad illos annos posse pertingere, subdit : Filii servorum tuorum, Domine, semper habitabunt in his annis; et mittit nos ad illud quod nullus corum qui de Ægypto educti sunt, terram promissionis intravit, nisi Chaleb et Josue, id est, nisi unitas, et unitas. Sed sicuti soli filii terram illam introierunt, et patres per illos, ita soli filii, id est, fide regenerati, ad æternitatem Dei pervenient; sed hoc per filios, id est, per bona opera præmissa. Et ideo non dixit simpliciter: Servi tui, sed filii servorum tuorum, id est, servi tui, entes fili per filios suos habitabunt in annis tuis. Et non C solum illi, sed et omne semen, id est, omnes sequentes corum, dirigentur in illud sæculum, id est, in illam æternitatem.

# IN PSALMUM CII. Ipsi David. ARGUNENTUM.

Felicitas reversionis prædicatur, et agi Deo gratias imperatur captivitate laxata. Aliter vox Ecclesiæ ad populum suum.

#### EXPLANATIO.

Post illas beati pauperis humillimas preces, et pænitentiæ gemitus explicatos, totus hic psalmus Domini laude redundat, et præcedentes lacrymas præconiorum gaudia sequuntur. Namque ipse David, ut semper, Christum, cui laus datur, insinuat. Per totum quidem psalmum propheta loquitur. In prima parte præcipit animæ suæ benedicere Dominum, et beneficiorum ejus recordari. Secunda dicit qualia Moysi præstiterit, et reliquis fidelibus suis, ut ipse intelligatur a sæculis semper suisse munificus. Tertia ad angelos verba convertit, virtutesque supernas ac reliquas rationates creaturas invitat, ut Domini jugiter laudibus occupentur.

#### COMMENTARIUS.

Benedic, anima mea, Domino. Ipsi David. Hortatur propheta in hoc psalmo, ut in omnibus operibus bei misericordiam erga nos attendentes, non simus ingrati beneficii cjus, sed semper condignas ei gratias reddamus. Et est quasi dicat: In omni munere Dei, in omni correctione, in omni consolatione et in gratia ejus, qua dignatus est donare indulgentiam, et non reddidit quod debuit, Benedic, anima mea Domino. Excitet quoque quisque nostrum, et exhortetur apimam suam, et dicat: Benedic, anima mea, Domino. Anima audiat et consideret omnia quibus

generationum participabit annis tuis, hoc non a se A excitatur, et videat si quem debeat benedicere nisi

Et omnia quæ intra me sunt nomini sancto ejus. Animam accipit animalitatem, id est, sensualitatem, quæ autem intra se sunt ratio et intellectus. Et est quasi dicat: Alternetur pro tempore sonus vocum exteriorum, perpetua autem sit vox interiorum. Semper interiora tua benedicant Dominum: agis aliquod negotium : juste agas et benedicis Dominum. Dormis : si non excitat te cogitatio furti aut alicujus flagitii, henedicis Dominum. Innocentia enim etiam in dormiente est vox laudis animæ tuæ. Comedis, bibis, fac boc ad refectionen, non ad ebrietatem, et benedicis Dominum et sic semper henedicis Dominum. Ut autem breviter dicatur, interiora nostra, id est.oratio et mens semper laudant Dominum, si semper in discernendo hoc attendimus, ut quæ bona sunt tantum faciamus; et si ad hoc sublimia intelligimus, ut ad

illa inardescamus, et hæc terrena contemnamus.

Benedic. Repetitio est ex affectu orantis, tanquam diceret: Benedic indesinenter, anima mea, Domino. Et ut semper benedicas, noli oblivisci omnes retributiones ejus. Si enim oblivisceris, non benedicis. Non autem possumus ante oculos habere onmes retributiones ejus, nisi et peccata nostra ante oculos habeamus. Sed sit ante oculos tuos præteriti peccati non delectatio, sed damnatio, quia si a te damnatio, ab eo erit salvatio. Tribuit tibi, quoniam in abundantia virtutum te posuit in Adam, et ad imaginem et similitudinem suam te fecit. Tu autem pro gratiis agendis, pro subjectione, pro obsequio, pro religioso cultu retribuisti ei superbiam, inobedientiam et omnem nequitiam. Ipse cum malis omnia mala posset tibi reddere, et juste retribuit tibi bona pro malis. Vocavit te, justificavit te, peccata donavit, æterna præmia promisit. Noli ergo oblivisci retributiones ejus, confitere, et ipse ignoscit, et noli oblivisci, quia tali sacri-ticio placaturDeus. Vultenim a te laudari, ut tu proficias, non ut ipse sublimetur.

Qui propitiatur. Noli, inquam, oblivisci ejus, qui tot bona tibi confert, scilicet, qui propiliatur omn bus iniquitatibus tuis, tam actualibus quam originalibus, etc. Quasi dicat : Ecce retributiones Dei. Quid enim debebatur tibi peccatori, nisi supplicium, et tibi blasphemo, nisi gehema? Noti ergo oblivisci retributiones ejus, sed imitare, ne experiaris retributiones, non dico malas, quia si justas, non malas, tibi tamen patienti hæc mala. Sequitur : Qui sanat, id est, sanabit tandem omnes infirmitates tuas. Necesse est post remissionem peccatorum ut anima perturbationibus quatiatur, et in periculis tentationum versetur, et sæpe capiatur, quia nondum absorpta est mors in victoria sua, nec hoc corruptibile induit incorruptionem; hos lauguores, has infirmitates omnes sanabit Dominus in te, qui fecit te talem, ut nunquam ægrotares, si præcepta ejus servares. Non audisti tunc ad salutem retinendam, vel nunc audi salutem recuperandum, dico, quia nunc quotidianis cuique fatigato succurritur, inde mox alia fatigatio indicatur.

Qui redimit. Hoc modo sanabit infirmitates tuas, quia redimit vitam tuam, id est, animam tuam de interitu, id est, de necessitate corruptionis, quia corpus quod corrumpitur aggravat animam. Jam enim ostendit in exemplo quod promisit in pramio, quia sicut mortuus est propter delicta nostra, ita etiam resurrexit propter justificationem nostram. Sequitur:

Qui coronat te. Nullus hoc audiens sibi applaudat, nemo quod coronetur sibi attribuat, quia non coronebitur, nisi qui legitime certaverit; et qui adjuvat te certantem, coronabit in te non tua merita, sed sua dona. Et ideo subdit: In misericordia et in miserationibus. Misericordiam accipe in pia affectione, miserationem vero in exhibitione.

Qui replet in nobis. Dixit coronabit te, at hoe modo

coronabit te, quia replet desiderium tuum in bonis, A perducendo te ad illud bonum, quod est summum omnium bonorum, non in his bonis ubi, quocunque te vertas, vilescit habitum quod accendit desideratum. Quando enim non habeo, cupio; postquam vero habeo, contemno, et per illa bona renovabitur juventus tua, ut juventus aquilæ. Præ senectute supercrescit aquilæ superius rostrum inferiori in tantum, ut nec es aperire, nec se reficere possit, et sie penuria cibi deficit. In tali angustia acutum lapidem quærit, et tandiu rostri incrementum contundit, donec se resicere possit, et tunc recipit et nitorem pennarum et vigorem virium. Sic anima nostra non erat idonea nt pane illo quo vescuntur angeli refice. retur, quia os nostrum veritate clausum tenebatur. sed data est nobis petra, id est, Christus, ad quam velustate attrita, os nostrum, novitate apertum, idoneum factum est ad vescendum pane illo angelorum, qui de se dixit: Ego sum panis vivus, qui de cœlo descendi; hic panis ab anima cujusque renovati, R bie eiam comeditur; tunc vero plenarie illo reficiemur, quando in Evangelicum habitum commutabimur, et ipse erit omnia in omnibus et quasi diceretur: Interim autem in hac peregrinatione quid? Utique non derelinquimur, quia Dominus faciens est misericordias, verumtamen non nisi facientibus misericordias. Beati enim misericordes, quoniam misericordiam consequentur. Quem autem modum miser.cordiæ exigit? Hunc, scilicet: Dilige inimicum luum, et: Omni petenti te tribue. Videtur autein repugnare quod dicitur, scilicet : Iniquum non suspicias; et illud : Tundiu desudet eleemosyna in manu tna, donec justum invenies, cui des eam. Sed vult Dominus ut misericordium facias etiam iniquo, non tanquam iniquo. Occurrit tibi homo iniquus, iniquus homo e t'opus Dei, iniquum vero opus est hominis. Da operi Dei, ita ut non attendas opus hominis, id est, ut quod iniquus est non placeat tibi, quia si recipis mignum in nomine iniqui, mercemine justi, mercedem justi accip et. Sed aliquis perverse et nimis large misericordiam accipiens dicit: Nunquid non corrigam filium luxuriosum, nec servum sceleratum? Is sciat quia regula Domini non reprehendit bæc si fiant, imo respondet si non fiant. Debes enim corrigere omnes ad correctionem tuam pertinentes, si aniem qui ad te non attinent tibi inferunt injuriam, patienter sustineas eam, quia sicut misericors erit, si tu misertus sueris, ita etiani misericors erit, ut non remaneat inultum quidquid pro justitia pateris. Et ideo subdit : Quia erit saciens judicium omnibus pro justitia patient bus injuriana. Prapostera duos sequentes versus, et dic : Vere Dominus est faciens misericordias, quia est miserator et misericors. Misericors quidem affectione, miserator exhibitione, quia undique nos vocat ad conversionem, undique ad pœmtentiam. Sicut ait Apostolus : An ignoras divitias gratiæ Dei? An nescis quia creaturæ beneficiis, vocat nos spiritualibus donis, et ideo est miserator et misericors : sed ita intelligatur misericors, ut et videatur jusius. Sicut enim nunc est misericors, ita tandem erit verax : et ideo timendum est, ne tandem experiamur justum, quem nunc contemnimus benignum. Sequitur:

Longanimis est, ut multum misericors. Longanimis est, qui non statim punit peccata nostra, sed longanimitate quærit bona opera. Si enim puniret peccatorem, quem haberet laudatorem? Nec tamen vult in corvina voce dilationem, sed in columbino gemutu confessionem. Multum autem misericors est, quia remunerat in nobis non nostra merita, sed sua dona. Resume totum versum, et dic: Dominus miserator et misericors, longanimis et multum misericors, ipse fecit motas vias suas prædictas, scilicet misericordiam et judicium, per quas ipse ad nos venit, et nos ad eum.

Moysi. Per Moysen intelligendi sant omnes perfecti. sed ideo eum potius ponit, quia per eum legem dedir. lu qua lege data magnum mysterium est. Ad hoc enim lex data est, ut crescente peccato superbi humiliarentur, humiliati confiterentur, confessi sanarentur ; bas occultus vias suas notas fecit Moysi, per quem lex data est, qua superabundavit delictum, ut superabundaret et gratia. Nec hoc crudeliter adeo factum est, sed salubriter. Multi enim ægrotant, et non sentium, nec medicum quærunt; augetur morbus, crescit molestia, quæritur medicus, et sanatur ægrotus. Ecce quomodo pertinet ad legem misericordia. Judicium quoque per contrarium, scilicet quantum ad non attendentes hoc pertinere intelligas. Et non solum Moysi et aliis fecit vias suas notas, sed et filiis Israel, id est quibusque minoribus non videntibus Deum fide, tandem visuris specie. Fecit notas voluntates suas, hæc autem est voluntas sua, ut nos attendamus multiplicem nostram miseriam, et quæramus medicinam : et sic in perpetuum non irascetur, hoc infert ad consolationem nostram. Non enim satagere debemus ut futuram iram evadamus, sed ut præsentem deponamus. De qua Apostolus ait : Fuimus enim aliquando et nos natura filii iræ, et ideo consolando nos dicit. Quia non irascetur in perpetuum. Jam enim spe iram in qua adhuc sumus, id est, pœnas peccati evasimus, tandem pœnitus evademus : et sicut non in perpetuum irascetur, ita nec in ælernum comminabitur: hæc enim præsens ira, comminatio est æternæ.

Non secundum peccala nostra. Quasi dicat: Dico quia non in perpetuum irascetur, neque comminabitur; et hujus salvationis jam arrham habemus, quia cum nobis peccaloribus nihil nisi supplicium deberetur. non fecit nobis secundum peccata nostra, neque retribuit nobis secundum iniquitates nostras. Pro eodem accipit iniquitates et peccata. Vel potes referre peccata ad originalia, iniquitates ad actualia.

Quoniam secundum. Vere secundum peccata non dem iniqui recipies, sicut qui recipit justum in no- C fecit nobis, quia misericorditer nobiscum egit; nam corroboravit, id est, confirmavit misericordiam suam super timentes se, secundum altitudinem cœli a terra. Cœlum, id est, firmamentum undique æqualiter altum est a terra, et undique protegit terrain. Et omnis gratia, id est, temperies terræ a cœlo est. Et est dicere : Ita confirmavit Dominus misericor. diam suam super timentes se, ut sicut colum a protectione terræ se non potest disjungere, ita nec misericordia ejus a protectione timent um eum, non disjungit se. Vel aliter: Confirmavit misericordiam suam secundum altitudinent cæli a terra, id est, in tantum in quantum illi qui de terra cœlum facti sunt distant nunc ab alia terra, vel a se ipsis qui prius erant terra. Et ostendit idem per aliam similitudinem dicens: Quia fecit iniquitates nostras longe a nobis in tantum, quantum ortus est occidens; hac contrarinaturalia distant inter se. Vel aliter : Orta est gratia, occident peccata : et ideo per ortum intelligitur patientia Dei ad pænitentiam te adducit? Vocat nos D grana, per occidentem vero pæna peccatorum, quæ adempta est per adempta peccata. Et est dicere : Quantum distat ortus ab occidente, id est, gratia a poena, tam longe fecit iniquitates nostras. Et qualiter hoc fecit, ostendit dicens : Dominus misertus est timentibus se taliter quomodo miseretur pater aliquis filiorum. Sub Patre ergo verberante ploremus, sub emendatione ejus gemamus : quia flagellum eius medicina est, non puena, et castigatio non damnatio. Et ideo misertus est, quoniam ipse cognovit figmentum nostrum. Seit enim quid fecit, et quomodo lapsum sit, et quomodo reficiendum sit.

Recordatus est. Ideo quoque misertus est nostri, quia recordatus est quoniam pulvis sumus. Et vere pulvis, quoniam homo, id est, ab humo sumus. Attendat ergo miser homo quid sit homo, ut non superbiat homo. Nam quid superbit homo? Frustra utique, quia dies ejus sicut senum, modo scilicet sorentes, et statim arescentes, et efforebit homo sic,

tanquam flus agri. Nullus enim flos agri perennat; A sic omnis dignitas hominis tam in se, quam in exterio-

ribus ante durat, sed cito dilabitur.

Quoniam spiritus. Vere homo non permanet, quoniam illud quod stabilius videtur in eo, mutabile est, nam spiritus, qui est in illo, non permanebit, sed pertransibit. Separatur a corpore in morte, et etiam dum in eo est *non subsistet*, quia inconstans est. Sapit enim, desipit, gaudet, tristatur, et cætera; et sive pertranscat sive labatur, non cognoscet amplius per se locum suum; quia neque post mortem ad corpus resuscitandum per se redit, neque post lapsum per se resipiscit, quia de via iniquitatis dictum est : Omnis qui ambulat in ea, non revertetur.

Misericordia autem. Per se quidem non cognoscet, per misericordiam Dei recognoscet. Ecce largissima Dei misericordia quidem, verbum illud quod in æternum manet transitorio seno nostro secit fratrem, scilicet unicum filium de corde Patris genitum, nobis adoptivis fecit germanum, ut participando fenum mostrum, faceret nos participare aurum suum. Factus est enim particeps no træ mortalitatis, ut nos faceret participes suæ divi..itatis : hanc misericordiam, id est, hanc piam affectionem Dei Patris erga nos hic accipit et dicit : Miscricordia Domini ab æterno est quia elegit nos in ipsa ante mundi constitutionem : et duratura est in aternum, quia faciet nos participare aurum suum, erit dico non super quoslibet, sed tautum super timentes eum. Gaudeant ergo timentes eum, quia super eos m sericordia Domini erit in æternum : qui antem non timent eum, potius quam gaudeant tristentur, quia fenum erunt, et cum feno erunt in tormenta : quia caro corum resuscitabitur

ad poenam, non ad gloriam.

Et justilia illius. Filii nostri, sunt bona opera nostra : filii autem horum filiorum, est retributio bonorum operum. Et est dicere: Misericordia quidem Domini ab æterno et usque in æternum, et per lianc miser cordiam justitia illius, id est justum judicium Domini erit in filios filiorum, id est in remuneratio- c figuris tectas enumerat. Tertio profitetur in illo æterno nem bonorum operum. Et hoc non quibuscunque, sed his qui servant sibi bene agendo testamentum ejus, id est hæreditatem ab ipso promissam. Et qui sint illi, exponit dicens : Et memores sunt mandatorum ejus, quæ via sunt ad testamentum, non tantum ad sciendum, sed ad faciendum, in remuneratione bonorum operum. Nam Dominus qui descendit de cailo, qui mortuus est et resurrexit, qui hominem assumptum sursum elevatum, qui irrisus ante judicem stetit : paravit jam sibi sedem suam, id est, sedem judiciariam in cœlo, id est, in sanctis viris, quos inhabitat, et per quos alsos dividit. Faciant ergo (quasi dicat) homines in terra quod volunt, quia nulla erit irremunerata justitia, nec impunita nequitia. Nam Dominus in coelo paravit sedem suam judiciariam. Et vere (quasi dicat) potens est adhuc Dominus, quia regnum ipsius, id est, illi in quibus ipse regnat, dominabuntur omnibus bonis et malis : latione sua statuendo ad dexteram, illos vero ad sinistram, et in his qui ad dexteram non erit irremunerata justitia, nec in his qui ad sinistram impunita nequitia.

Benedicite. Angelos hic accipit præd catores sanctos. Et est dicere : Quando quidem nulla crit irremunerata justitia, ergo omnes angeli ejus benedicite Domino, id est, sublimate et in vobis et in aliis Dominum : vos dico qui merito debetis, quia per eum ndeo sublimes estis, quod estis potentes in virtute, id est, in miraculis, et estis in [non] solum annuntiantes verbo, sed cliam facientes in opere verbum illius ad audiendam vocem sermonum ejus, id est, ad hoc ut a vobis audiantur sermones ejus in voce, id est, manifeste. Vere enim aperte Dei sermones annuntiant, qui quod clamant voce, monstrant in opere. E contra attem in tenebris annuntiant, qui ore laudant,

lactis negant.

Benedici'e Domino omnes virtutes ejus. Virtutes sunt talentum sibi creditum, bene dispensantes quæ sunt ejus, id est, Domini, quia ut ipse ait : Sine me nihil potestis facere, et determinat quas virtutes accipiat. Quasi dicat : Vos minores voco virtutes, qui estis ministri ejus. Et in hoc ministri, qui facitis voluntatem ejus, scilicet erogantes prout ipse vult, cibaria servis suis. Vos etiam omnia opera ejus benedicite Domino hic, quoscunque inferiores colligit : et propterea dicit opera ejus, quia quod nos eum benedicimus, hoc ipse in nobis operatur. Ipsius enim creatura sumus in operibus bonis, vel potest large accipi pro omni creatura. Quasi dicat. Onuia opera ben dicite, id est, præbete vos materiam benedicendi Dominum. Omnia enim ab ipso facta benedicent eum, non quod sensum benedicendi habeant. sed quia sunt materia beuedicendi eum. Et hoc non tantum in uno loco, sed in omni loco dominationis ejus. Omnis locus dominationis sunt et boni et mali. Ét ipse benedicetur non tantum in remuneratione justorum, sed etiam in justa damnatione malorum. Quidquid autem de aliis sit, tu anima mea pro ommbus beneficiis ejus, condiguas ei gratias reddendo benedic semper Domino.

### IN PSALMUM CIII. Ipsi David.

#### ARGUMENTUM.

Præsens psalmus et centesimus quadragesimus octavus consideratione creaturarum Dei in ejus canuntur laudem. Aliter vox Eccl siæ laudantis Deum.

EXPLANATIO.

David personam loquentis indica', et cætera omn'a Domino Christo canuntur, qui creator, gubernator et redemptor est mundi. Propheta volens ostendere conditionem rerum divina significare mysteria, primo modo per sabricam cali el terræ, Christi el Ecclesiæ sacramenta decantat. Secundo operas Domini diversis ctiam in hac vitæ snæ brevitate cantuverat.

#### COMMENTARIUS.

Benedic anima mea Domino. Psalmus ipsi David. Audituri sumus in hoc psalmo magna, læia et pulchra, desiderabilia, et plena lætitiæ gandiorumque munera ejus, quæ jam ille qui conceperat istum psalmum, videbat animo, et ipsius visionis exsulu-tione eructabat. Quasi dicat. Pro tantis beneficus et tam magnis et multis muneribus gratiarum ejus be-nedic anıma mea Nomi 10 juste. Quasi dicat. Hortor animam meam ut te benedicat, quia tu, Domine Deus meus, magnificatus es vehementer. Semper in se Dominus magnus est et magn.ticus etiam occultus, sed tantum mihi magnificatus : quia quanto magis opera ejus a nobis intelliguntur, tanto integis nobis maguilicatur. Et videte magnifica ope: a illa, quibus s lus laudandus est auctor omnium magnificorum, hoc sciliquia judicabunt sancti nationes hos quidem compa- D let, Induisti confessionem et decorem. Si quis vult vestimentum esse Dei, displiceat et furditas sua, et confiteatur eam, et sic factus erit decorum indumentum ejus. Prior enim est consessio, deinde decor. Consessio est peccatorum, decor vero recte factorum; et hoc est quod dicit: Induisti confessionem et decorem, id est, indumentum tibi fecisti, confire les fæditatem suam, et fact s decoros. Unde per Isaiam dicitur: Vivit Dominus, quia his omnibus velut vestimento vestieris. Tu dico amictus lumine, id est luminosis sicul vestimento. Lumen vocat illos de quibus Apo-stolus dicit : Fuistis aliquando tenebræ, nunc antem lux in Domino. Et per amicius quod ad caput ponitur, notat majores esse istos prioribus. Eorum enim qui vestimentum Christi sunt, alii in ora vestimenti, alii circa caput sunt propter excellentiam; alii ut timbriæ dependentes, alii hac vel illa parte secundum diversas dignitates sunt.

Extendens cælum sicut pellem. Si ad litteram noc

ribi legere placet, attende quia tale est ac si dicat : A ctis habebantur, et adhuc habentur. Et hoc est quod Nec mirum si tu, Domine, de fœditate decorem, et de tenebris splendescere fecisti lucem : quia quod nobis est incredibile, tibi est facile. Nam tu extendis cœlum. id est firmamentum (quod tanta res est) ita facile, sicut aliquis extendit pellem. Et hoc dictum est ad removendam stultorum opinionem, qui putabant lab rem esse in operibus divinis, qu madmodum in humanis. In dico extendis coelum, qui t gis aquis superiora ejus cœli. Sant enim aquie super cœlum, id est, firmamentum, quia dicitur Deus posuisse firmamentum in medio aquarum, et ipsis aquis compaginatum, tu, inquam, illud facis qui tantæ potentia es, scilicet qui ponis nubem ascensum tuum. Suscepit enim nubes eum ab oculis eorum.

Qui ambulas super pennas ventorum. Venti dicuntur habere pennas propter velocitatem. Sed ipse ambulat super pennas illas, qui simul fecit omnia : quia sermo ejus superat omnem velocitatem ventorum, qui simul penetrat omnia. Et qui facis spiritus B cœlestes corpora accipere, et esse angelos, id est, nuntios tuos. Et non solum minores, sed etiam ignem urentem, id est, seraphim illos superiores fac s ministros tuos. Seraphim enim ardentes vel incedenies interpretantur. Et qui fundasti terrum super stabilitatem, id est, qui fecisti stabilitatem terram. Quæ autem sit stabinitas cui innitatur, nos nescimus. Et quia fundasti terram, ideo non inclinabitur in sæculum sæculi, id est, in æternum manebit : licet enim dicatur, Cælum et terra transibunt : tamen non terra transibit ut non sit, sed in quantum nostræ servit infirmitati.

Abyssus. Dico terra non inclinabitur, sed tamen videtur inclinari, quia undique concutitur. Nam abyssus, id est, profunditas aquarum, est amictus ejus, id est, undique circumdat eam sicut vestimentum. Quia Oceanus dividit eam in quatuor partes : duas inferius, duas superius, ut in Macrobio legitur.

Su, er montes stabunt aquæ. Hic litteralis sensus descrit. Non enim suturum pro præterito potest accidente descritations descritations described accidente described a tamen positum est, quia solet propheticis spiritus ubi vult nos insistere, litteram, non allegoriam, tale quid a ponere, per quod moneat nos ad mysterium recurrere. Quapropter quæ ad litteram hactenus dixerimus, ad mysterium convertamus et dicamus: Quomodo factum est hoc ut fædi decori fierent, et de tenebris lux splendesceret? per hoc scilice, quia tu Domine extendis culum sicut pellem, Coelum vocat immortale verbum et alia etiam cœlestia secreta : per pellem vero mortalitas designatur, quia pellis proprie non dicitur, nisi postquam ab animali abstrahatur. Et Dominus eligit quosdam mortales, et adhibita mortali lingua, mortali sono, et cæteris mortalibos instrumentis, per illas fecit nobis cœlum, id est, aperuit nobis immortale verbum suom. Et quantum auctoritas et fama illorum extendiour, m tantum cœlestia secreta ab eis exposita diffantun ur. Tu dico qui tegis, id est, munis superiora ejus cœli, aquis, id est, spiritualibus donis. Superiora in illo mortali verbo sunt dicta de ejus divinitate; ut, In principio erat verbum, etc., quantum ad dicia de ejus humanitate. Et illa superiora monta sunt ab ignorantia et incertitudine per spiritualia dona, quia nisi illi pleni spiritualibus doms essent, vel non se vel nos in illis ita certificare possent. Quod autem aquæ pro spirituali gratia accipiantor, Dominus in Evangelio anestatur dicens : Qui credit in me, flumina de ventre ejus fluent aque vive. Vel aliter : Coelum sunt sacra Scripturae, quia celant, id est continent in se secreta mysteria. Et sicut pellis mortuo pellito extenditur, in quamdam durabilitatem sui, ita mortuis, scriptoribus Scripturæ sanctæ in auctoritatem durabilem sunt extentæ. Dum enim Paulus superfuit, Epistolæ ejus a paucis curabantur; tunc autem cum ipse non superfuit, per totum orbem pro sacrosan-

dicit : Extendens cœlum sicut pellem. Ta, dico, qui tegis, id est, obscuras superiora præcepta ejus coli, id est, Scripturarum, sicut : Ilonora patrem et matrem, quod præceptum dignius quam quod jubet ut manum pauperi porrigas, et multa similia, illa, inquam, teg's, id est, obumbras aquis, id est, duobus excellentissimis mandatis, scilicet, dilectione Dei et proximi. Sicut enim aurum argento appositum obscurat ipsum argentum, ita hæc excellentissima duo mandata, quibuscunque aliis superioribus comparata, quasi vilescere faciunt illa. Attende etiam quia dictum est : Charitas Dei dissus in cordibus nostris. Et dissusio bene ad aquam pertinet. Quare dilectio Dei et proximi recte per aquas designantur, quia nihil est quod cor hominis magis molliat, aut a peccatis molliat. Vel aliter : Cœlum sunt sancti l'atres, qui exemplo suo et per dicta et per facta sua sunt nobis obumbraculum contra incentiva vittorum, et intemperiem vitiorum, sicut pelles, dum tabernacula prius inde flerent, erant protectio contra aeris intemperiem et hoc est quod dicit : Extendens cælum sicut pellem, qui tegis, id est, munis, superiora ejus cueli aquis gratiæ spiritualis. Superiora illorum sanctorum Patrum vocat ea quæ ipsi majori vi rationis instituerunt, ut ea de quibus Apostolus ait : Sive mente excedimus, Deo. Ilæc superiora munivit in illis per spiritualia dona duplicater, scilicet, et contra errorem ne errarent, et contra elationem, ne tamen superb rent.

Qui ponis nubem. Diversæ positiones sunt et istud et similia quæ sequentur. Et est dicere : Tu ponis nubem ascensum tuum. id e-t, pradicatores sancios, qui nubes dicuntur, et compluant verbis, intonant minis, corruscant miraculis, facis nobis gradus esse ad te, id est, ad cernitionem tuam. Habet alia transla io Ejus, et refertur ad cœlum, ut ita dicatur : Tu ponis nubem ejus ascensum cœli, id est, facis prædicatores gradum nobis ad coelum, id est, ad Scriptu-

Qui ambulas super pennas ventorum. Anima dicitur ventus. Quia sicut res illa incorporea, quæcunque dicitur, movet res corporeas, ita anuna cum sit incorporea, movet tamen corpora. Pennæ autem animæ sunt virtutes. Et quamvis anima prædita sit virtutibus et etiam illis duabus egregiis pennis, id est, dilectione Dei et proximi, tamen Dominus ambulat super has omnes pennas, quia multo major ejus dilectio in nos est, quam nostra in eum, quia ipse prior dilexit nos; et quod nos diligimus, ab eo processit.

Qui facis angelos. Angelos vocat prædicatores, quos Dominus facit de carnalibus spirituales, scilicet, ut si spiritus in carne teneatur, non tamen carni serviat. De qualitus dixit Apostolus : Spiriluulis omnia judicat, ipse autem a nemine judicutur. Et facis ministros tuos, id est, minores predicatores Et hoc est quod dicit: Extendens cœ um sicut pellem. D tuos ignem urentem, id est, spiritu ferventes, Domino servientes. Qui emm prædicat, tanto facilius alios incendit, si 1980 prior ardeat.

Qui fundasti. Terram vocat Ecclesiam propter culturam. Et est dicere: Tu fundasti terram super siabilitatem suam , id est , super illum qui est fundamentum, de quo dicit Apostolus : Fundamentum aliud nemo potest ponere præter id quod positum est, id est, Christus. Et ideo non inclinabitur, id est, non movebitur in sæculum sæculi. Sed tamen (quasi uicat) multi volunt eam movere, quia abyssus est unuclus ejus sicut vestimentum. Abyssus est profunditas aquarum marmarum. Per banc designatur amaritudo persecutionum, que quodam tempore tautum in Ecclesia crevit, quod etiam montes, id est, virtutibus eminentes oppressit, quosdam vero interfecit. quosdam fugavit, quosdam latere coegit. Quod prævidens propheta per Spiritum dixit quod abyssus in tantum prævalebit terræ, id est, Ecclesiæ, quod

Nulla utique, quia sugient aque, id est, cessabunt persecutiones ab increpatione tua, id est, per increpationem, quam tu facies per tuos. Et vere fugient, quia sormidabunt a voce tonitrui tui, id est, propter manifestam comminationem tuorum dicentium : Væ mundo a scandalis. Rursus: Nisi panitentiam egeritis, peribitis, et similia. Et cessante persecutione, quibus oppressi erant, montes ascendent, id est. tunc apparebit sanctorum apostolorum et aliorum prælatorum eminentia. Et campi humiles subditi descendent. Quantum enim illi plus ascendunt in prælatione, tanto magis isti proficient in a bjectione. Sed tamen neque illi ascendunt, neque isti descendunt, nisi in locum quem tu fundasti, id est, firmiter disposujsti. Unusquisque enim propriam domum habet a Spiritu sancto.

Terminum posuisti. Ideo dico te locum eis posuisse, quia tu posnisti terminum, id est, certam metam omnon transgredientur. Et ideo aquæ postquam jam jubente te sugierunt, nunquam amplius convertentur operire terram. Quasi dicat : Mare, quod movebitur, et fluctus tundent littus, quia non omnino persecutio exstirpabitur, sed tamen nunquam amplius aquæ revertentur in statum illum, ut operiant terram, opprimant Ecclesiam, ut prius. Quia et si tempore Antichristi gravis persecutio futura sit, levior tamen

erit, quia ubique non erit.

Qui emittis. Posuisti, inquam, eis terminum, tu, dico, qui emittis fontes in convallibus. Convalles sunt depressa et stricta loca inter montes, per quæ designantur humiles, de quibus per prophetam dictum e.t : Super quem requiescet spiritus meus, nisi super quietum et humilem, et timentem verba mea? Quanto enim humiliores, tanto in spirituali gratia fertiliores. El ideo dicit : Qui emittis sontes, id est, qui præparas inexhaustam et reficientem doctrinam in convalibus; pertransibunt inter medium montium, id est, non dissentient a communi ductrina montium, id est, apostolorum. Hæc enim concordia vere observanda est in Ecclesia. Unde et apostolus Paulus, qui neque didicit ab homine neque per hominem, tamen, ne dis-sentire videretur ab aliis, contulit quod acceperat cum eis, et sic omnem suspicionem pravam de se repulit. Vel aliter: Aquæ de convallibus procedentes pertransibunt inter medium montium, id est, per vallem transfluent, quia ad solos homines pervenient; montes vero, id est, superbos non attingent. Et nota quod ideo ponit pertransibunt, quia, ut Apostolus ait : Sive prophetiæ, sive scientia, evacuabuntur, quoniam cum venerit quod persectum est, evacuabitur quod ex parte est.

Potabunt. Quasi dicat : De aquis convallium potabunt omnes bestiæ agri, id est, aliqui de omnibus hestiis agri. Bestias agri vocat Judæos; bestias, ideo, quia et si Deum verum colerent, tamen propter sola carnalia hoc faciebant. Per agrum autem designatur cultura legis et prophetarum eis impensa. Et non D solum bestiæ agri, sed etiam *onagr*i, id est, gentiles, qui erant quasi silvestres asint, id est, stolidi et indomiti, exspectabunt potari ab aquis illis. Et hoc in siti sua, id est, in siti a Deo sibi data. Alii enim plus, alii minus, quia hæ contemperatæ sunt, quod de his potantur magni et parvi, docti et indocti, senes et et pueri, quisque pro sua capacitate. Hic enim elephas natat, agnus ambulat; hic ouager reficitur, et

lepus non terretur.

Super ea. Dictum est: Queniam montes ascendunt, et descendant campi, et fontes orientur in convali-bus. Et super ea, scilicet, montes, campos et convalles, volucres cœli, id est, spirituales viri, quorum conversatio in coelis est, erunt, quia innitentur au ctoritati corum. Et habitabunt, id est, corde eis adhærebunt, scilicet, ut nihil seorsum sentiant, quod perfectum ustendit, dicens: Quia dabit vocem de medio petrarum, id est, de communi doctrina montium.

etiam aquæ stabunt super montes. Sed quæ cura? A Vel aliter : Volucres cæli, qui prius erant instabiles. habitabunt super en, id est, fundati in side montium et convallium stabiles erunt; et dabunt vocem de medio petrarum, ut prius.

Rigans montes. Dictum est: Tu emittis fontes in convullibus; tu, dico, etiam rigans mantes de superioribus suis, id est, imbuens montes spiritualibus donis, quæ a te, qui vere superior es, quia creator, procedunt. Umne enim datum, et omne donum optimum desursum est, descendens a Patre luminum. Et quia habent a te, non a se, ideo terra sociata per eos sociabitur de fructu operum non ipsorum, sed tuorum. Neque enim qui p'antat, vel qui rigat, est aliquid,

sed qui incrementum dat Deus.

Producens fenum. Satiabitur, inquam, terra; terra dico, producens fenum jumentis. Vel potest referri ad Dominum, ut sie dicatur : Emittis fontes, rigans montes, et satiando terram producens fenum, id est, neces aria carnalia jumentis, id est, prædicatoribus nibus, scilicet, montibus et campis et aquis, quem p sanctis triturantibus, ut grana a paleis, id est, bonos a malis separent. De quibus dictum est : Non a!tigabis os bovi trituranti. Debent enim devoti provinciales erogare cibaria militibus Christi, sicut Apostolus priveipit dicens: Communicet autem his qui catechizat v rbo ei qui se catechizat in omnibus bonis. Et alibi : Si nos seminavimus vobis spiritualia, quid magnum si metemus nobis carnalia? Dant enim sancti prædicatores aurum, accipiunt fenum, id e-t, dant æterna, accipiunt caduca. Et ideo ad majorem expressionem quæ accipiunt subdit : Et producens herbam servituți hominum. Servitutem hominum vocat, quos et jumenta, quia dicit Apostolus: Nos antem servos vestros per Jesum Christum. Et alibi : Cum essem liber ab omnibus, me servum feci omnium.

Ut educas panem. Ad hoc, inquam, producis senum de terra inferiori jumentis, ut educas de superiori terra, id est, de prædicatoribus panem, id est, refectionem spiritualem illis inferioribus; et vinum, id est, præclarum calicem Domini, qui non dementat corpus, sed lætificat cor haminis. Quasi dicat : Nemo paret os ad ebrietatem, sed cor, quia noc vinum non corpus dementat, sed cor. Vere enim cor dementaverat il ius, id est, abalienaverat, qui semiustus tor-menta non timebat, sed tyrauno insulabat dicens:

Assatus sum, jam versa et manduca.

Ut exhilaret. Habent quidam libri : Ut educat panem, quod bene cum isto convenit, ut sic di atur : Ideo producit Dominus fenum jumentis, ut panem educat et vinum. Et post ista exhibitret, lætificet faciem interiorem in oleo, id est, in spirituali gratia. Postquam enim aliquis est pane illo cibatus, et vino illo potatus, sequitur ut spirituali gratia repleatur. Et ideo (quasi dicat) exhilarabit faciem in oleo, quoniam panis præcessit, qui confirmet cor hominis. Hoc ideo addit, quia simpliciter panem cosuit. Et est quasi dicat : Intus esuri, intus siti, quia intus reficieris.

Saturabuntur. Quasi dicat : De boc pane saturebuntur ligna, non jam silvestria, sed campi, id est, jam planata, et ut ponantur in æditicio apta. Et accipe per ligna minores plebes populorum. Et nou solum, sed etiam cedri, id est, potentes et nobiles pane illo saturabuntur. Cedri, dico, si sunt Libani, id est, candidatæ, et non a se candidatæ, si quas ipse p'antavit. Omnis enim plantatio quam non plantavit Pater mens, eradicabitur. Et illic, in cedris, itlic passeres nidificabunt. Passeres vocat humiles, qui huic seculo abrenuntiaverunt, et, ad communem vitam se transferentes, babitant in comobiis, que cedri construxerunt, cauti, et de peccatis suis semper queruli. Et quamvis spem habeant in cedris illis. propter necessitatem temporalem, tamen in domo herodii est principalis spes eorum. Nam domus Aerodie est dux eorum. Herodius est avis quæ nidificat in humilibus petris maris, quæ undique tunduntur fluctibus, et non franguntur, sed frangunt fluctus. Sic et Christne tunsus fuit in se, et tunditur in suis fluctibus tentationum et tribulationum, ques omnes

frangit, et non frangitor. Et hæc domus herodii, id A num et omne satellitium ejus, qui ideo silvestres est Christus, est passeribus dux. Excelsi etiam montes, id est, apostoli, sunt duces cervis. Cervi d'eu tur illi qui jam habent agiles pedes, id est, affectiones ad transiliendum. Ilæc etiam vepribus et sentibus plena, ot ad conscendendem ardua, id est, coelestia. Et his talibus montes excelsi, id est, apostoli sunt duces doctina sua et exemp o. Sed tamen petra, id e-t. Christus, est eis principalis dux et principale re/agium. Et hoc prohat a majori dicens: Quia etiam herinacius, id est, spinis peccatorum involutis et desperatissimis est resugium, per quod solum sperant se posse liberari. Vel aliter : Montes, id est, altiora præcepta, sunt dux cervis, quod non sibi attribuuntur, sed Domino, quia petra est eis resugium. Nam etiam herinaciis est refugium, ut prius.

Fecit lunam. Quasi dicat : Ligna campi saturando et alia prædicta faciendo, fecit lunam, id est, præsentem Ecclesiam quæ propter augmentum et decrementum lunæ comparatur. Lunam dico existentem B in tempora, id est, tantum temporaliter duraturam. Et fecit etiam so'em, quo luna illuminaretur, quia Verbum suum fecit incarnari. Et ad differentiam nostri solis dicit : Qui sol cognovit, id est, præseivit occasum suum. Sicut enim voluntate humanam carnem accepit, ita voluntate deposuit; potestate vero accepit, sicut ipse ait: Potestatem habeo ponendi

animam meam et iterum sumendi eam.

Posnisti tenebras. Quasi dicat : Quare occiditur? Ideo, scilicet, quia tu posuisti tenebras, id est, quia carcitas contingit in Israel. Si enim cognovi sent, nunquam Deum gloriæ crucifixissent. Et positæ sunt tenebræ, quando quæ de eo in Scripturis dicta erant non intellexerunt; nox vero, id est, densissimæ tenebræ factæ sunt in eis, quando per doctrinam et miracula, quæ coram eis fecit, ipsum non intellexerunt nec cognoverunt, cum tamen quidam eorum visis miraculis dixerit : Nemo potest hæc signa facere quæ tu facis, nisi Deus fuerit cum illo. Et in illa nocte omnes C bestiæ silvæ, id est, Judæi, non jam bestiæ agri, sed bestiæ silvæ, id est, immansueti et incorrigibiles, quasi jugo et prophetarum et legis penitus expertes, pertransitunt, id est, de cognitione in persuasionem, de persuasione in operationem, et sic in perseverantiam transibunt. Et quos per bestias silvæ accipiat, ostendit, dicens : Catuli leonum, id est, non solum majores, sed etiam minores, de Judæis pertransibunt rugientes pariter : Crucifige, crucifige eum. Ad boc, nt rapiant et quærant escum sibi, id est, ut satisfaciant carnali cordi super eum. Quod facere non potuerunt. nisi a Deo permissum sit. Unde cum corruptus Judex diceret: Nescis quoniam habeo potestatem dimittere te et crucifigere te, Dominus tumentem vesicam pupugit, et omnem flatum emisit, dicens: Non ha-beres in me potestaten, etc. Urtus est sol. Illi qu dem rugient, ut rapiant et quærant escam. Sed quæ cura? Sol ortus est, id est, res: rgendo, ascendendo orietur, et illi timentes congregabuntur, ut praccipiant, ne bilibus suis, id est, in conscientiis suis pravis. Ille autein qui erit homo, id est, ratione utens, exibit de conscientia prava ad opus suum, id est, ad opus sibi utile, id est, confitebuntur peccata sua, ut hi qui Venientes ad apostolos dixerunt : Quid facienus, viri fratres? Et deinde exibunt ad operationem suam, id est, operabuntur in vinea usque ad vesperam, id est, usque ad finem vitæ suæ. Vel aliter : Dixit quia sol occidit, et in illo occasu posnisti, id est, pones tenebras, id est, dubitationem in cordibus apostolorum et aliorum credentium. Et flet etiam nox, id est, desperatio in quibusdam illorum, quia dicent: Nos putabamus quod redempturus esset Israel. De hac mocte dixit Dominus Petro: Simon, Simon, expetivit vos Salanas, ut cribraret vos sicut triticum, ego autem oravi pro te, ut non deficial fides tua, et tu aliquando conversus confirma fratres tuos. Fiet, inquam, nox, et in ipsa nocte omnes bestiæ silvæ, id est, caput dæmo-

bestire dicuntur, quia sine spe amplius domum redeundi damnati sunt; hi, inquam . pertransibunt, id est, de une ad alium transibunt. Et non solum majores dæmones, sed et catuli leonum pertransibunt rugientes sicul majores, ad hoc, ut rapiant et quærant sibi escam, id est, ut aliquem inveniant de quo pos-sint se reficere. Non autem illam escam habebunt nisi a Deo sibi datam. Habent enim voluntatem nocendi, sed non habent potestatem nisi quantum permissi fuerint. Cito autem (quasi dicat) finietur periransitus ille, quoniam sol orietur, et tunc bestiæ illæ a cordibus fidelium expulsæ congregabuntur quasi in angulum, et collocabuntur quasi in cubilibus suis, id est, in cordibus infidelium. Et sic homo, id est, revera utens ratione, exibit in pace ad opus suum. Et quid vocet opus exponit, scilicet, exibit in pice ad operationem suam in vinea Domini, usque ad vesperam, id est, usque ad tempus Antichristi, qui veniet in vespere mundi. Tunc enim rursus nox fiet, quia, ut Apostolus ait : Tale tempus erit quale nonfuit ex eo, ex quo gentes esse cæperunt.

Quam magnificata sunt. Videns propheta bac pulchra a Deo ordinata et disposita currere suis temporibus, et attendens artificem gloriosum in suis artificiosis, erumpit in hanc admirationem dicens : Domine, opera tua quam sunt magnificata! Nec mirum, si opera sunt m gnifi a, quia per magnificum fiunt. Num fecisti omnia illa in sapientia, id est per Filium tuum, de quo Apostolus : Nos prælicamus Jesum Chris'um crucifixum, Judæis scandalum, gentibus stuttitiam : vocatis vero gentibus Christum Dei virtutem, et Dei sapientiam. Et repetit breviter opera illa dicens: Terra Judaica impleta est possessione tua, id est, possessione nova, id est, multi de Judæis crediderunt in te, et facti sunt possessio tua, juxta illud : Ecce vetera facta sunt nova. Et ait Apostolus : Si qua nova in Christo creatura. Nec solum terra, sed etiain hoc magnum mare, id est, gentilitas in amarkudine vitiorum posita, impleta est possessione tua. Et mare istud spatiosum est manibus, id est, operibus, messis enim multa est, operarii vero pauci. Illic, id est, in mari sunt reptilia quorum non est numerus, id est, sunt multa milia suggestionum, tentationum: quæ ideo reptilia dicuntur, quia leni-ter subrepunt. Vel quia nos repere faciunt, id est, in terram dejiciunt. Ibi sunt animalia pusilla cum magnis, id est, hæretici concitantes hæresin in majoribus, et in minoribus. In majoribus, ut in Verbi divinitate : in minoribus vero, ut in humanitate. Sedquainvis (quasi dicat) sint animalia et reptilia, tamen

transibunt. Draco iste. Non solum reptilia et animalia parva et magna, sed etiam draco iste notabilis est ibi, scilicet caput totius mali. Quem tu in dignitate formasti, ipse ante se deformavit, et sic formatus est ad quis in co nomine loquatur. Et collocabuntur in cu- D illudendum ei, id est, taliter ut illudatur ei a fidelibus. Multos enim quos per guttur perforatorum amittit, quia armilla maxillam ejus perforasti. Per armillam, quæ rotunda et solida est, designatur gratia, quia sicut armilla collum vel brachium circumdat : ita gratia quosdam sic ambit, ut resipiscendo faciat eos elabi faucibus diaboli, in quibus jam per lapsum tenebantur clausi. Et hac omnia, scilicet et draco et animalia exspectant loc a te, ut des escam in tempore illis a te disposito. Et ideo dico exspectant a te, quia colligent escam te dante illis, id est, non quam voluerunt, sed quam tu dabis. Draco enim omnes devorare vult sed non devorat quos vult. Si quis enim bonus erit, cibus Christi erit, et cibum Christum habebit : si quis vero malus est, cibus serpeutis erit, quia serpenti dictum est : Terram comedes. Si vis ergo non esse cibus serpentis, esto bonus, et. cum Apostolo, quæ sursum sunt sapias, non quæ su. per terram. Sequitur:

naves, id est, Ecclesiæ crucis adharentes non nau-

fragabuutur ibi, id est, in mari illo, sed secure per-

mitaie. Quod est dicere : Illi quidem ubicunque permiseris, colligent escam; sed tamen omnia, quæ digne vocantur omnia, id est, omnes illi qui inesse rerum sunt numerandi, implebuntur bonitate, id est, gratia gratis data, te aperiente monum tuam, id est,

revelante verbum tuum, per quod operatus es omnia.

Avertente autem te. Dico bonitate implebuntur, et tamen turbabuntur, id est, turbationem lapsus interdum patiuntur te avertente faciem ab eis propter aliquam præsumptionem. Sicut Petrus quando uon att ndebat quem juxta se habebat, sed præsump vose de se dixit : Domine, paratus sum te-cum in mortem et in carcerem ire. Ideo turbatus est, quoniam ad vocem ancillæ negavit. Sed tamen (quasi dicat) scimus, quoniam diligentibus Deum cmnia cooperantur in bonum. Et ideo proderit eis turbatio, quia sic auseres superbum spiritum eorum, et deficient a spiritu suo, et proficient in tuo, et revertentur in pulverem suum, id est, recognoscent B infirmitatem suam. Et ita emittes eis sanctum Spiritum tuum, et creabuntur in operibus bonis, et spiritum eorum auferendo, et tuum immittendo, renovabis saciem terræ, id est, illorum terrenorum interiorem, scilicet faciem; his omnibus visis dicit aggratulando divinæ misericordiæ: Sit gloria Domini in sæculum, id est, taliter sit gloriosus Dominus in æternum, scilicet ut permittendo suos turbari, auferat spiritum corum, et mittat eis spiritum suum. Et vere sic erit, quia Dominus lætabitur in operibus suis. Illi enim ab eo renovati bene operabuntur, et inde Dominus lætabitur. Dominus dico, qui tales facit cos, de quibus jure possit lætari. Nam respicit misericorditer terram et sacit eam tremere, sicut ait Apo-stolus: Cum timore et tremore vestram ipsorum operantes: alutem. Ipse dico respicit, qui tangit exteriori flarello, elocculta inspiratione, montes, id est elatos: et fumigant, id est, lacrymosas preces fundunt ad Dominum.

Cantabo Domino. Quia Dominus respicit terram et C alia prædicta fact, ergo cantabo Domino in vita mea, id est, taliter vivam quod vita mea erit canticum Domino; et ut hoc sit, psallam Deo meo, id est, bene operabor ad honorem Dei mei quandiu (ut psallendum est) fuero, hoc semper optabo ut eloquium meum, id est disputatio mea, scilicet quod me ipsum

accuso, illum laudo, sit ei jucundum.

Et vere erit ei jucundum, quia ego delectabor non in mundo, sed in Domino. Et hoc in vero, id et, in vera delectatione, nunc quidem in spe, tandem vero in re. Ergo ut et i si delectentur, deficiant meo exemplo a terra, id est, ab appetitu terreno pre-catures, id est Judai susceptæ legis prævaricatores: et etiam alii omnes iniqui meo exemplo, ita ut non sint qui prius suerunt. Verte enin impios, et non erunt. Et ut isti et illi me imitentur, ergo anima mea pio tantis beneficiis et tam multis muneribus gratiarum ejus, benedic anima mea Domino. Benedictio a capite, benedictio in fine : a benedictione increpimus, D ad bened ctionem redeamus, ut in benedictione requemus.

#### IN PSALMUM CIV.

#### Alleluia.

#### ARGUMENTUM.

Bic psalmus veterum tam sanctorum quam temporum recordatione in præsentium utilitatem decenter omnino, et artificiose formatur. Aliter vox Christi ad apostolos do Judæis.

#### EXPLANATIO.

Alleluia Hebræum nomen est, neutro genere declinandum, ut Hieronymus ostendit, quod interpretatur, laudate Dominum : et ubicunque positum est in titulis, docet potentiam Creatoris semper debere laudali. Quod autem semel dicimus boc in omnibus observandum est. In quocunque psalmo primum Alleluia fuerit prænotatum, eum et tam in fine habere

Aperiente te manum tuam omnia implebuntur bo- A alleluia subjectum : qu'id plerique nescientes, sequentis psalmi arbitrantur esse principium. Denique sæpe reperies in uno psalmo duo alleluia præposita, quod significat unum ad finem prioris, alterum ad sequentis pertinere principium, sciens Propheta populos Israel spem in temporalibus beneficiis ponere solitos, prima parte monet ut eum spiritualiter sem-per exquirant. Secunda per patriarcharum eos exempla confirmat, quia Domino non fuerint derelicti, eo quod ejus imperio servierint. Tertia dinumerat, quanta patribus eorum præstiterit, pericula Joseph et honores, ingressumque in Egyptum commemorans Hebræorum. Quarta refert quomodo Israel ab inimicis diversis Ægyptiorum plagis fuerit vindicatus. Quinta describit, quanta eis in deserto præstiterit, ut non in temporalibus bonis gauderent; sed beneficiis deliniti justificationes ejus, legem que servarent.

#### COMMENTAR!US.

Confitemini Domino, et invocate nomen ejus. Non defuerunt in illo priori populo, qui reputandi essent in semine, sicut Apostolus ostendit dicens : Quia non in omnibus beneplacitum est Deo : ubi dicit, Non in omnibus intelligitur quod in aliquibus, et de illis agit psalmus. Admonetur enim hic semen Abrahæ, ibi Ilii promissionis pertinentes ad hæreditatem testamenti æterni, ut tanquam bæreditatem ipsum Denm e igant, et eum gratis, id est, propter se ipsum colant, non propter aliquod emolumentum mercedis extra ipsum. Et hoc faciant laudantes, invocantes; annuntiantes; nec in snam, sed in ejus gloriam, per fidem bene operantes, spe gaudentes, et charitate ferventes. Et quia psalmus commendat tales, ideo non agitur bic de iniquitatibus, de irritationibus, et de amaricatione illorum in quibus non est beneplacitum Deo: de quibus sequens psalmus agit. quamvis esset de codem populo. Intitulatur autem psalmus iste Alleluia, quod est Hebraicum, et interpretatur Latine, Laudate Dominum : et iden a confessione laudantis incipit et dicit, Confitemini Domino, et sic invocate nomen ejus. Hic accipienda est confessio non gementis, sed laudantis, quia sequitur invocatio. Invocare enim non possumus, nisi tales essemus in vita nostra qui laudaremus Deum. Exaudit autem Dominus invocantem, quem videt laudantem: videt autem laudantem, quein probat amantem. Et ideo sequitur, Annuntiate opera ejus, id est, reprobationem factam per ipsum inter gentes, scilicet ut qui diligit Deum, diligat proximum. Qualiter autem annuntiandum sit, exsequitur dicens: Cantate ei ore, et psallite ei opere, et sic narrate ei omnia mirabilia ejus, scilicet et que visibiliter operatur exterius, et quæ invisibiliter interius. Et ut enarretis, laudamini, id est laudabiles estote bene vivendo : et hoc in nomine sancto ejus, scilicet ut non quæralis gloriam vestram, sed qui gloriatur in Domino glorietur, ad boc ut cor quærentium Dominum lætetur exemplo in vestra imitatione.

Quærite Dominum. Ut alii exemplo vestro quarant Dominum, et in quærendo confirmamini, id est accedite ad eum et illuminamini, ira ut nec cæcitate impediamint, quin quod videndum est videatis. Nec infirmitate, quin quod faciendum est faciatis : et non ad horam quæratis, sed semper quærite faciem ejus. Hic enim semper quærendus, et tandem inveniendus. Sed fortasse hic inventus est, etiam quærendus. Invenit eum fides nostra, quærit eum spes nostra. Charitas invenit eum per fidem, et quærit eum per spem; postquam autem eum invenit, non ultra est quærendus. Fortasse autem et illic sine line est quærendus, quia sine fine amandus. Illi enim inquisitioni qua significatur amor, non facit finem inventio, sed sem. per crescit amor, semper et inquisitio.

Mementote mirabilium. Ac si dicat : Dixi quærite Dominum. Et si magnum est ad vos, quod ipse est videre aut quarere, saltem in operibus suis eum videte; hoc est, si solem in rota sua non potnisus vi-

nitur hic de patriarchis exemplum, et illorum sidei et promissionis, ut imitando et prosperando non desperenius de semine. Quicunque enim in omni terra hanc gratiam suscipiunt, in semine reputandi sunt. Vos semenverum Abraham servi ejus, et vos non carnales, sed spirituales filii Jacob el cti ejus; quia, inquit, Major serviet minori. Vos, inquam, omnes si non potestis videre ipsum quod est, saltem mementote mirabilium ejus quœ fecit. Et quæ sint illa mirabilia exponit, sci-licet mementote prodigia ejus quæ fecit in exitu Ægypti, non quantum ad signa, sed quantum ad signala: et mementote judicia non oris servi, id est, veteris legis; sed judicia oris ejus, scilicet et quæ ipse in novitate præcepit observari, et quid pro his

recipiendum indicaverit. Ipse Dominus meus. Ideo dico judicia oris ejus, quia ipse noster, id est, omnium Dominus et Deus non solum Judæorum est. Et vere omnium, quia judicia ejus sunt in universa terra, scilicet ut quisquis præcentum servaverit, promissionem accipiat. Ipse, inquam, memor fuit testamenti sui protendendi in seculum, et memor fuit verbi quod mandavit in mille generationes. Testamentum quamvis inferius dictum est, Dabo tibi terram Chanaan, non est hic pro veteri accipiendum. Quomodo enim promissiones illæ cum essent temporales, essent in sæculum, id est, in æternum? Vetus quoque ideo dicitur, quia per novum ideo aboletur ad hoc. Quomodo possent esse mille generationes, ex quo datum est vetus testamentum, usque ad novum, cum non possint esse ab Abraham, nec etiam ab Adam usque in finem sæculi? Dicit enim beatus Augustinus, quia si mille, secundum eos qui inde tractant, computantur, quindecim millia annorum faciunt, quod lege excedit mundi spatium. Non ergo vetus testamentum est hic accipiendum, sed testamentum justificationis et æternæ hæreditatis. Verbum quoque quad mandavit, id est, sides ad fidem. Mandatum est, quod facere debemus: promissio est, quod accipere debemus. Mandatum ergo est fides, ut justus ex fide vivat. Huic fidei promittitur æterna hæreditas. Mille autem generationes propter perfectionem numeri pro omnibus generationibus pouuntur, hoc est quandiu generatio succedet generationi sequendo, tandiu enim præceptum est ex fide vivendum. Quod bene servat populus Dei, id est, filii promissionis venientes nascendo et recedentes moriendo, donec finiatur communis generatio, quæ per mille designatur propter denarii solidum quadratum, quod ad mille pervenit. Ideo autem dicit memorem eum fuisse, quia quasi olditus hujus testamenti fuit, quando terrenas promissiones fecit; et quasi immemor verbi exstuit, quando carnalia præcepta dedit. Tunc vero memor suit utriusque, quando et præcepta de side dedit, et æternam promisit.

Quod disposuit. Dictum est quia memor suit verbi. D quod disposuit ad Abraham, id est ordinavit et promisit Abrahæ, dicens ad eum : In semine tuo benedicentur omnes gentes. Et memor fuit juramenti sui facti ad Isaac, id est, ejusdem verbi, quod firmiter promisit Isaac. Isaac enim filius promissionis fuit, et significat illum in quo completa est promissio, et ideo juramentum Isaac attribuit. Et illud, id est. verbuin statuit Jacob in præceptum, et Israel in testamentum. In pracepto est labor, merces vero in promisso. Et ideo dicit statuit, ut illud verbum esset Jacob, id est, proficientibus præceptum, et Israel, id est, pervenientibus testamentum æternum; quia præcepto observato et impleto, tandem dabit aliquid æternum, id est, vitam æternam.

Dicens, tibi dabo. Disposuit, inquam, verbum suum ad Abraham, dicens ita : Tibi Abraham et vero semini tuo dalo terram Chanaan. Postquam enim deducius est de Ur Chaldworum Abraham, cum

dere, saltem in terra cum conspicite, et ad nutrienda A peregrinaretur in terra promissionis, quam possedit parvulorum corda, ut in fide corroborentur. Propo-Chanaan, primogenitus Cham, dixit Dominus et : Terram in qua stas, dabo tibi et semini tuo post te. Si autem terram Chanaan, quomodo aliquid æternum, nisi quantum ad figuratum? Terra quippe Chanaan. est terra fluens lacte et melle : per quam designatur gratia, in qua gustatur quam dulcis est Dominus. Sed quia non omnium est gratia (non enim omnium est fides) ideo subdit, Funiculum hæreditatis vestræ, id est, hæreditatem vobis Abraham, Isaac et Jacob, et imitatoribus vestræ sidei specialiter divisa. Unde alibi : Funes ceciderunt mihi in præclaris. Sciendum autem quia Chanaan interpretatur humilis, et signicat servilem timorem propter sententiam a Noedatam, qui dixit : Chanaan erit servus fratrum suorum, Sed quia servus non manet in domo inæternum, ideo expulso Chananzo terra illa data est semini Abrahæ in posse-sionem: quia perfecta charitas foras mittit timorem.

Cum essent numero brevi. Hoc inducit ad conso-B lationem infirmorum animorum, scilicet ut ostendat quod quamvis Deus gratis colendus sit, cultores tamen suos temporali necessitate non deserit. Et secundum beatum Augustinum sic continuatur. Quasi dicat : Quomo lo Abraham et posteri sui terram illam inhabitare potverunt. Bene utique, quia cum essent brevi numero et incolæ ejus, id est, cum illi rustici Domini essent paucissimi, tamen et securi in terra illa habitaverunt, et securi pertransierunt multoties de gente una ad aliam gentem, et de regno illo ad populum alterum. Regnum vocat terram illam, non quia tunc erat, sed futura erat regnum. Quidam vero simpliciter ita continuant : Dominus dixit Abraham: Tibi dabo terram Chanaan. In illa autem terra cum essent brevi numero, tamen securi ibi habitabant, et de gente in gentem pertransierunt prius. Et hoc ideo quia non reliquit hominem nocere eis nec interra illa nec extra. Et sæpe etiam corripuit pro eis reges, sicut Pharaonem regem Ægypti pro Abraham, Abimelech vero regem Geraris pro Isaac, ut histoquia mandatum, non pertinet ad testamentum, sed C ria refert. Ipse dico, dicens in illis regibus : Nolite tangere christos meos, et in prophetis meis nolite malignari. Quod propheta essent non dubitatur, quia in dictis et in factis eorum erat prophetia. Quomodo autem christi, id est, uncti essent quæritur, cum unctio in populo illo a Saule tantum inceperit, cui David successit, sed uncti erant si non corporaliter, tamen spiritualiter, quia prævidebant illum futurum, et credebant in enm : qui liebraice Messias, Græce Christus, Latine unctus dicitur. Et dicit beatus Augastinus in line loco : (Nemo enim potest eam fidem, quæ est in Christo Jesu, sive ante ejus Incarnationem, sive postea reconciliatus est Deo Patri, sicut Apostolus ait: Unus Dominus, unus mediator Dei et hominum, homo Jesus Christus. >

Et vocavit samem. Dixit superius quia pertransierunt de gente, quod multoties descendit in Ægy-ptum; et primo causam ejus ponit dicens: Quia Dominus vocavit famem super terram. Quæritur autem quomodo vocaverit famem super terram, quasi personam aliquam, cum fames non sit nisi ex inedia contracta pernicies, quæ ita per alimentum repelli-tur, sicut morbus per medicamentum sanatur. Sed intelligendum est singulos diabolos singulis pestibus administrandis præfectos, unde alibi dicitur : Immissionem secit per angelos malos. Et ide dicit : Vocavit famem, id est, præfectum famis super terram, id est, famem quæ in ejus dispositione erat ante mundi constiunionem jussit esse super terram. Et contrarium omne firm mentum panis contrivit, id est, abstulit panem. illi terræ, quo confirmantur homines. Ante autem quain hoc faceret, ut essent eis quo confugerent, ipse qui etiam non recte factis utitur ad bonum, misit ante cos in Ægyptum virum quemdam. Nam verundatus est, id est, permisit venundari Joseph a fratribus, Ægyptiis in servitium, vel in servum. Et si Joseph, a fratribus venundatus, humiliatus et exaltatus, locum fecit populo Dei ad temporalia bona. mysticus Joseph, a fratribus venditus, secundum carnem humil atus, et in cœlis exaltatus, locum fecit ad æterna bona populo Dei triumphanti de dia-

bolo et angelis ejus.

Humiliaverunt in compedibus. Venditus quidem e-t Joseph Ægyptiis, et ipsi Ægyptii humiliaverunt pedes ejus in compedibus. Posuit enim Putiphar, princops Pharaonis, in carcerem, propter mandatum uxoris suæ, cui nolult consentire, sicut refert historia. Et tunc ferrum. id est, dura tribulatio necessitatis pertransiit animam ejus, quod tandiu fuit, donec veniret verbum ejus, id est, dum somnia magistro pincernarum et pistorum, qui secum erant in carcere, interpretaretur, quod ex se non habuit, sed quia eloquium Bomini, id est, Spiritus sanctus, quo locutus est ei Dominus, interius inflammavit, id est, illuminavit et incendit eum ad interpretandum. Postea vero cum rex somnium vidisset, nec idoneum interpretem inveniret, monitus a principe pincernacops populorum, id est, Pharao, et dimisit eum. Et constituit eum dominum domus suæ, etc.

Et intravit Israel in Ægyptum. Ecce transitus prædictus. Terram Cham vocat Ægyptum, quia posteri-

tas Cham possedit eam.

Et auxit populum. Intravit, inquam, Israel in Ægyptum, et ibi Dominus vehementer auxit populum sunm, et firmavit eum super inimicos suos. Quod quidem tune non erat, quando masculi eorum interfi-ciebantur, et ipsi lateritio opere premebantur; sed tuno erat bæc confirmatio quando omnes inimici

convertit. Quasi dicat: Digni erant inimici super quos Dominus ita firmaret populum suum, quia convertit cor corum, et occidit pisces corum. Non intelligendum est, quod Deus auctor sit alicujus mali, sed cor quod per se pravum est, justo judicio suo permittit in pejus declinari, scilicei, ut qui sordidas audiverunt snos in mari exstinctos esse, illos illusos est, serdescal adhuc. Ita et hic. Cor enim Ægyptio- C abiisse. Timuerunt enim minis ne redirent, et Ægyrum pravum erat, quia invidebant corum felicitati. Et Dominus convertit, id est, ex toto vertit illud cor cerum, non illos quidem ad malum incitando, sed suis bene faciendo. In odium suorum, id est, in invidiam, Invidia enim est odium felicitatis alienæ. Et ut dolum facerent in servos ejus, quod illi quidem fecerunt qui se amicos exterius simulabant, et tamen Pharaoni, at eos opprimeret, occulte suggerebant. l'ro hoc autem edio et dolore misit Dominus in Ægyptum Moysen servum anum de Madian, ubi erat amid Jethro socerum suum, dicens ei : Revertere in Agyptum, ut liberes populum meum. Videns enim affictionem ejus vidi, et genitum ejus audivi. Sed quia Moyses respondit: Domine, ab heri et ub nudiustertius ex quo loculus es mihi, incircumcisus sum labiis et corde, dixit ei Dominus : Assume tecum Aaron fra-trem tuum. Et ideo propheta adjungit : Misit et am Agron, quem elegit ad hoc ipsum ad quod Moysen. Et licet, quod non fallerent verba signorum suarum, et prodigiorum suorum, id est, signa sua minora et prodigia majora, quæ quasi verba erant, quia sicut verba a'iud significabant, ita et ipsa afind significahant. Signorum suorum et prodigiorum dico, factorum in terra Cham, id est, in Ægypto. Et exsequitur signa, id est, prodigia illa dicens : Misit tenebras, et obscuravit Ægyptum. Et ita exacerbavit Ægyplis sermones suos, quia illi contumacibus suis responsis et contradictionibus suis oppugnaverunt sermones Domini, ideo sermones isti sunt eis exacerbati. Hoc modo litteram beatus Augustinus ponit, et dicit se perpaucos libros invenisse unquam ubi esset non exacerbavit. Potest tamen illud dici ita: Non exacerbavit sermones suos Moysi et Auron, quia quod eis dixit, boc in opere exhibuit. Si enim aliquid promitteret quod non impleret, tunc sermones ejus acerbi eis viderentur. Qua autem de plagis se-

no confirmaretur super inimicos suos, multo magis Aquontur, historice tantum accipienda sont, et ideo non est in els morandum. Dixit, vel Moyses, vel Dominus, qui quod temporaliter fit ante omnia tempora in Verbo suo semel disposuit.

> Et venit cænomyia et cynifex. Non ut quidam opinantur, hac una plaga sunt, sed duæ. Locusta au-tem et bruchus, ut bentus Augustinus testatur, una plaga sunt. Et est alterum parens, alterum vetus.

> Et comedit omne fenum in terra eorum. Fenum Noe triticum etiam designatur. Et com dit omnem fructum arborum in terra eorum. Et percussit sic Dominus omne primogenitum in terra eorum. Et primitias omnis laboris eorum, prim genita accipe in homini-bus, primitias vero laboris in cæteris animalibus.

El eduxit ess. Illa quidem fecit Dominus inimicis, haic ferit vero populo suo, scilicet, eduxit eos cum auro et argento, mutuo ab Ægyptiis accepto. D cit beatus Augustinus propterea hoc Dominum fecisse, quia carnales erant, neque tales erant quicunque possent, vellent contemnere laborem suum et si rum de Joseph, misit ad carcerem, et solvit eum prin- B temporalem, tamen de bitum, justamque mercedem, Neque i leo quia illi Ægyptios per dolos deceperunt. putandus est Dominus dolos illos in populo illo, qui sursum cor haberet, jubere, aut si fecer t, approbare. Magis enim per illa verba Dei, qui carnale cor eorum videbat, et cupiditatem examinabat, per mis-i sunt illa facere quam jussi. Nec tamen sine profecto carnalis anime corum fuit, quod illis fecerunt qui talia jure passi sunt. Et quamvis per dolos ab iniquis hominibus, tamen quod juste eis reddi debuit, abstulerunt. Sicut autem iniquitate Ægyptiorum, ita infirmitate istorum usus est Dominus ad revelandom ea quæ in illis factis significabantur, scilicet, ut nos ab Ægyptiis aurum et argentum sumamus, id est, in libris intidelium rhetoricos ornatus sententiarum, et in ornamentum sauctarum Scripturarum tranferamus.

Lætata est Ægyptus. Non primo, sed portquam audiverunt snos in mari exstinctos esse, illos illæsos plum totam occuparent. In illa perfect one expandit Dominus nubem, etc., hoc est, protexit eos in columna nubis in die, et in columna ignis in nocte.

Petierunt. Et pane celi, id est, manna, quod propter significatum dicitor panis coels, vel quia de superiori regione descenderet, saturavit eos. Non solum in steri i loco saturavit eos, sed etiam in arido potavit eos, quia disrupit petram, et fluxerunt aqua, non parvæ, sed flumina etiam abierunt in si co, id est, ubi prius fuit siccitas. Et ideo carnali populo hoc exhibuit, quonium memor fuit verbi sancti sui, id est, æternæ promissionis, quæ per illa bona temporalia significabantur. Quod verbum habuit ad Abra-ham puerum suum, id est, in simplicitate colentem eum. Et sic eduxit populum suum in exsultatione; quosdam quidem in exteriori tantum, quosdam vero etiam interiori, scilicet, in quibus est beneplacitum Deo. De quibus agit psalmus : Et electos sues in læin ein duobus posnit, id est, firmiter statuit, ita, sci- D titia. Repetitio est ad confirmationem. Et bentus Augustinus dicit in hoc loco : a Intelligendum est servos Dei in hoc loco, et electos filios promissionis, semen Abraham imitans fidem, hæc temporalia bona non ideo a Deo accipere, ut in eis tuxu dif-fluant, aut perversa securitate tepescant; sed ad esse bæc omnia parata divina misericordia, ut facerent ad illud æternum bonum. >

Et dedit. Postquam eduxit eos deserto, regiones aentium dedit eis. Et labores multorum populorum possederunt, non ut propterea eum colant, sed ut hæc quoque ad naturam bonam referant. Quæcunque enim alia bona dat Deus, referenda sunt ad gratuitum cultum ejus, ipse autem gratuitus cultus ad alia non est referendus. Et hoc est quod dicit. ldeo eis illa dedit, ut custodiant justificationes ejus. Et quidem sie justificationes custodire exponit. dicens : Et legem ejus exquirant. flic etiam beaus Augustinus talia verba subjungit : c Audi ergo, se-

men Abraham, non de carne glorians, sed fidem A quia et in hac miseria nos consolatur, et ab hac mi-Imitans, audite, servi et electi Dei, habentes glorism vitæ, quæ nunc est, et futuræ; et si duræ sunt vibis tentationes in hoc sæculo, Joseph in carcere, Ghristum in cruce cogitate. Si autem temporalium rerum adjacet prosperitas, non propter ipsam Deo, sed propter Deum ipsa utimini, nec existimetis Deum necessarium esse cultoribus suis propter ista. Sed primum qua rite regnum Dei, et justitiam ejus, et hæc omnia adjicientur vobis.

### IN PSALMUM CV. Alleluia, alleluia.

#### ARGUMENTUM.

Psalmus hic ex persona populi quasi jam in Babylone positi canitur, confitentis percata sua, ac de-Aentis quod beneficiis Dei semper ingratus exstiterit. Aliter, vox Ecclesize ad Apostolos. Legendus ad Exodum.

#### EXPLANATIO.

Breviter in titulo præmonetur, ut Domino totius psalmi jubilatione cantetur. Introducitur confitens populus Hebræorum, qui, relicta patrum perti-dia, ad pietatem Domini ipso miserante perductus est, ut intelligamus, cum fuerint conversi, et ipsos alleluia merito pro sua redemptione cantare. In prima igitur narratione deprecatur ut societur populo beneplacito, quia erat Domini Salvatoris adventu de gentibus congregandus. Secunda patrum suorum peccata diminuerat, quie fecerunt in Ægypto, mirabilia Domini minime contuentes, pium tamen Dominum ab inimicis eos liberasse. Tercia refert ad peccandi studia reversos, sed Dominum Moysi precibus fuisse delinitum. Quarta iniquitates corum asserit iteratas, impendentenque Domini iram, Phinees supplicatione placatam. Quinta ad aquam contradictionis cos Moysen exacerbasse, suosque post hæc filios idolis immolasse commemorat. Unde Dominus vehementer iratus, tradidit eos gen- C tium servituti. Ac deinde miseratus, in conspectu inimicorum, cos reddidit gloriosos. Sexta precatur, quod noverat esse venturum, ut de universis nationibus Ecclesia catholica congrege ur, et landes Domino æterna exsultatione celebret.

Confitemini Domino, quoniam. Psa'mus iste de alleluiaticis psalmis secundus est, qui inscribitur bis Alletnia. Et dicunt quidam quod unus sit de priori psalmo. Sed dicit beatus Augustinus quia si hoc esset, tune illud quod notatur psalmus quod sit inter utrumque alleluia poneretur. Dicit etiam non necessarium esse bis appoul, quia semel tantum sufficit. Conjungitur autem per hoc psalmus iste superiori, quia sicut ille tractat de bis in quibus beneplacitum est Deo in priori populo, ita tractat iste de his qui amaricaverunt sibi Dominum, quibus tantum non defuit divina misericordia. Dicuntur autem hoc in illorum exempla commemorant, in quos etiam peccatores dives apparuit misericordia Dei, et incipit a confessione iste sicut prior. Accipienda autem est coulessio gementis, quia dicitur in psalmo : Peccavimus cum patribus nostris. Sub intelligenda tamen est confessio laudantis, quia subdit : Quoniam bonus, quoniam in sa culum misericordia ejus. Nulla enim confessio peccatorum vilis est, in qua Deus non laudatur corde et ore. Et quia in utraque confessione laudatur Dominus, ideo psalmus bis allelma intitulatur, et incipit ita: Confitemini, id est, confessionem facite Domino, primum vos accusando, deinde ipsum laudando. Et debetis ei confiteri, quoniam est bonus, id est, suavis et dulcis omnibus se digue gustantibus, et quoniam misericordia ejus est in sæenlum. Secundum sæculum alay Græcum accipitur æquivoce, et pro æterno et pro tempore. Si pro tempore accipiatur, tunc intelligemus misericordiam,

seria nos liberat; si vero pro æterno, tunc illam misericordiam intelligemus sine qua nemo potest in illa vita esse beatus, scilicet, qua laborem nostrum temporalem æterna quiete remunerat.

Quis loquetur potentias. Repletus consideratione divinorum operum, iste qui exposcit misericordiam. subdit: Quis toquetur potentias Domini, etc. Considerans præcepta Dei, quorum præceptorum operalandes sunt ejus, qui operatur in suis, dicit: Quis confe sus loquetur potentias Domini, id est, quis poterit alicui explicare præcepta Domini, quibus potenter nos sanat et justificat? Et quia Deus invisibiliter quadam operatur, et illa sunt ineffabilia, ideo addit: Aut quis auditas, id est, si audierit, etiam faciet, id e-t, poterit facere omnes laudes eius? Laudes sunt ejus opera præceptorum ejus; sed ideo potius posuit laudes, quam opera, vel præcepta, quia, in quantum hoc fuerit, laus ejus sunt qui operatur in B nobis ville et pro bona voluntate perfi ere. Vel aliter: Quis confessus loquetur, id est, digne repræsentabit in se potentias Domini? scilicet, quan potenter hominem formaverit, et quam potenter reformaverit. Quis, inquam, ita loque'ur, ut faciat auditas has oinnes laudes ejus, scilicet, ut non solum dicat voce. sed etiam ostendat opere? Nullus ntique.

Beati qui custodiant. Continuatio eadem, sed utraque sententia. Quasi dicat : Nullus utique omnes laudes ejus facere poterit; sed tamen quidam sunt qui non faciendo beati sunt, illi, scilicet, qui custodiunt judicium, et saciunt justitiam, id est, qui recte judicant, et recta faciunt, et non ad horam, sed in omni tempore. Quicunque enim perseveraverint usque in finem, hi sulvi erunt, hoc est, qui custodiunt judicium in lide, et faciunt justitiam in operatione, et in hoc beati sunt, quia veniet tempus quando judicium quod nunc custod tur fide exercebitur operatione, scilicet, quando justicia convertetur in judicium, id est, quando justi accipiunt potestatem judicandi eos recte, a quibus nunc judic intur non recte. Et quia custodire judicium, et facere justitiam, nemo potest, nisi sanatus ab iniquitate per illum qui justificat implum, ideo rationem subdit. Quasi dicat: Ut nos custodiamus j dicium, et faciamus justitiam, ideo. Domine, memento nostri, qui fuimus immemores tui in beneplacito populi tui, id est, associando nos illis quibus beneplacitum est tibi. Et visita nos in salutari tuo, id est, notifica nobis Salvatorem tuum. In quo non solum peccata dimittuntur, sed etiam auima san tur, ut judicium custodiat, et justitiam faciat.

Ad videndum in bonitate. Memento, inquam, nostri, et visita nos ad videndum, id est, ut cæci non remaneamus, sed videamus quod videndum est; et hoc non in merito nostro, sed in bonitate electorum tuorum, id est, gratia illa quam tu præstas electis tuis. Vel aliter: Memento nostri in beneplac to populi tui ad videndum in bonitate electorum tuorum, id est, ad hoc, ut tandem te videamus in ea survitate, in qua persona illorum, quicunque, si veniam precantur, et D v. suri sunt te electi iui. Et ad lætandum in læt na gentis tuæ, ad boc, ut nos lætemur in ea lætitia in qua latabitur gens tua, id est, in te, quando tu eris omnia. Et non dico videamus, lætemur, ut lauderis cum hæreditate tua, id est, ut hæreditas tua sit laudabilis, et tu in ea sis laudabilis.

Peccavimus cum patribus nostris. Quasi dicat: Necesse est, Domine, ut memineris quia peccavimus cum patribus nostris, id est, cum adhuc essemus in lumbis patrum nostrorum, sicut alibi dicitur, quod Levi decimatus est, id est, decimas dedit in lumbis Abraham. Vel peccavimus cum patribus nostris, id est, ita nos peccavimus, sicut et paires nostri. Nam injuste egimus in proximum, et iniquitatem, id est, impietatem in Deum, prosequitur autem quomodo patres peccaverint dicens, Patres nostri non intellexerunt mirabilia tua, Domine, facta in Agypto, scilicet non attenderunt quid vo'ueris eis præstare per illa mirabilia : hoc est vitam æternam non temporalem,

sed incommutabile bonum, quod patienter esset ex- A peccatores. Et tamen post hanc divinam correctiospectandum. Ipsi autem impatienter murmuraverunt, et temporalibus bonis heatos se fieri putaverunt, quæ veram beatitudinem non conferunt : quia insatiabilem cupiditatem non exstinguunt. Sequitur:

Non sucrunt memores multitudinis misericordiæ tue. Utromque redarguit hic memoriam et intellectum. Intellectu namque opus erat ut intelligerent, ad quid Deus per illa inducere vellet : memoria vero, ut saltem mirabiliter facta temporaliter non obliviscerentur, sed fideliter præsumerent quod eadem po-testate qua eos de polestate Ægypti liberaverat, de persequentium hostium persecutione eos liberaret. Specialiter enim respicit quod dicit eos non fuisse memores mirabilium ad illud, quando ab una parte montibus clausi, alia parte Rubro mari, a tertia parte insequentibus Ægyptiis desperaverunt se a Domino posse liberari. Et hoc est quod dicit : Et quia non fuerunt memores, ideo irritaverunt, id est, potentia, cum essent ascen 'entes; hoc dicit quantum ad situm loci. Descensus enim est a Judwa in Ægyptum, ascensus vero ab Ægypto in Judænm. Irritarerunt dico entes in mari Rubro, scilicet adeo eis formidato. Vel potest et simpliciter dici propter situm loci, ascendentes in mare Rubrum. Et quanquam irritaverint, tamen Dominus salvavit eos, non propter mer tum eorum, sed propter nomen suum, scilicet ut notificaret aliis potentiam suam. Et mirifice salvavit eos, quia increpuit, id est, admonuit ma e Rubrum quasi dominus servum, et exsiccatum est. El deduxil eos in abyssis, id est, per locum ubi prius erant ahyssi, cum tanta securitate, sicut postea in deserto. Et in ipso mari salvavit eos de manu, id est. de potestate Ægyptiorum; et ita salvavit eos quod omnino redemit eos de manu summi inimici, id est, l'harnonis. Non ideo dicit redemit quod aliquod pretium ibi dederit, sed præcurrit Propheta jam ad præsignatum, id est, ad sanguinem Domini nostri C Jesu Christi, quem pro redemptione nostra fundi vidit. Et vere salvarit eos de manu odientium in mari, quia aqua operuit eos, ita quod nec unus remansit ex eis reliquus. Et tunc crediderunt patres nostri verbo ejus, id est, promissionibus Domini de sua libera-tione per Moysen factis. Et in laude ejus, id est, laudanter cantaverunt hymnum ejus dicentes: Cantemus Domino gloriose. Sed cito fecerunt, id est, cito laudes illæ finem habuerunt, quia obliti sunt operum ejus: et non sustinuerunt, id est, non sursum in consideratione consilium ejus, scilicet ut attenderent beneficia illa erga se non esse inania; sed quod per ea Dominus ad aliquod magnum, id est, ad vitam aternam perducere vellet. Et quia non sustinuerunt consilium Domini, idea concupierunt concupiscentias in deserto, et tentaverunt Dominum in inaquoso. Et tamen non defuit eis divina misericordia, quia dedit in animalitatem corum.

Et irritaverunt. Quasi dicat : Præter supradicta hæc etiam quidam secerunt ex illis, qued irritaverunt Moysen in castris et non tantum Moysen, sed etiam Aaron sanctum Domini, id est. quem Dominus sanctificari præcepit. Consecravit enim Moyses Aaron in sacerdotem ex præcepto Domini. Et dissenserunt ab eo duo de populo, Dathan et Ahiron, dicentes : quia nimis studeret provehere eos de sua progenie, el contemnentes pra ceptum Domini, se ipsos sacerdotes facere voluerunt : et assumptis quinquaginta vir:s ad thurificandum processerunt. Sed quid factum est eis? Utique terra aperta e t, ct deglutivit Dathan et Abiron: et etiam operuit, id est, clausit se super congregationem corum, id est, super quinquaginta viros illos imitantes : religuos vero complices eorum ignis de colo combussit, hoc est quod dicit, Et exarsit ignis in synagoga corum. Et flamma combussit

nem fecerunt vitulum in monte Oreb, et non saltem aliquid quod esset creatum, sed sculptile. Et muta-verunt gloriam suam, id est, Deum in quo ipsi gloriari deberent, non in vitulum, qui saltem animata res est, sed in similitudinem, id est, in simulaerum vituli comedentis fenum, sicut et ipsos, quia fenum, id est, terreni erant, diabolus comedit. Et ideo hoc fecerunt, quia obliti sunt Deum qui salvavit eos, qui fecit magnatia in Egypto, qui fecit magna mirabilia in terra Cham, id est. in Ægypto: et non solum ma-gna, sed etiam terribilia, id est, talia mirabilia, quæ valde expavescenda sunt, secitin mari Rubro. Et quia obliti sunt Deum, ideo dixit, id est, disposuit Deus, ut disperderet eos, non tamen quod disposuisset, quia si disposuisset, sed tanta fuit iniquitas corum, quod potuit videri Deus d'sposuisse ut prorsus disperderet ens. Et vere disperdidisset, si Moyses electus ejus non stetisset pro illis in contradictione, id est, in hu-Deum ad iram provocaverunt desperando de ejus B militate spiritus in conspectu ejus, id est, in corde ejus, ubi conspicit, dicens ita : Domine, si dimiseris populo, huic dimitte: sin autem, dele me de libro quem scripsisti; hoc autem dixit, securus de justitia sua, ad hoc at averteret iram ejus ne disperderet eos. Et tamen ipsi digni fuerunt qui disperderentur, quia cum exploratores corum missi in terram promissionis, ad magnam terræ commendationem botrum talem, quem vix duo portare possent, inde retulissent, ipsi pro nihilo habuerunt terram illam desiderabilem. Ne tamen intelligas, quod damnati sint propter illius terræ contemptum, sed, quia neglexerunt significa-tum. Botrus autem ille qui de terra promissionis a legatis a'latus est, significavit Christum : qui autem prior portabat, et botrum post se h behat, significat Judaicum populum non agnoscentem Christum: qui autem sequebatur, et botrum ante se intuebatur, significat gentilem populum, qui Christum agnoscit, et non post se, sed ante oculos mentis semper eum ponit.

Non crediderunt. Ideo, inquam, pro nihilo habuerunt terram desiderabilem, quia non crediderunt verbo ejus, id est, promissioni Domini. Et ideo murmuraverunt in tabernaculis suis, sed non exaudierunt vocem Domini: et ideo Dominus elevavit manum suam super eos, id est, distulit pœnam, quam tunc meruerant, ut tanto gravius deinde puniret eos. Vel elevavit manum suam super eos ad gravius percutiendum, scilicel ut tunc maxime prosternerel eos in deserto, el ul post ipsos dejiceret etiam semen, id est, silios eorum in nationibus, id est, per nationes, sicut Philistinis fecit, et per Assur, et per complures alios. Et ut dispergeret eos in regionibus, sicut hodie dispersi sunt; et merito hoc, quia initiati sunt se, id est, consecraverunt se : vel initiati sunt, id est, sacrificaverunt Beel, qui colebatur in Phegor, Belus enim suit pater Nini, ad cujus honorem filius idolum secit, quod vocabatur Beel, et colebatur in regione Phegor, eis petitionem ipsorum, id est, carnalem jetitionem quantum ad potum. Et misit satietatem pluendo manna in intellectum et rationes in animas, id est, D rum et in Phegor Beel adoraverunt, et comederant sacrificia mortuorum, id est sacrificia Belo qui jam mortuus erat oblata. Et sic irritaverunt Deum in adinventionibus suis, non quod ipsi ritus illos tunc, quos gentes prius invenerant, adinvenirent; sed quia ita studebant ibi, ac si ipsi noviter adinvenissent. Re ideo multiplicata est in eis ruina, quia perierunt et a serpentibus et multis aliis modis. Et aliis Deum irritantibus Phinees sac rdos ille stetit, quia non est lapsus cum illis. Et placav t Deum Hebræum quemdam cum Madianitida virgine concumbentem transeundo : et quia hoc non fecitanimo ultionis, sed animo dilectionis, correcti sunt alii, et sic cessavit quassatio, quia non immisit Deus tribulationem amplius illi populo pro hac offensa, sicut prins solitus fuit ficere. Et irritaverunt præterea quæ prædicta sunt, irritaverunt etiam Dominum ad aquas contradictionis. scilicet ut rixati sunt contra Moysen dicentes: Date nobis aquam ut bibamus. Et tunc rexatus est, id est,

baverunt, id est, ad iram provocaverunt spiritum ejus. Et ideo distinxit, id est, distinctionem fecit in labiis. quia cum in aliis omnibus miraculis certus fuerit, et secure locutus sit hic dubie locu:us est dicens, Nunquid poterimus de petra hac aquam vobis elicere? Et iden populum in terram promissionis non perduxit. Nec solum ad aquam contradictionis Dominum irritaverunt, sed etiam in hoc, quia postquam introducti sunt in terram promissionis, non disperdiderunt omnes illas gentes quas Dominus dixit, id est præcepit illis disperdere. Quasdam enim gentes non disperdiderunt, sed sibi tributarias fecerunt. Et ita commisti sunt inter gentes, et didicerunt opera corum. Et exponit quæ opera, dicens : Et servierunt sculpti-libus eorum. Et hoc factum est illis in scandalum, id est in ruinam. Et merito, quia non solum oves et boves, sed etiam immolaverunt filios suos et filias suas demoniis: hoc quidem non habet historia, sed spiritui, qui hoc dicit, et ali s prophetis qui sæpe idem improperant eis. Et qualiter immolaverint, prosequitur dicens : Et effuderunt sanguinem innocentem, sanguinem filiorum suorum, et filiarum suarum, quas sacrificaverunt sculptilibus Chanaan. Et hoc modo interfecta est terra in sanguinibus, continens pro contento; hoc est terreni illi interfecti sunt interius propter innocentum sanguinem, dæmoniis effusum.

Et contaminata est in operibus earum. Exponit quomodo, scilicet quia fornicati sunt in ad'inventiomibus suis, id est ip studiis suis, quia proprio Deo relicto adhæserunt falsis diis. Et ideo iratus est Dominus illi populo, vel in illum populum in furore, id est, in ira gravi : et ideo abominatus est illum, id est vilem secit hæreditatem suam. Per hoc autem quod dicit hæreditatem, ostendit abominationem illam omnino non esse ad destructionem, sed ad correctionem. Et vere, quia dicit abominatus est C hæreditatem suam : quia tradidit eos in manus gentium. Et hocita, quod dominati sunt eis, qui oderunt eos: quod gravissima servitus est, ut patiaris do-minum, quem habes inimicum. Et quia dominati sunt, ideo tribulaverunt eos inimici, et sic graviter humiliati sunt sub manibus corum, sed Dominus liberavit cos sæpe. Ipsi autem non illud attenderunt, sed exacerbaverunt eum in consilio suo, id est quia consilium ejus non attenderunt, sed suum. Consilium enim Dei erat, ut per temporalia bona induceret eos ad æterna. Ipsi autem non illu l attenderunt, sed suum consilium sequi maluerunt, scilicet ut quærerent, quæ sua erant, non quæ Dei erant. Et ideo merito humiliati sunt iniquitatibus suis, id est ira quod iniquitates eorum causa essent humiliationis ipsorum. Et rursus non defuit eis divina misericordia, quia vidit Dominus cum tribularentur. Non ideo hoc dicit, quod aliquando non videat : sed tunc tamen maxime videre tribulationem nostram dicitur, quando miseretur. Et propterea subdit, Et audivit orationem eorum: et hoc totum fecit non propter umbram, sed propter figuram, scilicet quia memor fuit testamenti, non veteris quod aboletur, sed novi, quod per illud significabatur. Et ideo pænitnit eum secundum multitudinem misericordiæ suæ, non quod poenitentia unquam in eo fuit, in quo malum factum non præcessit : sed quia tam misericorditer cum illis egit, quod potuit videri pænitere eum prioris afflictionis. Et vere multam misericordiam eis impendit, quia dedit eos in misericordias in conspectu omnium, qui ceperant eos, id est, hoc fecit quod etiam hostes, qui captivos eos tenebant, misericorditer egerunt cum illis. Vel aliter : Dedit eos in misericordias, id est, ita misericorditer cum illis egit mittendo filium suum, et liberando eos ab interioribus hostibus, ut non solum miserati, sed propter excellentiam ipsæ etiam misericordiæ possent dici. Et hoc fecit in conspectu omnium, qui ceperant eas,

commotus est Moyses propter eos ideireo quia exacer- A id est, videntibus illis et attendentibus, qui captivos adhuc eos tenebant per captivitatem in prævaricatione primi hominis factam; quod æquipollenter dicere est: Ejicit dæmonia ab eis. Et quia in Evangelio dicitur: Ecce ejicio dæmonia. Et hodie et cras sanitates perficio, et tertia die consummor : ideo cum dixisset : Quia ejicit dæmonia, subjungit orationem ut sanitatem perficiat, dicens : Domine Dens noster, sac nos salvos perficiendo in nobis sanitatem. Potest autem per hodie accipi tempus sub lege, per cras vero tempus gratia, in quo utroque sanuatem operatus est : vel per hodie accipi tempus præsentiæ ejus in carne : per cras vero tempus Apostolicæ missionis, et usque ad finem sæculi, in quo etiam per pradicatores suos sanitates perficit. Tertia vero qua consummatur, erit quando omnes occurremus ei in unum virum persectum, in mensuram ætatis ple-nitudinis Christi. Et ut salvos sacias, congrega nos verum semen Abrahæ per sidei unitatem de natiotamen non ideo minus credendum est prophetico p nibus amnibus, ad hoc ut confiteamur sancto nomini tuo, et tandem gloriemur in laude tua, id est, in laude perfecte laudantium, quia perfecte amantium. Et ideo perfecte amantium, quia facie ad faciem contemplantium, nos dico dicentes ita : Benedictus sit Dominus a sæculo et usque in sæculum, id est aternaliter Deus Israel, id est, qui facit ut videntes eum per sidem, sint videntes eum per speciem : et hoc dicet omnis populus. Ut autem tunc dicere possit, fiat ei nunc benedictio in populo Judaico, fiat et in præputio.

#### IN PSALMUM CVI.

#### Allelnia.

#### ARGUMENTUM.

Reditus populi de Babylone prædicitur. Primumque imperatur ut collata beneficia devotis extollant vocibus gratiarum : ac deinde quæ mala in capiivitate pertulerunt, varia narratione describuntur. Aliter vox Christi de Judæis, legendus ad lectionem Numeri et Judicum.

#### EXPLANATIO.

In primo alleluia commendatus est populus Judæorum, de quo nulla querela est; secundo eos comme-morat, qui in eadem gente creberrimis offensionibus erraverunt, et ad Domini gratiam ipsius miseratione reversi sunt. Hic autem common tur populus Christianus ut pro collatis sibi beneficiis laudes Domino reddat. Aliter alleluia primum egit ut baptizentur credentes; secundum ut conciliet positentes, ibi suscepit plebem suam in exsultatione, et electos suos in lætitia. Hic pœnitentes exaudit, et dat in misericordiam in conspectu omnium, qui eos cœperunt. In tertio usus noster quotidianus retexitur, et bæresis Novatiana damnatur. Post Hebraici populi confessionem, de quo pracedentes psalmi lo-cuti sunt, Propheta venit ad populum Christianum, qui per spatia totius orbis superstitionum solitudine vagabundus errabat. In prima sectione commonens eum laudes Domini confiteri, cojus sanguine redemptas Ecclesias accepit, qui per aras dæmonum, lucosque stulto rapiebatur errore. Secunda gratias dicit Domino peragendas, qui gentilium animas veritatis pabulo jejunas religionis suæ ubertate satiavit, et eorum vincula peccalorum inexsuperabili virtute disrupit. Tertia Patri gratias præcipit esse referendas, quia Christus adveniens diaboli portas vectesque confregit. Quarta Domino sacrificium laudis a sacerdotibus commonet offerendum, qui inter sæculi fluctus Ecclesiarum gubernatione præsident, describens quemadmodum et ipsorum tentationibus Deus subvenire dignetur. Quinta iterum dicit a sacerdotibus et senioribus Dominum esse laudandum, qui squalentem mundum ariditate peccati in amœnissimam jucunditatem eœlesti munere commutavit. Quod videntes recti corde gaudebant,

cant, incipiunt.

COMMENTARIUS.

Confitemini Domino, quoniam bonus. Psalmus iste commendat miserationes Dei sæne probatas in no-bis, ideoque dulcis est expertis. Cantatur autem manifeste de unive sa Ecclesia, ubique terrarum diffusa : hoc est de duobus parietibus in uno augulari lapide convenientibus, et alibi Abba pater clamantibus, unde bis Allelnia intitulatur. Et quia miserationes Dei commendat, videamus ergo quid admoneamur, unde aggratulentur, unde gema-mus, unde auxilium postulemus, unde deseramur, unde nobis subveniatur, quod per nos simus. Quasi dicat: Per ejus misericordiam simus, quomodo superbia nostra conteratur, qualiter gratia ejus glorificetur, ut unicuique occurrat in se, quod Psalmus commendat: et experti approbent, inexperii vero desiderent. Et incipitita: Qui redempti sunt a Domino, non redempti de manu Ægyptiacæ servitutis, non R de inutilibus laboribus et luteis operibus, non redempti ab illa arcta Ægypto, quia omnes simul re-dempti sunt, et horum hostes simul perierunt : sed redempti de lata Ægypto hujus mundi, quotidie redimentur et in multis et in singulis, et quorum hostes quotidie submerguntur in mari, quos sicilicet Dominus non redemit de manu Pharaonis, sed de manu hostis antiqui; et its eos redemit, quod non tantum de uno loco, sed de pluribus regionibus cos congregasit. Et vere de regionibus, quia a solis ortu et occasu. In ortu solis Judæi erant, qui per legem et prophetas inde solis lumen susceperant : Gentes vero in occasu erant, quæ postposito Creatore creaturam adorabant. et exponit occasum dicens, Ab Aquilone et mari. Per Aquilonem intellige, quod charitas in eis refrixerat, per mare vero, quod etiam amaritudo persecutionis in eis erat. Tales, inquam, redempti dicant alter ad alterum: Si gustastis, confitemini Domino: si enim non gustastis, conficeri non potestis. Si gustastis avidirate, eructate confessione. Et merito debetis con-Ateri Domino, quoniam omnibus digne se gustantibus est bonus, et quoniam misericordia ejus est in seculum, sicut in priori psalmo diximus. Dixit qui redempti sant, quia autem hæc redemptio non simplex est, sed multiplex, ideo psahnus proponit quatuor tentationes, quatuor clamationes, quatuor liberationes, quatuor misericordiarum Dei confessiones. Et prima redemptio est ignorantiæ, et erroris, et inediæ verbi Dei. Sicut ponamus aliquem nihil boni quærentem, sed veterem vitam seductoria securitate viventem, nibil esse putantem post hanc vitam, quandoque finiendam, deditum illecebris et mortiferis delectationibus hujus sæculi : hunc talem gratia Dei aliquando quasi a somno interius erigit, et in errore se invenit, et multum sollicitus de salute sua fit. Et hæc est tribulatio prima, tentatio. Deinde autem quam potest, pulsat, clamat ad Dominum : et Dominus liberat eum de tenebris erroris. Et in via ducente ad tione, vel cognitione eum ponit, et doctrina verbi Dei reficit, et Domino jure debet confiteri : postquam autem jam positus in via, seit quid faciendum sit et qu'd cavendum, incipit pugnare contra veteres consuctudines. Sed quia non attendit unde debeat arma sumere, quem cooperatorem debeat habere. Si enim præsumit de se, divino auxilio deserente, multum potest laborare, sed nihil efficere. Et hæc est secunda tentatio, quæ dicitur difficultas bene operandi. Sequitur damnatio, liberatio, confessio: quia attendens ille inefficaciam suam, clamat ad Dominum, et Dominus liberat eum : quia discompit vincula difficultatis et ponit eum in operatione æquitatis : et fit ei facile, quod erat ei difficile, et inde Domino confiteri debet. Posset autem Dominus sine difficultate hoc nobis præstare, sed si non difficultatem haberemus, auctorem tanti boni non agnosceremus. Item cum jam positus est in facilitate bene opc-

quæ partes a similibus versibus, quos intercalares vo- 🗛 randi, difficultatibus -veterum-consuctudinum-superatis, non ex otio illo reducitur ad aliquam pravam consuctudinem, sed incurrit tertia tentatio, tædium scilicet divini verbi, id est, tædium orandi, legendi, jejunandi, vigilandi, et aliorum quibus ad melius possit provehi, et sic periclitatur. Nec faciat eum de priori societate securum, sed pro tædio timeat eum moriturum : quia sicut corpus fastidio corporali cibo perimitur, ita anima fastidio corporali cibo periclitatur. Sed rursus clamat ad Dominum, et liberatur, et tamen sequitur ut confiteatur. Ecce splendificatis teaebris et difficultatibus veterum consuetudinum superatis, et repulso tædio verbi Dei, tales jam apti sunt, qui ad regimen Ecclesiarum provehantur, et provehuntur. Sed quanto magis exaltantur, tanto magis periclitantur; quia tunc insurgit tempestas maris Ecclesiam quatientis, et gubernatorem turbantis : et sic periclitantur modo ascendendo usque ad cœlos sperando, modo descendendo usque ad abyesos desperando. Sed tamen clamat ad Dominuni, et liberatur : et ideo quoque merito confitetur. Et hæc est quarta tentatio, quæ vocatur periculum in regimine rerum publicarum. Nemo autem putet hanc tentationem pertinere ad solos prælatos, quia omnes in navi portantur, et qui operantur et qui gubernantur : et simul in mari periclitantur, et simul in portu salvabuntur. Has quatuor tentationes, ut prædiximus, proponit psal-mus, et prima est ubi dicit: Erraverunt in solitudine, quod sie continuatur : Necessarium fuit ut de regionibus congregarentur, quia erraverunt prius in so-litudine non in quacunque, sed in inaquoso. Solitudinem vocat desertum ignorantiæ et erroris; per inaquosum vero notat incultum, scilicet quia sine aqua, id est, sine refectione doctrine erant. Et non invenerunt per se viam civitatis habitationis, id est, ducentem ad civitatem, in qua vere est inhabitandum. Est enim quædam civitas ubi non est habitandum, sed quæ potius destruenda est, scilicet Babylonia. Erraverunt dico, esurientes et sitientes naturaliter, quia omnis anima natura-liter esurit bonum. Ecce gravis tribulatio, quod cum essent in solitudine, et viam qua ad habi-tationem venirent, ignorarent, insuper esuriebant et sitiebant : et ideo anima corum ens tantum in ipsis defecit. Extendens autem se ad Dominum, profecit, hoe est, quod dicit: Et clamaverunt ad Dominum cum tribularentur, id est, cam jam altenderent tribulatione peregrinationis, quam nemo attendit nisi cui patria est dulcis. Et quia clamaverunt, ideo Dominus eripuit sos de necessitatibus corum, id est, de tenebris erroris, et same verbi Dei. Et hoc taliter secit, eduxit scilicet eos de necessitatibus, perducens eos in viam rectam, id est, in cognitionem suam, et fidem catholicam, ad hoc at trent in civitatem habitationis. Unde confiteautur digne Donuino misericordiæ ejus. non mendicitati ejus. Es mirabilia ejus exhibita filiis kominum, id est, filiis e vitatem habitationis, id est, in fide, et sui cogita- D vetustatis; hoc est : Illi confiteuntur Domino qui cum essent mortui in vetustate, vivificati sunt ab eo per novitatem. Quod magnum est mirabile. Et quia prius non posuerat, alteram partem tautum liberationis addit: Ideo dico ut confiteantur Domino, quia satiavit animam inanem, quantum ad sitim; et satia-vit animam esurientem bonis æternis, hoc est, incdiam verbi Dei ab eis exclusit. Et (quasi dicat) necesse erat ut educerentur et satiarentur, quia erant sedentes in tenebris : et non in qualibuscunque, sed in umbra mortis, id est, in talibus touebris, quæ obumbrarent eos ad mortem; et erant vincti in mendicitate et ferro, id est, in dura mendicitate. Gravis en m mendicitas est in solitudine esurire et sitire.

Quia exacerbaverunt. Non culpa auctoris crat, quod in tenebris et mendicitate erant, sed corum : quia ipsi exacerbaverunt, id est, acerba et hispida fecerunt sibi eloquia Dei, tune scilicet quando dictum est illis: De omni ligno paradisi comede, de ligno antem scientiæ boni et mali ne comedas. Et in hoc irri- A taverunt, id est, irritum fecerunt consilium Altissimi. Ejus enim consilium erat ut per obedientiam, atque præceptum ad aliquod dignius eos proveheret; ipsi vero prævaricando, et inobediendo illud irritum fecerunt.

Et humiliatum est. Hic secundam tentationem incipit. Quasi dicat: Dominus eduxit ess de tenebris erroris, et posuit in via veritatis, ut scirent quid esset faciendum, et quid cavendum; ipsi autem de se præsumpserunt, et ideo cum ex viribus suis veteres consuetudines oppugnare vellent, humiliatum est cor corum in laboribus, quia multum laboraverunt; et infirmati sunt, id est inessicaces in laboribus suis exstiterunt; quia non suit qui adjuvaret eos,

quandiu de se pra sump erunt.

Et clamaverunt ad Dominum cum tribularentur. Et popit simul utramque liberationem, quia repetit priorem dicens: Et eduxit eos de tenebris umbræ mortis, ut prius. Et modo disrupit vincula eorum, B scilicet disrupit vincula difficultatis, et posuit eos in operatione æquitatis, ut supra dictum est. Unde confiteantur Domino miscricordiæ ejus, et mirabilia ejus filiis hominum, ut prius. Et debent ei confiteri, quia cum ipsi ita detinerentur, ne possent exire ad bene operandum, sicut alibi clausi portis æreis et vectibus ferreis, ne exeant ad aliquid agendum detinerentur. Dominus contririt portas æreas, et vectes ferreas confregit, id est, ab omni disseultate eos expedivit. Et hoc taliter secit, scilicet suscepit eos de via iniquitatis corum, id est liberavit cos de præsumptione, quæ faciebat eos iniquos, id est, irreligiosos. Quæ iniquitas eorum non erat auctoris, quia humiliati sunt propter injustitias suas; quia injuste egerunt viribus suis, quod Dei erat, ascribendo.

Omnem escam abominata. Ecce tertia tentatio. Quasi dicat · Splendificatis jam tenebris, et difficultatibus veterum consuctudinum superatis, adhuc restat aliud periculum, hoc scalicet, quod anima eorum abominata est omnem escam non corporalem, sed C spiritualem, id est, tædium verbi Domini, ut supra dictum est, habuerunt. Et ideo usque ad portas morsis, id est, usque ad interitum appropinquaverunt: quia sicut periculosum est corpori fastidire corpoream escam, ita mortiferum est animæ spiritualem escam fastidire. Et iterum clamaverunt ad Dominum cum tribularentur, et de necessitatibus eorum liberavit eos, id est, nam hoc modo misit verbum, scilicet idem pra cepit et voluit ut sanarentur, et sic sanavit eos. Tale et illud est quod in Evangelio habetur : Domine die tantum verbo, et sanabitur puer meus. Et vere salvavit eos, quia eripuit eus de interitionibus corum. Unde etiam confiteantur Domino misericordiæ ejus, et mirabilia ejus filiis hominum. Et ita debent confiteri, ut sacrificent sacrificium laudis, id est, ut mihil sibi, sed totum Deo attribuant. Et annuntient opera ejus, id est, multiplices tabores e,us non in memoria, sed in exsultatione.

Qui descendunt mare in navibus. Ecce quarta ten- D tatio. Quasi dicat : Non solum illi quorum anima tædium verbi incidit, et alii prædicti misericordias Dei experti sunt, sed etiam illi qui positi in navibus, id est, qui perfecti ad regimen Ecclesiarum descendunt per mare, id est, humiliantur propter amaram tribulationem extrinsecus, et contradictionem intrinsecus, et dolendo subditis suis; descendentes dico sacientes operationem, id est, gubernationem in aquis multis, id est, in populis multis. I psi viderunt opera Domini, et mirabilia ejus, id est, mirabiliter misericordiam ejus erga se cognoverunt in profundo, hoc est in maris periculo, vel in profundum, id est, in occultis cordium subditorum suorum. Alius enim in occulto suo habet adulterium, alius homicidium, alous hoc, alius illud. Et hæc omnia illis prælatis referentur : et si tonc possint gubernare, et singuis consulere ne periclitentur, in hoc maximam misericordiam Dei recognoscunt.

Dixit et stetit. Vere opera Domini et mirabilia viderunt. Nam hoc modo viderunt, quia dixit, id e-t, præcepit Dominus aliquando, et spiritus procellæ sie-tit, id est inhorruit, id est, intempestas magna facia est, et fluctus ejus nimium exaltati sunt : prius autem quam hoc fiat, ascendunt prælati illi usque ad cælos bene sperando de subditis suis : et stante procella descendunt usque ad abyssos desperando. Et ideo descendunt, quia anima corum, id est, praelatorum tabescebat, id est, deficiebat in malis suis, id est, in pressuris subditorum, vel aliter: Dixit Dominus, id est, præcepit Dominus, et stetit, id est, quievit procella, et deinde iterum exaltati sunt fluctus ejus. Et stante procella ascendunt prælati ipsi bene sperando usque ad cælos, cum vero flucius exaltantur, descendunt usque ad abyssos desperando. Et hoc ideo, quia anima eorum in malis tabescebat, ut prius. Et ostendit quomodo dicat, Turbati sunt in se ipsis interius, et moti sunt ut se expedirent, sed tantum sicut ebrius, id est, inutiliter moti sunt, dum de se prasumpserunt, quia movebantur quidem, sed non promoveb intur. Et hoc ideo, quia omnis sa-pientia eorum, scilicet et præconandi et orandi et legendi devorata est, id est, ad nihil redacta est: Unde dicit Apostolus : Nolumus vos fraires ignorare de pressura, quie facta est nobis in Asia, quia supra vires nostras el supra modum gravati sumus, el responsum mortis in nobis habuimus: ut non simus confidentes in nobis, sid in illo qui suscitat mortuos. Ubi dicit: Responsum mortis in nobis habuimus, ostendit sapientiam suam fuisse devoratam. Et rursus la clamaverunt ad Dominum, cum tribularentur, et de necessitatibus corum eduxit cos. Et vere eduxit. Nam hoc modo statuit, scilicet procellam ejus, vel profundi maris in auram, id est in tranquillitatem placidam. Et hoc iterum, quod siluerunt omnes fuctus ejus: tunc prælati sunt lætuti, quia fluctus siluerunt. Et merito quia deduxit eos in portum voluntatis eorum, id est, in ownem illam quietem et securitatem, quam ipsi optabant. Unde confiteantur Domino misericordiæ ejus, et mirabilia ejus filiis hominum : et ita confiteantur, ut exaltent eum tantum in Ecclesia plebis, id est, in Ecclesia bene gubernatorum. Et laudent eum in cathedra seniorum bene rezontium. quod est dicere: Et subditi quod bene gubernantur, et prælati quod bene gubernant, non sibi, sed soli Domino attribuant, et ei soli laudes agant.

Posuit flumina in desertum. Quasi dicat: Merito debent illum laudare, quia superbis resistit, humilibus au'em dat gratiam. Et ostendit in primis, quomodo superbis resistat, dicens: Quia flumina, id est, ilios apud quos erant fluenta doctrinæ per prophetica scripta et legalia instituta, id est, Judæos posuit in desertum: quia et si scripta servaverint, intelligentiam tamen veram amiserunt, probat. Et exitus aquarum, id est, illos eosdem a quibus doctrina ad alios exivit per propheticas scriptura; et per primitivam Ecclesiam inde assumptam in sitim posuit, hoc est in naturali siti dereliquit.

Terram fructiseram. Idem repetit per aliam similitudinem, et est dicere : Illos qui prius erant terra fructifera, quantum ad quosdam, quia non defuerunt in populo illo priori, qui reputandi essent in semine. Ill is inquam redegit in salsuginem, id est, in amaritudinem et sterilitatem, quia tempus visitationis non cognoverunt, et justitiam Dei non attenderunt, sed justitiam suam statuere voluerunt. Et cum aliquid de eis prius crediderint, modo nulli inde credunt. Salsugo enim proprie dicitur amarus succus terræ, quem sterilmas comitatur. Et hoc quidem dicit non ab injustitia sua processit, sed a malitia habitantium in ea terra, hoc est dicere : Justo judicio suo Dominus terram illam in salsuginem vertit, quia nequitia corum in terrenitati nimis adhærentium boe promittit.

Possit desertum in stagna. Ostendit quomodo superbis resistit, et qualiter humilibus dat gratiam,

prophetis destitutum, id est, gentiles posnit in stagna aquarum : quia inde per quosdam, sicut per Augustinum, Gregorium, Hieronymum, et multos alios documenta veritatis emanaverunt aliis. Et illic, id est in terra illa collocavit esurientes et avidos agricolas. Et illi constituerunt civitatem habitationis, id est, construxerunt Ecclesiam catholicam, quæ civitas est vere habitationis. Et seminaverunt semine verbi Dei agros, id est, secerunt multos fructissicantes in bonis operibus. Et plantaverunt vineas, id est, instituerunt diversas Ecclesias, et secerunt fructum nativitatis. Et institutores et instituti fructum nativitatis, id est, opera et doctrina eorum, non dissenserunt ab apostolis, qui suerunt nativitas eorum : quia per eorum doctrinam nati sunt in operibus bonis. Et Dominus eis benedixit, et incrementum dedit, et ipsi multiplicati sunt in tantum, quod etiam quidam nimis multiplicati sunt, scilicet illi qui per superbiam hæretici facti a nobis exierunt. De quibus dicit Aposto-lus: A nobis exierunt, qui a nobis non fuerunt; si enim a nobis essent, a nobis non exissent. Et quamvis quidam nimis sint multiplica i, tamen jumenta eo. rum non minoravit : quia de his qui erant jumenta non multum doct , sed tamen fide pleua, id est, de simplicibus nulli exierunt.

Et pauci facti sunt. Multiplicati sunt inquam nimis quidam, et ideo facti sunt pauci, sive remanentes, quantum ad priorem numerum : sive ipsi exeuntes, et non tot exiverunt, quot remanserunt. Et quia nihil magis donorum paucitati, quam quod est debitum perditioni. Et vexati sunt alii, id est, remanentes a tribulatione malorum, id est, tribulationes illatæ sunt a malis exeuntibus per malignas quæstiones suas. Et a dolcre, id est, propter compassionem, quam habebant in alio qui contribulantur.

Effusa est contentio. Ostendit quomodo vexati sunt dolore, ideo scilices, quia per pravam doctrinam exeuntium essus est contentio super principes corum, quæ remanserunt, hoc est, quia etiam veridici do- C cores corum con emptibiles ciant, vel habiti sunt propter illos falsidicos qui exierunt. Et ideo fecit Dominus eos, id est, exeuntes errare in invio. Illi quidem de quibus superius audivinius, in viam sunt deducti, et ad civitatem habitationis directi; isti vero non deducti sed seducti, id est, sibi ipsis derelicti. quia tradidit eos Deus in concupiscentias cordis sui, ut faciant que non conventunt, et sic erraverunt in invio; et hoc ita, quod nunquam amplius quidam evrum redierunt in viam. Et Dominus adjuvit pauperem, id est, humilem pojulum soum intus manentem, de inopia, id est, paucitate illa, quam quidam exeuntes secerunt, scilicet, quia facti sunt eis illi exeuntes per suas pravas quæstiones et contradictiones etiam ad exercitium inquisitionis, et ad exemplum timoris. Quanto magis enim respondetur hæreticis, tanto major correctio fit catholicis. Unde etiam Apostolus dieit : Quia oportet esse hærcses, ut qui probati sunt manifesti frant. Vel aliter : Effusu est D contentio. Quasi dicat : Hoc modo pauci facti sunt, quia suerunt quidam qui se voluerunt sacere principes, id est, magistros erioris; inter eos effusa est contentio illa de qua dicit Apostolus : Si quis evangelizaverit vobis altud quam quod accepistis, cliam anjelus de cœlo, anathema sit, hoc est dicere: Intus ideo le manentes pauci facti sunt, quia superbi exclusi sunt. Et cos, id est, superbos, fecil errare in invio, et non in via, ut prius. Pauperem autem, id est, humilem populum suum adjuvit de inopia, id est, de sin plicitate intellectus; hoc enim quod non mutupliciter, sed sim, liciter intellexerunt, fuit eis in auxilium ne exirent, sed intus manerent. Et posuit familius suas alteram de circumcisione, afteram de præputio, ita subditas sibi, sicut oves pastori. Juxta quod ipse ait : Oves meæ vocem meum audiunt, et ego cognosco eas.

Videbunt recti. Dico quia posuit familias sicut ores.

dicens: Quia illos qui prius erant desertum a lege et A Et hoc modo posuit et ponet eas in tanta subjectione, id est, omnes qui jam exierunt oppilabunt, id est, obstruent os suum. Quia ille vere sapiens est, quia nihil amplius contradicere audebunt; et hæc omnia prædicta debet quisque sapiens attendere. Quis est autem vere sapiens? Et ideo dico quis est, quia ille qui vere sapiens est, custodiet, id est, observabit hec omnia prædicta per humilitatem. Et intelliget misericordias Domini esse in his omnibus, scilicet, quod errantem et esurientem in viant deduxit et pavit; quod pugnantem contra difficultatem peccatorum suorum et ligatum vinculis consuetudinis solvit et lib ravit; quod fastidientem Verbi Dei, et præ tædio quodam pene morientem, missa medicina Verbi sui, recreavit; quod periclitantem inter naufraga et prriculosa discrimina, pacato mari, ad portum deduxit; et quod in populo illo ubi superbis resistit, sed ubi humilibus dat gratiam esse fecit; et quod voluit ut unus manens multiplicaretur, non ut foras exiens

#### IN PSALMUM CVII.

#### Canticum, psalmus David. ARGUMENTUM.

Sub Machabæorum persona cantatur, continet autem preces de hostibus victoria gratulatione; potest et de ipso David accipi, quod plurimis gentibus imperaverit. Aliter vox Ecclesiæ ad su erpositionem.

#### EXPLANATIO.

Canticum ad divinarum rerum contemplationem refertur, psalmus ad operas actuales, quie tamen divinis conveniant mandatis. Quod in primo versu ipse testatur : c Cantabo et psalmum dicam Domi o. . David autem significat regem Christum, qui in hoc psalmo locuturus est. Per totum psalmum loquitur Dominus. Primo ord ne Patri gratias agit, quod post passionis triumphum perpetuam resurrexit in gloriam. Secundo humiliat se per humanitatem suam, ubi tamen et potentiam propriæ majestatis ostendit, ut duas naturas veraciter in una Domini Christi cognoscas esse persona. Notandum autem quod centesimus septimus psalmus ex terminalibus duorum psalmorum partibus est compactus, in quo Dominus per passionem resurrectionemque suam duos sibi pupulos una fide conjunxit, una spiritus gratia fecundavit. eodem vitæ æternæ munere sublimavit. Centenarius numerus vitam quæ in dextris est, septenarius Spiritum sanctum designat; qui bene in hoc psalmo de duobus uno facto copulantur, quia spirituales tautum vitam percipere promerentur æternam.

#### COMMENTARIUS.

Paratum cor meum Deus. Canticum psalmi, id est. hæc exsultatio operationis, sive hæc exsultativa operatio attribuitur David, id est, capiti, quia agit caput nostrum in hoc psalmo de gloria suz resurrectionis et ascensionis. Unde merito omnes debent lætari, qui ad spem ejusdem gloriæ sunt vocati. Et proponit se nobis exemplum obedientia, exhortans nos ut cadem obedientia, quam et ipse insistamus, et sic ad eamdem gloriam perveniamus. Et est quasi dicat: O Dous Pater, stulti homines putant me invitum et quasi coactum tibi sacrificare; sed ego voluntarie sacrificabo tibi, quia paratum est in me ipso cor meur, et paratum est in meis cor meum obedientiam implere. Vel si quod melius est, utrumque tamen ad ipsum referamus, ita dicetur : Paraium est cor meum obedientiam implere in opere. Paratum est etiam cer meum omni intentione; et hoc ideo, quia ego, qui quasi prius ploravi in infirmitate mea, positus in gloria mea, id est, in gloria resurrectionis et ascensionis, cantabe ore et psallam opere, quia dabo spem aliis in me ejusdem gioriæ, et a c faciam cos cantare ore, et psallere ofere. Sciendum quia psalmus iste totus fere colligitur ex quibusdam paalmis superioribus. Et dicit beatus Augustinus se non aliam causancto sic complacuit. Nemo ergo miretur si non tam diligenter bic perquirantur singula, quoniam superius suis in locis plenarie sunt exposita

Exsurge, psalterium et cithara, exsurgam diluculo. Caro Christi, propter infirmitatis et mortis experientiam, dicitur cithara; psalterium vero dicitur, propter cœlestia opera. Et est quasi dicat : Et ut ego cantem et psallam in gloria, id est, caro mea, morere; et exsurge, ut sis psalterium. Et ideo dico exsurge, quia es cithara. Licet enim caro Christi prius etiam fuerit psalterium, maxime tamen per gloriam resurrectionis et ascensionis psalterium exstitit. Et vere (quasi dicat) exsurges, quia ego exsurgam dituculo, sacta resurrectione; et sic, Domine Pater, confitebor tibi in populis Judaicis, et psallam tibi in nationibus gentium. Et ideo confitebor tibi in illis, et psallam in istis, quia ego, qui non solum misericors tuus dicendus sum, magnus ero super cœlos, id est, magnificatus ero super omnes illos B qui sunt cœli, quia nullus eorum potestatem habuit animam suam ponendi, et iterum sumendi. Et veritas præceptorum tuorum per me data magnificabitur, usque ad nubes constituendas. Et quia sic magnificabor, ergo Deus Verbum mihi personaliter unitum, exaltare, me homine exaltato, super calos. Et gloria tua, id est, caro a te sumpta, quæ prius fuit ignominia tua, facta per resurrectionem et ascensionem gloria tua, exaltetur super omnem terram, id est, glorificetur in omni terra adhuc, ut dilecti tui liberentur, per spem resurrectionis, a timore mortis. Et ut hoc flat, salvum me fac, Domine Pater, dextera tua, id est, per confessionem tuam; et in boc exaudi me. Et convertit se ad nos. Quasi dicat : Vere salvas in dextera tua, quia Deus Pater loculus est in sancto suo, id est, promisit hoc in sanctitate sua. Et ideo vere exaltabo resurrectione et ascensione.

Et dividam Sichimam. Vel aliter, Deus qui prius locutus est in servis suis, apparuit mundo, et locutus C est in me sancto suo; et ideo vere exsultabo, ut prius. Vel aliter : Dens Pater locutus est in sanctis suis, id est, promisit per me sanctum suum, istud, scilicet, quod ego exsultabo gloria resurrectionis et ascen-sionis, et dividam Sichimam; et cætera. Quæ sequuntur inde, Deus qui repulisti nos, plenarie invenies exposita.

#### IN PSALMUM CVIII. In finem psalmus David.

#### ARGUMENTUM.

Sub Machabæorum persona canitur, deplorantium quæ ab exteris et domesticis adversa pertulerunt, postulantiumque ultionem in eos qui Antiochum vel Demetrium reges in corum odia falsa criminatione succenderant, quique venalem fecerant sacerdotii dignitatem; quod non tantum excluso Unia factum est, sed per omne tempus deinceps quo Judæa Machabæis est præliantibus liberata. Aliter vox Christi ad Patrem de Judæis.

#### EXPLANATIO.

Titulus iste notissimus psalmum refert ad Dominum Christum. Prima parte Dominus Judwos increpat, qui mula pro bonis Creatori suo reddire maluerunt. Secunda Judæ traditoris et perfidi populi narratur iniquitus, et qua illis erant pro tanto scelere ventura. Tertia precatur ut liberatus a periculo passionis cito resurrection:s gloriam consequatur.

#### COMMENTARIUS.

Deus laudem meam ne tacueris, quia os peccatoris et os dolosi super me apertum est. HEC verba referentur in finem, id est, in Christum, quæ sunt psalmus attributus ipsi David. Commendat enim nobis in hoc psalmo caput nostrum suam passionem, ut commendet et resurrectionem, id est, remunerationem et gloriam passionis, quia si compatimur, et conglorificabimur. Et est quasi dicat : l'araium cor meum, Deus,

sam invenire cur repetitus sit, nisi quia Spicitui A puratum cor meum. Et ideo, Deus Pater, ne tacueris laudem meam, imo gloriosum et laudabilem me facias per resurrectionem et ascensionem. Tu, inquam, ne taceas laudem, quia (quasi dicat) inimici non tacent vituperationem. Num apertum est super me, id est, ad me damnandum et devorandum os peccatoris, prævaricator ille populus erat, unde Dominus in Evangelio: Si enim crederent Moysi, utique crederent et mihi, quia de me ipse scripsit et os dolosi populi, quia non tantum Judæi, sed milites Romani, qui gentiles erant, in ejus mortem consenserunt. Cur autem dicat dolosi, causam subdit, dicens :

Locuti sunt adversum me lingua dolosa. Id est, ad meam damnationem lingua dolosa, vocantes me magistrum, et similia. Et vere lingua dolosa, quia postea circumdederunt me sermonibus odii, clamantes: Crucifige, crucifige eum. Et impugnantes me, expugnaverunt me reputatione sua, vel quantum ad exterius meum, sed tamen odio habuerunt me gratis. Et vere gratis, quia de!rahebani mihi pro eo quod commerueram, ut me diligerent. Mortuos enim corum suscitaveram, infirmos sanaveram, cæcos illuminaveram. Pro quibus cum me diligere deberent, potius detrahebant mihi, dicentes: Non est hic homo a Deo, qui Sabbatum non custodit, et similia. E contra autem ego pro eis orabam dicens : Pater, ignosce illis, quia nesciunt quid faciant. Et quod polissimum genus retributionis est, ipsi posuerunt, id est, firmiter sta-tuerunt mala pro bonis adversum me, id est, actione, et odium pro dilectione mea in affectione. Tu autem. Domine, redde eis guod merentur. Hoc æquipollenter non maledicendo, sed prophetando, et divinæ sententiæ aggratulando, dicens ita: Quandoquidem populariter ille subjici mihi noluit, ergo, Domine, constitue peccutorem, id est, patrem totius peccati diabolum, super eum. Et hoc adeo, quod diabolus stet a dexteris ejus, id est, potiora habeat opera diaboli quam tua, ut sic judicetur et hic et tandem; hoc est quod dicit: Cum judicatur hic per interiorem excacationem, exeat etiam tandem cond mnatus, id est, ex tum habeat æternam condemnationem, et oratio ejus fiat in peccatum. Omnis enim oratio qua non fit per Mediatorem Dominum nostrum Jesum Christum, non purgat peccatum, sed auget. Et ideo dicit : Oratio ejus fiat in peccatum, et dies ejus, id est, dies regni et sacerdotii, quos per mortem meam promittit sibi longiores fieri, per ipsam mortem meam fiant pauci. Sicut revera factum est, quia quadragesimo secundo anno destructi sunt penitus a Romanis principibus. Et episcopatum ejus, id est, sacerdotium, scilicet, ordinem Melchisedech, quod promissum ei fuit per sacerdotem Aaron, accipiut potius alter, id est, gentilis. Et filii, id est, successores ejus fiant orphani. Vere enim est orphanus, qui a Deo Patre orbatus patri diabolo subjicit. Et uxor ejus fiat vidua. Uxorem illius populi potes accipere, vel plebem subditam, vel civitatem ip-am, in qua velut in uxore delectabantur. Et plebs quidem viduata est, quia sine omni regimine facta est; et etiam civitas, quia ab ipsis est desolata. Et ideo dicit : Uxor ejus vidua. Et filii ejus transferantur a loco ad locum, per totum mundum nutantes, id est, nullam certam sedem habentes. Et ubique mendicent, id est, aliena ope indigeant. Et ejiciantur de habitationibus suis, id est, de propriis locis suis, vel de stabilitate cordis sui ejiciantur per sumum malæ conscientæ. Et fenerator, id est, diabolus, qui ideo labi hominem in aliquod grave peccatum facit, ut postea in aliud præcipitet, et iterum in aliud, et propterea dicitur lenerator. Ille, inquam, s. rutetur omnem substantiam ejus, id est, omne peccatum illius populi, per quod ipse se sustinere credit, scrutetur ut nullum relinquat impunitum. Cum enim dicerent : Si dimittimus eum sic, venient Romani, et tollent nostrum locum et gentem; et ideo peccatum eorum substantia dicitur; et alieni diripiant labores ejus; adhuc enim circumcidumur, et alia legalia custodiunt. Sed hoc maligni spiritus

qui hostes sunt merito alieni dicuntur. Vel potest dici totus hic versus ad solam similitudinem; sic fenerator, id est, Titus vel Vespasianus, comparabilis feneratori, qui omnem supellectilem debitoris non valentis creditum reddere perscrutatur et aufort, scrutetur omnem substantiam ejus populi. Alieni, id est, milites corum, diripiant labores ejus, ut nihil fiat ei reliquum. Et quia me adjutorem habere noluerunt, non sit ei aliquis adjutor, nec rex, nec sacerdos, nec sit qui misereatur pupillis ejus, id est. po-steris a te Deo vero orbatis. Sed fiant nati ejus in interitum, id est, tales sint omnes posteri ejus, qui videantur esse nati, non ut vivant, sed ut æternaliter intereant; et nomen, id est, memoria, ejus deleatur in generatione una, id est, in generatione carnali tantum, et nunquam veniat ad spiritualem. Et iniquitas, id est, murmur et cervicositas, patrum ejas redeat in memoriam, id est, non tradatur oblivioni, id est, Synagogæ, non deleatur a memoria Domini. Quod est dicere: Non solum peccata pro ria eorum, sed etiam merita parentum suorum mala, quorum nequitiam imitantur, eis reddantur. Vere enim per prophetam dictum est : Visitabo peccata patrum in filivs usque in tertiam et quartam generat onem. Et ut hoe sit, fiat iniquitas patrum et matris contra D minum, ut non oblivioni tradatur, sed semper ab eo conspiciatur, et memoria earum dispereat penitus de terra viventium. Quod merito dico, scilicet, pro eo quod non est recordatus facere miricordiam silvi ipsi, junta illud Salomonis: Miserere anima tua, et b ne placens eris Deo. In quo autem non sit recordatus, Ostendit dicens: Et persecutus est me hominem propler eum lactum inopem et mendicum, et non solum me, sed eliam mens, qui persecutus est volens mortificare quenique liminem compunctum corde, sicul sanctos apostolos, et etiam omnes illos qui venientes ad apostolos dixerunt : Quid facienus, viri fro- C tres, et cartera. Et in hoc eliam non recordatus est facere sibi misericordiam, qui dilexit maledictionem. dicens: Sanguis ejus super nos, et super filios no-stros. Et quin cam dilexu, iden veniet ei, et notuit benedicti nem, quia contempsit in illo benedici, in quo benedicentur omnes gentes. Et iden elongabitur ab eo benedicijo, et merito, quia induit maledicijonem sicut vestimentum extrinseens cum diceret, Sanguis ejus super nos, et catera; et cliam intrinsecus, Quin intravit in interiora ejus, sicut aqua, et tut sicut oleum in ossibus ejus. Aqua en in quæ perfundit, et oleum exhilaratam laciem reddit. Sic et maledictio illa quodammodo cos mollivit, quia cis complacuit. et quasi exhilaratum cor corum reddidit, et bene dicit, sicut oleum in ossibus : quia quanto plus ali-quis pecento delectatur, tanto fortior in peccando fit.

Fiat ei sicut vestimentum. Quasi dicat : Quandoquidem tantopere in maledictione studuit, iden fiat ei maledictio sicul restimentum, quo totus operiatur mentum est quod non totum; sed partem operit : et ideo non superfluit quod addit, scilicet quo operitur. Et flat ei sicut zona, qua semper præcingitur, id est, sit ei quasi expedimentum hoc peccatum ad alia peccata perpetrandum, scilicet at qui sordidus est, sordescat adhuc. Nec hoc (quasi dicat) est malevolentise votum, sed justa retributio eorum : quia hoc est opus eorum, id est hoc promeretur iniqua operatio corum, qui detrabunt mibi apud Dominum, id est, qui mendacus suis quantum in se est, spoliant me divinitate, qua coæqualissum Domino patri, dicentes : Non est hic homo a Dev, et similia. Et qui præterca multa loquuntur mala adversus animam meam, dicentes : Hic dixit, possum destruere templum Dei, et in triduo hos reu dificare; et : llunc invenimus subvertere gentem nostram, et probibentem tributa dare Cæsari, et multa talis. Et quis ipsi intendunt ad damnatiomem meam, ideo, Domine pater, in dieo Domine

diripiunt, quia inefficacia et inutilia reddunt, quia 🛦 (quasi dicat) qui solus vere Dominus es, fac necum, id est, cooperare mihi in resurrect one mea nou propter meritum meum, sed propier nomen tuum per me glorificandum; et ipse secondum verbum se re-u-cilavit, et pater cum resuscitavit : et ideo (quasi dicat) rogo ut mecum facias, quia misericordia tua, id est, resurrectio facta per misericordiam tuam, est mihi snavis secundum hominem; vel aliter: Tu Domine fac mecum, id est, adjuva me in perficienda obedientia propter nomen tuum, non propter meritum meum; et hoc ideo, quia misericordia tua, id est, auxilium tuum est mihi su ve. Quocirca libera me resuscitando, vel constantiam dando, quia ego sum in me ipso egenus et pauper, id est, reputo me egenum et pauperein. Et quod cor meum conturbatum est per tristit am passionis, hoc intra me est, id est, spoute mea, non ex coatione. Unde alibi, Volun arie sacrificubo tibi, et cietera; vel aliter, Cor meum conturba-tum est non propter me, sed quia tran fero in me sed sit in conspectu Domini, et peccatum matris ejus, B infirmitatem illorum qui intra me sunt, id est, qui tantum in corpore meo sunt. Potest etiam ad membra hoc referri sic : Libera me, id est, mens a desucantibus, quod debes, quia ego sum egenus et pauper in meis : et quia si quando conturbatum est cor menus in meis , vel timore mortis, vel per naturalem motum ira. Illa conturbatio est tantum intru me, id est, in corde meorum, non etiam erumpir, in aliquem actum. Unde alibi : Irascimini, et nolita peccare.

Sicut umbra cum declinat, ablatus sum. Dico libera me, et opus est ut liberes, quia ablatus sum jam de hac vita, quantum ad voluntatem inimicorum, et iu me ipso et in meis ita, sicut üt cum umbra declinat. Umbra enim propter occasum solis declinantem at nox, et declinante vita fit mors : et ideo dicit, Ablatus sum sicut dies aufertur, cum unibra declinat. Et excussus sum vel de hac vita vel de cordibus meorum.

factus sicut locusta, id est, instabili.

Genua mea infirmata sunt a jejunio, et caro mea immutata est propier oleum. Vere excussus sum de cordibus meorum, quia *genua mea*, id est, illi qui era it sicut nodus et junctura, id est, firma sustematio in corpore meo, hoc est apostoli, infirmati sunt a jejunie, id est, propter absentiam meam, in qua prius reliciebant se, qui per mortem eis ablatus sum. Vel illi infirmati sunt qui dixerunt : Nos putabamus quod redempturus esset Israel. Sed quæ cura? Genna quippe illa immutabuntur de tristitia in gaudium propter oleum, id est, propter resurrectionis exhibarationem. Et vere genua immutabuntur, quia etiam caro, id est infirmiores in corpore men, propter illud oleum immutabunter. l'otest etiam per oleum accipi exbibaratio Spiritus sancti, quinquagesimo die a resurrectione super apostolos missi, et cætera de sententia non mutantur. Vel aliter, ut ad simuntudinem dicatur sic : Genua mea infirmata sunt a jejunio, id est, ego et mei comparabiles facti sumus ilus quorum genua deficient propter jejunium, quia invenire non potuimus, in quibus nos reficeremus. Vix enim laet extrinsecus et intrinsecus. Quoddam autem vesti- D tronem juxta se pendentem, in quo se reficeret, invenit. Et centurionem illum, qui videns terræ motum et signa que saciebat, exclamavit : Vere Filius Dei erat iste. Genua, inquam, mea infirmata sunt a jejunio, et caro mea immutata est, id est, morti dala propter subtraction oleum, id est, quia non reperi alios qui me exhilararent.

Et ego sactus sum. Sie in quacunque sententia continua: Et quia genua mes infirmata sunt, ideo ego sum illis factus opprobrium. Viderunt enim me tantum extrinsecus, id est, consideraverunt in me so am infirmitatem, non divinitatem. Et iden movernnt ad contemptum meum capita sua dicentes : Vak! qui destruis templam Dei, et similia. Quapropter, Domine Deus Pater, id est quem facio mihi Deum, et non sum ego mihi Deus, sicut Adam voluit sibi esse Deus, adjuva me in perficienda obedientia, et salvam me fue resuscitando non propter meritum, sed secundun tuam misericordiam. Et ideo dico salvam me fac.

est tua manus, non ipsorum manus, id est, provenit ex tua potentia et dispositione, non ex ipsorum potentia et verificatione, non taunen indei quod duo sint principia, sicut nec duo dii; quia quorum eadem est potentia, eorum cadem est essentia. Quasi dicat: Principium sum tecum, non in obscuritate tuæ virtutis, id est, divinitatis; secundum enimico, quia manus tua, quia et et aliter: Sciant, id est, cognoscant inimici, quia hæc aliter: Sciant, id est, cognoscant inimici, quia hæc res, id est, passio mea est manus tua, id est, magna potentia tua, quia tu, Domine, fecisti eam permissione tua ad meam magnam clarificationem.

Maledicent illi. Vere tu fecisti, non ipsi, quia ipsi muledicent mihi deprimendo, et tu e contra benedices exaltando. Et quia maledicent, confundantur ideo boua vel mala confusione, qui insurgunt in me. Serus autem tuus, id est ego, non dico la tetur, sed præ nimia certitudine dico quia lætabitur per resur-

rectionem.

Induantur. Quasi dicat : Ita confundantur, ut induantur confusione, id est, maximum pudorem inde habeant in bonum vel in malum; illi qui detrahunt mihi, et non tamen exterius, sed etiam interius. Vel non tautum apud homines, sed apud Deum; hoc est quad dicit: Operiantur consusione sua sicut diploide. Diplois est duplex vestimentum, et ideo per diploidem uterque pudor recte designatur. Ego autem non dico confiteor, sed certum est quia confitebor Domino in ore meo, vitulos, scilicet labiorum, ei offerendo. Et nimis, id est, valde confitebor ei, scilicet non tantom voce, sed etiam opere. Et laudabo eum in medio multorum, id est, inter multos, in Ecclesia scilicet catholica; vel in medio, id est, in corde multorum. Et merito (quasi diceret) consitebor ei, quia astitit a dextris pauperis, id est, mei; hoc est, quia fecit me eligere potiora, videlicet seipsum, ad hoc ut salvam C animam meam et meorum a persequentibus liberando, ne vel ego vel mei ab ipsis vinceremur.

#### IN PSALMUM CIX.

## Psalmus David

De Domino Christo canitur, sicut et ipse Pharisæis exponit. Item vox Ecclesiæ de Patre et Falio.

#### EXPLANATIO.

Psalmus hic de incarnatione Domini, et de ejus divinitate plenissime breviterque decantat. In primo versu propheta refert, quæ Pater Filio dixerit, naturam simul deitatis et humanitatis ostendens. In secunda divisione Pater nuturam ejus divinitatis pro modi-lo nostræ capicitatis aliquatenus indicat. In tertiu propheta reloquitur, usque ad finem, formani iterum ejus humanitatis ostendens.

#### COMMENTARIUS.

Dixit Dominus Domino meo, sede a dexiris meis. Psalmus ipsi David, id est prophetæ attribuendus. Propheta plenus Spiritu sancto, in quodam secretario mysteriorum Dei prævidet a spiritu intus præsidente, et interius eum illuminante occultam dispositionem Dei patris de incarnatione Verbi sui, et de regno ejus, et de sacerdotio ejus. Et quod in occulto prævidet, hoc manifeste prædixit : et quod secretum erat, cum magna fiducia prophetavit. Hoc autem fecit ad correctionem et instructionem illius populi, quem tam duri cordis et tantæ cervicositatis prævidit futurum, ut et regno ejus obviaret, et sacerdotio contradiceret. Et incipit ita: Dominus Pater dixit Domino Filio suo secundum divinitatem, Filio autem et Domino meo secondum humanitatem; ei namque datum est nomen, quod est super omne nomen. Et ideo vere Dominus omnium secundum etiam humaest cor meum, et laudem meam ne tacueris. Dixit Dominus Pater hoc : Ego sum principium, totum, id est, ego et tu sumus principium, non tamen inde quod duo sint principia, sicut nec duo dii; quia quorum eadem est potentia, eorum cadem est cssentia. Quasi dicat : Principium sum tecum, non in obscuritate tuæ infirmitatis, sed in die, id est in claritate tuæ virtutis, id est, divinitatis; secundum enim divinitatem idem est cum Patre. Quasi dicat ipse attestatus dicens : Qui me misit, mecum est, et non reliquit me solum, quia ego quæ placita sunt ei, facio semper. Et item : Ego in Patre, et Pater in me, et multa talia; et etiam sum principium in splendoribus sanctorum, id est, in Spiritu sancto, qui ideo dicitur splendor sanctorum, quia sanctos splendidos facit. Deberet autem dicere : In splendore sanctorum; sed propter divisa dona Spiritus sancti pluraliter ponit splendoribus. Unde et alibi dicitur: Hæc autem omnia operatur unus atque idem Spritus. Et quia de qualitate non erat dubium in Spiritu sancto, sed propter humanitatem assumptam, dubium posset esse in Filio, ideo de illo tantum probat. Quasi dicat : Vere principium sum tecum : Nam genui te es utero, id est, ex intima substantia mea, qua occultus sum quidquid sum; non quod Deus haheat uterum, sed ad solam similitudinem dictum est. Et genui te ante luciferum, id est, ita ut dignior esses omni creatura, quia etiam dignior illo angelo principe; quem cum ego fecissem luciferum, ipse superbiendo fecit se mortiferum; vel genui te ante luciferum, id est ante omne tempus, ut per digniorem partem, id est luciferum, omnes stellas accipiamus: et per stellas tempus, quæ ut auctores ethnici et catholici dicunt, creatæ sunt ut essent in signa et tempora, et dies et annos. Et si ante tempus eum genuit, necessarium est ergo æternaliter eum gigui.

Unde merito genitura illa est inellabilis. Juxta quod ait Apostolus: Generationem ejus quis enarrabit? Quasi dicat : Et quia g nui te ex utero, ergo pro experta militia, pro lumiliter expleta obedientia sede a dextris meis, id est, recipe me de labore ad æqualitatem meam. Nota autem quod et sedere imperando dicit. Non enim imperamus nisi minori, et sedere, et stare, et hujusmodi positiones tautum rerum corporalium, quapropter respectu solius bumanitatis dicit : Sede a dextris meis. Sedet enim et in excelso et in occulto. Excellens quidem est, ut dominetur : occultus vero est, ut ei credatur, et justilia illa perficiatur, de qua dictum est: Justus ex fide vivit. Et de qua alibi dicitur : Cum venerit Spiritus veritatis, ille arguet mundum de peccato et de justitia, et de judicio. Le peccato quidem, quia non credunt in me ; de justitia vero, quia ad Pairem vado, et juni non videbitis me. Hæc enim est vera justitia, ut modo in illum quem non videmus, credamus. Merces autem hujus justitiæ est, ut mundati corda fide, tandem illum videamus, in quem modo non visum

D credimus.

Donce ponam. Sede, inquam, a dextris meis, occultus et indimorendus, donec venias manifeste, non judicandus, sed judicaturus: et donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum, id est donec subjiciam tibi inimicos tuos. Inmicos vocat quoscunque pecatores invenit, sive postea facti sunt ex inimicis amici, sive in inimicitia permanserint: quia omnes etsi occulte, semper tamen ei sunt subjecti, cum autem veniet judicaturus, tunc manifeste pedibus ejus subjicientur. Et alii quidem habebunt ibi locum pœnæ, alii vero locum misericordiæ, qui humiliter ad ejus imitationem obedientia implebunt locum pœnæ, qui obviabunt ejus regno, et contradicent ejus sacerdotio.

Virgam virtutis tuæ. Convertit se ad ipsum filium, ac si dicat: Hoc, inquam, promisit tibi Deus Pater, et revera implebit; quia Dominus emittet in omnes gentes virgam virtutis tuæ, id est, regimen potentiæ

tum, scilicet ut regas eos in virga serrea, id est, in A cundum divinitatem, filius autem meus et Deus sejure flexibili justitia; hinc Petrus apostolus ait: Quem oportet repetere cælum, donec impleantur tempora gentium. Dictum est ad similitudinem, Donec ponam inimicos tuos, scabellum pedum tuorum. Ut alibi dictum est : Incipiendo ex Sion, id est, ex Judaico populo; sicut Apostolus ait : Oportet enim prædicare in nomine ejus pænitentiam et remissionem peccatorum per onnes gentes, incipiendo a Jerusalem; ad hoc, inquam, emittet Pater virgam virtutis tuæ, ut dominetur in medio inimicorum tuorum. Et ita fiat, dominare scilicet, id est, dominium fiat tibi, vel dominium obtine in medio inimicorum tuorum, id est interinimicos tuos, vel in corde eorum.

Juravit Dominus et non poenitebit eum. Quasi dicat : llæc supra dicta, dixit Dominus Pater de regno tuo. Quid autem de sacerdotio? Juravit utique et non pænitebit eum, tu es sacerdos in æternum, etc. Potest enim prædicta series ordine legi sic : Dominus Pater dixit Domino Filio suo secundum divinitatem. Filio zutem meo et Domino secundum humanitatem istud experta justitia, pro humiliter completa obedientia: Sede a destris meis, occultus et indimovendus, donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum, ut prius. Et vere quod dixit, implebit; quia Dominus emittet virgam virtutis tuæ, incipiendo ex Sion, sicut

prius.

Tecum principium. Sic continuatur: Merito tibi dico: Sede a dextris meis: quia ego tecum principium, sicut prius, et hoc quasi dicat : Et si non apparuit in nocte infirmitatis tuæ, scilicet quando pro nobis traditus est, passus et sepultus, apparebit in die illa, quando declarabitur virtus tua, scilicet quando veniet in majestate Patris et sanctorum angelorum, et in splendoribus sanctorum, id est, quando sancti splendificabunt ut sol. Unde alibi : Fulgebunt justi sicut sol, etc. Sequitur vox prophetæ. Ego autem David genui te, sed ex solo virginis atero sine aliqua mari-tali complexione, quod nulli alii convenit. Gignuni enim alii ex utero, sed non sine conjugali com C plexione. Et genui te ante luciferum, id est, aute omnem creaturam, sicut prius, vel ante luciferum, id est ante diem. Natus est enim Christus in nocte, qui venit tollere noctem. Et bene dixit : Genut te. Si enim David genuit Jesse, Jesse autem Mariam, et Maria Christum, genuit et David Christum.

Juravit Dominus. Quasi dicat : Genui te, inquam, ad hoc ut esses sacerdos in æternum, sicut revera eris; quia Dominus Pater juravit, id est, sirmiter constituit, et ita quod non pænitebit eum, id est, and hoc non immutabit. Solent enim homines unde pæni ent immutare. Quid, inquam, juravit? hoc scilicet, Tu es sacerdos, non secundum ordinem Aaron, quod sacerdotium fuit ad tempus : sed secundum ordinem Melchisedech, quod est in æternum. Melchisedech primus panem et vinum obtulit Domino; hoc sacerdotio functus est Christns, quando quo resicimur. Undo alibi : Caro enim mea vere est cibus. Passio ejus est calix ille, de quo dictum est: Cal.x Domini inebrians quam præclarus est! Hunc panem et hoc vinum quotidie Écclesia offert, imitando vitæ ejus humilitatem et passionem. Et ideo sacerdos in aternum. Sciendum autem quia quod dicitur pœnitere, non dicitur nisi ad similitudinem. Non enim pœnitentia est in Deo, quia male factum non cadit in eum, cujus consequens est pænitentia. Sed quando nos graviter peccamus, videtur quasi Deus disposuisse, ut æternaliter moriamur. Quod revera faceremus, si permaneremus. Sed si nos pænitet culpæ, pænitet et Deum pænæ; non gudd nos mori disposuisset, quia si disposuisset et ita esset, sed quia videbatur propter nostrum peccatum.

Dominus a dextris tuis. Convertit se ad Dominum Patrem propheta. Quasi dicat : Vere, Domine, quod disposuisti, perficies, quia Dominus Filius tuus se-

cundum humanitatem, cui dixisti: Sede a dextris meis, etc. Tecum principium in die virtutis tuæ. Et de hojus sacerdotio jurasti. Ille, inquam, Dominus ens a dextris tuis, confregit reges, id est, confringet omnes superbos si non in nocte iræ suæ, scilicet, dum excæcat interius occulte, saltem conteret eos in die iræ suæ, id est, tandem cum manifestata erit ejus ira. Unde alibi: Super quem vero ceciderit, col idetur. Interim autem quid? Judicabit, scilicet, id est, occultum judicium exercebit in omnibus nationibus, quia ruinas, id est illos qui ruinam suam attendunt. et humilitatem implebunt. Unde alibi : Omnis vallis exaltabitur. Vel aliter: Implebit ruinas peccatorum, faciendo, scilicet, ut qui sordidus est sordescat adhuc. Et conquassabit, id est conteret capita, id est, cervicositates multo um in hac terra, quorumdam quidem in malum, quorumdam vero in bonum. Et ideo quasi dicat: Et tandem judicabunt, et nunc guidem exaltabit caput suum, id est, omne judicium dedit Pater Filio, quia Filius hominis est. Et propterea exaltavit caput, quia factus est obediens Patri. Hoc est quod dicit: Quia bibit de torrente in via. Torrens est fluxus nostræ mortalitatis. De hoc torrente Verbum Dei Patris bibit, veniens in hanc vitam nascendo, moriendo, patiendo. Sed in via tantum, id est, in transcursu inde bibit, quia immunis ab omni peccato fuit; nos autem in mora stataria inde bibimus, quia carnis concupiscentia delectamur.

#### IN PSALMUM CX.

#### Alleluia.

#### ARGUMENTUM.

Gratias agit David pro beneficiis populo collatis, præcipue pro soluta captivitate Bal-ylonica. Aliter, vox Ecclesiæ de Christo cum laude.

#### EXPLANATIO.

Laudat Dominum populus suus, qui a mundi clade liberatus vitiorum nescit sustinere servitium. Psalmus iste primus apud Hebræos integro decurrit alphabeto, licet multi et alios supra secundum ordinem litterarum scriptos putent. Nam in illis vel desunt aliquæ litteræ, vel supersunt; et nonnunquam cum unus versus sit brevis, alter infinita longitudine protenditur, ex quo puto observatione hoc legentium quam studio scriptoris effectum. Denique et Septuaginta interpretes, quia aliquis in sis scrupulus nascebatur, ponere in traditione Hebraas litteras noluerunt. Populus beatorum diversis mundi partibus aggregatus. Primo ingressu psalmi confiteri se dicit Deo in congregatione justurum, ubi est æterna laus, et sine fine præconium. Secundo dicit fideles copioso munere satiatos adventum Domini compromittens, ut hæreditatem pollicitam avidissima intentione perquirant. Tertio redemptos asserit Christianos, el lestamentum novum æterna gratia consecratum. Prima pars continet litteras sex, secunda decem, tertia ipse verus et hostia factus. Vita enim ejus est panis, D sex. Sicut autem parvuli per litteras erudiuntur, ut ed sapientiam proficiant, sic hujusmodi psalmi rudibus et incipientibus dantur, ut primordia eorum quasi quibusdam elementis instruantur.

#### COMMENTABILIS.

Confitebor tibi, Domine, in toto corde meo. Alleluia. Dies illi quos denario numero quater ducto in mærore et carnis afflictione agimus ante lætitiam resurrectionis, significant præsentem vitam, in qua carnalem nostram delectationem quasi frenis jejuniorum et omnium bonarum actionum quasi temperare debemus, aggravati ingemiscentes, et habitaculum nostrum quod desuper est, superindui cupientes. Illi autem dies in quibus canticum lætitiæ, id est, alleluia, frequentatur usque ad diem quinquagesimum, in quo accepimus spiritum libertatis, non timoris, in quo clamamus Abba pater, significant annum jubilæum, id est, veræ remissionis et libertatis annum. Quem jam habemus in spe, et si nondum re, per spem resurrectionis Dominicæ. Spe A enim salvi facti sumus, exspectantes redemptionem corporis nostri. In hujus temporis considerationem plebs Christi habens pectus plenum lætitiæ, eructat in laudem Dei, quia loquitur hic corpus Christi jam per spem resurrectionis ejus ab omnibus malis liberatum, et malignis hominibus et si nondum localiter, tamen moraliter separatum, dicens ita: o Domine, confitebor tibi in toto corde meo, id est, laudabo te et hic per spem, et tandem in re in omni angulo cordis mei. Positus sum in consilio justorum, id est, apostolorum et aliorum sanctorum, scilicet, ut non quæram quæ mea sunt, sed quæ Jesu Christi. Hoc enim est consilium justorum. Et quia hic sum in consilio, ideo ero in congregatione, id est, tandem eis aggregabor. Quisquis enim hic nou est in eorum consilio, non tandem erit in collegio.

Magna opera Domini. Quasi dicat: Quod confitebor Domin', hoc non ex me habeo, sed ab ipso, quia opera Domini in me sunt magna. Illa dico exjuisita, id est, perfècta. Exquisitum enim aurum. dicitur perfectum aurum. Et ideo perfecta, quia sunt contia in omnes voluntates ejus, id est, quia in nullo ei repugnant. Et si aliquis quæreret quæ illa opera dicit, ne aliquis de suis operibus præsumat, confessio peccatorum est opus ejus in me, id est, hoc quod ego confitebor peccata, non aliqua mea merita, sed ipse operatur in me, et magnificentia est etiam ejus opus in me. Confessio est peccati improbatio, magnificentia vero est peccatoris justificatio. Quid enim magnificentius quam de peccatore facere justum, de damnato electum? Et hic (quasi dicat) magnificentia non est horaria, sed sempiterna, quia justitia, id est, justificatio ejus manet in sæculum sæculi. Quod ipsa justitia sit æterna, quia finitur cum homine, sed remuneratio justitie, quia justitiam (ac si d.cat) per hoc operatur in me, quia ipse est qui est Dominus misericors in effectione, miserator in exhibitione, fecit memoriam mirabilium suorum, id est, C signorum in deserto factorum. In deserto enim manna pluit de cœlo, et aquam de petra produxit, pluraque talia fecit. Et horum signorum memoriam per significata fecit, quia onne significatum memo-ria est sui signi. Et o tendit quomodo dicit: Dedit escam timentibus se. Misit enim panem vivum de cœlo, qui est vera refectio omnium timentium eum casto timore, quem panem manna signavit. Aliter quoque versus ille prædictus legitur: Magna opera Domini. Quasi dicat: Merito confitebor Domino, quia opera Domini sunt magna, scilicet, quia nullum confitentem misericordia descrit, quia nullius iniquitas impunita remanebit, cum non parcit etiam tilus quos recipit. Eligat ergo homo quod velit. Quia non sic sunt constituta opera Domini, ut creatura in libero arbitrio Creatoris constituta superet voluntatem, si contra ejus faciat voluntatem. Non enim vult Deus ut pecces, nam prohibet. Si autem homo peccaverit, non putes hominem fecisse quad valuit, et Deo accidisse quod noluit. Sicut enim vult Deus ut D non pecces, ita vult confi enti parcere, ut converta-tur et vivat. Ita postremo vult perseverantem in peccatis punire, ne justitiæ potentiam contumax evada. Quidquid ergo elegeris, omnipotenti non deerit unde suam de te compleat voluntatem. Et ideo dicit : Opera Domini sunt magna. Quæ si sint exquisita, id est, diligenter considerata, videbuntur tendere in omnes voluntates ejus complendas, sive parcendi sive puniendi.

Confessio et magnificentia. Quasi dicat: Ideo vere magna sunt opera Domini, quia confessio et magnificentia, id est, peccati improbatio, et peccatoris justificatio, est opus ejus in remunerandis. Et justicia ejus, quam, scilicet, sit justus, est in damnandis, ut nullum nunc contitentem deserat pæna. Hæc, inquam, justitia manet in sæculum sæculi, quia nunquam parcit iniquitati, nisi tu non parcas ci. Quod enim tu punis, hoc solum ipse non punit.

y

ţ.

Memoriam fecit. Secundum hanc sententiam ad primum versum continuabitur hoc sic: Ideo merito confitebor Domino, quia Dominus misericors et miserator memoriam fecit mirabilium suorum, ut supra dictum est.

Memor erit. Dedit, in juam, escam timentibus se, et per hanc memoriam memor erit testamenti sui, id est, confirmavit promissiones suas, non quæ ad tempus fuerunt, sed quæ sunt in sæculum, id est, non carnales, sed spirituales. Sæculum pro æterno ponit propter αίων Græcum, ut supra dictum est. Et vere memor crit, id est, quia annuntiabit, id est, manife-stabit populo suo, id est, populum gratic primiti-vum, sicut sanctos apostolos intelligere fecit virtutem operum suorum, id est, vim et signification sacramentorum suorum. Sacramentum enim est sacræ rei signum. Et manna fuit sacramentum, quia fuit signum veri panis qui de cœlo descendit. Talium sacramentorum vim Dominus notificabit apostolis et aliis consortibus corum, ad hoc, ut det illis hæreditatem gentium, id est, det illis gentes in hæreditatem. Sicut ille qui dixit: Præcipe divitibus hujus saculi non sublime sapere, etc. Hac et similia gentes tanquam hæreditatem excolunt. Sequitur :

Opera manuum ejus. Quasi dicat: Quamvis dico quod illa excolant gen!es tanquam hæreditatem, ipse tamen Dominus principaliter hoc operatur, quia opera manuum, id est, potentiæ ejus sunt veritas et judicium. Hæc est potentia ejus, operatur in eis veritatem, id est, in præceptorum completionem et judicium, id est, discretionem inter bonum et malum, et sic eas excolit. Quæ duo, scilicet, veritas et judicium (quasi dicat) sunt mandata ejus. Et ideo fidelia, quia omnia mandata ejus fidelia, id est, non falentia, sed certa, quapropter servanda. Et non sunt horaria, sed confirmata in sæculum sæculi; et hoc ideo, quia sunt facta, non in umbra, sed veritate; et sunt facta in æquitate, non in iniquitate, sicut oculum pro oculo, dentem pro dente, et similia, erant, inquam, non recte intellecta.

Redemptionem misit populo suo. Quasi dicat: Ideo hac mandata confirmata sunt in mernum, confirmata, quia non sunt facta per servum sicut illa priora, sed per Dominum. Namque Dominus Pater populo suo, id est, populo novo constituendo misit

illi m

#### IN PSALMUM CXI.

## Alleluia reversionis Aggæi et Zachariæ.

Omnes in commune ad studium virturis instituit, qui etiam fructus bona opera consequatur, adnectens divitias inter alia, despectusque hostium commemorans, quod reversis a Babylone collatum est. Aliter, vox Ecclesiæ de Christo.

#### EXPLANATIO.

Aggæus et Zacharias prophetæ, qui post transmigrationem Babylonis sub Dario rege multo post tempore fuere quam ista cantata sunt, reversi in Jerusalem, cum reparari templum viderent, laudes Domino magna exsultatione profude unt. Ad quam similitudinem et h c psalmus integerrimi alphabeti litteris est contextus, quem post absolutionem peccatorum persectissima debet Christianus alacritate cantare. Per totum psalmum propheta loquitur. Prima admonitione quid faciat beatus vir, et quæ bona mereatur, ostendit. Secunda adventum Domini significat, per quem homines ex peccatoribus et impiis in eternum beati esse promeren ur. Tertia impiis contraria provenire testatur. Prima divisio continct litteras sex, secunda tredecim, tertia tres. Longitudinem autem versus qui in centesimo decimo octavo psalm) texitur, in his duo explent versiculi, ut quod ibi efficit una littera, hic duæ diversæ efficiant secundum ordinem se sequentes.

#### COMMENTABIUS.

sibi ipsi. Juxta quod Salomon dicit : Miserere animæ tue, et eris bene plucens Deo. Et hoc in se commendat, id est, proponit se exemplum aliis. Et merito, quasi dicat: Ilic talis est jucundus justo, quia disponel sermones tuos, quibus desendatur in judicio. Sermones sunt bona opera, et est tractum lioc a similitudine causidicorum, quia sicut illi antequam veniant in judicium apud se disponunt qualiter in rei defensione cuique personæ sit loquendum, et per hac tuti contra adversarios sunt, sic bona opera in futuro judicio cuique justo erunt tutum refugium. Et vere disponet sermones, quia non commovebitur ab illis, donec perduceret eum in æternum. Vel aliter: Merito disponet, quia per illam dispositionem hoc habebit, quod in æternum, id est, in æternitate non commovebitur de dextra ad sinistram. Et sic erit in æterna memoria ideo, quia justus. Et vere justus, quia non timebit in hac vita ab auditione mala, id est, B a detractione vel a mala persuasione. Vel aliter: Per hoc merito non commovebitur hic a sermonibus, qu'a sic sactus justus in æterna erit memoria. Et ideo non timebit tandem ab auditione mala, scilicet, cum dicetur reprobis: Ite, maledicti, etc. Et merito non timebit, quia cor ejus paratum est, etc. Vel aliter : Non timebit, inquam, in præsenti ab auditione mala, sed polius cor ejus paratum est sperare, non in mundo, sed in Domino, et cor ejus confirmatum est in spe illa. Nec commovebitur unquam inde, donec despiciat, id est, donec despectabiles esse recognoscat, inimicos snos. Qui enim amant ca quæ videntur, inimici eorum sunt qui ea quæ non videntur præferunt his quæ videntur.

Dispersii, dedit pauperibus. Quia cor ejus confirmatum est in spe æternorum, ideo dispersit quidquid de terrenis habuit, non autem meretricibus, sed dedit ea pauperibus. Et ideo justitia id est, merces justitiæ, ejus manet id est, manebit, in sæculum sæculi. Et vere manebit, quia cujus humilitas a superbis conten nebatur in terra, cornu, id est, humilitas, ejus, virtus, scilicet, exaltabitur in gloria. Hanc autem exaltationem videbit peccator, scilicet, qui præposuit ea quæ videntur, et tune irascetur cui justius quam sibi, dicens: Quid ergo prosit nobis superbia, quid divitiarum jactantia? Hæc enim omnia abierunt. Et fremet dentibus suis, quia ibi erit sletus et stridor dentium. Et tabescet, id est, ex toto præ dolore desiciet, sed instructuose, quia tune pænitentia erit instructuosa. Et ideo tabescit, quia tune peribit desiderium peccatorum.

## IN PSALMUM CXII.

#### Alleluia.

#### ARGUMENTUM.

Ad psallendi officia instituit auditores, docens eos majori cura laudare oportere Deum, quia sit natura magnus, et voluntate beneficus. Aliter, vox Ecclesia de didelibus suis.

La matrem multorum filiorum. Quia ut Apostolus ait: Multi filii desertæ magis, quam ejus quæ habet virum. Dictum autem hoc est ad eam similitudinem, siæ de didelibus suis.

#### EXPLANATIO.

Verba tituli subsequens psalmus exponit. Nam cum sit alleluia laudate Dominum, ita et ipse fecit initium. Propheta David in prima parte commonet devotos, ut taudes Domino jugiter exsolvant, et in toto orbe præsucent. Secunda ipse facit, quod alios monet.

#### COMMENTARIUS.

Laudate, pueri, Dominum. Alleluia. Psalmum istum superiori quidam ita continuant: Quandoquidem cajus cor paratum et confirmatum est sperare in Domino: illius cornu exaltabitur in g'oria. Ergo malitia pueri estote, ut sensibus perfecti sitis, et sic laudate Dominum. Qualiter autem laudaturus sic dicit: Laudate nomen Domini. Quisquis idoneum servum se facit, ille laudat nomen Domini, et sit semper benedictum, id est, adauctum in vobis nomen Domini.

A Quanto enim servitus in nobis multiplicabitur, tanto nomen ejus in nobis augetur. Et hæc benedictio nominis ejus incipiat ex hoc tempore, ita ut nunc, id est, indilate, quia qui promisit veniam pænitenti, non promisit diem crastinum dissimulanti. Et perseveret usque in sæculum, id est in æternum. Et fiat non in altero populo tantum, sed in utroque; hoc est quod dicit: Nomen ejus sit laudabile a solis ortu usque ad occasum, id est, in Judaico et gentili populo. Per ortum enim solis Judæi designantur, quibus per legis præcepta cognitio veritatis, et sol justitæ illuxerat: per occasum vero gentiles intelliguntur, qui in occasu veri solis erant, quia creaturæ creatorem postponebant.

Excelsus super omnes gentes Dominus. Ideo merito nomen Domini laudatur et in Judæis et in gentibus. quia Dominus est excelsus non tantum super Judæos, sed super omnes gentes. Et quia parum esset tantum super gentes, ideo addit: Et gloria ejus est super cælos, id est, ipse est gloriosus non tantum super gentes, sed etiam super coelestem creaturam, id est. super angelicos spiritus. Et merito (quasi dicat) et super gentes, et super coelos est gloria ejus, quia ipse solus vere est Dominus. Quis enim aluer Dominus sic dominatur sicut Deus noster? Et ostendit quomodo Deus noster dominetur dicens: Qui habitat in altis, id est, qui inhabitando facit altos. Quod enim culestes spiritus perstiterunt in veritate, boc non habuerunt ex se, sed ex ejus inhabitatione. Et non solum habitat in altis, sed etiam respicit humilia, id est, respectus ejus fac.t humiles. Quia respectus ejus est in cœlo et in terra, id est, inferiori rationabili creatura, et in prælatis alios compluentibus, id est, in cœlo et in subditis, qui designantur per terram complutam. Et hoc et in Judwis et in gentibus; hoc est quod dicit: Suscitans inopem, id est, Judaicum populum, qui nec per liberum arbitium, nec per carnalia instituta salvari poterat, et ideo inops erat. Illum inopem suscitat Dominus a terra, id est. a terrenis desideriis, quibus inhærebat, saciendo eum bonum inopem, id est, humilem, nihil de libero arbitrio et de legibus institutis præsumentem. Et pauperem, id est, gentilem populum in virtutibus pauperatum, erigit per fidem de stercore, id est, de in-lidelitate idololatriæ, in qua fœtidus jacebat. Erigit dico ad tantam dignitatem, ut collocet eum cum principibus, id est, ut concorporaret eum principibus, non quibuscunque, sed principibus populi, id est, illis eliam principibus, qui summi sunt in populo gratiæ, qui specialiter suus est, id est, sanctis apostolis. Augustinum enim et Hieronymum Petro et Paule concorporavit. Ipse dico, qui per hanc concorporationem sterilem, id est, Ecclesiam de gentibus, de qua prius dictum est : Lætare, sterilis. Erumpe et clama, quæ non parturis; hanc, inquam, sterilem fæit lætantem habitare in domo, id est, in Ecclesia factam matrem multorum filiorum. Quia ut Apostolus ait: Multi filii desertæ magis, quam ejus quæ habet quia uxores illæ quæ non pariunt filios, non totam dotem obtinent; illæ autem quæ pariunt, et totam dotem possident, et in domo manent.

#### IN PSALMUM CXIII.

#### Alleluia.

#### ARGUMENTUM.

Recordatione priscorum gestorum ad notitiam deitatis auditores instituit, et suffragio divinorum beneficiorum exsecrationem conciliat idolorum. Loquitur autem ex persona populi, ipsosque inducit mutuo sibi conferentes, qu bus quasi principiis divina apud eos agnitio culturaque adoleverit.

#### EXPLANATIO.

Sicut ex diversis actibus laus divina colligitur, ita et alleluia variis narrationibus et negotiis competentibus applicatur. Est enim intentio psalmi istius, ut ipi-

legis, qui est Dominus Christus mundo præstitum nuntiaret, per quas similitudines rerum et hodie unumquemque liberari approbat Christianum. Per totum psalmum propheta loquitur. Primo modo commemorat, quia miracula Dominus Hebræis præstiterit et populo Christiano. Secundo sub interrogatione dicit, cur fugerit mare, quare cursum snum Jordanis abstinuerit? Responsionem gratissimam jungens, a facie Domini terram fuisse commotam. Tertio simulacra gentium inutilia demonstrat adoratoribus suis, et religio Domini quam sit vitalis et saluberrima propriis cultoribus consequenter exponit.

#### COMMENTARIUS.

In exitu Israel de Ægypto. Alleluia. Legimus Israeliticum populum de Ægyptiaca servitute liberatum, per mare Rubrum et per Jordanem exsiccatum traductum. Quod propheta videtur hic repetere, non retro fluxisse, sed stetisse; neque legitur ibi montes ut arietes, vel colles sicut agnos ovium exsultasse. Attendamus ergo quid admoneamur, quia et facta illa nostræ figuræ sunt, et hæc dicta, ut nos ipsos recognoscamus, exhortantur. Quia si firmo corde retinebimus gratiam Dei, quæ erga nos facta est, et misericordiam quæ nobis exhibita est, Israel sumus, quia vestigia sidei patris nostri Abraham imitamur, ei sumus Jacob. Ille autem populus merito persidiæ reprebatus pertinet ad Esau. Ægyptus vero, quæ tenebræ vel afflictio interpretatur, in figura hujus mundi ponitur: de quo specialiter recedendum est, ne simus jugum ducentes cum infidelibus. Sic autem quisque idoneus civis in Jerusalem efficitur, si huic sæculo abrenuntiaverit. Sicut populus ille in terram promissionis non potuit introduci, quousque de &gypto educeretur; et sicut populus ille de Ægypto exire non posuit, nisi divino auxilio liberatus : ita C nemo huic mundo abrenuntiare poterit, nisi divina misericordia adjutus. Et quod ibi semel figurabatur, hoc quotidianis Ecclesiæ fœtibus in hac novissima mundi bora completur, quia omnia Aebant illis in figuram. Et quæ tunc futura præfigurabantur, nunc præterita leguntur, et præsentia cognoscuntur. Incipit autem quis de Ægypto exire, cum incipit cor suum Deo applicare, et suavi jugo ejus devotum animum subdere, recedens a pristinis ignorantiæ suæ desideriis, quasi ab operibus luteis, in quibus frustra laborabat; quia ut alibi dictum est, Manus ejus in cophino servierunt. Exivit de populo barbaro, quando separat se a societate blasphemorum et a conformatione malignorum, et sic Judæa fit sanctificatio ejus. Interroget enim se quisque, si fides cor ejus circumcidat, si confessio cor ejus purget; quia non quod in manifesto, Judæus est, sed qui in occulto. Neque in carne circumcisio est, sed quæ in spiritu. Et si hoc in se invenerit, sanctificatus est, et facta est Judæa sanctificatio ejus, et Israel, id est, visio et D cognitio Dei, sit potestas ejus. Quia qui prius in Ægypto erant impotentes, flunt potentes, datur enim eis potestas filios Dei sieri. Dum autem bæc fivnt, multa impedimenta sæcularia occurrunt : obstrepit mare, id est, multie li guie amicorum carnalium dissuadentium et aliorum terrenorum. Sed postquam cognoscitur exeuntis de Ægypto cor paratum esse sperare in Domino, et in specie illa confirmatum fügit mare, quia subtrahit se ab impedimentis, et sic panditur via ad spiritualem libertatem executi, vel fugit mare salubriter, quia sæpe multi ex ama-ricantibus exemplo illius exeuntis, ab amaritudine in dulcedinem convertuntur. Jordanis etiam convertitur retrorsum. Per Jordanem qui descensus vel descensio interpretatur, illi figurantur, qui jam gratiam fidei susceperunt, sed in amaricantes fluctus hujus sæculi relapsi sunt, ita ut fontem, id est, creatorem suum haberent retrorsum : mare vero, id

tio Hebraici populi per magna miracu'a plenitudinem A est, mundum qui vere præcipitabantur habent anto vultum. Tales quoque videntes illum tam constantem exitum concutiuntur, et fluunt retrorsum, ita Creatorem habeant ante vultum. Mare vero retrorsum, id est, mundum post dorsum habuerunt, corum scilicet quæ retro sunt obliti, in ea vero quæ ante sunt extensi. Intendit autem, ut breviter dicatur, propheta docere et exhortari nos in hoc psalmo, nt posthabitis impedimentis omnibus exire de hac Agypto festinemus; ne, ut prædictum est, simus ducontes jugum cum infidelibus, et dicit ita : In exitu Israel de Ægypto, hoc est cum aliquis volens fieri Israel, id est, volens venire ad Dei cognit onem, exeat de Ægypto. Et in exitu domas Jacob de populo barbaro, id est, cum ille idem jam spiritualiter pertinens ad Jacob, exiret de populo barbaro, ut supra dictum est. Ecce facta est Judæa sanctificatio ejus. Quia sides cor ejus circumcidit, et consessio purgavit. Et Israel, id est, Israelitica terra sacta est pout historiam narrans, sed ad allegoricum sensum B testas ejus, quia cum prius in Ægypto esset impo-invitans. Non enim legitur in historia illa Jordanem tens, per cognitionem Dei factus est potens, ut supra dictum est. Hunc exitum vidit mare, id est, alii in peccatis amaricantes cognoverunt exeuntem babere cor sperare in Domino paratum et confirmatum, et ideo fugerunt duobus illis modis, quos prædiximus; et etiam Jordanis videns exitum illum, conversus est retrorsum, ut supra diximus. Et pro hac fuga maris in bonum, et ex conversione Jordanis montes, id est, prælati in Ecclesia in virtutibus aliis eminentes, et in side constantes exsultaverunt, ut merito illi exsultare debuerunt, qui erant arietes, id est, ovium duces, quorum scilicet imitatione et doctrina hoc factum est. Et colles etiam, id est, minores exsultaverunt de fuga et de conversione illa, sicut merito illi qui erant agni ovium, id est, subditi illorum prælatorum.

> Quid est tibi mare. Hanc interrogationem facit, non ut quod guærit, nesciat aut dubium faciat; sed ut in majori certitudine nos ponat. Quasi dicat: O mare, quod hactenus oblatrabas, quid est tibi quod: modo ab amaritudine ad dulcedinem fugisti? Et tu Jordanis, qui prius fontem ad dorsum habebas, et. in mare influebas, quid est tibi nunc quod conversus es retrorsum? Et o montes et colles, quid est vobis quod vos montes exsultastis sicut arietes, et vos colles sicut agni ovium? Ille utique hoc fecit, qui vere est potens et Dominus. Namque terra, id est, terrenitas commota est a facie Domini, id est, quia quidam qui prius erant in Ægypto et in populo barbaro, receperunt cognitionem Domini, quorum exemplo tu. mare fugisti, et tu Jordanis retro fluxisti, et ideo vos, montes et colles, exsultastis. A facie dico Dei mota est terra non enjuslibet, sed Dei Jacob, id est, vir tui populi. Quamvis enim Deus omnium sit per naturam, hujus tamen est per gratiam. Et ideo dicit Deo Jacob, bei dico, qui petram convertit in stagna aquarum; hoc est qui seipsum qui quandiu cognitus fuerat, quasi petra fuit importabilis; sic notificando se mollificavit, ut esset in cordibus credentium fons aquo salientis in vitam æternam. Et qui rupem, id est, Paulum, qui vere prius fuit aspera rupes et intractabilis, et alios sanctos prædicatores convertit per notitiam suam in fontes aquarum, scilicet ut ipsi monstrarent aliis aquas vivas, id est, doctrinam cœlestem et spiritualia dona.

Non nobis, Domine. Quasi dicat : Ita, Domine, fac, da hanc gloriam, scilicet ut convertas petram in staqua aquarum, et rupem in fontes aquarum, non nobis majoribus, non nobis minoribus, id est, non meritis nostris, sed soli nomini tuo glorificando; quasi dicat: Nemo putet merita nostra hoc effecisse. Non enimnos hoc commercimus, sed sola gratia illius hoc præstitit, qui peccatores facit justos, servos filios et damnatos electos.

Super misericordia tua. Da, inquam, gloriam nomini tuo, et lioc taliter, misericordia scilicet tua et veritate, quæ desuper est ostensa. Misericordia quivero, qua vocatos et venientes remuneras. Vocatos vero, et venire nolentes damnas. Et ideo (quasi dicat) rogo ut per hæc ostensa des gloriam nomini tuo, ne gentes (quando pro aliquando) dicant, id est, universaliter dicere possint ad imperium populi tui: ubi est Deus eorum? Solet enim tale quid accidere, cum alicujus bene nutriti domini servum innutrite se habentem videmus. Quia dicitur : Ubi est dominus irtius? De illo autem qui bene et nutrite se habent, hoc non dicitur, imo laudatur servus, laudatur et ďominus.

Dominus autem. Quasi dicat : Ideo dico ne quando universaliter imp: operium illud dicatur vel dicant: quia etsi dicitur in paleis, nondum in granis : etsi in terra, nondum autem in cœlo : quia Dominus noster fecit omnia quæcunque voluit, in his qui sunt cœlum, id est, sedes ejus; anima enim justi, sedes est sapientiæ.

Simulaera gentium. Quasi dicat : Deus, inquam, noster fecit quæcunque voluit, dii autem gentium nihil faciunt, quia non sunt dii: nam nec homines sunt. Et vere homines non sunt, quia sunt opera hominum ex auro et argento. Nec ideo hoc dicit, quod omnes de gentibus deos aureos et argenteos habent (habent enim quidam et ligneos et terrenos), sed si ernbescunt in pretiosioribus diis, ut tanto magis erubescant in vilioribus. Et quasi dicat: Non qualiacunque opera sunt, sed simulacra, id est, simulata et ficia opera. Et hoc probat, quod vere non tantum simulacra hominum sunt, et non homines, quia cum habent lineamenta humani corporis, non exercent aliquid corum quæ sunt humani corporis, hoc est auod dicit: Os habent, et non loquentur, oculos habent, et non videbunt; nares habent, et non odorabunt. Manus habent, et non palpabunt, etc. Ergo quasi dicat, homines non sunt. Ltiam non solum homines, sed nec etiam corpora sunt : quia non clamabunt in gutture suo, id est, nec rugitum, nec ullius generis C animalis sonum ex se edunt.

Similes illis fiant. Quasi dicat; Manifestum est per hæc supra dicta, simulacra gentium pro diis non esse colenda, quod tamen quidam faciunt et venerantur. Omnes autem qui faciunt ea, et non solum facientes, sed etiam consentientes, id est omnes qui aliquo modo confidunt in eis, similes fiant illis, scilicet ut oculos habentes, veritatem non videant, et aures habentes, quod audiendum est non audiant, etc. Dicit autem hoc non voto maledicentis, sed præscientia prophetantis.

Domus Israel. Quasi dicat: Qui confidunt in simulacris, talia ut diximus, recipiant. Domus autem Israel, id est, collectio numerorum sidelium talia non timebit, quia non speravit in illis, sed in Domino tantum, in quo jam speravit. Et merito in eo speravit, quia ipse est adjutor corum in bono, et protector eorum est a malo. Domus eliam Aaron, id est, majores non timebunt, quia sperabunt in Domino D rierat, et inventus est. Cantet ergo hoc anima nostra tantum, ut prius. Et quia majores et minores, ergo omnes qui timent Dominum, sperabunt, quia etiam speraverunt in Domino. Et merito, qui adjutor et protector eorum est, ut prius. Sciendum, quia quotiescunque Israel et Aaron sic inveniuntur, per Aaron qui sacerdos et prælatus fuit, intelliguntur majores, per Israel vero minores. Et quod hic dicitur, de priori populo tantum est accipiendum, quia inferius addet de aliis etiam ovibus.

Dominus memor fuit nostri. Dixit adjutor est eorum. Et quasi dicat: Quod adjutor noster est, hoc non ex meritis nostris, sed ex sola ejus gratia; qu a non nos memores fuimus ejus, sed ipse memor fuit nostri; quia Salvatorem nobis misit, et benedixit, id est, incrementum virtutum nobis dedit. Benedixit dico domui Israel, et domui Aaron, id est, et ma,oribus et minoribus. Et sic benedixit omnibus, qui timent timore casto Dominum in primitivo populo. Et

dem, qua vocas, qua peccata condonas : veritatem A probat repetito, quia omnibus, quia pusillis cum ma-

Adjiciat Dominus. Ilic inducit de illis aliis ovibus, quasi dicat: Dominus qui vobis primitivis benedixit, adjiciat alias super vos, illas alias oves adducendo; et ità adjiciat, ut super vos minores, alios majores; et super filios vestros, id est, super subditos vestros, alios minores. Et vos utrique, id est, majores et minores, sive de primitivo populo, sive de secundario, benedicii sitis, id est, semper augmentum recipiatis a Domino, qui vos majores fecit cœlum, adhuc, ut seminaretis spiritualia; et vos minores terram, adbuc ut redderetis carnalia. Et non solum vos prælatos fecit cœlum, sed etiam fecit cœli cœlum, id est, hominem Dominicum; ut esset cœlum aliorum cœlorum. Cælum cæli dico, sibi Domino colendum. In eo enim habitavit omnis plenitudo divinitatis corporaliter. Terram autem, id est, minores dedit colendis filiis hominum, id est, vobis prælatis imitatoribus patriarcharum et prophe-B tarum, qui estis non coeli, sed terræ coelum. Potest etiam cœlum cœli ad membra referri, velut ad Paulum, qui merito dicitur cœlum cœli, quia non didicit ab homine neque per hominem, sed prostratus in via simul omnia a spiritu sancto audivit et didicit.

Non mortui laudabunt te. Quasi dicat: Pro his omnibus prædictis, o Domine, non laudabunt te mortui, id est, condignas gratias agere, quæ in prima morte adhuc permanent, quia non potest mortuus laudare vivum, neque etiam laudabunt te omnes illi qui vivificati per gratiam in mortem reciderunt, quia descendunt in infernum, id est, in profundum vitiorum. Sed nos soli qui per gratiam tuam suscitati vivimus, benedicimus, id est, semper gratias agemus de misericordia nobis impensa tibi Domino, incipientes ex hoc tempore et nunc, id est, indilate perseverantes usque dum perducas nos in sæculum, id est, in æternitatem.

IN PSALMUM CXIV.

Alleluia.

ARCUMENTUL.

Gratulatio populi de Babylonia reducti. Aliter, vox Christi vel cujuslibet fidelis de tentacionibus erepti.

Excitat nos de somno hujus sæculi solemnis ac vera commonitio liberatus propheta de profunda fovea peccatorum, etiam in illa petra misericordiæ constitutus. Primo membro grutias agit quoniam se exauditum esse cognoscit, et contra omnia pericula mortis efficaciter se profitetur invocasse Dominum, ut liberatus perveniat ad illam requiem sempiternam, quam fidelibus promittit Dominus munere concedendam.

COMMENTARIUS.

Dilexi quoniam exaudiet Dominus. Alleluia. Hoc carmen, id est, hanc laudem cantat fidelis anima, quæ adhuc peregrinatur a Domino. Ovis illa quæ aberravit, filius ille qui mortuus fuerat et revixit, pecum omnibus sanctis desiderantibus illam requiem, et dicat; Dilexi quoniam, etc. Tria hic proponit, scilicet, fidem, spem, charitatem, sed ordine præpostero. Major enim ex his, ut ait Apostolus, est charitas, quam iste præmittit, dicens: Dilezi. Deinde spem per effectum notat, cum dicit: Quoniam exaudiet Dominus vocem orationis meæ. Iden enim sperat, quia Dominus exauditurus est eum. Fides vero colligitur cum dicit: Quia inclinavit mihi aurem suam, hoc est, quia prior nos dilexit. Nec unico Filio suo pepercit, et sic in nobis charitatem suam voluit commendare. ut Christum nobis impiis victimandum mitteret. Et est dicere: Inclinavit aurem suam mihi, id est, illum misit, per quem me credere secit. Et quia credidi, i 100 speravi; ideo dilexi, quia dilexi. Ideo, o Domine, invocabo te in diebus meis, id es, in diebus tribulationis et carceris, in diebus nebulæ et tottus miseriæ. Quos ego meos feci a te Patre meo recedendo in longiquam regionem dissimilitudinis, ubi porcos A pavi et dæmones c lui. Et subdit causam quare diebus invocandum necessario suis, sic dicens: Circumdederunt me in dieleus illis dolores mortis, id est, dolores ducentes ad mortem. Per quod qualiacunque peccata simplicia accipit. Et invenerunt me pericula irferni, id est, pericula ducentia ad infernum, id est, in profundum vitiorum. Quæ (quasi dicat) me non invenissent, si ego non aberravissem. Ego enim prius in loco divitiarum positus fui, sed apostatando in locum serpentum veni. Et ideo merito serpentes prævaluerunt mihi, et omnia mala atque pericula mihi supervenerunt. In quibus periculis constitutus, ignarus putavi in his prosperitatibus exsultandum esse, et in terrena felicitate gaudendum. Sed demum inveni, quia vana salus hominis; et ideo dixi: Da nobis, Domine, auxilium de tribulatione. Inveni tribulationem, non que non erat, sed quæ me latebat. Inveni non hic excruciari adversitatibus, sed obligari prosperitatibus. Inveni non delectationem, sed tribulationem, B non gaudium, sed dolorem, non patriam, sed peregrinationem miseram. Hoc est quod dicit: Tribulationem et dolorem inveni. et ideo dixi: Surgam et ibo ad Patrem meum, etc. Hoc est: Invocavi nomen Domini, dicens: O Domine, libera animam meam. Infelix homo! quis me liberabil de corpore mortis hujus? Gratia Domini per Jesum Christum. Audiant ergo qui nondum audierunt, et nondum cognoverunt, et quærant miseriam, et invocent nomen Domini et salvi fiant. Non dico ut quærant miseriam, quam non habent, sed ut inveniant, quam nescientes habent. Nec dico ut deserant terrena necessaria, quibus egent dum moraliter vivunt, sed ut lugeant et doleant, quod amiserunt cœlestem satietatem, et terrenis necessariis indigere meruerunt ad sustentationem. Hanc miseriam cognoscant et lugeant, et sic faciet lugentes esse beatos, qui voluit semper esse misericors. Beati enim qui lugent, quoniam consolabuntur. Se-

Misericors Dominus. Quasi dicat: Ego invocans dixi, o Domine, libera animam meam. Dominus autem me liberabit, Dominus, dico, qui est misericors, quia vocat, quia peccata condonat. Et justus, quia post vocationem peccuntes flagellat. Et est Deus noster, quia post flagella miseretur, quos flagellavit recipiendo. Nec tamen amarum debet videri, quod humiles flagellat, quam dulce, quod post flagella re-

cipit.

Custodiens parrulos Dominus. Vere Dominus miseretur, quia custodit paterno amore parvulos, id est, humiles, ut faciant hæredes magnos. Et ego (quasi dicat) humiliatus sum, id est, feci me parvulum: et ideo Dominus liberavit me jam specie ab omnibus malis.

Convertere. Quia tantæ bonitatis Dominus est, ut eustodiat parvulos; ergo, anima mea, convertere in requiem (uam, id est, convertere ad Dominum tuum, et habebis requiem, quæ prius aversa onnem invenisti inquietudinem. Et vare, si converteris, habebis requiem, id est, bene faciet tibi Dominus, quia jam bene fecit tibi in hoc, scilicet, quia jam eripuit te animam meam de morte, tam actualium quam originalium; et ideo certus sum quia tandem eripiet oculos meos a lacrymis omnibus. Quia absterget Deus omnem lacrymam ab oculis eorum. Nullus enim ibi fletus, ubi nullus lapsus. Ibi nullus erit lapsus, ubi erit incorruptibile corpus. Et eripiet pedes meos, id est, omnes affectiones meas ab omni lapsu. Nullus enim erit ibi lapsus pedum, ubi infirmæ carni nullum erit lubricum.

Placebo. Et quia pedes mei a lapsu eripientur, ergo piacebo Domino, positus in regione vivorum, qui nunc ei displiceo in regione mortuorum. Si enim dizerimus quia peccatum non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est. Et quisquis labitur vel cogitatione, necessario Domino displicet.

### IN PSALMUM CXV.

#### Alleluia.

#### ARGUMENTUM.

Ex persona ægrotantis Ezechiæ canitur. Aliter vox Pau'i apostoli. Ilunc psalmum quinta et sexta Editio cum superioribus copulant. Symmachus vero et Septuaginta interpretes dividunt.

#### EXPLANATIO.

Per totum psalmum invictorum martyrum verha referuntur. Prima positione beneficia Domini commemorant, quibus cum hæsitarent, quid eis dignum potuisset reddi, occurrit utique gloriosus calix martyrum, qui tamen Domini largitate præstatur. Secun!a chorus ipse se servum Domini et filium Ecclesiæ catholicæ profitetur, ne Domino placitum etiam hæreticorum putares esse martyrium,

#### COMMENTARIUS.

Credidi propter quod locutus sum. Alleluia, Dicit Apostolus quod quidam sunt qui Christum non caste prædicant, hoc est, non simplici et puro corde, nec sincera fide quæ per dilectionom operatur. Terrenis enim cupiditaribus consulentes, cœleste regnum annuntiant, habentes in pectore falsitatem, in lingua veritatem. Ili tales quod loquuntur non credunt, et ideo reprobati sunt. De his Dominus in Evangelio: Quæcunque dixerint vobis facile, secundum opera vere illorum nolite sacere: Dicunt enim, et non saciunt. Sunt item alii qui hene credunt, sed non loquantur vel pigritia, vel timore. Pigritia, ut servus ille qui acceptum talentum non erogavit, sed abscondit. Unde a Domino judice audivit : Serve nequam et piger. Timore, velut illi de quibus dicitur in Evangelio: Quia multi ex principibus sacerdotum crediderunt in eum, sed propler timorem non loquebantur. Timebant enim sieri extra Synagogam. Et quia megis gloriam hominum quam gloriam Dei dilexerunt, ideo isti quoque reprohati sunt. Et quia bi et illi sunt reprobati, ideo servus i le solus merito sidelis est. Et probatur qui non loquitur, antequam credat: et cum credit, non tacet, hoc est, qui non erogat quæ babet, nec non erogat quod habet, sed statim cum habet erogat. Talis servus loquitur in hoc psalmo, auditurus a Domino suo: Intra in gaudium Domini tui. Et dicit ita: Credidi propler quod loculus sum, hoc est, per se esse credidi. Non enim perfecte credunt, qui quod credunt loqui nolunt, quia non laudatur fidelis servus, quia accepit, sed quia fideliter erogavit. Et ideo dicit: Credidi propter quod locutus. Simul enim credidit, et quod præmium deberet sperare loquendo, et quam pænam timeret tacendo. Seguitur :

Ego autem humiliatus sum nimis. Quod est dicere: Locutus sum quod credidi, locutus autem nimis, id est, valde humiliatus sum ego. Passus est enim multas tribulationes, multas persecutiones, propter verbum veritatis, quod et sideliter tenebat, et sideliter erogabat. Potest autem hoc tieri ut qui veritatem annuntiat humilietur ab illis qui contradicunt veritati, ipsa vero veritas non humiliatur. Unde Apostolus, cum de suis vinculis loqueretur, inquit: Me quidem alligare potuerunt, verbum autem Domini non est alligatum. Es ideo servus iste dicit : Ego non veritas, ipse sum humiliatus: persequere, et dic: Humiliatus dixi in excessu meo. Ego, insiste pronomini. Per Ego enim notat quod attendit infirmitatem humanam, quia prius de se quodam modo præsumpsit loquendo quod credidit, sed imminentibus minis atque pressuris timens, fere tacuit quod credidit. Et ideo dicit: Ego, scilicet, intelligens infirmitatem meam in excessu, qui in timore meo dixi: Omnis homo mendax. Hoc est: Non est sibi homini de se præsumendum, nec de se confidendum, quia omnis homo in quantum homo est, si de se aliquid promittit, mendax est, Deus autem verax est. Cujus gratia facit illum qui per se mendax est veracem, ın quantum se subjicit veritati illius qui suscitat mortuos, qui linguas infantium facit disertas, et qui hun'iles consolutor, implens eos non tantum fide credere veritatis, sed etiam fiducia annuntiandæ veritatis. Vel quia excelsus accipitur interdum etiam pro divina revelatione, potest hoc quoque sic dici: Ego in excessu meo, id est, ulteriorando a me homine in me Deum, juxta quod Dominus promisit, dicens: Ego dixi, dii estis, et filii excelsi omnes, intellexi in ea claritate, et dixi, quod omnis homo per se est mendax.

Quid retribuam Domino? Considerans iste quia per se est tautum mendax, per gratiam autem Domini verax, dicit: Quid condignum retribuam Domino non tantum pro hac veritate, sed pro omnibus quæ retribuit mihi? Tribuit enim prius mihi bona, ego retribui mala; ipse autem pro malis retribuit mihi bona. Quas ergo laudes, quas gratiarum actiones retribuam ci? Utique accipiam cal cem satutaris, id est, passionem ejus imitabor. Potest huic objici: O homo in peccato tuo mendax, dono Dei verax, et ideo non jam simplex homo, quid a te habes quod Domino retribuas? Quid enim habes quod non acceperis? Nonne ut calicem B salutaris accipias? Ab illo habes qui dixit: Poteritis bibere calicem quem ego bibiturus sum? Nonne ut passionem ejus imiteris? Ab illo habes qui prior passus est. Contra talem objectionem subdit: Et nomen Domini invocabo. Quod est dicere: Dico me calicem accepturum, et ut accipiam, non per me habeo, sed invocabo nomen Domini, id est, in me vocabo, id est, idoneum servum ex lioc do. Qualiter autem calicem accipiat, ostendit, dicens : Reddam Bomino vota, non exteriora, sed mea quæ in me sunt. Hoc est, me ipsum offeram Domino. Quisquis enim cog'tat quid digne voveat Deo, se ipsum voveat Deo, se ipsum offerat, hoc enim exigitur, hoc debetur. Et offeram me coram omni populo ejus, id est, in ea fide, qua communiter tenetur omnis populus ejus. Hoc est, in catholica communione, extra quam non est veri sacrificii locus.

Pretiosa in conspectu Domini. Quasi dicat: Merito calicem salutaris accipiam, quia Dominus emit a me hunc calicem. Namque mors mea et aliorum sanctorum ejus sacta, non in aspectu hominum, sed ad Domini conspectum est pretiosa, id est, magno pretio empta ab ipso Domino. Prior enim ipse sanguinem suum fudit pro salute servorum, ut servi non dubitarent effundere sanguinem suum pro nomine ejus. Et quia (quasi dicat) morte tua emisti meam mortem, ideo, o Domine, sacrificabo tibi hostiam laudis, id est, offeram tibi me ipsum laudabilem hostiam. Et merito voco te Dominum, quia sum servus tuus emptitius. Ego etiam servus tuus naturalis, quia sum filius ancillæ tuæ, hoc ideo addit, quia multi sunt ejus servi, qui non sunt ancillæ, id est, Ecclesiæ filii, sicut omnes schi-

smatici et omnes hæretici.

Disrupisti vincula. Vere sum servus tuus emptitius, quia tu disrupisti vincula mea, quibus detinebar ligatus sub jugo alienæ, id est, diabolicæ potestatis. *Do*mini enim, ut ait Apostolus, venundati sub peccato fuimus. Et quia (quasi dicat) de vinculis me eduxisti, ideo merito sacrificabo tibi hostiam laudis, ut supra D dictum est. Et ut digne sacrificem, invocabo in me nomen Domini, idoneum me servum faciendo. Et sicut superius exposuit qualiter acciperet calicem salutaris, ita et nunc exponit quomodo sacrificaturus sit hostiam laudis, dicens: Reddam vota mea Domino, ut supra dictum est, in conspectu omnis populi ejus, id est, in ea side quæ communis est omni populo ejus. Et quem per populum ejus accipiat, determinat dicens: In atriis domus Domini, id est, in præsenti Ecclesia, quæ quasi atrium est ante super cœlest m Ecclesiam, quæ propter manentem habitationem digne dicitur domus Domini. Et item determinat quæ atria intelligat, dicens: O Jerusalem, reddam vota mea in medio tui, id est, in ea communione quæ in te est, hoc est in catholica fide. Jerusalem vocat præsentem Ecclesiam, et ne Jerusalem in priori tantum populo accipiatur, qualiter sit accipienda, subsequenter determinat. Quasi dicat: Jerusalem est non

n·iles consolator, implens eos non tantum fide cre- A solum de Judaico populo, sed et omnes gentes et oundere veritatis, sed etiam fiducia annuntiandæ veritatis.

Nel quia excelsus accipitur interdum etiam pro divina

Vel quia excelsus accipitur interdum etiam pro divina

#### IN PSALMUM CXVI.

Alleluia.

#### ARGUMENTUM.

Convalescens de infirmitate Ezechias, non solum Judaros, sed etiam omnes gentes ad laudandum convocat Dominum, ut quæ novum de recursu solis stupuerunt portentum, Dominum verum tanti miraculi venerentur auctorem. Aliter vox apostolorum.

#### EXPLANATIO.

Duobus quidem verbis, sed plenarius tituli honor apponitur, ut intelligamus, quamvis pauca in Domini laudibus, semper esse plenissima. Et istum quoque Psalmum ad personam martyrum debenus aptare, qui quasi jam gloriosa passione perfuncti omnes gentes ad Domini laudes excitant; qui talia præstitit servis suis, ut ipsi s potius imbuerentur exemplis.

#### COMMENTARIUS.

Laudate Dominum. Per bona opera omnes gentes et omnes populi. Et justum (quasi dicat) est ut eum laudetis, quoniam misericordia ejus infirmata est in illo priori populo per superbiam ejus, confirmata super nos per gratiam vocando, justificando, peccata dimittendo. Vel misericordia ejus infirmata per hominem primum confirmata est super nos per secundum. Et ideo laudandus est Dominus, quoniam veritas Domini, et in remunerandis justis, et in damnandis malis, manet in æternum.

#### IN PSALMUM CXVII.

Alleluia.

#### ARGUMENTUM.

Reductum de Babylone populum a finitimis gentibus opprimi non potuisse testatur, atque ad laudandum Deum se mutuo cohortantium schema componitur, Aliter vox Christi de se dicentis.

#### EXPLANATIO.

Hic psalmus primus quatuor versus pari fine conclusit, ut Evangelico numero totum mundum uni Domino laudes debere reddere adhortatione quadrifaria commoneretur fidelis populus peccatorum nexibus absolutus. In prima sectione generaliter hortatur omnes Donsino confiteri, quia in tribulationibus exauditus comperit kominem non esse timendum. Secunda in solo dicit Domino confidendum, per quem gentium inimicitias probatus evasisset, et ad veracissimæ vitæ pervenisse remedia. Tertia aperiendas sibi portas dicit justitiæ, de angulari etiam lapide, hoc est Domino Salvatore subjungens. Quarta reliquis Christianis frequentanda Domini atria persuadet, de adventu sanctæ incarnationis suavi delectatione congaudens.

#### COMMENTARIUS.

Confitemini Domino quoniam bonus, quoniam in sæculum. Alleluia. Confessio alia laudis, alia peccatorum. Hic autem non est accipienda confessio, vulnera medico ostendens, sed pro percepta sanitate gratias agens; hoc non peccatorum, sed laudis. Quia vox est primitivæ Ecclesiæ, respectu tamen quorumdam digniorum, exhortautis majores et minores in illo priori populo, ut confiteantur in voce laudis Domino, causas ostendendo multiplices, et postremo illas alias oves admonentis, ut et ipsæ exemplo sno easdem causas attendendo confiteantur Domino. Et est, quasi dicat: Vos, inquam, o consortes de populo meo, confitemini laudabili confessione Domino, cui merito confiteri debetis; quoniam est bonus, id est, quia est Deus. Nemo enim bonus, ut Evangelium testatur, nisi Deus. Vel quoniam est bonus, id est, omnibus se digne gustantibus suavis et jucundus. Vel ideo debetis ei confiteri, quoniam misericordia ejus non tantum est in præsenti, sed per-

duratura est in sæculum, id est, in æternitatem. Et A rentius est excruciatus, tanto magis bonis veneranquia talis est, dicut nunc, id est, indilate Israel, id est, minores alter ad alterum, invicem se exhortando, Consitemini Domino, quoniam bonus, quoniam, etc. Dicat etiam domus Aaron, id est, majores alter ad alterum : Confitemini Domino, etc. Et sic scili et per majores et minores dicant illud idem omnes, qui timent Dominum de populo.

De tribulatione invocavi. Dixi quoniam Dominus est bonus, et hoc mihi experto credite, diceret aliquis de sanctis apostolis, qui præcipue in primitiva Ecclesia tribulationes et persecutiones passi sunt. Nam ego in tribulatione positus invocavi Dominum, et hoc de tribulatione, id est, ut non esset mihi infructuosa tribulatio, et Dominus exaudicit me ponendo me in latitudine; vel ita scilicet, ut non solum tribularer, sed et gloriarer in tribulationibus, vel ita ut et diligerem persequentes inimicos.

Dominus mihi adjutor. Vere Dominus exaudivit me. Nam Dominus fuit mihi adjutor, ut non delicerem, imo proficerem in tribulatione. Et ideo non timebo quid homo, id est, carni et sanguini adhærens, faciat mihi. Et quia non solum tales nobis adversantur, sed et principes illi quidem quibus dicit Apostolus : Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanquinem, sed adversus principes et potestates, adversus mundi rectores tenebrarum harum, contra spiritualia nequitiæ in cælestibus. Ideo secundo dicit, Dominus mihi adjutor, et ideo despiciam inimicos meos de quocunque genere surgant, scilicet, sive de genere iniquorum hominum, sive de nequissimo genere malignorum spirituum.

Bonum est confidere. Quasi dicat : Inimicos despiciam, in Domino autem prospiciam, et merito : quia bonum est confidere in Domino, et ita bonum, quod melius est quam confidere in homine aliquo. Hoc ideo, quia in quibusdam etlam hominibus, sicut in sanctis viris pro modulo suo confidendum est. Et non tantum confidere, sed etiam sperare, id est, in longo spem suam in Domino ponere bonum meum, et adeo C bonum est, quod melius est quam sperare non dico etiam in hominibus, sed etiam in principibus supercœ'estibus, id est, in angelis. Principes ideo vocantur angeli, quia legitur in Daniele, quod singulæ religiones babeant ad sui defensionem sibi concessum angelum aliquem vel archangelum. Unde illud : Verumtamen Michael archangelus princeps vester erit

adjutor meus.

Omnes gentes. Vere bonum est in Domino confidere. Nam me confidentem et sperantem in eo circuierunt omnes gentes tribulando et persequendo, et tamen bæc circumdatio facta est in nomine Domini glorificando: quia non vicerunt, sed viciæ sunt; hoc est quod dicit : Quia ultus sum in eos ultione bona, scilicet quia ego quorumdam ex ipsis nequitiam gladio spiritus interfeci, non autem ipsi me interfecerunt. Et non solum gentes alienæ, sed etiam circumdederunt me circumdantes, id est, simul habitantes, fratres. Et rursum circumdatio hæc in nomine Domini glorificando facta est, quia ego ultus sum in eos quosdam ipsorum in malo mortificando, et in bono vivisicando. Circumdederunt me dico utrique, scilicet et gentes, id est, circumdantes entes sicui apes, id est, non me, sed se ipsos, dum me vulneraverunt et tribularunt mortificantes. Dicuntur enim apes ex natura hoc habere, ut vitam ponant in vulnere. Vel aliter: Circumdederunt me entes sicut apes, id est, facile revincibiles sicut apes, si quando facto exercitu egrediuntur facile, id est, jactu exigui pulveris reprimuntur, et in castra revocantur. Vel aliter : Circumdederunt me entes sicut apes. Quia sicut apes magno studio et diligentia favum artificiose componunt, ita quanto majorem diligentiam in tormentando et ex circumdando me ipsi insumpserunt, tanto quasi artificiosiorem, id est, exemplabiliorem et venerabiliorem me secerunt. Quanto enim pluribus pænis Lau-

dus et imitandus factus est. Et exarserunt in me sicut ignis in spinis, id est, comparabiles igni illi qui exardet in spinis; quia sicut ille ignis aculeos spinarum, qui graciles sunt comburit, truncum vero qui tegitur herba, non lædit; ita ipsi aculeos iniquitatis in carne peccatrici in me cruciatibus suis excusserunt, robur vero animæ non læserunt. Et hæc omnis circumdatio facta est in nomine Domini glorificando, quia ultus sum in eos, ut supra. Potest etiam in bonum versus iste accipi sic: Circumdederunt me quidam ex gentibus et ex circumdantibus sicut apes; quia sicut apes quodam tempore valde confertim stipant favum, ut quod dulce est inde colligant : ita ipsi multum me stipantes dulcedinem verbi Dei de me quasi de favo mel excusserunt, et exarserant sicut ignis de spinis, id est, tam vehemens dilectio accensa est in eis, quanta ardoris vis in igne illo est, qui exardet de spinis. Et ita circumdatio illa facta est in nomine Domini, ut prius.

Impulsus eversus sum. Sic continuatur : Vere gentes circumdederunt me. Nam impulsus sum ab eis ad hoc ut caderem, et in tantum impulsus quod eversus sum, id est, quasi signa quædam casus dedi. Non enim potest fieri in tanta tribulatione, quin caro infirma aliquo modo mutetur. Et tamen non cecidi, quia Dominus ne caderem suscepit me. Et propterea hac fiducia Deus suscepit me, quia non ego sum mihi fortis, id est, mihi laudabilis; sed Dominus est fortitudo mea et laus mea, quia in co tantum me reputavi fortem et laudabilem, et ideo fa tus est mihi salutem,

quia mibi factus eram in mortem.

Vox exsultationis et salutis. Vere factus est mihi in salutem. Num hoc modo, scilicet quia Dominus est in tabernaculis, id est, in cordibus justorum non vox doloris, et responsum mortis, ut vos exterius in me s evientes putatis : sed potius est ibi vox exsultationis, id est, manifesta exsultatio, id est, re-ponsum veræ salutis.

Dextera Domini. Sic continuatur : Vere Dominus suscepit. Nam dextera, id est, potentia Domini fecit virtutem, id est, operata est in me de passione victoriam, et vere virtutem. Nam dextera Domini exaltavit me. Magna virtus exaltare humilem, deificare mortalem; de infirmitate exhibere persectionem, de subjectione gloriam. Dextera dico Domini fecit virtutem, id est, auxilium de tribulatione, scilicet ut afflictis vera Dei salus pateret, affligentibus vero infirma salus hominis remaneret. Ergo (quasi dicat) non moriar, sicut vos mortificantes corpus putatis, sed exterius in carne adhuc tamen, vivam per venerationem et æternam memoriam, et sic narrabe opera Domini. Adhuc enim quotidie opera Domini narrat primitiva Ecclesia, scilicet quia vicit vapulando ferientes, patiendo facientes, diligendo sævientes.

Castigans castigavit. Ideo dico non moriar, quia quod patior, non mortificatio est, sed Domini castigatio. Ergo vos persecutores nibil vohis arrogetis, scilicet de populo meo, vel circumdantes, id est, falsi D quia non vos facitis hoc, sed Dominus qui castigat me. Et quia castigat, ideo non tradet me morti, id est, non permittet me, etsi mortificet exterius, morti-

ficari interius.

Aperile. Quasi dicat: Ergo vos persecutores facile quod incepistis, scilicet incarcerate me omnibus modis, excruciate; quia non mihi oberit, sed proderit. Namque hoc modo aperictis mihi portas justitiæ, id est, ingressus sum ad æternitatem et beatitudinem, quæ est porta justitiæ ; quia soli justi illuc intrabunt. Ergo aperite mihi has portas, id est, nolite ab incæpto vestro desistere. Et i leo (quasi dicat) rogo ut aperiatis, quia ingressus in eas tunc demuni digne confitebor Domino, ea scilicet consessione, de qua dictum est : Beati qui habitant in domo tua, Domine, etc. Et propter hoc quoque dico aperite, quia hæc est porta Domini; hoc est, quia post hujusmodi tribulationes ad mternitatem Dominus intravit. Oportebat enim pati Christum, et sic intrare in gloriam suam. Et in eam tatores Domini intrabunt.

Confitebor tibi. Convertit se ad Dominum, quasi dicat : Dico quod ingressus portas justitiæ confitebor Domino, quod vere faciam; quia tunc, o Domine, confilebor tibi; et merito tihi, quoniam tu exaudisti me prius hic in tribulatione, ne desicerem et ita factus es mihi in salutem, cum ergo factus essem mihi in mortem.

Lapidem quem reprobaverunt. Vere factus est mihi in salutem. Nam hoc modo scilicet, quia lapis, quem lapidem ædificantes, id est, Judæi suam justitiam statuere volentes, et justitiæ Dei non esse subjecti, reprobaverunt, et hominem regem elegerunt : hic, inquam, lapis factus est mihi in caput, id est, regimini me subjecisti, sicut membrum capiti. Et non solum mihi factus est in caput, sed et multis aliis; quia factus est caput anguli, id est, factus est lapis angularis, continens duos parietes ex diverso venientes, sed non diversa sentientes. Et istud, scilicet quod factus dammodo fecerint, quia eum crucifixerunt : tamen non ad hoc intenderunt, sed potius nomen destruere ejus voluerunt : ideo non ab ipsis quidem sed a Domino factum est, quod ideo permisit, ut Christus moreretur, ut resurgeret et ascenderet, et promissum Spiritum apostolis mitteret, quorum prædicatione totus mundus post eum abiret, et sic in caput anguli fleret. Et quia factum est a Domino, ideo in oculis nostris, id est, in interioribus oculis credentium, sperantium et diligentium mirabile, id est, desiderabile, scilicet quia desiderare debenns valde sub tali esse capite; vel aliter : Dixit quod lapidem reprobaverunt ædificantes, et istud, scilicet reprobatio illa facta est a Domino, id est, per dispositionem Domini pairis, qui voluit ut cæcitas ex parte fieret in Israel, ut plenitudo gentium intraret, et sic omnis Israel salvus fierel. Et ideo hoc est mirabile, id est, formidabile in oculis nostris, scilicet ut aliquis altum sapiat, sed timeat; quia si Deus naturalibus ramis non pepercit c ista ob meritum populo contigisse. Aliter v usque huc, nec sibi inserto oleastro parcet.

il æc est dies. Merito hoc mirari debemus, quia hæc dies, id est, hoc tempus dispositionis antiquæ, reparationis novæ, felicitatis æternæ, de quo dicit Apostolus: Ecce nunc tempus accepiabile, etc., in quo scilicet tempore factus est lapis ab ædificantibus reprobatus, in caput auguli. Hæc, inquam, dies est illa, quam solam Dominus per excellentiam fecit : et ideo in ea exsultandum corpore, et lærandum mente. Quapropter vos, o consortes de populo meo, in hac die exsultemus, bonum vel bene operantes exterius, et lætemur bene cogitantes interius. Nos dico dicentes, o Domine, salvum fac, id est, saluiem quain in-carpisti operare, in nobis perfice, o Domine, bene prosperare, id est, prosperum iter faciat nobis de longinqua regione to revertentibus. Vel aliter : Bene prosperare, id est, prosperam et bene proficientem fac salutem illam, quam in nobis operaris, et in illis aliis ovibus, scilicet ut et illas adducas, et siat ovile unum, sicut pastor est unus. Et ideo (quasi dicat) D stici ordines, qui sancta Domino integritate famulandebes bene prosperare, quia ille qui venturus est, non in nomine suo, sed in nomine Domini; quod est dicere: Futurus est quidam in nomine suo, filius scilicet perditionis, et maledictus erit. Venturus est autem quidam in nomine tuo, scilicet qui dicit : Mea doctrina non est mea, sed ejus qui misit me Patris; et hic erit benedictus, id est, magno incremento membrorum dignus. Oportebit enim tantum caput grossum habere corpus.

Benedizimus vobis. Exsultemus, inquam, et læte-mur, illud dicentes, et hoc etiam dicentes illis aliis ovibus: Nos de domo Domini, id est, nos qui sumus samiliares Domini per legalia et prophetica scripta, benedizimus vobis aliis ovibus in patribus nostris, qui hoc prophetaverunt; et benedicemus, id est, bonum nuntium apportamus vobis in nobis ipsis. Iloc est scilicet, Dominus est Deus, id est, Redemptor noster, est verus Deus. Ut e converso scilicet Deus est factus

portam, id est, ad æternitatem soli justi, id est, imi- A Dominus noster, id est, redemptor noster, et hoc nobis de domo Domini jam illuxit, id est, innotuit. Et ut vobis eriam illuceat, constituite in vobis diem solemnem, id est, mentis sinceritatem, et hoc in condensis non populorum, sed in frequentatione virtutum procedentes usque ad cornu altaris, id est, usque ad solemnitatem divinitatis. Altare vocat ad similitudinem colleste illud secretarium, ubi Christus verus sacerdos et hostia quotidie se offert Deo Patri pro nobis. Non enim vult ut tantum sub-istant in ejus humanitate, sed ut contemplentur ipsam etiam divinitatem.

Deus meus. Constituite, inquam, diem solemnem, procedentes usque ad cornu altaris: vos dico dicentes, Domine, tu es Deus meus, quod est dicere : Domine, vere mendacium colucrunt patres nostri vanitatem, quæ nihil profuit eis, dicentes lapidi : Tu me creasti, et ligno: Tu me genuisti. Ego autem tibi dico : Tu es Deus meus, quia me creasti, qui me est an'e caput anguli : quanquam inimici Judæi quo- B genuisti, et ideo confitebor tibi, id est, merito laudabo te corde. Dico: Deus mens vere es tu, et ideo exaltabo te ut Deum meum ore, et confitebor tibi opere. Et merito, quoniam exaudisti me de umbra mortis et infidelitatis tenebris reducendo; et factus es mihi in salutem, cui illa prius crant ad salutem.

Confitemini Domino. Quasi dicat : Hoc etiam dicatis alter ad alterum exhortantes vos invicem : Confilemini

Domino quoniam bonus, etc.

#### IN PSALMUM CXVIII.

#### Alleluia. ARGUMENTUM.

Totus iste psalmus, qui exhortationibus et institutionibus plenus est, sub persona canitur justorum in Babylonica captivitate degentium, qui misceant interdum voces populo convenientes, ut et bumiliter exæquent se reis in confessione culparum, et doceant ista ob meritum populo contigisse. Aliter vox Christi

#### Aleph, doctrina.

Festivo psalmo et divinarum rerum virtute plenissimo desiderabile alleluia præmittitur, ut meritum divini carminis honere tituli possit agnosci. Est autem Hehræis elementis ad rudes et dociles in scho'a Christi populos instruendos tali ordine depictus, ut ab unaquaque littera octoni versus incipiant, ubi mysterium puto resurrectionis, et veræ circumcisionis ostensum. Josephus autem refert in libris 'Αρχαιολογίας hunc psalmum et centesimum quadragesimum quartum. et Deuteronomii canticum elegiaco metro esse compositos, quod scilicet prior versus sex pedihus con-stet, et inferior uno minus in pentametrum finiatur. Per totum psalmum universalis sanctorum chorus loquitur, qui ab initio mundi sive fuerunt, sive sunt, sive futuri esse creduntur. Inter quos reperiuntur apostoli, prophetæ, martyres, confessores, ecclesiatur. Quia ergo in singulis quibusque elementis secundum interpretationem eorum debent intelligi quæ sequuntur, bene prima littera aleph doctrina interpretatur, in qua immaculatis in via Domini æterna beatitudo promittitur.

COMMENTARIUS.

Beati immaculati. Alleluia. Aleph, id est, bec laus est de doctrina. Aleph enim interpretatur doctrina, et ideo de doctrina, quia psalmus iste exbortatur ad beatitudinem, quam nemo non appetit. Omnes enim beati esse volunt. Quid autem opus est exhortatione in re quam sponte sua humanus animus appetit, nisi forte quia omnes quidem beatitudinem cupiunt, sed quo ordine ad illam perveniatur, plurimi nesciunt. Ideoque hoc docet iste qui dicit; Beati immaculati, etc. Quasi dicat: Scio quid velis, beatitudinem quæri. Ergo si vis esse beatus, esto immaculatus. Iloc quidem omnes, id est, beatitudinem, illud vero pauci

volunt, id est, rauci volunt immaculationem, sine qua non pervenitur ad beatitudinem. Hæc autem exhortatio necessaria est mentibus nostri. Quid enim boni sit illud ad quod mulii pigri sunt, ostenditur cum beatos esse qui faciunt indicatur. Ut propter illud quod omnes volunt, illud etiam fiat quod plurimi nolunt, id est, ut propter præmium beatitudinis non subterfugiatur opus immaculationis. Beatum quippe esse tam magnum quidem est quod omnes volunt et honi et mali. Nec mirum est bonos propterea esse bonos, ut sint beati; valde vero mirum est malos etiam propterea esse malos, ut sint beati. Quisquis enim morchatur, aut furtum, vel homicidium, vel quælibet similia admittit, ob hoc talibus intendit, quia beatitudinem per hoc quærit. Sed hæc sunt devia quædam ad similitudinem, hos tales revocat psalmus. Quasi dicat: Quid facitis? quo tenditis? quam viam insistitis? Non hac recte itur, sed devia quædam sunt ad heatitudinem. Non per hoc pervenietis quo ten-ditis. Beatitudinem quæritis, sed his viis in miseriam incidetis. Relinquite ergo malignitatem, qui non polestis relinquere beatitudinis voluntatem. Frustra tendendo satigamini, quo perveniendo inquinamini. Non enim beati inquinati, sed heati immaculat. Et quinam immaculati sint, ostendit cum dicit: Qui sunt in via, non qui peccando, sed faciunt extra viam. Via autem (quasi dicat) est lex Domini, in qua lege qui ambulant, id est, delectantur, tanquam in ambulatore bono, hoc est, qui non timore pœnæ, sed amore justitiæ legem Domini complent, sunt immaculati jam per spem, et quia in:maculati, ideo beati.

Beati qui scrutantur. Non alind genus beatorum videtur hic accipere quam prius. Idem enim sunt qui ambulant in lege Domini, et qui testimonia ejus scrutantur, etc., nisi quia forte plus intelligitur, cum dicit: Qui scrutantur testimonia ejus: hoc est, qui satagunt in præceptis Domini complendis usque ad sanguinis effusionem. Et est dicere: Beati sunt, inquam, immaculati in via, et beati sunt qui scrutantur testimonia ejus, id est, Domini, ita quod exquirunt eum in toto corde suo. Non frustra est hoc additum. Vidit enim Spiritus sanctus multos testimonia scrutari, non ut justi sint, sed ut docti, non ut faciant, sed ut quod faciendum sit sciant, ad hoc, ut vel laudem hominum. vel aliquod sæculare præmium inde acquirant. Et ideo addit In toto corde, etc. Quod sic est intel igendum: Beati sunt qui scrutantur testimonia Domini, propter quod ipsa sunt data, scilicet ut in toto corde, ld cst, tota intentione eum tantum in eis exquirant, et exquisitum inveniant. Non enim qui eum exquirunt beati sunt, sed qui inveniunt, nondum tamen, sed tan-

Non enim qui operantur iniquitatem. Sic continuatur ad proximum : Vere qui scrutantur testimonia ejus, ut scrutanda sont, sunt beati. Nam illi qui non scrutantur ea ut scrutanda sunt, quod a quipollenter accipitur ubi dicit : Qui operantur iniquitatem, non sunt beati. Quod item æquipollenter ponit, cum dicit: In D viis ejus non ambulaverunt. Ad primum quoque versum sic continuatur: Vere immaculati ambulant in lege, id est in vlis Domini. Nam qui maculati sunt, boe est æquipollenter, qui iniquitatem, id est, peccatum operantur, illi non ambulant in viis ejus. Et est in hac utraque continuatione vis a contrario. Cur autem omnis iniquitas sit peccatum, sicut Joannes testatur dicens : Qui facit iniquitatem, facit peccutum, videtur ex hac littera, quod nullus faciens pecca:um ambulet in viis ejus. Quare videndum est ne quod recte dictum est, non recte intellectum lectorem perturbet. Quia dicit idem Joannes: Si dixerimus quia peccaium non habemus, nos ipsos seducimus, et veritas in nobis non est. Et coapostolus ejus Paulus conflictur ctiam peccatum se facere cum dicit: Non quod rolo bonum facio, sed quod nolo malum, illud ago. Ergo oportet aut tales putentur non ambulare in viis ejus, aut esse sine peccato. Quod autem sine pec-

tum in spe.

volunt, sine quo non perveniur ad illud quod omnes A cato sint, corum sententiæ repugnant. Repugnans quoque est, ut in viis ejus non ambulent, quia si talis, scilicet, ille est ut virgo speciosa, et ille qui plus omnibus laboravit, non ambulant in via, qui alii ambu-lant in via? Interroge:ur itaque ipse Paulus apostolus, et dicat quomodo et peccatum faciant, et in via Domini ambulent. De peccato autem dicit: Non autem ego illud operor, sed habitans in me peccatum. In via quoque se ambulare ostendit, ubi ait : Unum corum quæ retro sunt obliviscens, in ea vero quæ ante sunt extentus semper sequar ud palmam supernæ vocationis, quæ est in Christo Jesu. Ecce soluta est quæstio. Sed rursus alia exoritur quaestio. Quæritur enim quomodo idem faciat, et idem non faciat peccatum. Ad quod sic est respondendum : Quandocunque illiciti motus nobis insurgunt, si tantum surgat affectus, et nullus relaxetur effectus, hoc est, si voluntatem non præbemus eorum desideriis, et si sic nos refrenamus, ut non exhibeanius membra nostra arma iniquitati ad iniquitatem, ecce peccatum non operamur. Sicut Apostolus quoque præcipit: Ecse peccatum in mortali vestro corpore non regnet; et: Nolite exhibere membra vestra servire iniquitati ad iniquitatem. Sed tamen quoniam non est vigor alienæ naturæ, sed languor infirmitatis nostræ, illud unde desideria illicita surgunt in nobis, unde Apostolus: Sed quod habitat in me peccatum, ideo nos quoque facimus peccatum, et sic idem et sacimus et non sacimus peccatum. Et ideo rursum quæritur, an nos quotidie in Dominica oratione dicamus: Dimitte nobis debita nostra, vel pro his quæ consentientes facimus, vel pro desideriis. quæ non nos, sed peccatum quod babitat in nobis facit. Quod beatus Augustinus solvens, inquit: « Prout ad præsens sapere possum, dico universus reatus nostri languoris et nostræ infirmitatis cum omnibus quæ consentientes diximus, fecimus ant cogitavimus, sacramento baptismatis est deletus. Et ideo etsi languor nobis inest, non tamen obest, si non consentiamus ei saciendo, dicendo aut tacite assentiendo. Sed tamen quoniam vita hominis militia est super terram, ideo vigilamus quidem contra majora crimina, et sæpe nobis incautis subrepunt quædam, quæ etsi singula sua mole non conterunt, tamen multa contra nos collata acervo nos obruunt. Et ideo pro his quotidie est orandum, jejunandum et eleemosynandum. Nunc ad litteram redeamus, quæ sic exponitur: Qui operantur iniquitatem, id est, illi qui consentiendo fomiti peccati, dicendo, faciendo aut cogitando, operantur iniquitatem, id est, quodeunque peccatum, non ambulant in viis ejus, quia non immaculati sunt, sed maculati. Potest etiam egregia illa iniquitas, quæ a fide recedit, et ad fidem non accedit, quam Dominus in Evangelio singulariter vocat peccatum, dicens: De peccato quidem, quia non credunt in me, et alibi : Si non venissem, et locutus eis non fuissem, peccatum non haberent, id est infidelitas, ut hic accipitur, ut sit dicere: Qui operantur iniquitatem, id est, infidelitatem, illi non ambulant in viis Domini, qui non credunt in eum. Et ideo non experiuntur vias ejus, illas, scilicet, vias de quibus dictum est : universæ viæ Domini misericordia et veritas. Et est misericordia quidem in remittendo peccata, veritas vero in implendo promissa. Tu mandasti. Sic continuatur. Vere qui scrutantur

testimonia sunt beati. Namque tu, Domine, qui nihil mandas nisi quod conducat ad beatitudinem, mandasti custodiri mandata, id est, præcepta tua, et hoc nimis. Istud nimis potest referri vel ad Mandasti custodiri, nec aliter est accipiendum, sicut illud: Ut ne quid nimis. Sed nimis pro valde, ut ibi: Beatus vir qui timet Dominum, in mandatis ejus volet nimis. Ecco lex posita, quia dictum est: Tu mandasti mandata tua. Sed quoniam multi dixere solam cognitionem legis sufficere ad auxilium liberi arbitrii, ideo sybscquenter optat iste auxilium gratiæ, ut per hoc doceat quam sit necessaria gratia. Et ponit verbum optationis, ut tollat superbiant præsumptionis, dicens:

Utinam dirigantur. Quasi dicat: Video. Domine, me neque per præcepta, neque per liberum arbitrium posse dirigere vias meas, quia non est hominis dirigere vias suas. Et ideo opto ut per gratiam tuom, quæ sola hoc præstare potest, dirigantur viæ meæ, id est, opera mea ad custodiendas justificationes tuas, id est, ad implenda præcepta tua vere justificanda.

Tunc non confundar. Ideo opto dirigi vias meas, sic ut custodiam mandata tua. Quia cum perspexero, id est, cum perfecte me quasi in speculo cognovero, in omnibus mandatis tuis exercitatus, tunc amplius non confundar vel ea confusione, ut tantum sciam, et non faciam, vel ut dicatur : Hic homo cæpit ædificare, et non potuit consummare. Bene dicit Perspexero, quia divina præcepta, sive cum leguntur, sive cum in memoria revolvantur, intuenda sunt speculum, hoc est, ut se aliquis ibi cognoscat quemadmodum in speculo, attestante Jacobo apostolo, qui ait : Si quis tantum est auditor verbi, et non factor, hic in speculo. Consideravit enim se, et abiit, et statim oblitus est qualis fuerit. Si quis autem prospexerit in lege persectæ libertatis, et permanserit, non auditor obliviosus factus, sed factor operis, hic beatus in facto suo erit. Talem spiritus quarit hic dicens: Cum perspexero, etc., scilicet, qui non sit obliviosus auditor, sed operis factor.

Confiteber tibi. Cum, inquam, perspexero, tunc non confundar, sed confitebor tibi per bona opera in directione cordis, id est, directo corde. In directo dico in eo, id est, per id quod judicia justitiæ tuæ, id est, ea quæ tu, non quæ homines, juste judicas esse facienda, didici, non ad sciendum, sed ad faciendum. Nam quasi dicat: si tantum sciam, et non faciam, non unde lætabor habebo, sed unde damnabor. Et notandum quod hoc verbum, didici, habet hoc in se. Non cnim aliter vere diceret, nisi et faceret. Unde Dominus in Evangelio: Omnis qui audivit a Patre meo, et didicit, venit ad me.

Justificationes tuas eustodiam. Confitebor, inquam, tibi, et custodiam justificationes tuas, id est, præcepta tua justificantia, non tain memoria quam vita. Nihil enim valet, si tantum memoria custodiantur et non exerceantur. Et ut custodiam, ergo, Domine, non derelinquas me per præsentiam auxilii tui, usque dum sim derelictus quaque, id est, omnimoda derelictione. Quis est autem qui derelinquitur omnimoda derelictione? Ille, scilicet, quisquis tantum gloriatur in se, non in Domino, vel qui cadens non resurgit, sed in æternum perit.

Beth, domus.

#### EXPLANATIO.

Exponit fidelis populus in sermonibus Domini, quibus delectationibus perfruatur, ostendens se esse domum Domini, et receptaculum mandatorum ejus, cujus mysterium secunda littera continet.

#### COMMENTARIUS.

In quo corrigit. Quasi dicat: Merito custodiam justificationes tuas. Quia per has custoditas, hoc est quod æquipollenter dicitur, in custodiendo sermones tuos, quia idem sunt sermones, quod justificationes; per has, inquam, corrigit viam, id est, vitam suam adolescentior, id est, omnis pertinens ad juniorem populum, per juniorem illum Filium designatum, qui resurgens in se dixit: Surgam et ibo ad Patrem meum, etc. Adolescentior enim dicitur, quisquis portat imaginem novi hominis, sicut et senior qui portat imaginem veteris. Et vere, quasi dicat, in his corrigit. Nam in quo alio corrigitur? Necesse itaque est, si non in alio, quod vere in his corrigit. Et ideo quasi dicat: o Domine, merito exquisivi te in his justificationibus in toto corde meo, id est, tota intentione et anima nea. Et quia exquisivi, ergo, Domine, ne repellas me a mandatis tuis, id est, adjuvet me gratia tua

Utinam dirigantur. Quasi dicat: Video, Domine, A ad perficiendum mandata tua. Ille enim merito ree neque per præcepta, neque per liberum arbitrium pulsus putatur, qui a gratia non adjuvatur.

In corde meo. Quasi dicat: Vere le exquisivi. Nam abscondi in corde meo eloquia tua. Nota quod præcepta Dominica et in corde sunt abscondenda, et noa sunt abscondenda. Abscondenda enim, et firmiter in corde nostro retinenda sunt ad nostram ædificationem. Unde hic dicitur: Abscondi ea ad hoc, ut non peccen tibi, id est, ut per oblivionem non transgrediar mandata tua. Non autem sunt abscondenda, sed enuntianda, ne conservis denegemus cibaria, quia præcipit hoc utruinque Apostolus, dicens: Corde creditur ad justitiam, ore autem confessio fit ad salutem.

xero, quia divina præcepta, sive cum leguntur, sive cum in memoria revolvantur, intuenda sunt speculum, hoc est, ut se aliquis ihi cognoscat quemad-modum in speculo, attestante Jacobo apostolo, qui ait: Si quis tantum est auditor verbi, et non factor, hic comparabitur viro consideranti vultum nativitatis sue in speculo. Consideravit enim se, et abiit, et statim obli-

regnum assumptum.

In labiis meis. Quasi dicat: Ideo debes me docere, quia ego non solum abscondi ad meam ædificationem, sed etiam pronuntiavi in labiis meis, ne cibaria conservis denegarem omnia judicia oris tui. Quomodo dicit se annuntiaturum omnia judicia ejus, cum Apostolus dicat: O altitudo divitiarum sapientiæ, et scientiæ Dei , quam incomprehensibilia sunt judicia ejus. Et cum alibi dicatur : Multa habeo vobis dicere, sed non potestis modo portare. Sed quomodo hoc esse possit, idem spiritus propheticus determinat, quia addit : Oris tui. Quasi dicat : Illa omnia judicia tua non occultavi, sed aliis annuntiavi, quæ os tuum, id est, gratia tua revelavit mihi. Gratia enim **Dei, os** eius ideo vocatur: quia sicut aliquis ore secreta cordis sui aperit, sic Deus per gratiam secreta sua nobis aperuit.

In via testimoniorum. Quasi dicat: Ideo et abscondi et adnuntiavi, quia delectatus sum in via testimoniorum tuorum, id est, non delectationem in gloria mundi habui, sed omnis mea delectatio fuit in Christo, in quo omnes thesauri sapientiæ et scientiæ sunt absconditi, qui ideo dicitur via testimeniorum, quia testatus est, quantam dilectionem Deus Pater commendavit in nobis, scilicet ut proprio suo Filio non parceret, et Christus moreretur pro impiis, delectatus sum, inquam, in Christo, et hoc in tantum, sicut avarus delectatur in omnibus divitiis. Quia scilicet propter nimium divitiarum desiderium prorsus excedit seipsum. Est autem hæc vox Pauli et aliorum perfectorum in corpore Christi cum ipso dicentium: Mihi absit gloriari nisi in cruce Domini nostri Jesu

Christi, etc.

In mandatis exercebor. Quasi diceret: Quia adeo in Christo delectatus sum, ideo in mandatis tuis per ipsum datis exercebor, id est, garriam non tantum dictis, sed et factis. Garriam enim habet alia translatio. Et ideo considerabo vias tuas, id est, semper ante oculos habebo opera tua. Postponam autem vias meas, id est, opera mea, et non tantum (quasi dicat) exterius exercebor, sed etiam interius meditabor in tuis viis, id est, omnis cogitatio mea erit in tuis præceptis, justificationibus: et ideo meos quidem sermones obliviscar, tuos autem sermones, id est, tuas justificationes non obliviscar.

#### Gimel tributio, vel plenitudo.

#### EXPLANATIO.

Postulet sanctis, qui in terra incolæ sunt, retribui gratia, quam in primo parente amiserant; sed et persecutionibus eorum restituendum dicit esse quod agunt. Ilæc ergo retributio meritorum, ista examinis justi plenitudo tertiæ litteræ nomine præmonstrantur.

#### COMMENTARIUS.

Retribue servo tuo. Sic continuatur : Quoniam

quidem et exercebor et medi abor in justificationibus A Increpasti superbos, et non solum superbos illos prituis, nullis meis et vius tuas atque sermones præponam, mens postponam. Ergo retribue mihi servo tuo, et quid petat ut retribuat, ostendit cum subdit : Vivifica me, et sic custodiam sermones tuos. Quasi dicat: Retribue mihi liberto tuo mortem. Mortuus autem non possum custodire sermones tuos, et ideo retribue mihi jam facto servo tuo vivilicationem, et sic custodiam sermones tuos non tain memoria, quam vita. Rogat autem retributionem, quie fit ex indebita gratia. Quatuor enim sunt retributiones. Alia bonum pro bono, alia malum pro malo; alia bonum pro malo, alia malum pro bono. Et primæ quidem duæ sunt justitiæ, tertia indebitæ gratiæ, quarta quam non novit Deus, malignorum tantum est, tertiam autem novit Deus; quia si non bona pro malis retribueret, non esset cui bona pro bonis recompensaret. Et notandum, quia non omnino mortuus iste erat. Jam enim initium bona concupiscentiæ habebat, qui vipertinet, quod dicit : Vivifica me, et custodiam sermones tuos. Quia videt autem non posse impleri sermones per obedientiam, nisi videantur per intelligentiam, orat et dicit : Revela, Domine, oculos meos, id est. Illumina mihi per illuminationem gratiæ interiores oculos, et revelatis oculis considerabo mirabilia procedentia de lege tua impleta, scilicet quod de pec-catoribus fiunt justi, de servis filii, etc. Vel mirabilia procedentia de lege tua, hoc est mirabilia quæ jubet lex tua, sicut inimicos diligere, et bona pro malis repensare, et similia.

Incola ergo. Quasi dicat : Merito debes mihi oculos revelare, quia concivis tuus sum. Nam ego sum in hac terra non nativus, sed incola, id est advena. Omnes enim qui ad populum Dei pertinent, et si corpore incolant terram, mente in cœlestibus habitant · quia nostra conversatio in cælis est, ut ait Apostolus. Et ideo non cives sunt hic, sed inquilini: quia non hie manentem civitatem se habere depu- e pro ipsis ut converterentur orare, et ipsos diligere. tant, sed inquirunt foturam. Et quia (quasi dicat) non civis, sed incola in terra sum : ergo, Domine, non abscondas a me mandata tua. Quomodo autem rogat mandata sibi non abscondi, quæ nota sunt omnibus, quia etiam infldelibus. Quid enim inter fideles notius quam diliges Dominum Deum tuum cx toto corde tuo, et proximum tuum sicut le ipsum? Quod æquipollet illi, Quod tibi non fieri vis, alii ne feceris. Et stat ideo, quod apud iniideles etiam notum sit, et utinam tam multis mandata sint chara, quam multis sunt clara : quia fortasse ideo rogat non abscondi, qu'a difficile est Deum cognoscere, quem consequens est in ipsis mandatis diligere et invenire longe cognitione proximi manifestiorem. Cum autem difficile sit quemquam seipsum ut debet cognoscere, quomodo qui non cognoscit seipsum, diliget proximum tanquam seipsum? quapropter rogat mandata, quæ aliquatenus sciuntur non abscondi, ut magis magisque sciantur, ut se ipsum cognoscat, et sic proximum tanquam se ipsum diligat, per dilectionem D proximi ad dilectionem Dei ascendat.

Concupivit anima mea. Quasi dicat : Ideo non debes abscondere a me mandata tua, quia anima mea concupivit desiderare, id est, desideranter, id est, plus quam aliquod aliud cupivit justificationes tuas, id est, præcepta tua vere justificantia, et hoc in omni tempore, in est, in adversitate et in prosperitate.

Increpasti. Quasi dicat: Propter hoc merito anima mea desideranter cupivit justificationes tuas : quia, id est, non desideranter concupiscentes, sed per superbiam negligentes duriter increpasti. Superbos vocat parentes primos, qui non per infirmitatem vel ignorantiam, sed per superbiam mandata Dei neglexerunt. De hoc enim præsumpserunt, quia a serpente dictum, Eritis sicut dii, et dum supra se concupierunt, id est, quod acceperant juste amiserunt, quia morte mulciati sunt; et hoc est quod dicit:

mos increpasti, sed etiam maledicti sunt exemplo illorum, id est, morte damuati sunt omnes illi qui per superbiam declinant a mandatis tuis.

Auser a me opprobrium. Quasi dicat: Ut ego non declinem, ideo, Domine, aufer a ma opprobrium et contemptum, id est, remove a me omne factum dignum opprobrio et contemptu. Quod debes facere, quia ego exquisivi testimonia tua, id est, ex toto corde institi præcepta tua, etiam usque ad effusioneni sanguinis; et hoc de me non præsumpsi, sed extra quæsivi, id est, auxilium a gratia postulavi, vel aliter : Solent declinantes a mandatis servis Dei exprobrare, quod credant in crucitizum, et adorent mortuum, et similia. Et ideo rogat iste opprobrium auferri, non quod deputet pænam unde habiturus est coronam, sed commiserescendo talium, sed exprobrantium optat ut convertantur, et idem opprobrium ab aliis patiantur. dicens ita : Aufer a me opprobrium et contemptum tam obedientiæ rogabat. Ad vitam quippe obedientiæ B illum, quem patior, propterea quia exquisivi testimonia tua; hoc est, quia dilexi martyria tua et præcepta tua, quibus testatus es quantam dilectionem Deus Pater commendat in nobis.

Etenim sederunt. Vere testimonia tua exquisivi,

quia nec animo propter reges vel præsides ea ne-gavi, a quibus multa mala pertuli. Nam principes sederunt, id est, in tribunitia sede, ex mora et luna contra me egerunt, et loquebantur adversum me nou tantum dictis, sed gravissimis tormentorum. Servus autem tuus, id est, ego non ideo deseci, sed exerce-bar semper in justificationibus tuis saciendis, et annuntiandis. Et vere (quasi dicat) exercebor in his. Nam et meditando et consulendo : hoc est quod dicit : Nam et meditatio mea, testimonia tua, et justificationes tuce sunt consilium meum. Consilium sciticet patientium contra consilium persequentium. Consilium enim persequentium erat sanctos martyres conventos perdere: consilium vero patientium erat martyrum

Daleth pauper, vel tabulæ vel janua.

#### EXPLANATIO.

Corporali quidem se dicit necessitate constrictum. sed sola Domini pietate sulvandum, petens ut ab eo vias iniquitatis amoveat, quia viam veritatis elezerit. Et ideo paupertule mundana januam severis divitiis aperit, et frequenti meditatione quasi tabulas sua præcordia Dei mandatis exhibet, quæ velut molli cera complanata promptissime jubentis imperium, quasi gra-phium scribentis acciperent : Adhæsi, inquiens, testimoniis tuis, Domine.

#### COMMENTARIUS.

Adhæsit pavimento. Quasi dicat : Dico quia testimonia sunt meditatio mea, et consilium meum. Sed tamen adhuc timeo deficere, propterea quia anima mea parimento adhæret. Totus mundus quædam magna domus accipitur, cujus quasi camera est cœlum: terra vero quæ conculcatur, pavimentum et corpus nostrum de terra est. Unde ipsum pavimentum potest dici quoque. Quia ergo caro nostra terra est, ideo dum sumus in hac peregrinatione sæpe subrepunt nobis terrenæ cogitationes : quia corpus qued corrumpitur, aggravat animam, et terrena cogitatio deprimit animam multa cogitantem : unde semper in bac vita nobis timendum est, ne deficiamus. Quod attendens iste qui bic loquitur, diett: Timeo, o Domine, deficere, quantumcunque exercear in justificationibus tuis; quia anima mea adhuc adhæret pavimento, id est, carnalibus desideriis ex quibus (quasi dicat) mors ei impendet. Et ideo, Domine, vivifica me, faciendo me spiritualibus affectionious inha rere: et hoe non propter meritum meum, sed propter verbum tuum, id est, secundum promissionem tuam, scilicet ne sim filius elationis, sed filius promis-

Vias meas. Quasi dicat : Ideo debes me vivificare,

justificantibus. Et qualiter roget doceri, exponit dicens: Instrue me magis et magis frequentare viant justificationum tuarum, id est justificatio tua, quæ sunt via, et sic exercebor in mirabilibus tuis, id est, in præceptis tuis, quæ scrutantes se mirabiles faciunt scilicet de terra cœlum, de lupo agnum, de servo liberum, et similia.

Dormitavit anima mea. Quasi dicat: Opus est, Domine, ut me instruas, quia anima mea dormitavit, id est, remissius et negligentius quam deberet egit; et hoc præ tædio, id est, quia tædium patior verbi Dei. Unde alibi: Omnem escam abominata est anima sorum, etc. vel aliter : Anima mea dormitavit, id est, passa est quamdam inquietudinem et motum, sicut qui dormitat inquietus est, quia nec ex toto dormit, tædio sunt mihi mali, inter quos conversor, qui me tot malis exemplis devocant : et ideo, Domine, confirma me in verbis in s, id est, in præceptis tuis; et ut confirmer, amove a me meam iniquitatem, et pone me in viam æquitatis; hoc est quod dicit, ægnipollenter subdit, Et miserere mei in lege tua; subaudit ponendo : et (quasi dicat) ideo debes misereri mei, quia ego quantum in me fuit, per liberum arbitrium viam elegi veritatis, id est, præcepta tua vera elegi mihi viam, in quam currerem, et non sum oblitus judicia tua ut currerem. Et adhæsi testimoniis tuis, ut currerem, scilicet nihil de me præsumendo, sed totum gratiæ tuæ attribuendo. Et ideo, Domine, noti me confundere, id est, fac me talem, ut non possit dici ad mean confusionem: Hic homo capit edificare, et non potuit consummare.

Viam mandatorum. Quasi dicatur: Propter hoc non debes me confundere, quia ego cucurri, id est omni conamine et voluntate institi viam mandatorum tworum, et hoc non est ex me, sed quia tu dilatasti C cor meum, id est, dedisti mihi in corde dilatationem, hoc agens ut cum charitate per eam currerem.

### He, ipsa vel suscipiens.

#### EXPLANATIO.

Multis modis beata plebs expetit, ut in lege Domini ejus debeat munere custodiri, et pulcherrima ratione suscipiens upp llatur, quæ dicit : Da mihi intellectum. Ipsaque non immerito vocatur, quæ in eadem semper intentione persistens, a vanitate sæculi oculos avertit.

#### COMMENTARIUS.

Legem pone mihi. Idem quod prius dicit: Cucurri viam mandatorum tuorum. Modo rogat legem poni sibi, quod videtur contrarium apostolo, qui dicit: Lex non est posite justo, sed injusto. Non enim injustus potest accipi ille, qui prius dixit cucurrisse; sed dilatato corde in via mandatorum, quod tantum est justorum, sed non rogat iste legem sibi poni D ritas foras non mittit. secundum veterem populum, cui lex data est in Amputa opprobrium tabulis lapideis, sed rogat sibi dari legem in tabulis sit eloquium tuum, a cordis, quia scriptum est : Auferam a vobis cor lapideum, et ponam in vobis cor carneum; dabo legem in mentibus restris, et scribam eam in cordibus vestris. Rogat scilicet legem sibi, non quod tantum intelligendo sciat, sed quam amando faciat non in angustia timoris, sed in latitudine charitatis. Ille autem populus qui legem accepit in tabul's lapideis, lapides litteras illos depictos habuit, non ut honoraretur, sed ut premeretur; non titulum honoris, sed pondus Oneris. Qui enim coactus legem facit, non legis est amicus, sed inimicus. Littera sic continuatur et exponitur. Quasi dicat : Ut curram corde dilatato in viam mandatorum tuorum, ergo, Domine, viam justificationum tuarum, id est, justificationes tuas, quæ via sunt, pone mini legem, id est, fac mini stabilem legem, scilicet ut quod prius per litteram intellige-

quia ego enuntiavi tibi vias meas, feedas, et non A bam, spiritualiter perficiam: et ideo debes mibi pulchras; et tu exaudisti me ponendo in viis tuis pulchris. Ergo, Domine, dece me ulterius et ulterius insistere justificationibus tuis, id est, præceptis tuis tuis experimental en proficiam; et hoc semper, id est, dum in hac vita sum, hinc namque semper quæritur, ut teneatur; et continebitur, ne deseratur. Cum autem nec lex illa, de qua dictum est : Lex subintravit, ut abundaret delictum, comprehendatur, nisi intellectus ab ipso petatur; ideo iste pro hac lege spirituali, quæ longe dignior est, rogat intellectum, cum dicit: Domine, da mihi intellectum, id est, fac me babere Illuminatum intellectum, et dato intellectu, scrutabor legem tuam, non ad sciendum, sed ad faciendum: et vere scrutabor, quia custodiam illam in toto corde meo: hoc est ita eam custodiam, ut Deum ex toio corde et tota anima diligam, et proximum sicut meipsum. Item quia custodiri non potest, nisi ille adjuvet qui jubet, subdit : Deduc me, Domine, quia per me non possum in semita mandatorum tuorum. id e-t, fac me perficere in mandatis tuis, quæ sunt nec ex toto vigilat : et hoc præ tædio, id est, quia B semita; et bene dicit semitam, quia arcta via est quæ ducit ad atria vitæ. Sed tamen per eam non curritur, nisi Dei auxilio, ideo subdit : Quia ipsam volui. Et quoniam non est volentis neque currentis. sed miserentis Dei, qui dat nobis velle, et pro bona voluntate posse perficere, ideo subjung t

Inclina cor meum in testimonia tua. Id est, da mihi pronum et devotum animum in tua præcepta, quia testatus es quod Deus exigat a nobis, scilicet certare usque ad sanguinis effusionem : et ita inclina, ut non in avaritia, id est, ut gratis te colam, non propter aliquod emo'umentum extra te ipsum. Tone enim omnis avaritia præscinditur, si gratis Deus colatur. Et quia avaritia non est tantum de pecunia, sed etiam de laude humana, ideo subdit: Averte oculos meos interiores, scilicet, de quibus dictum est : Si oculus tuas simplex suerit, totum corpus tuum lucidum erit. Ilos, inquam, oculos averte, ne in observatione legis suæ videant, id est, proponant sibi vanitatem; non enim actus nostri considerantur ex officio, sed ex intentione et fine, scilicet, quando aliquid bonum agimus, an illud faciamus pro humana laude, vel propter aliquid tale. Undo Dominus in Evangelio: Attendite ne justitiam vestram facialis coram kominibus, alioquin non habelis mercedem apud Patrem vestrum. Dixit ne videant vanitatem, quia vanitatem sequitur mors; ideo subdit: Vinifica me, Domine, in via tua mortuum in vanitate mea. Viam vocat Christum, qui dixit: Ego sum via, veritas et vita; et bene rogat in veritate vivificari, veritas enim contraria est vanitati. Quapropter sicut mortem intulit ea vanitas, ita vitam præstabit ve-

Statue servo tuo. Quasi dicat : Ut vivifices me. ergo, Domine, qui eloquium tuum fecisti instabile libero tuo, fac eloquium tuum stabile servo tuo, id est, fac ut quod tu eloqueris, non tantum sciam, sed faciam; et hoe in timore tuo, id est, non in timore servili, sed filiali, scilicet, quem perfecta cha-

Amputa opprobrium. Quasi dicat : Ut stabile mihi sit eloquium tuum, amputa opprobrium meum, hoc, scilicet, quod ego suspicatus sum in aliis, quod gratis te non culerent. Sicut accusator fratrum de beato Job dixit: Nunquid Job gratis colit Deum? Multi emm propter malevolentiam aut æmulationem alios ex sola suspicione sic accusant, quia quod in se ipso homine viderunt, hoc facile de alio suspicantur. Iste autem attendens quid præcipiatur, scilicet : Nolite ante tempus judicare, et similia, optat sibi dari dilectionem, quæ omnem auferat pravam de proximo suspicionem. Et ideo (quasi dicat) debes amputare opprobrium meum, quia meum judicium. quod est ex suspicione, est mili amarum et insipidum; tua autem. judicia, qui præcipis de proximo nihil judicare, nisi quod bonum sit et verum, illa sunt mihi jucunda, id est, suavia et dulcia. Potest etiam bic accipi judicia illa vera et certa; quie tandem erunt, quando veniet Dominus, qui illuminabit A corpus pertinuerunt, quia agnoscendo se fleverunt, abscondita tenebrarum, et manifestabit consilia cordium amiserunt; et ideo non despero, sed poticis

Ecce concupivi mandata. Quasi dicat: Ecce cur petam ut auferas opprobrium meum, ideo, scilicet, concupivi mandata tua, id est, dilectionem, scilicet, ut diligam proximum tanquam meipsum, et ulterius de ipso per malevolentiam aut invidentiam non suspicer aliquod malum, sed judicem omne bonum, quod tu mandasti, dicens: Mandatum novum do vobis, ut diligatis invicem. Novus enim homo nova præcepta dedit mundo. Et quia concupivi mandata tua, ergo, Domine, vivifica me in æquitate tua, id est, in Christo, qui est nobis factus sapientia, justitia, sanctificatio et redemptio.

#### Vav, et ipse.

#### EXPLANATIO.

Postulat congregatio sancta salutarem sibi Dominum debere concedi, ut inimicos de æterna remune-tratione confundat, et in lege Domini assidua meditatione proficiat. Ipse ergo Dominus atque Salvator Vau litteræ vocabulo designa'ur, notaque quam pulchre quinta littera, ipsa sexta nuncupetur, et ipse, videlicet, cui dicitur: « Tu autem idem ipse es » id est æ ernus, in cujus fide et jam Ecclesia ipsa esse, una eademque devotione semper hic et in futuro cum eo regnare promervit.

#### COMMENTARIUS.

Et veniat super me. Quasi dicat: Dico ut me vivilices in æquitate, et ut ego vivisicatus concupiscam mandata tua; ergo, o Do nine, ille qui non solum misericors, sed ipsa misericordia tua es dicendus, quia per eum omnem misericordiam mundo es ostensurus et exhibiturus, veniat super me ad me sibi conformandum, et hoc non per meritum meum, sed eloquium tuum, id est, secundum promissionem tuam, scilicet, ut secundum sidem sir promissionem si omni semini.

Et respondebo. Quasi dicat: Et illo super me veniente, secure respondebo, id est, exponam verbum fidei exprobrantibus mihi ipsum verbum fidei; hoc est autem verbum fidei : Si credideris in corde tuo quia Dominus est Jesus, et confessus sueris in ore tuo quia Deus Pater suscitavit illum a mortuis, salvus eris. Unia corde creditur ad justitiam, ore autem fit confessio ad salutem. Respondendo, inquam, non de me præsumendo, sed qu'a speravi in sermonibus tuis, hoc est, in hoc solo spem mean ponam, quia tu dixisti: Non vos estis qui loquimini, ego enim dabo vobis os et sapientiam, etc. Quia autem multi non sustinentes exprobrationes, negando ceciderunt, sed postea pœnitendo revixerunt, sicut Petrus ad horam quidem peccavit timore territus, postra vero sendo est reparatus, et confitendo etiam coronatus, multi autem ex toto negando ceciderunt, quia postea flendo non profecerunt, ideo iste timens insirmitatem humanam, divinam implorat misericordiam, ne un. D quam terrore aliquo sic negando cadat, quin saltem reviviscat pænitendo. Itaque dicit: Et ne auferas. Quod sic continuatur; dixit: Speravi in sermonibus tuis, et quia speravi in te, ergo, Domine, ne auferas verbum veritatis, id est, ne permittas verbum fidei alicujus terrore exprobrationis auferri de meo ore, sient usquequaque auferatur, hoc est, ne auferatur in tantum, usque dum possit dici quaque ratione, id est omnimode ab'atum. Ab illis enim omnimode aufertur, qui sic negant, ut amplius pœnitendo non proficiant. Sequitur:

Quia in judiciis tuis supersperavi. Quod est dicere: Ideo rogo ne auseras usquequaque non absolute, quia si quando cecidero, hoc non erit mihi ad desperationem, sed ad salutem, quia diligentibus Deum omia cooperantur in bonum. Quasi dicat: Sancti et electi præsumentes de te non ceciderunt, alii vero de se præsumentes de te ceciderunt, sed ad tuum

corpus pertinuerunt, quia agnoscendo se fleverunt, et multo solidius gratiam invenerunt, quia superbiam amiserunt; et ideo non despero, sed potius spero in judiciis tuis, id est, si tu me judicas talem qui aliquando cadam, ut fortior surgam, et non parum spero, sed super quam petimus aut intelligimus.

Et custodiam legem tuam. Dico ne auferas verbum de ore meo, et si non auferas, tunc ego custodiam legem tuam, id est, dilectionem, quæ ideo dicitur lex, quia in duobus mandatis dilectionis universa lex pendet et prophetæ. Et ita custodiam eam, quod semper et vere semper, quia et in hoc sæculum et in sæculum futurum post hoc sæculum, unde dicit Apostolus: Sive prophetiæ evacuabuntur, sive scientia destruatur, charitas vero nunquam excidet; hic enim præcepta ejus custodiuntur, sed non sine timore; tunc vero sine omni timore casus observabuntur, quia tanto ardentius Deum amamus, quanto vicinius eum videmus, et tunc proximus sine omni suspicione diligitur, quoniam ipse erit omnia in omnibus.

Et ambulabam in latitudine. Superiores versus hujus psalmi continent orationem et deprecationem; qui vero sequuntur, continent quasi narrationem effectus ipsius deprecationis. Et sic continuatur. Quesi dicat: Hæc quidem quæ prædicta sunt, orabam, et u me exaudisti pouendo me in latitudinem, in qua latitudine ambulabam, id est, delectabar. Latitudinem vocat spiritum, de quo dictum est: Charitas Dei diffusa est in cordibus vestris per Spiritum sanctum, qui datus est nobis, qui fecit nos petere quod desideranns accipere, quærere quod volumus invenire, pulsare ad quod nitimur peringere. Et vere, quia dicit: Ambulabam in latitudine, quia exquisivi petendo, quærendo, pulsando, mandata tua non ad sciendum, sed faciendum.

Et loquebar in testimoniis. Vere exquisivi mandata. Nam et loquendo et meditando et exercendo. Ilæc tria ordine ponit, primum de locutione : sic loquebar in testimoniis tuis vel in præceptis tuis annuntiandis et suadendis etiam in conspectu regum, et non confundebar taciturnitate, vel non devocabar. Et vere non confundebar, quia meditabar in mandatis tuis, semper de eis cogitando ideo, quia ea dilexi. Et non solum loquebar et meditabar, sed etiam levavi manus meas ad ea, ideo quia dilexi ea. Manus sunt opera; et ille levare manus ad mandata dic.tur, qui facit ea non propter remunerationem terrenam, sed propter æternam. Qui vero propter humanam laudem, vel propter aliquid terrenum facit, manus non levat, sed deprimit; et (quasi dicat) his tribus modis, scilicet, loquendo, meditando, manus levando, exercebar semper in justificationibus tuis, id est, in præceptis tuis, id est, vere justificationi-

#### Zaïn, oliva vel fornicatio.

#### EXPLANATIO.

Chorus ille sanctorum spem promissionum Domini sensibus nostris omnino commendat, ut firmum in mente nostra permaneat quod gloriosa veritas pullicetur, asserens propterea fideles adiersa mundi libentissime sustinere; quis enim mortem temporalem metuat, cui æterna vita promittitur? Ipsa ergo vita, quæ hic in spe, illie in re percipitur, olivæ nomine, quam Zain littera designat, exprimitur. Nam et in hac peregrinatione sanctorum facies exhilaratur in oleo, et in illa patria perfectius sancis Spiritus æterna visione atque inhabitatione pinguescit. Et quia septiformis est ejusinhabitatione gratiu, recte septima littera vocitatur oliva. Nomen autem fornicationis congruit peccatoribus derelinquentibus legem Dominis.

#### COMMENTARIUS.

Memor esto. Quasi dicat : Quia exercebar in justificationibus tuis; ergo, Domine, qui unmemor fuisti liberti tui, esto memor verbi tui, id est, promissionis sacue servo tuo, hoc est, comple servo tuo promissionem tuam, quam secisti ei dicens: In patientia vestra possidebitis animas vestras. Capillus de capite vestro non peribit. Et sidelis Deus est, qui non patientur vos tentari supra id quod poteritis, etc. Memor esto verbi, in quo verbo dedisti mishi spem, id est, sperare secisti, et hæc spes consolata est me in humilitate mea, id est, in gravissima tribulatione, persecutione et dejectione, qua persecutores me humiliure, id est, devocare putaverunt. Et ideo consolata est me, quia eloquium tuum, id est, promissionis verbum prædictum me vivisicavit, id est, vitæ veræ certitudinem mishi dedit, ut illud: In patientia vestra possidebitis animas vestras.

Superbi inique. Quasi dicat: Quare dicis te hunitiatum et universum tibi humiliatio? Responsio. Ideo scilicet sum humiliatus, quia superbi, id est, persecutores legi Dei non obedicintes esse facere vellent; ego autem (quasi dicat) illis inique agentibus et devocantibus perstiti, quia a lege tua transgrediendo non declinavi. Et ideo non declinavi, quia, o Domine, fui memor judiciorum tuorum a sæculo factiorum, id est, in memoria habui justam damnationem et dejectionem ab initio, id est, in primis parentibus factam, quia declinaverunt a lege tua; et consolatus sum in illis per contrarium, attendendo, scilicet, quia si præcepta tua ab illis neglecia dederunt mortificationem, e contrario observata a me darent vivificationem.

Defectio tenuit. Refer hunc versum ad præcedentis versus primam partem ita : Quia memor fui jadiciorum tuorum, ideo tenuit me defectio, id est, Ledium, timens ne desicerem; et hoc pro peccatoribus derelinquentibus legem tuam, hoc est, propter persecutores transgredientes, qui me devocabant, et sibi associare volebant. Sequentem quoque versum refer ad ejusdem ultimam partem sic: Quia consolatus sum in praceptis tuis, ideo justificationes tuæ erant in loco peregrinationis meæ, id est, in hac præsenti vita, ubi omnis miseria e t, et vix aliquid delectabile. Potest etiam versus superior, ubi dixit, Memor esto verbi, aliter accipi, et secundum hoc quæ inde liue usque dicta sunt, partim mutari, et erit conti-nuatio qua et prius. Quasi dicat : Quia exercebor in justificationibus tuis, ergo, Domine, memor esto Verbi incarnandi, quod tu promisisti servo tuo, hoc est, mitte quem missurus es, ut per eum discam qualiter debeam exerceri in justificationibus tuis; verbi, inquam, memor esto, in quo mihi dedisti, scilicet, spem, quod per ipsum benedictio futura sit omnibus gentibus. Et hæc spes consolata est me in humilitate men, id est, in humiliatione mortalitatis et passibilitalis, quæ a primis parentibus contraxi. Et ideo (quasi dicat) consolata est me spes data mihi in illo, quia eloquium tuum ab illo ministratum vivificavit me, id est, doctrina tua per illum mundo exhib.ta vitam animæ in me reparavit.

Superbi inique. Quasi aliquis diceret: Nunquid es humiliatus? Sum utique per traduces peccati primos. Namque superbi, id est, parentes primi, qui non per infirmitatem vel ignorantiam, sed per superbiam ransgressi sunt mandatum Dei; illi, inquam, superbi agebant inique, et non parum inique, sed usquequaque, id est, omnimode, quia non tantum ipsi per peccatum suum mortem meruerunt, sed etiam aliis poculum mortis posteritatibus sum propinaverunt.

A lege autem. Quasi dicat: Illos non secuturus sum, quia in quantum potui a lege tua non declinavi. Et ideo non declinavi, quia memor sui judiciorum tuorum a sæculo sactorum, et sicut supra dictum est. Et quia memor sui judiciorum tuorum a sæculo, ideo descrito tenuit me, id est, ideo timui lapsum et defectio tenuit me, id est, ideo timui lapsum et defectum pro peccatoribus derelinquentibus legem tuam, boc est, propter mortalem et passib lem infirmita-

liberti tui, este memor verbi tui, id est, promissionis A tem, quam contraxi ab illis primis transgressoribus.

Sequens versus in hac sententia velut in priori dicipara tuam quam fecisti ei dicens: In natientia.

Memor sui nocte. Quasi dicat : Vere in loco peregrinationis meæ cant biles miki erant justificationes tuæ, quia, o Domine, memor fui nominis tui, hoc est, non usurpavi mihi, nec rapinam arbitratus sum nomen tuum, ut vellem mihi Deus esse, et de nutu men pendere; sed potius in memoria semper habui hoc nomen, quod est Dominus, attendendo te Dominum, me servum, te omnipotentem, me impotentem et lapidem, et hoc in nocte, id est, in adversitate etiam, non tantum in prosperitate; vel in nocte mortalitatis et passibilitatis, id est, in hac præsenti vita, in qua est nox obscura ipsa veritatis ignorantia. Et quia memor fui nominis tui, i leo legem tuam custodiri, id est, non apostatavi, sicut superbi primi. Memor fui, inquam, nominis tui in nocte, id est, in tribulatione. Et hæc nox est, id est, tribulatio et persecutio, facta est mihi a persecutoribus derelinquentibus legem tuam, ideo quiu ego justificationes (præcepta tua justificantia) quæ illi negligebant, exquisivi, non ad sciendum, sed adfaciendum. Vel aliter, scilicet, juxta aliam sententiam de nocte, hæc nox, id est, nebula mortalitatis et passibilitatis, facta est mihi utilis per hoc, quia ego attendens quod per negligentiam præceptorum tuorum in hanc miseriam in iderint, eo studiosius exquisivi justificationes tuas, id est, præcepta tua justilicantia, ut quæ neglecta fuerunt ad mortem, observata essent mihi ad salutem; vel aliter : Memor fui, inquam, nominis tui, et hæc memoria ideo facta est milli, quia ego exquisivi justificationes prædictas, id est, ex toto corde dilexi justificationes tuas.

#### Heth, vita.

#### EXPLANATIO.

ad ejusdem ultimam partem sic: Quia consolatus sum in praceptis tuis, ideo justificationes tuæ erant mihi cantabiles, id est, dulces et delectabiles etiam C secutum. Et quia hoc desiderium in resurrectionis in loco peregrinationis meæ, id est, in hac præsenti g'oria perficietur, octava littera vitæ vocabulo gaudet.

#### COMMENTA RIUS.

Portio mea. Respice quod in fine hujus octonarii est, quia illuc continuatio respicit. Quasi dicat: Quia exquisivi justificationes tuas, ergo, Domine, doce me ipsas justificationes tuas, ut magis proficiam in eis; quod debes facere, quia es portio (pro participatio) mea, hoc est, quia ego te Dominum participo: homo enim dum permanet, homo non potest esse Deus: sed tamen participando Deum non natura, sed gratia, adjungitur dis illis, de quibus dictum est: Ego dixi, dii estis, etc. Vel aliter, Portio mea es, id est, pars mea. Quasi dicat: Eligant alii quam partem velint de mundanis, ego te solum in universitate reorum partem mihi eligam, et ideo doce me justificationes tuas. Sequitur:

Dixi custodire. Probat quod prædixit, hoc est, vere D es portio mea : quia es portio omnium custodientium legem tuam, etc., quæ sequuntur agentium, et (quasi dicat) ego unus ex illis sum, quia ego dixi, id est, firmiter constitui custodire legem tuam: ergo es portio mea, ergo doce me justificationes tuas. Quia autem lex ejus non potest custodiri, nisi ipso invocato semper, ideo invocandus est: quia sic fides impetrat, quod lex non impetrat. Et ideo subdit : Deprecatus sum faciem tuam, hoc est ut per effectual appareret in me facies tua, non facies mea, id est voluntas tua non mea, ut idoneus essem custodire legem tuam : et hac in toto corde meo, hac est ex omni affectione et ex omnibus viribus meis: et ideo miserere mei, non propter meum meritum, sed secundum eloquium tuum, id est, secundum promissum tuum ut scilicet promissionis filius, non elationis. Et quasi certus de exauditione, subdit : Cogitavi vias meas. Quasi dical: Quis deprecatus sum faciem tuam, ideo cogitavi, id est, attendi vius meas fædas: et converti pedis

meos, id est, affectiones meas in testimonia tua, id A disciplinam et scientiam. Petit hoc sibi augeri et perest, vias tuas pulchras.

Paratus sum. Quasi dieat : In tantum converti pedes meos, quod parasus sum ut custodiam, sicut custodienda sunt mandata tua: et ita paratus, quod non sum turbatus in custodia illorum ex timore aliquo. Et quasi aliquis quaerat: Unde tibi timor turbationis? subdit, Funes peccatorum. Quasi dicat : Non sum turbatus, quanquam multa patiar impedimenta. Nam funes peccatorum, id est, multe irretitiones et impedimenta illorum peccatorum, de quibus dictum est: Ve his qui trakunt peccatu sua sicut restim longam; circumplexi sunt, id est, undique circumvenerunt me. nunc minis et tormentis, nunc blanditiis : et ta nen me non devoraverunt, quia ego non sum oblitus legem tuam,

Media nacte. Vere non sum conturbatus in custodia mandatorum tuorum : quia ju media nocte, id est, in ferventissima tribulatione surgebam. Non enim sic tribulatio urgebat eum ut dejiceret, sed exercebat B eum ut surgeret. Surgebam, inquam, ad contrahendum tibi, id est, ad laudandum te corde, et etiam ore; et hoc ideo, quia eram super judicia, id est, eram non inferior, sed superior factus propter judicia justificationis tuæ, id est, propter justam correctionem tuam non deprimentem, sed justificantem. Judicia vocat tribulationes et paterna flagella, quibus fagellat omnem filium quem recipit : de quibus Petrus apostolus dicit: Oportet ut judicium incipiat a domo Dei; si autem a nobis initium, quis finis erit illorum qui non crediderunt Evangelio? Si justus vix salvabiiur, peccator et impius ubi parebunt?

Particeps ego. Surgebam, inquam, ad confitendum libi, et sic confitendo tibi factus sum particeps omnium timentium te carto timore. Quare positum est bic bumiliari, non exaltari, timentium te, et custodientium mandata tua. Quasi dicat : In hoc sum fa-ctus particeps timentium te, ut custodiam mandata tua, qua ipsi custodiunt. Quorum (quasi dicat) numerus son est parvulus : quia terra ubique est plena misert. cordia Domini, id est, reparatis et innovatis per misericordiam Domini, id est, per illum qui non solum dicendus est misericors, sed ipsa misericordia Domini; quia per eum Dominus omnem misericordiam ostendit mundo, et exhibuit. Et quia particeps factus sum timentium le, ergo, Domine, doce me justificationes luus.

#### Teth, bonum.

#### EXPLANATIO.

Populus beatus nonam litteram cantaturus ingreditur, in qua gratias agit, humiliatum se suisse, ut ad justificationes Domini devotissimus perveniret monia ejus asserens sibi supru omnes esse divitias. nomenque præsentis litteræ pariter exponens, bonum suum dicit verbum Dei humiliter medituri

ldeo peto ut doceas me ju tificationes tune, quo magis in eis proficiam: quia sunt mihi dulces et delectabiles : et hoc non ex me, sed quia tu fe isti boni-talem cum servo ino, id est, secisti ut delectaret me bonum; et hoc est magnum Dei donum, quod aliquem delectet bonum. Cum autem opus legis, quod est bonum, sit timore pænæ, non amore justitiæ: cum Deus metuitur, non diligitur; serv.liter fit, non liberaliter. Servus autem non manet in domo in æternum, filius autem manet. Itaque bonitatem feciati cum servo tuo, faciendo illum qui prius erat servus filium; ut quod prius faciebat serviliter, faciat liberaliter: et hoc fecisti non propter meum meritum, sed secundum rerbum, id est, promissum tuum, scilicet ut sim non filius elationis, sed filius promissionis, vel servo dico, jam so agenti secundum verbum tuum.

Bonitatem et disciplinam. Quasi dicat : Quia fecisti miki servo tuo honitatem, ergo doce me bonitatem et

fici. Quomodo enim qui prius dixit: Bonitatem feeisti cum servo tuo: dicit nunc, Doce me, Domine, bonitatem, nisi, ut magis innotescat divina gratia dulcedine bonitatis? Nam et illi fidem habebant qui dicebant, Auge in nobis, Domine, fidem. Et hæc est oratio vel cantatio proficientium, quandiu hic vivitur. Semper enim in hac vita pro quobbet bono ut augeatur, est orandum ad Dominum: Doce me disciplinam. Disciplinam autem vocat paternam correctionem Domini, de qua Salomon dicit: Quem enim diligit Dominus, corripit : flagellat autem omnem filium, quem recipit. De qua l'etrus Apostolus ait: Omnis disciplina in præsenti videtur esse non gaudii, sed tristitie, postex autem reddit pacatissimum fructum justitice, his qui per eum certaverunt. Cum quo ergo Dominus facit bonitatem, id est, cui inspirat bonus delectationem, instanter debet orare, quo in tantum augentur in eo illud bonum, ut non solum pro illo contemnai carnales delectationes, sed etiam pro illo patienter quaslibet perferat passiones. Sic enim salubris disciplina adjungitur bonitati non quantulæcunque, sed tam magnæ bonitati, id est, sanctæ charitati, quæ sub ejus pressura non possit exstingui, se magis magirque accendi. Ideoque quia parum fuit dixisse bouitatem, utique tantum quæ possit sustinere disciplinam : additur tertia sententia : Quia cum in bonitatem tanta crit charitas, quæ non possit exstingui tribulationibus et tentationibus, quas adhibet disciplina: tune necessaria erit sententia, scilicet ut bomo seipeum cognoscat et sciat quid meruerit, et quid a Domino accepit: ne ingratus sit, et dicat, Doce me, Domine, bonitatem, inspirando charitatem: doce disciplinam, daudo patientiam : doce scientiam, illuminande intelligentiam. Sequitur. Quia credidi mandatis tuis. Competentius videtur si diceret, Quia obtemperavi mandatis tuis. Promiss s ergo creditur, mandatis obtemperatur, sed mandatis aliter accipit hic. Et est dicere: Ideo debes me docere bonitatem, etc., quia ego credidi mandatis tuis : hoc est credidi mandata tua esse justificationes prædictas. Ergo (quasi dicat) fides tua, id est, credidi in petræ gratiam, qua quod mandasti perficiam.

Priusquam humiliarer ego. Dominus dixit: Doce me disciplinam : et quasi aliquis diceret : Quare es flagellandus? Ideo scilicet, quiz delinquo s eut [sum] flagellandus, sicut prius : quia deliqui, sum flagellatus, Nam (quasi dicat) ego sum humiliatus in primo parente mortis mulciatione. Sed priusquam humiliarer ego, deliqui: hoc est delictum transgressionis, quod præcessit, causa fuit humiliationis: hæc humiliatio recte referenda est ad Adam, in que emnis humana natura tanquam in radice est vitiata: et quia notuit subjecta esse veritati. Et prodest vasis misericordia experiri hane homiliationem, ut damnati superbia

diligant obedientium. Sequitur:

Propleren custodivi eloquium tuum. Quod est dicere: Quia propter transgressionem primam tam graviter Bonitatem fecisti. Ad proximum continuatur sic: D humiliasti, propterea ne sic amplius humiliarer, custodivi quantum potui, eloquium, id est, præcepta tua.

Bonus es tu. Quasi dicat: Quia custodivi eloquium tuum: ergo, Domine, doce me magis et magis invistere justificationes mas: et hoc in bonitate, id est, non in tristitia, sed in jucunditate. Hilgrem enim dutgrem diligit Deus, bonitale dico tua, et ideo tua, quia naturafiter es bonus, id est, sanctus et jucundus. Et nibil æquius quam ut illius qui vere bonus est servetur bonitas.

Multiplicata est. Superiori continuatur ubi dixit, Doce me disciplinam. Quasi dicat: Opus est ut doceas me disciplinam, dando scientiam, quia timeo delicere, Nam iniquitas superborum, id est, iniqua tribulatio et devocatio persecutorum est multipicata super me: sed (quasi dicat) quantumvis ferveat iniquitas, non refrigescet in me charitas, quia ego in toto corde meo, id est, ex tota mente, et ex omnibus viribus scrutybor mandata tua. Mandatum, inquit, novum do pob.s

id est, reccatum primorum parentum, qui per superbiam, non per infirmitatem vel ignorantiam, mandata Dei neglexerunt, est multiplicata super me, quantum ad pœnam; quia per illud infirmus multimode factus sum interius et exterius. Ut autem (quasi dicat) possim evadere, ego quidquid agant à ii, non imitabor superhiam eorum, sed in toto corde scrutubor non ad sciendum, sed ad faciendum manduta tua. Mandata generaliter hic accipiuntur pracepta divina : in priori vero sententia determinate tantum dilectionis mandala.

Coagulatum est. Sic continuatur, quasi dicat: Nimirum iniquitas superborum sive persecutorum, sive parentum priorum, quia cor corum quod naturaliter mollitum fuit per gratiam, sicut naturaliter lac molle est, per propriam corum nequitiam est coagulatum. id est, induratum : meum vero (quasi dicat) cor est mollitum, quia Deus humilibus dat gratiam, scilicet ut nune diligant obedientiam, tandem recipiant B procellosa tentationis vita consoletur me. Nune enim excellentiam.

Bonum mihi, quia. Dixit superius, Multiplicata super me iniquitas est superborum, id est, persecutorum. Et hoc (quasi dicat) bonum est, id est, mihi utile est : quia est milu ad correctionem. Nam per tribulationes illas hun iliasti me, ad hec ut discam justificationes tuus, id est, ut magis insistam et diligam præcepta tua. Quia, ut Salomon ait : Prosperitas stultorum perdet illos, vel aliter: Multiplicata est super me iniquitas superborum primorum parentum; et hoc est mihi bo-num, id est, utile, quia ideo sic humiliasti me, ut justificationes tuas, a quibus prius recessi per superbiam, discum insistere et observare per obedientiam. Onia vero hæ justificationes non possunt addisci, misi ab illo cui dulces et delectabiles sunt : ideo subdit, Bonum mihi lex oris tui. Quasi dicat : Dico nt discam justificationes tuas : quas ideo debes me docere quia lex oris tui est mihi bonum, id est, quia præcepta tua sunt mihi jucunda et suavia: et non parum, sed super millia auri et orgenti. Plus enim diligit charitas legem Domini, quam cupiditas avari multa mil!ia auri et argenti.

# loth, scientia vel principium.

# EXPLANATIO.

Ad decimam litterum cohors gloriosa progreditur, in qua petit intellectum mandatorum sibimet debers concedi, a vere vilæ munere perfruatur : et petens ut per Domini misericordiam fiat immaculata, ne possit in illa judicatione confundi. Recte igitur scientia vel principium nuncupatur littera, in qua populus fidelis ab illo capiendi quærit intellectum, a quo vivendi sumpsit exordium. Manus tuæ, inquiens, fecerunt me, et plasmaverunt : da mihi intellectum, etc. Potest etiam scientia, vel principium ad hoc interpretari, quod dicitur : Cognovi, Domine, quia æquitas judiciu tua,quod in Hebraica veritate ita legitur : Scio, Domine, quia justum judicium tuum, et hoc scientiæ perfectioris, quæ p in futuro revelanda est, esse principium: quia nunc ex parte cognoscimus, et ex parte prophetamus.

# COMMENTARIUS.

Manus tuce fecerunt. Quandoquidem adeo jucunda est mili les oris tui, ergo, Domine, da mihi intellec.um, id est, recrea in me rationalitatis et intellectualitatis, quam posuisti in me ante prævaricationem, cum in abundantia virtutum existerem. Et merito (quasi dicat) peto a te recreari, quia u me creasui. plasmaverunt me exterius in corpore; et quasi dicereiur, et a spiritu interius præsidente, Quo frus o petis te recreari, ideo scilicet ut alii conformentur mihi, hoc est quod dicit: Qui timent Christum non hoc est omnes timentes le casto timore, sindebunt cansormari mihi, et me imituri : et lætabuntur in te non propter me ; sed quia ego speravi in verbo , est, in promissione tua super quam petimus aut in-

ut diligatis invicem. Vel aliter, Iniquitas superborum, A telligimus. Plus enim nobis futurum est bonl, quam vel petat ratio nostra, vel intelligat mensura. Tale est illud quod Apostolus dicit: Imitatores mei estote, filii charissimi, hoc est non in quantum ex me sum. sed in quantum imitor Christum.

> Cognovi, Domine, quia. Quasi dicat : Iden speravi non in me, sed in verbo tuo : quia vere cognori qual tua judicia, id est, præcepta tua, quæ tu judicas servanda, sunt non solum æqua, sed ipsa æquitas : quia s rvantes se faciunt æquos et justos, quare tenenda et diligenda sunt. Ego vero neglexi cam, et ideo humiliasti me per humilitatem mortalem in radice, et hoe in viritate, id est, in vero judicio tuo.

> Fiat misericordia. Quasi dicat : Quandoquidem recedenti prius a mandatis, tuis facta est ira tua, erge, Domine, servo tuo redeunti præsta misericordiam tuam, nam agenti secundum eloquium tuum, id est, secundum mandata tua, fiat misericordia tua, id est, a hibeatur misericors affectio tua, ad hec ut in hac sunt consolationes miserorum, tandem erunt gaudia beatorum.

> Veniant mihi. Quasi dicat: Non solum peto ut misericordia tua mihi fiat, sed etiam miserationes tue, id est, exhibitiones ipsius misericordize veniant mihi, scilicet voces me, peccata condunes et justifices, et sic rivam vita vera : vivam dico, id est, quia lex tua est meditatio mea, id est, quia assidue meditor legem tuam, bæc meditatio conautis est cogitatio. Qui enim sic meditatur legem Dei, ut diligant eum, bæc est vita vera. Unde Dominus in Evangelio: Observa mandatu, si vis ad vitam pervenire.

> Confundantur superbi. Quasi dicat : Mihi, inquam, reniani miserationes, e contrario autem superbi, id est, persecutores confundantur, id est, confusibiles se recognoscant hona vel mala confusione. Et ideo dico consundantur, quia secerunt injuste : et vere injuste, quia iniquitatem operati sunt in me. Quid enim iniquius quam et hominem in se malum esse, et ut ad malum alios per trahat, operam dare? Ipsi, inquam, voluerunt me devocare, ego autem potius quam eis acquiescam, exercebor in mandatis tuis non ad sciendum, sed faciendum.

> Convertantur mihi. Quasi dicat : Quandoquidem exercebor in mandatis tuis, ergo convertantur mihi (pro ad me), id est, conforment se mihi, timentes te casto timore, et quasi dicat : Timentes te dico illos qui noverunt interius testimonia tua, id est, præcepta tua, scilicet non ad sciendum, sed ad faciendum.

> Fiat cor meum. Quasi dicat : Ut alii exemplo meo convertantur, et me imitentur, ergo, Domine, cor meum fiat immaculatum, id est, fiat sine macula, et irreprehensibile in justificationibus tuis, ad hoe, ut non confundar, id est, ut a sequentibus me non possit dici, Hic homo capit adificare, non point consummare.

### Caph, manus. **EXPLANATIO**

Undecimam litteram peregrinus in hac terra populus decantat, in quanimium desiderium suum in adventu Domini feliciter confitetur. Enumerat quoque quante superborum insultatione pertulerit. Ad postremum petit, ut in mandatis Domini ipsius munere perseveret. Hæc ergo mentis devotio per Caph litteram designatur, quæ ila manus interpretatur, ut ejusdem manus palmam, sive volam, significel. Id est, non contractam eam, sed apertam, expansisque digitis insinuet. Manus ergo significat opera, vel cordis, vel corporis, vel ipsius amoris interni. Apertio vero ejus est quam Psalmista commendans, ait : c Revela ad Dominum viam tusm, el spera in eum, > etc.

# COMMENTARIUS.

Defecit in salutari tuo. Quasi dicat : Ideo, Domine, debes facere cor meum immaculatum in justificationibus tuis, et anima defecit in se, ut proficeret in me-

1

culpre, sed et est laudabilis et optabilis desectus. Cum enim profectus et defectus sint contraria, bene profectus accipitur in bono, et desectus in malo. Et nt in nobis aliquid proficiatur, vel deficiatur, additur per determinationem, tamen et profectus in malo, et desectus in bono accipitur. Quod autem proseclus accipiatur in malo, testatur Apostolus Timotheo præcipiens: Profanas vanitates verborum devita; multum enim proficiet ad impietatem, et alibi : Proficient in pejus, desectus vero a bono in malum malus est, a malo autem in bonum bonns est. Talis defectus hic accipitur. Et significat iste defectus quoddam desiderium, quod surgit ex dilectione. Quod desiderium a condito mundo in corpore Christi usque ad Virginis partum non defuit. Semper enim prius aliqui fuerunt qui evspectarent quoniam desideratus cunctis gentibus manifestaretur, sicul Simeon, qui dixit: Putas durabo, putas videbo, etc. siderium usque ad ascensionem Domini; ab ascensione autem non defuerunt adhuc, neque usque in finem sæculi deerunt exspectantes, ut desideratus ille saculo manifestetur. Quod ostendit Apostolus, dicens: De reliquo reposita est mihi corona jus'itie, quam reddet mihi Dominus in illa die; non solum autem mihi, sed et omnibus qui diligunt manifestationem ejus, id e-t, qui desiderant adventum ejus, et regnum ejus. Et de hoc affectu, scilicet, quod tale deside-rium significat, aut iste qui dicit : Anima mea defeoit in se, tendens in salutare tuum, et nihil præsnmendo de se, sed de sola salvatione tua. Et ideo defecit anima mea, quia speravi non in meritis, sed in verbo, id est, in promissione tua, ut sim, scilicet, filius promissionis, non filius elationis. Et non parum speravi, sed supra quam petimus aut intelligimus; futura enim est major merces, quam sit in vinea labor. Hac spes facit, ut per patientiam exspectetur, quod a credentibus non videtur.

contuitu deficiunt, etiam in contuitum dominorum prospiciunt, scilicet, ut semper parati sint facere quod illi innuunt, Similiter iste dicit : Oculi mei, et oculi interiores, ratio et intellectus, defecerunt a suo contuitu, tendentes in eloquium tuum, id est, in promissionem tuam, hoc est, quod nullo meo præsumentes, sed de sola promissione tua oculi mei dico. dicentes: Quando consolaberis me? quia oris tantuni est dicere, oculorum vero videre. Sed bene dicit, quia non exteriores, sed interiores oculos accipit, quorum dicere est ipsum des derium orationis. Cum autem dicit : Quando consolaberis me? se morain perpeti ostendit. Quod autem ideo sit, ut dulcior veniat delata jucunditas, aut quia sensus desiderantium exprimitur, cum in spatio temporis, quod subvenienti breve est, illud amanti tardum est, et dicere: Quando consolaheris me, id est, usquequo consolatio tantum miserorum, nondum consolatio beatorum, quam iste desiderat; ardescentibus autem spiritualibus desideriis sine dubitatione torpescunt carnalia desideria. Et hoc est, quod dicit ; Quia factus sum sicut uter in pruina. Per utrem enim accipitur caro mortalis; per pruinam vero, quæ duri ros cœli est, intelligitur cœleste beneficium, quo tanquam cohibente frigore carnalia desideria torpescant, et est dicere : Ideo debes me consolari, quia idoneum adhuc me fecisti. Namque factus sum sicut nterus impositus pruinæ. Uter per se mollis, si in pruina ponatur, induratur; sic caro nostra, quæ naturaliter propter concupiscentias mollis est, per coeleste beneficium dura sit et rigida, ne diffinat per Auida carnis desideria. Et hinc At ut justificationes Dei a memoria non dilabantur, quia aliunde non cogitatur. Quapropter subsequenter dicit: Justificationes tuas non sum oblitus, obstrepuerat enim fervor

Sciendum quia non omnis defectus est pœnæ, vel A cupiditatis, ut ferveret amor charitatis. Vel aliter. quasi dicat: Merito opto consolari, quia sicut uter mollis, si ponitur in pruina, inutilis fit ad suscipiendos liquores, nisi prius solvatur a calore, sic quia superabundante iniquitate refrixit in me charitas, inutilis factus sum ad suscipiendos liquores, id est, ad perficiendum præcepta tua atque doctrinam, nisi prius solvar per spiritus tui furorem, id est, charitatem, et est quasi dicat : Quantumcunque sim inutilis, tamen non sum oblitus, in quantum potui, justificationes tuas.

Quot sunt dies servi tui, quando facies de persequentibus me judicium. Dixit quando consolaberis me. Ét merito (quasi dicat) opto consilari, quia in diebus meis sum, hoc est, in diebus calamitatis, et totius miseriæ, quos ego prævaricando feci meos. Quos enim tu mihi dederas dies, pleni gaudiorum erant et æterni ; ego vero mihi dies ærumna plenos sneon, qui dixit: Putas durabo, putas videbo, etc. et miserabiles feci. Et quot sunt tales dies servi tui, A partu vero Virginis quodam modo quievit hoc de- B hoc est, quandiu differes, educere me de diebus carceris et tribulationis? Et quando facies judicium, id est, discretionem, ut educas me de persequentibus me? hoc est, quandiu differes separare localiter, quos jam divisisti moraliter.

Narraverunt mihi iniqui fabulationes, sed non ut lex tua. Quasi dicat: Non frustra dixi persequentes me, quia iniqui narraverunt mihi fabulationes, id est, nugas suas, ut me deciperent et devocarent; sed illa fabulationes non sunt audiendæ, at lex tua. Et merito dico ut lex tua, et omnia mandata tua sunt veritas, illorum autem sunt sabulationes, id est, talis est lex tua, in qua non tam dellocation, pro qua borum, quantum de virtute sententiarum, pro qua est lex tua, in qua non tam delectorum ornatu veradjuva me, ne in malo desiciam, et ut in bono pro-

Paulo minus consummaverunt me in terra, ego autem non dereliqui mandata tua. Quasi dicat : Opus est ut adjuves, quia iniqui consummaverunt me, id est, Defecerunt oculi mei. Idem videtur dicere per si. C contribulaverunt et mortificaverunt me, quod est militudinem aliam a servis tractam. Servi enim a suo mihi consummatio. id est, perfectio; ipsi, dice, sæ vientes in terra, id est, in carne mea. Et paulo minus fuit, id est, valde parum fuit quod omnem voluntatem suam in me non compleverunt. Quasi enim responsum mortis in me habui, ego autem quantumcunque sævirent in me, non dereliqui mandata tua. Vel aliter: Consummaverunt me pertrahendo in terrum, id est, in terrena et carnalia desideria, non quod vera consummatio sit inhærere terrenis, sed reputatione illorum. Sicut enim spirituales viri cos. lestibus inhærere desideriis, consummationem prædicant, sic carnales homines inhærere terrenis, consummationem veram annuntiant. Et ideo dicit: Consummaverunt me reputatione sua, declinantes me in terram. Sed tamen ego non dereliqui mandata tua. Et ideo, Domine, vivifica me intus, et si mortificer interius secundum misericordium tuam, scilicet, non amando vitam, ne negando vitam, perdam vitam, et differes veram consolationem a me. Hic enim est D sic qui pro vita veritatem nolo deserere, vivam moriendo pro veritate. Et ideo (quasi dicat) peto ut vivifices ine, ut custodiam non sciendo, sed faciendo testimonia omnia tua, id est, præcepta tua, quæ tu testatus es non solum re, sed et voce.

# Limed, disciplina.

# EXPLANATIO.

Ad duodecimam litteram plebs cælestis udvenit, in qua virtatem Domini sactaque describens, dicit omnis temporalia finem posse suscipere, mandata vero ejus nequaquan terminum reperire, quorum disciplinæ li-bentissime subdita proclamat; «In æternum non obtiviscar justificationes tuas, et ideo Lamed disciplinam

### COMMENTARIUS.

In æternum, Domine. Iste qui bic loquitur, quasi tadio affectus instabilitatis, cujus plena hæc vita desiderio coelestis patrize, id est, Jerusalem supernæ, quasi sursum aspiciens, dicit : In æternum, Domine, etc. Quasi dicat: Dico, Domine, ut vivifices me ; illos autem, qui in cœlis sunt, id est, angelicos spiritus vivificari non oportet, quia in illis permanet verbum tuum, id est, præceptum veritatis in æternom.

In generatione. Quasi dicat: Non solum in calo, sed etlam in terra permanet verbum tuum, quia veritas tha est in generatione et generationem, id est, in omni generatione succedenti et decedenti, in generatione pertinente ad legem et ad prophetas, quia non desecerunt tunc etiam, qui sidem haberent, quæ postea revelata est in Christo, et in generatione pertinente ad Evangelicam gratiam, (quasi dicat) qued vel in hac, vel in illa generatione permanet veritas tua, non ex se est, sed quia tu fundasti terram cultam, id est, Ecclesiam stabiliter fixisti super illud fundamentum, de quo ait Apostolus : Funda- p multis acquisità. Sed quoniam neutra prædicta conmentum aliud nemo ponere potest præter id quod po-situm est, id est, Christus. Et quia tu fundassi, ideo manet veritas tua.

Ordinatione tua. Quasi dicat : Non solum ex fun-datione tua veritas in terra, sed etiam in cœlo permanet, quia dies, id est, supercœlestis spiritus ad verum diem, id est, ad veram claritatem pertinentes, quod apostatæ angelo non adhæserunt, sed perseverarunt in veritate, hoc non habent ex se, sed ex tua ordinatione, id est, ex tua dispositione et voluntate. Et vere ex te habent, quoniam serviunt, id est, subjacent, et parent tibi per oninia non solum terrena, sed et cœle-tia. Aliter autem (quasi dicat) peto ut me vivilices; illi autem, quos gratia tua fecit colum, id est, complutores aliorum, non indigent vivilicat one, quia in calo, id est, in illis talibus permanet verbum taum in æternum. Et non solum in cœlo, id est, in prædicatoribus alios doctrinæ verbis compluentibus, sed etiam in complutis tam in C priori generatione pertinente ad patriarchas et prophetas, quam in posteriori generatione pertinente ad evangelicam gratiam, et hoc non ex se, sed quia tu fundasti terram, et permanet, sicut supra dicium est. Et non tautum excultam terram fundasti, sed etiam cultores, quia dies, id est, omnes pertinentes ad lucem fidei, etiam cognitionem præceptorum tuorum, et cultores et culti perseverant in veriiate, non per se, sed ex tua ordinatione; quon am omnia servinnt tibi, ut supra dictum est.

Nisi quod lex. Quasi dicat : Quoniam quidem omnia serviunt tibi, ergo, Domine, vivifica me secundum misericordiam tuam, ob hoc ne peream in hamilitate mea, id est, in humilitate mortali, hoc ex tine versus accipitur, ubi dicit : Perissem in humilitate mea, ita dico, ne peream, sicut tune forsitan fortes facit in passione temporali, ne percant in

humilitate mortali.

In æternum non obliviscar. Quasi dicat : Quandoquidem lex tua, ne perirem, adjuvit, ergo non obliviscar justificationes tuas, id est, præcepta legis tuæ justificantia, et repetit æquipollenter causam, dicens: Quia vivificasti me in ipsis, ne scilic t perirem in humilitate mortali.

Tuus sum. Quasi dicat: Quia, quantum in meest, non obliviscar justificationes tuas, ergo, Domine, salvum me fac, id est, fac me perseverare in ipsis, quod facere debes, quia tuus sum. Meus enim esse volui, et perdidisti me; nunc autem factus sum luus, id est, voluntatem tuam insistens, meam postponens, quapro-pter debes me salvare. Et vere tuas sum, quia exquisivi, non ad sciendum, sed ad faciendum, justificationes tuas, postponendo meas.

Me exspectaverunt. Vore justificationes tuas exqui-

est tentationis, et in tribulatione sua inflammatus A siri, quia cum peccatores, id est, persecutores me exspectarent, id est, ex mora et luna mecum agerent, unde alibi : Sederunt principes, et adversus me loquebuntur; cum me, inquam, exspectarent, sicut vere exspectaverunt, ad hoc, ut perderent me, id est, ut me devocarent, et sibi conformarent, quod si facerent, vere me perderent, lamen non me devocaverunt, quia intellexi testimonia, id est, verum intellectum babui de praceptis tuis, scilicat, quod non tantum essent scienda, sed facienda; et quod esset moriendum prius quam a mandatis tuis receden-

Omnis. Quasi dicat : Propter hoc, inquam, intellexi testimonia tua, quia vidi, id est, proposni mihi finem omnis consummationis. Omnis autem consuminatio est certare pro veritate usque ad sanguinis effusionem, et pro summo bono omnia dura tole-rare : hujus finis, id est, præmium est in vita, et per mortem hujus vitæ tribulationibus et opprobriis summatio prodest, nisi in patiente et confitente sit charitas, sicut testatur Apostolus, dicens : St tradidero corpus meum, ila ul ardeum, charitatem autem non habuero, nihil prodest mihi, ideo subdit : Vidi, id est, proposui milii non tantum finem consumma-tionis, sed etiam mandatum tuum. Handatum, irquit, novum do vobis, ut diligatis vos, id est, charitatis præceptum, quod est nimis latum. Quid enim latins quam in quo pendet omnis lex et prophetæ? Vel aliter: Vere testimonia tua intellezi, quia in charitate ca compleri consideravi, hoc est, quod æquipollenter dicit: Vidi, id est, attendi mandatum tuum nimis latum, id est, charitatem esse finem omnis consummationis, sicut Apostolus ait : Finis totius præcepti est charitas, etc.

# · Mem, ex quo vel ex ipsis.

### EXPLANATIO.

Populus beatus, qui prophetarum atque Evangelis plurima meditatione profecerat, alloquendum superdocent esse, ac seniores asserens divina intellexisse mandata, et ideo super mel et savum ori suo Scripturarum divinarum testatur provenisse dulcedinem. Quod ergo Mem interpretatur, ex quo, hoc est, qui dicitur: Quomodo dilexi legem tuam, Domine! > et iterum: · Quam dulcia faucibus meis eloquia tua! » id est, ex quo affectu dulcedinis et amoris, ut significet ex in-timo; qui vero dici ur ex ipsis Domini mandatis eorumdem concipiendum amorem, unde dicit : « A mandatis tuis intellexi. > Eic.

### COMMENTARIUS.

Quomodo dilexi. Quasi dicat : Vere intellexi testimonia tua, nam intellexi legem tuam, id est, legem fidei. Quomodo? Id est, eo modo, que diligenda est. Et quis sit modus ille, expenit, dicens : Teta die est perissem, quando iniqui paulo minus consummane-runt in terra, mai hoc me juvisset, quod lex tua est meditatio mea, lex utique tidoi non manis, sed quae per dilectionem operatur, et per quam gratiam, quae Destroit in pursione, quae Destroit in pursione, quae Destroit in et in lege ejus meditabitur die ac nocte.

Super inimicos meos. Quasi dicat : Merito, Domine, dilexi legem tuam, quia tu fecisti mandato tuo, id est, per legem tuam me prudentem super inimicos meos. Omnes carnaliter legem intelligentes inimici sunt eorum qui spiritualiter eam intelligunt, quia volentes justitiam suam statuere, et justitiæ Dei non esse subditi, putant ex justitia factorum se salvari, et ideo inimicantur illis qui nullis meritis, sed soli gratiæ salvationem attribuunt, id est, spiritualiter legem intelligentibus. Quocirca spiritualiter iste legem in-telligens, dicit : Fecisti me per mandatum tuum prudentem super inimicos meos: quia ego intellexi, quod non potuerunt intelligere, scilicet nomine factorum per legem posse justificari, sed per solam legem fidei, hoc est, quod Apostolus ait: Gentes ques non sectabantur justitiam, apprehenderunt eam : Israel vero sectando legem, non invenit legem fidei, quia non

ex fide, sed quasi ex operibus : offenderunt enim in A lapidem offensionis. Sequitur:

Quia in æternum mihi est. Quosi dicat : Ideo dico. quod prudentem me seceris super inimicos, quia mandatum tuum, quod est illis quasi in tempus, est mihi in aternum, quasi d'cat : Quia ego inde exspe-

cto æterna, ipsi vero temporalia.

Super omnes docentes. Dixit, Fecisti me prudentem super inimicos, et quasi dicat : non super quoscunque inimicos, sed etiam super præcipuos : quia ego intellezi super omnes docentes me, id est, melius intellexi quam omnes scribæ et pharisæi, qui me Volebant docere, et se solos perfecte legem scire reputabant. Quibus in Evangelio dicitur: Væ vobis, qui habelis claves sapientiæ, nec vos intra is, nec alios intrare permittitis. Et vere super ens intellexi, quia cum cogitatio corum sit terrena vanitas, testimonia tua, id est, præcepta tua, usque ad sanguinis effusionem testando, sunt meditatio mea.

Super senes intellexi. Dixit, super omnes docentes B me intellexi, et repetit illud æquipollenter propter aliam causam, quam subdit, dicens: Intellexi super senes, id est, super illos morosos, volentes esse doctores, qui tantummo lo phylacteria sua dilatabant, et fimbrias magnificabant, legem scriptam in fronte ferentes, qui in corde erant prævaricatores; et vere super illos intellexi, quia ego quesivi mandata tua, non ad sciendum, sed ad faciendum, quod illi non

fecerunt.

Ab omni via mala. Vere quesivi mandata, quia prohibui non solum manus, sed etiam pedes, id est, affectiones meas, ab omni via mala, id est, ab omni opere malo. Et ideo non solum prohibui menum. sed animam, ut custodiam rerba, id est, præcepta INA, quæ sunt sancte custodienda.

A judiciis tuis. Dixit, Prohibui pedes meos: et hoc modo (quasi dicat) prohibui, quia non declinavi a judiciis inis, id est, ab operibus illis, quæ judicas esse facienda. Et merito boc, quia tu qui nibil inutile C præcipis, nihil quod tibi condurat ad vitam statuis : posuisti mihi legem, non q am timebam ut servus,

sed quam diligebam ut filius.

Quam dulcia faucibus meis, quasi dient : Quandoquidem tu posuisti mihi legem, ergo eloquia, id est. præcepta tua sunt dulcia : quia sunt ori meo super mel et favum, id est, dulciora sunt mihi omni dulcedine terrena, vel aliter. Per mel eliquatum patens doctrina sapientiæ intelligitur, per favom vero occulta sapientia doctrinæ, quæ in abstrusioribus sa-cramentis, sicut mel in favo, clauditur. Et quasi de terreis cellis are differentis tanquam ore mandentis exprimitur: et hoc dicere eloquia tua, id est, præcepta, quæ tu specialiter per teipsum dedisti, sunt ori meo super mel et favum, id est, sunt mibi dulciora omni doctrina sapientize per doctores edocta, sive sit patens, sive occulians, mihi dukcia.

A mandatis tuis. Quasi dicat : Merito per cloquia tua intellectum habni, quia ego intellexi a mandatis fuis: hoc est, verum de mandatis tuis, quia didici D tius acquisivi testimonia, id est, martyria et præca non audiendo tantum, sicut scribæ et pharisæi, sed faciendo. Perfectius enim scit ille rem, qui discit faciendo. Et quia adeo dulcia sunt mihi eloquia tua, quod æquipollenter dicere est; quia viam æquilatis dilexi, propterea omnem vium iniquitatis odivi. Nemo enim perfecte dil git æquitatem, qui non per-

fecte odit iniquitatem.

# Nun, sempiternum, sive piscis.

# EXPLANATIO.

Ad quartam decimam litteram cohors beata pervenit. in qua pedibus suis Dominici verbi lumen radiare congaudet, animam suam humillima satisfactione commendans, expetens retributiones Domini perpetuas, et ob quas littera hæc sempiterni nomen accepit. Porro quod et piscis interpretatur, ostendit eum, qui sæculi fluctibus obsitus, lumen verbi requirit, dicens : Humiliatus sum usquequaque, Domine, etc.

### COMMENTARIUS.

Lucerna pedibus meis. Quasi dicat : Merito eloquia tua sunt lucerna pedibus meis, id est, operibus meis. Et sunt lumen semitis meis, id est, illuminatio sunt ad illa arctiora, quie sunt mihi insistenda. Nota vero quod dicit : Lucerna sunt et lumen : lucerna enim a lumine habet lumen, sicut montes illi, de quibus dictum est: Leravi oculos meos in montes, unde re-n at auxilium mihi. Hoc sunt apostoli, a lumine sunt illuminati, quia sol justitize exoriens prius illos illuminavit, et per ipsos in convalles reduxit, qua propter in his et in aliis doctoribus lucerna est divinum verbum in Christo vero, qui a se ipso illuminationem habuit, quia Deus erat in Christo, mundum sibi reconcilians; non lucerna, sed luman est illud, id est, Verbom divinum.

Juravi et statui. Quasi dicat: Quia verbum tuum est mihi et lucerna et lumen, ergo juravi et statui, etc. Quod quæque fidelis anima statuit, hoc ex ipsa fide debet esse juramentum. Et ideo dicit : Juravi, id est, firmiter confirmavi, et ideo me dico jurasse, quia statui custodire judicia justitice tuce, id est, præcepta tua, quæ tu judicas esse justa. Pro quibus custoditis humiliatus sum usquequaque, omnimodam tribulationem passus sum. Necesse est en in, quicunque rolunt pie vivere in Christo, persecutionem patiantur. Et quia mortificor exterius, ideo vivifica me, Domine, interius. Oratio est prolicientis, quandiu hie vivitur. Jam enim vivificatus erat, sed adhuc magis magisque vivificari rogat. Vivifica me, inquam, et hoc non secundum meritum meum, sed secundum verbum luum, id est, secundum promissionem tuam, scilicet at non sim filius elationis, sed filius promissionis.

Voluntaria oris mei beneplacita sac, Domine, et judicia tua doce me. Quasi dicat : Ut vivilices, ideo, Domine, fac me talem, ut sint tibi beneplacita voluntaria oris mei, hoc est, sacrificia laudis confessione charitatis, non necessitate timoris oblata, et doce me ulterius insistere judicia tua, id est, justa præcepta tua. Vox item proficientis quandiu hic vivitur.

Anima mea in manibus meis semper. Quasi dicat: Ideo peto ut doceas me judicia tua, ut anima mea semper sit in manibus, id est, ut semper tibi offeram animam meam vivisicandam et sanctisicandam, et secundum hoc ad similitudinem solam dicitur, vel si per manus opera accipiantur, ita dicemus : Anima mea semper sit in manibus meis, hoc est, fac me talem, ut in omnibus meis fructum animæ meæ intendam, et debes sacere, quia in quantum potui, idoneum me feci. Non enim sum oblitus legem tuam, id est, legem fidei, qu'e per dilectionem operatur. Multi autem (quasi dicat) ut obliviscerer laboraverunt, quia peccatores, id est, ipsius legis prævaricatores laqueum mihi posuerunt, id est, multa impedimenta mihi paraverunt. Et tamen ego non erravi a mandatis tuis.

ea hæreditate, id est, ad hæreditatem, scilicet ut testis tuus et martyr tuus essem. Testimonia tua dico, in æternum proficientia; ideo dicit in æternum, quia non est in illis temporalis gloria hominum vana quærentium, sed æterna gloria hominum brevi patientium, et sine fine regnantium. Et ideo subdit : Quia exsultatio cordis mei sunt. Quasi dicat: Merito feci ea hæreditaria, quia etsi affictio corporis sunt, tamen propter æternam g oriam, quam per ipsa spero, exsultatio cordis mei sunt.

Inclinavi cor meum ad faciendas justificationes tuas in æternum propter tributationem. Quasi dicat : Quia testimonia tua lætitia cordis mei sunt, ideo inclinavi cor menu, hoc est, devotum animum habui ad faciendas justificationes tuas in æternum : quia superius dixit : Inclina, Domine, cor meum. Modo dixit : Inclinavi cor meum, ut ostendat et divini muneris esse,

autem dieit justificationes esse in æternum, cum ipsæ justificationes, id est, opera misericordiæ, quæ erga necessitates sunt mternme : fortasse ideo dicit : quia opera illa, si sine dilectione fiant, non sunt justificationes. Si autem per dilectionem fiant, ipsa dilectio est mterna, et ei paratur merces æterna, quocirca inquit : In æternum propter retributionem, ld est, ut in æternum diligens in æternitatem invemat quod diligit.

# Samech, adjutorium.

### EXPLANATIO.

Ad quintam decimam litteram Catholicam venit examen, in qua dicit iniquos, id est, adversarios legis odio sibi fuisse, legem vero Domini se dile isse : pelens ut ab eo susceptus mala sæculi evadant, carnemque suam timori Dominissubjici, ne de ejus prævaricatione judicetur, exopta!: nomen quoque litteræ pariter exponens, i bi ait : Adjuva me, ct sa'vus ero.

### COMMENTARIUS.

Iniquos odio habui. Ad idem, ad quod et præcedens versus continuatur. Quasi dicat : Quia testimonia tua sunt cordis mei exsultatio, ideo iniquos volentes me devocare ab illis, odio habui et legem tuam dilexi. Videretur competentius esse, si diceret : Iniquos odin habui, et æquos d lexi: aut iniquitatem odivi, et æquitatem dilexi. Quia contraria sunt æquus et iniquus, aquitas et iniquitas: sed ideo post iniquos legem posuit, ut ostenderet se homines iniquos non odiese natura, qua homines facti sunt, sed iniquitatem, quia inimici legi Dei facti sunt. Quia autem nemo persecte potest odisse iniquitatem, ct sequitatem diligere, nisi divinitus adjutus, ideo subdit: Adjutor et susceptor. Quasi dicat: Dico quia leyem tuam dilexi, hoc autem non ex me, sed quia tu es udjutor meus, Domine, ad bonum perficiendum, et susceptor meus ad malum evitandum. Et propterea C merito speravi in verba tua, id est, promissionem tuam, super quam petimus aut intelligimus, sicut sape jam prædiximus.

Declinate a me, maligni. Dixit quia legem dilexit, et ideo convertit se ad iniquos volentes devocare eum, et dixit : Declinate u me, id est, desistite a devocatione et vexatione vestra, vos maligni, et sic scrutabor mandata Dei mei. Non dixit, faciam, sed erutabor. Ut enim diligenter perfecteque legem noverit, malignos a se declinari etiam impellit : quia mali exercent quidem ad faciendum mandata, sed a scrutando avocant, nec solum cum rixantur et persequantur, sed cliam cum honorant et obsequuntur, avocant suls pravis consiliis et dolosis

negotiis.

Suscipe me secundum eloquium tuum, et rivam, et non confundas me ab exspectatione mea. Detersis malignis quasi muscis ab oculis cordis, continuat precem suam ad illum, de quo superius dixit. Quasi dicat : Vos maligni ab oculis. Tu autem, Domine, suscipe me ad protegendum a malo, et confortandum in bono secundum eloquium tuum, id esi, secundum promissum tuum, non secundum meritum, et sic vivam in corpore, quamvis mortuo propter peccatum Et quia vivam, ideo non confundas me ab exspectatione mea. Exspectatio enim ejus crat vita, ex hac exspectatione, si vitam non adipiscentur, confunduntur, quia dicerent: Hic homo copit a dificure, sed non potuit

consummare. Adjuva me, et salvus ero, et meditabor in justificationibus tuis semper. Tale est, quasi aliquis diceret : Vis non confundi ab exspectatione tua, et meditare semper in legendi via. Iste autem timens, ne haic meditatio assidua languore animi intertumperetur, orat et dicit : Adjura me. Quod est dicere, Ut non confundar ab exspectatione mea, ergo, Domine, adjuva me, nt quod ex arbitrii libertate incorpi, bonum pe ficiam; et te adjuvante salvus

fil est, voluntatis propriæ, quod recte facimus. Cur A ero, id est, consequar salutem veram; et ideo ero salvus, quia meditabor semper in tuis justificationibus.

Sprevisti omnes discedentes a judiciis tuis, quia injusta cogitatio corum est. Vere me semper meditantem in justificationibus tuis salvabis. Nam non semper meditantes damnabis, hoc est quod dicit: Tu sprevisti, id est, damnasti jam per interiores tenebras omnes discedentes a justitiis tuis. id est, omnes illos, qui orarii sunt, et non semper meditantur in præceptis tuis, quæ non solum justa, sed ipsa ctiam justitia sunt, quia observata justos faciunt. Et merito sprevisti cos, quia injusta cogitatio est corum. Videtur plus esse, si dicerei : Quia opera corum sunt injusta : sed ideo dicit de cogitatione, quia omnia opera, sive hona, sive mala, procedunt de cogitatione. Et prius est innocens vel reus in cogitatione, dictum est: Et cog tatio sancta salvabit te. De mala quoque d citur: In cogitatione impii erit interroga-B to, et Apostolus ait : Cogitationibus invicem se accusantibus vel desendentibus.

Prævaricantes reputavi omnes peccatores terræ, ideo dilexi testimonia tua. Quasi dicat : Vere cogitatio corum est injusta, quia pravaricatores sunt, sed quia dicit Apostolus . Quod ubi non est lex, nec prævaricatio, nec gentiles, qui nullam scriptam legem acceperunt, hinc sibi applauderent, universalem sententiam ponit et dicit : Umnes peccatores terræ, id est, omnes terrenis inhærent, qui in hoc ipso, quod terrenis inhærent, sunt peccatores, id est, transgressores legis, et si non scriptæ, tamen naturaliter. Hos, inquam, omnes reputo prævaricantes, et horum omnium cogitatio est injusta, quocirca damnabuntur. Ego autem (quasi dicat) ut de illis non sim, ideo dilexi testimonia tua, id cst, præcepta tua, non solum ad sciendum, sed ad fa-

Confige timore. Quasi dicat : Quia dilexi testimonia tua, ergo, Domine, confige carnes meas, id est, comprime carnalia desideria mea, timore tuo, et timore casto, non in servili, sed filiali, quem perfecta charitas foras non mittit, hinc Apostolus ait : Christo crucifixus sum cruci. Et alibi : Carnen suam crucifixerunt cum vitiis et concupiscentiis. Non enim sine causa Dominus, cum in simplici ligno pati posset, et mori, sic extensus est in triplici ligno, ut et pedes ejus et manus sint immobiles; sed per hoc præfiguratum est, quod sic passionem ejus imitari, et ei conformari debemus, ut omnia membra nostra quasi clavis confixa sint immobilia ab iniquitatis operibus. Quod autem addit de timore, tale est, quasi dicat: Tuo, inquam, timore, id est, casto timore, comprime carnes meas : quia lex illa, que minatur pœnam, et non dat justitiam, non configit carnes meas. Prohibet enim manum, sed non prohibet animum, quia manet peccandi voluntas, quod tunc apparet in opere, si speratur impunitas : si autem timor tuus castus configit carnes meas, nou peccabo, et si speretur impunitas. Ex amore enim justitiæ ipsum peccatum est mibi gravis pæna. Sequitur :

A judiciis enim tuis timui. Quasi dicat : Ideo peto, ut configas carnes meas, quia metuo a judiciis. Non autem a judiciis hominum, sed a judicits tuis futuris tandem timeu, quocirca illa vitare

Balago.

# Ain, fons sive oculus.

### EXPLANATIO.

Ad sextan deciman litteran in æternum membra Domini viventia pervenerunt, in qua petunt sacra incarnationis adventum, tempus esse dicentia, ut ad destruendos superbos potentia divina monstretur. Iste est ergo fons vivus, qui quæritur: iste oculus mundus, qui quærit: oculi, inquit, mei desecerunt in salutari tuo.

### COMMENTARIUS.

Feci judicium. Dixit superius, Dilexi testimonia ma, et vere quasi dicat, dilexi ea, quia feci judicium probanda ab improbandis discernendo, et feci justitiam, quae probanda erat in actum producendo, et ideo, Domine, non tradas me calumniantibus me. Calumniantes sunt persecutores; calumniam, id est, falsa crimina objicientes et devocantes. Quibus tunc aliquis traditur, quando justo Dei judicio eis consentire et conformari permittitur.

Suscipe servum tuum. Non tradas me, inquam, calumniantibus, sed illis impellentibus ad malum suscipe me servum tuum, ut confirmer in bono. Et ut superbi, id est, persecutores illi non calumnientur me, id est, non calumniando decipiant me; Græca positio est. Competentius enim apud nos diceretur: Non calumniantur mihi Calumniam vocat falsa crimina, ut credere in latronem crucifixum, mortuum adorare, et similia. Et est dicere : Non obsint milii, Domine, venenatæ calumniæ superborum, quia oculi I mei desecerunt in salutari tuo, hoc est, quia ego respicio in serpentem uneum. Notum est omnibus, quod filii Israel in deserto, quia prævaricaverunt, et a serpentibus perierunt. Postquam autem multi perierunt, pracepit Dominus Moysi ut serpentem æneum saceret, et in medio castrorum alte suspenderet; et quisquis a serpentibus percussus in illum serpentem respexit, illi venenum non obsuit. Serpen- æneus est Christus, qui venit in similitudinem carnis, sed non in carne peccati, sicut serpens ille formam quidem serpentis habuit, sed non verus serpens suit. Et bene æneus, quia est solidum et firmum. Et Deus erat in Christo, mundum sibi reconcilians. Quisquis ergo dil gentissima et intentissima pietate in Christum respicit, attendendo quod innocens pro peccatoribus, pius pro implis mortuus est. illi non oberunt venenatæ objectiones prædictæ. Et uleo subsequenter dicit : Oculi mei, interiores scilicer, desecerunt a se, cuntes in salutari tuo, id est, C respicientes in Christum, a quo omnis salvatio. Et intendentes in eloquium justitiæ tuæ, hoc est, vel in præcepta tua justificantia, vel in promissionem tuam justum. Et ideo, Domine, fac cum me servo tuo, non secundum meritum meum, sed secundum misericordiam tuam. Et in boc peto tuam misericordiam, scilicet, doce me ulterius insistere justificationes tuns. Cantatio est proficientis quandiu hic vi-

Servus tuus sum. Merito dico cum servo tuo, quia ego vere servus tuus sum, et ideo da mihi intellectum, ut sciam testimonia tua. Item canta io est proficientis. Et debes (quasi dicat) cum servo facere misericordiam, quia, o Domine, tempus est faciendi misericordiam, id est, tempus est revelande gratiæ, et mittendi quem missurus es. Et vere tempus est faciendi in sericordiam cum servo tuo, quia non servi dissipaverunt legem tuam pravaricando. Et ideo revelanda est gratia, ut ubi superabundavit delictum, D superabundet et gratia; unde Apostoius: Lex subintravit, ut abundaret delictum; et ubi superabundavit dehetum, superabundarit et gratia, per quam gratiam et peccata dimittuntur, et opera legis implentur. Et ideo dilexi mundata tua super aurum et topazion, hoc est, mogis quam omne pretiosum hujus saculi. Et vere mandata dilexi, quia odio habui omnem viani iniquitatis. Necesse est enim ut qui perfecte diligit æquitatem, perfecte odio habeat omne n iniquitatem. Et ipsum odium iniquitatis est et quædem directio ad æquitatem. Quod innuit cum dicit : Propterea ad omnia mandata tua dirigebar.

# Phe, os ab ore, non ab osse.

Septimam decimam litteram sancti populi intrat oratio, asserens se aperuisse os suum, et attrazisse spiritum, ut ejus audiaiur oratio, exi.usque aquarum transA isse lacrymas pias, quia non sit a Judæis custodita lex Domini, et recte littera vocabulum oris accipit, in qua parvulus quis et humilis introitum cordis aperit, et spiritum divinæ charitatis imbibit.

### COMMENTARIUS.

Mirabilia testimonia tur. Quasi dient : Merito dilexi mandata tua, quia testimonia tua, hoc est, mandata, sunt mirabilia, quia observata mirabile quid faciunt, cilicet, quod de terra cœlum, de lupo ag-num et similia. Vel in hoc etiam mirabilia, quia faciunt ut inimici diligantur, et ut bona pro malis reddantur. Et ideo anima men scrutata est ca non ad sciendum. Et merito, quia declaratio sermonis tui, hoc est, testimoniorum, illuminat parvulos. Et vere illuminat, quia dat intellectum verum, scilicet, quid sit cavendum parvulis, id est, humilibus. Superbis enim Deus resistit, humilibus dat gratiam. Quapropler ego me parvulum feci, quia aperui os meum in humilitatem et confessionem. Quid magis stupendum quam quod Deus bonus cum bona præceperit, es tamen legem dederit quos eadem lex vivificare non posset, et quibus ex ipsa lege nulla justitia es set. Unde Aposiolus: Si enim (inquit) data esset lex, quæ posset vivificare, vere ex lege esset justitia. Seil conclusit Scriptu a omnia sub peccato, ut promissio ea fide Jesu Christi daretur credentibus. Cur ergo data est lex quæ vivilicare non posset, et ex qua nulla justitia esset? Nempe mirandum, nempe stupendum. Et hæc mirabilia scrutatur anima istius. Quid autem scrutando invenit? hoc, scilicet, quod declaratio ser-monum tuorum illuminat, et intellectum dat parvulis. Quibus parvulis? Humilibus, scilicet, et infirmis. Noli ergo superbire, nec de te præsumere, et intelliges cur bona lex a bono Deo data est, cum tamen vivificare non possei, et ex qua nulla justitia esset. ldeo enim data est, ut te magnum faceret parvum, et ut te ad perficienda mandata de tuo vires non habere demonstrare; et sic indigus opis confugeres ad gratiam, et clamares: Miserere mei, Domine, quo-niam infirmus sum. Quis enim potest mandata Domini ita facere, sicut sunt facienda, nisi per fidem, quæ operatur per dilectionem, et nisi in cujus corde charitas per Spiritum sanctum diffundatur? Hoc est, quod iste parvulus intelligens, ait : Os meun aperu i in humil tate et confessione, id est, petivi, vel suscepi, et attraxi Spiritum, per que n operatur, per me non potui. Unde in Evangelio dicitur : Si enim vos, cum silis mali, nostis bona dare filiis vestris, quanto magis Pater vester cœlestis dabit spiritum bonum petentibus se. Attraxi, inquit, Spiritum, ideo, quia desiderabam mandula tua, scilicet, implere. Quomodo autem infirmus faceret fortia, parvus magna, nisi per Spiritum, per quem charitas diffusa est in cordibus nostris.

Aspice in me. Dixit attraxi spiritum, et quanto suavius bib.t, tanto ardentius stit, unde subsequenter dicit: Aspice in me humilitatem, qui despexisti me superbientem, et miserere mei, infundendo cordi meo charitatem per spiritum: Miserere, dico, secundum judicium diligentium nomen tuum, hoc est, secundum illud judicium, quod fecisti de omnibus diligentibus nomen tuum; scilicet, prior eos dilexisti, ut ipsi to diligerent, sicut Joannes Apostolus ait: Nos diligimus eom, sed hoc ide, quia ipse prior dilexit nos. Vel secundum judicium diligentium nomen tuum, hoc est, secundum quod judicas de omnibus diligentibus nomen tuum dicems: Ego diligentes me dilegam

Gressus meos dirige secundum eloquium tuum. Quod aliud erat, quam ut, donante Deo, diligit Deum, et diligendo Deum diligat se ipsum, et sic salubriter diligat proximum suum sicut seipsum? Et item, quod aliud petit, quam ut præcepta, quæ ille imponit jubendo, faciat ab eo impleri juvando? Dirige, inquam, gressus meos, ut non dominetur mei omnis injustitia, hoc est, nulla. Quanto magis enim dominatur charitas, tanto minus in nobis regnat iniquitas. Ut non

non perducatur ad consensum vel ad actum injustitia, sed potius sancto Spiritu redime me a calumniis hominum, id est, fac ut non extimescam calumnias hominum, ne me vincant, et ad mala opera traducant. Calumnia est crimen falsum, et non facit reum hominem, nisi apud judicem hominem. Ubi autem Deus judex est, nullus falso crimine damnatur. Cur autem a calumniis roget redimi, subdit dicens: Ut enstodiam mandata tua. Ut autem ea possim custodire, faciem tuam illumina super servum tuum, vel fac ut facies, id est, voluntas tua apparent per effectum in me. Qui enim andiunt divina præcepta, et non faciunt, et si teneant ea memoriter, non tamen dicendi sunt didicisse, quia ipse Dominus ait : Umnis qui audivit a Patre meo, et didicit, venit ad me.

Quia exitus aquarum deduxerunt oculi mei. Recolens iste tempus doloris prenitentiæ præteritæ prævaricationis, timens iterum videre dicit : Dece me, B Domine, justificationes tuas, ne amplius prævaricationem incurram. Quia oculi mei interiores deduxerunt exitus, qui federunt largos rivos aquarum, quod exaggerative dictum est. Et quare oculi deduxerint exitus aquarum, subjungit : Quia non custodierunt legem tuam. Cur ergo non custodita lege fletur, nisi ut gratia impleat, quæ debet petentibus iniquitatem, et adjuvat credentis voluntatem.

# Sade, justitia. EXPLANATIO.

Trinmphatrix carnis suæ cohors sanctorum ad octavam decimam litteram venit, in qua secundum ipsius litteræ nomen justitiam Domini confitetur, et eloquia ejus igni a continua se dicit dilectione venerari. Ad postremum petens intellectum testimoniorum, unde vivificare debeat in aternum.

### COMMENTABIUS.

Justus es, Domine Quesi dicat : Merito pro non cu-C stodita lege oculi mei sleverunt, qu'a tu, Domine, auctor illius es justus, et ideo quidquid præcipis est, et quia judicium tuum rectum est futurum, in quo nihil relinquitur impunitum. Pro quo judicio vitando mandasti nimis, subauditur observare testimonia tua cutia justitiam et veritutem. Præcepta Domini justitia sunt, quia nihil permittant vel prohibent, nisi quod est permittendum vel prohibendum. Veritas eliam sunt, quia quidquid minantur impiis, vel promittunt piis, verum est. Et sunt testimonia salvationis quidem impleta, damnationis vero ne-

Tabescere me fecit. Quasi dicat : Quia tu, Domine, justus es, et rectum judicium tuum; ideo zelus, id est, pia indignatio secit me tabescere ex compassione. quam habui nen tantum erga amicos, sed etiam erga inimicos. Ideo, quia obliti sunt verba tua, unde incurrent judicium tuum, et hoc non ex me, in quem ignivit vehementer eloquium tuum ignitum, id est, igne D veritatis accensum. De quo igne dicitur : Ignem veni mittere in terram, et quid volo, nisi ut ardeat? Illo igno iste verius ignitus fuit, quia ad hoc proximos ducere satagebat, quod ipse flagrantissime diligebat, qui dicit: Ignitum eloquium tuum vehementer, et servus tuus dilexii illud. Pro qua dilectione ego junior filius ba-bitus sum a fratre meo seniore, id est, a Judaico populo adalescentulus, id est, insipidus et parvus; et etiam contemptus, id est, contemptibilis omnibus. Vel ita: Per quam dilectionem sum ego adolescentulus, id est, in fide renovatus, id est, contemptus ab omnibus. Et tamen ego non feci quod frater meus senior fecit, quia ille volens justiciam suam statuere, et justiciæ Dei non esse subjectus, justificationes tuas est obli-108. Ego autem non sum oblitus justificationes tuas. Et merito, quia justitiu tua est justitia producens in ælernum; illorum autem justitia est in lavaudis urceolis et cæteris talibus. Et lex tua non umbra, sient

dominetur omnis injustitia, ut, veniente illicito motu, A lex illorum, sed veritas. Pro qua lege custodira tribulatio exterius et angustia interius invenerunt me, id est, oppresserunt me ; et tamen mandata tua meditatio mea est, scilicet, ut illus a quibus opprimebar diligerem. Sæviant ergo quantum velint, et persequantur, dum tamen mandata non deserantur, sed propter ipsa mandata illi qui sæviunt diliguntur. Mandata tua, inquam, meditatio mea est. Et merito, quia testimonia tua in æternum mandata sunt, non solum æqua, sed etiam æquitas, et æquos faciunt ipsa, dico, ducentia in æternum. Et ideo da mihi in ipsis verum intellectum, scilicet, ut intelligam quam sit contemnendum quod ab inimicis potest auferri; et quod etiam pro ipsis sit moriendum, et sic moriendo vivam in regione vivorum. Yel vivam vitam in tribulationibus finiendo, ut sic semper vivam. Ab illo enim semper vivitur, a quo in tribulationibus vita finitur.

### Coph. vocatio.

### EXPLANATIO.

Nonam decimam litteram ingreditur reverendissimus chorus, in qua juxta nomen ejus in toto corde suo clamat ad Dominum justificationes ejus sedulus exquirens, et in verbo illius anticipata confessione gavisus, adjiciensque se cognovisse testimonia Domini in esternum esae fundata.

### COMMENTARIUS.

Clamavi in toto corde. Quasi dicat: Merito debes mibi dare intellectum, quia ego quæsivi sicut quærendus es, quia clamavi in toto corde. Multi enim clamant ore, et non corde, et inanis est clamor corum. Multi etiamsi tacent ore, et clamant corde, et horum clamor homines quidem latere potest, Deum autem latere non potest. Est autem clamor cordis valida intentio cogitationis, qui est in oratione, exprimitur magnus desiderantis affectus, ut non desperetur effectus. Tunc vere toto corde clamant, quoniam aliunde non cogitant. Et hæ cogitationes meæ sunt multis, crebræ sunt paucis, quia a solis fidelibus sic clamant, ut aliunde non cogitetur. Quod iste profitetur, dicens : Clamavi in toto corde, et ideo, Domine, exaudi me. ut ego exauditus requiram justificationes tuas magis et magis, non ad sciendum, sed ad faciendum. Clamavi, dico, ad te, et ideo salvum me fac dando perseverantiam, ne per infirmitatem te negem. Non est enim salus, ubi succumbit intirmitas, et deseriur veritas. Salvum me fac, inquam, ut custodiam mandata tua. Et debes salvum facere, quia præveni faciem tuam in confessionem in maturitate, id est, in consedulitate. Quod tractum est a vicinis, habentibus poma communia, quorum quisque sedulus est anticipare alios in collectione pomorum. Vel și in accipitur non appositum, potest esse vox illorum adelium qui sub lege erant, et tamen Dominum in carne venturum per spiritum prævidebant, et illi se conformabant. Immaturum tempus erat, quoniam adhuc lege premebantur, et noudum gratia juvabantur, quia saucti patriarchæ et prophetæ adhuc Dominum quasi in tenebris exspectabant, per quem gratia, ut salvarentur, ministratur. In hoc immaturo tempore plur me prevenerunt faciem ejus in confessione, non credentes per legem justificari, sed per gratiam Domini, et sic clamaverunt ad eum, quia in verbis et in promissionibus ejus supersperaverunt. Vel immaturum tempus potest accipi hoc tempus tribilationis et laboris, et totius mi e iæ, quantum ad illud tempus in quo Deus absterget onnem lacrymam ab oculis sauctorum, quia hic in spe tantum gaudendum, ibi in re recipiendum. Ideoque hic est donandum, in verbis Domini supersperandum. Potest et aliter adhue dier, ut insit appositio, non compositio, sicut in prima sententia est dictum. Præseus enim tempus, quod immaturum est, maturum etiam alio respectu dici potest, videlicet, quia nunc fletos prodest, et pomitentia fructuosa judicii, quoniam etiam tunc erit pœnitentia, sed in-fructuosa, quanto dicent impii: Nos insensati æstimabamus vitam illorum insaniam, et finem illorum sine honore Ecce quomodo computati sunt, quomodo inter filios Dei, etc. Et ideo est in hac maturitate temporis confirendum et clamandum ad Dominum, et in verbis ejus supersperandum. Unde qui in hac maturitate temporis venerit, et pulsaverit, confestim ape-

Prævenerunt oculi mei. Ideo manisestioribus verhis dicit : Oculi ad te, subauditur in tempore, prævenerunt te in diluculo, id est, in sedulitate. Unde alibi: Anticipaverunt vigilias oculi mei, vel oculi mei, intendentes ad te, prævenerunt per lacrymas cordis compunctionem diluculum illud futurum, quoniam revelabuntur abscondita cordis tenebrarum, et manifestata consilia cordium. Vel si pars illa fidelium loquitur, quæ sub lege fuit, possumus accipere dilu-culum diem Incarnationis Domini, quoniam ipse p unigenitus Dei Filius, quasi sol verus radio sui omnem depulit veritatis errorem : hunc diem prævenerunt plurimi sperando, et in fide bene operando. Et illi tale: dicere possunt : Oculi mei ad te intenti prævenerunt diluculum, adhuc ut mediter elequia tua non ad sciendum, sed ad faciendum: ergo, Domine, vocem meam, id est, vocem cordis audi non secundum meritum, sed secundum misericordiam tuam, id est, ita ut impendas m hi misericordiam, et deinde vivifica me per judicium : prius reganda est misericordia, ne gravemur judicio, quia prius immisericorditer aufert Deus a peccatoribus, quibus prius judicium dabit vitam. Quod iste attendens dicit : Secundum judicium tuum vivifica me. Et opus est, ut vivilices me interius, quia sunt qui mortificent me exterius. Nam persequentes appropinquaverunt mihi. Satis enim appropinquaverunt, qui carnem tuam dilani ut. Et appropinquantes mihi, appropinquaverunt m hi iniquitati. Quanto magis enim aliquis jus os prosequitur, tanto iniquior deputatur. Et sic longe facti sunt C a lege tua, quæ pra cipit etiam inimicos diligere, vel a me servante tuam legem longe facti sunt, licet appropinquare viderentur.

Prope es. Quasi dicat : Persequentes quidem appropinquant exterius, tu autem, Domine, prope es tu interius. Et omnes viæ tuæ, id est, omnia flagella tua, quæ sunt veritas, quia nullum sine causa flagellas. Dicitur alibi : Universæ viæ Domini misericordia et veritas. Et hic quod omnes viæ tuæ sint veritas, quod videtur esse contrarium, sed non est, quia in bonis utrumque in viis Domini est, scilicet misericordia et veritas, quia et judicando subvenit, et miserando exhibet, quod promisit. In malis vero et in omnibus flagellandis viæ Domini sunt tantum veritas, quia, ut supra diximus, nullum sine causa flagellal. Et hoc, quasi dical: Qued emnes viæ tuæ sint veritas, cognovi de testimoniis tuis, vel per præcepta tua in initio, id est, in primis justis: alioquin enim Abel et Job, et alios justos primitivos, non fin. D quia ego non sum oblitus legem tuam, scilicet quæ jugellas, nisi flagella tua veritas essent. Nec putet aliquis injuste lactum esse, quod Abel martyrizatus est. Sic enim, si quid percatum luit temporaliter, fit, ne puniretur æternaliter.

# Res, caput. EXPLANATIO.

Ecce jam vicesimam litteram populus viciorum victor ingreditur, in qua se netit vivificari, quoniam mundata Domini summo studio requisivit : longe a percateribus salutem commemorans, quia similia non fecerunt. Principium quoque verborum Domini testatur esse ver tatem. Et hoc est caput, quod littera præsens ostendit.

### COMMENTARIUS.

Vide humilitatem meam et eripe me. Humilitas tribus modis bie accipi potest, scilicet vel pro humili-

est; immaturum vero tempus erit tempus extremi A tate illa, quam quisque fidelis debet exhibere infirmitatem suam agnoscendo, et tamen de se præsumendo, vel pro tribulatione et dejectione illata a persecutoribus, vel pro humiliatione facta in primo parente. Et hoc est dicere : Prope, inquam, esto, Domine, et vide humilitatem meam, hoc præ oculis habe, quod ego me bumilio, et eripe me ab elatione. ut possim humiliari : quia ego non sum oblitus legem tuam. Illam seilleet, quæ immutabiliter fixa est apud te, quod omnis qui se exaltat, humiliatur : et qui se humiliat, exaltatur. Et ideo, Domine . judicium lioc secundum quod judicio me esse humillandum, judica faciendo esse meum, id est, mihi utile el statorium, et redime me ab elatione, et demum vivifica me propter eloquium tuum : boc eloquium pertinet ad legem itlam, quam oblitus non est, ut se exaltandus humiliaret: ipsa autem justificatio est exaltatio. Quid enim sliud est justorum exaltatio, quam vita æterna? quiereretur: Quis te discrevit sic, ut tibi proprie sit salus, que longe est a peccatoribus? Nonne hoc, quia justificationes Dei exquisivi, quas illi neglexerunt? Iste vero attendens hanc exquisitionem ex sola Dei misericordia esse, subdit : Misericordiæ tuæ multæ, Domine. Quasi d.cat : A peccatoribus quidem longe est sa'us, quia justificationes tuas non exquisierunt. Multæ autem misericordiæ tuæ, Domine, sunt erga exquirentes, quia vocas, peccala condonas, et justificas. Et ideo, Domine, vivifica me secundum judicium tuum, quod tu facis, scilicer quod non sit sine misericordia, qui exhibet misericordiam, vel qui dixisti: Ego diligentes me diligo. Et opus est (quasi dicat) ut justifices me, quia non desunt urgentes me in mortem. Multi enim sunt, qui persequantur me exterios, et tribulant me interius. Ego tamen non declinavi a testimoniis tuis. Nec mihi suffecit in me ipso esse bonum, sed potius volni alios esse bonos; quia vidi prævaricantes, et tabescebam zelo bono, non ex livore, sed ex amore proveniente: quia eloquia tua non custodierunt, ergo, Domine, vide in me, id est, misericordiam mihi exhibe: quoniam manduta tua, Domine, hoc est, non timore pœnæ, sed amore justitiæ, quantum potui, implevi. Et ideo, Domine, justifica me vita vera, non in merito meo, sed in misericordia tua. Cantatio est proficientis, cum hic vivitur. Et merito dilexi tua mandata, quia veritas est principium verborum tuorum, id est, verba tua a veritate, quia a te, qui veritas es, procedunt. Et ideo sunt vera, id est, neminem fallentia, prænunciantia vitam pio, et pœnam reo. Et hoc immutabiliter, quia omnia judicia justitiæ tuæ sunt in ælernum. Unde alihi : Verbum Domini manet in æternum. Aliter : Vide, Domine, humilitatem meam, id est, attende tribulationem et dejectionem, quomodo patior a persecutoribus, et eripe me ab humilitate hac, non ut tribulatione caream, sed ut in ipsa non deficiam; bet etiam inimicos diligere, et animam pro fratribus ponere. Et quia legem oblicus non sum, ergo, Domine, judica hoe judicium meum, id est, hoe flagellum meum, ut sit mihi ad profectum. Et redime me, no pressuris urgentibus deficiam, et me mort ficatum exterius, rivifica interius, propter eloquium tuum custod tum. Nam mortificantur alii propter non custoditum, hoc equipollenter ponit, dicens: Longe a peccatoribus salus, quia justificationes tuas non exquisiverunt. Circa autem exquirentes misericordiæ tuæ multæ sunt, at prius. Aliter. Vide, Domine, hum litalem meam, id est, attende mortalitatem et passibilitatem meam, in quam per primum parentem humiliatus sum : et eripe me, ne in hac humilitate deliciam, quod facere debes, quia ego non sum oblitus legem tuam, id est, præcepta tua sicut illi primi fecerunt. Et tu, Domine, qui judicium illorum superborum judicasti in morte, judica judicium mei hu-

milis in salvatione. Et redine me a mortalita'e et A perventum est, in qua sanctorum chorus, quantum ad passibilitate, vivilicando me vita vera non propter meritum, sed propter eloquium, id est, promissum tuum, vel propter pra cepta tua custodita. Et opus est, ut me vivifices, quia in primis parentibus mortificatus sum. Nam salus, id est, vita vera facia est longe a peccatoribus, et ab corum imitatoribus. Quia justificationes tuus non exquisierunt. Ne autem omnes in Adam perirent, misisti misericordem tunm, et per ip-um multæ misericordiæ sunt exhibitæ: scilicet vocatio, justilicatio, et peccatorum remissio, et ideo vivilica me. Vidi prævaricantes, id est, attende qua pœna mulctati sunt prævaricatores primi, et tabesceb m præ timore. Quia eloquia tua non custodierunt. Li tu, Domine, qui ab illis te avertisti, vide me per respectum misericordia. Quoniam ego mandata tua dilexi. Et sicut illos mortificasti in ira, ita vivifica me in tua misericordia. Versus sequens non

# Sin, dentes.

Vicesimam primam litteram sanctorum cœtus ingreditur, in qua persecutiones sævientium charitate Domini sibi dicit esse gratissimas : septies quoque in die laudes Domino dixisse, cui etiam suas rius notas esse profitetur. Dentes autem quos hujus litteræ nomen exprimit, vel sanctorum intellige, qui Dominum laudent, vel persecutorum. De quibus dicitur : Fili hominum, dentes corum arma et segittæ.

# CONMENTARIUS.

Principes persecuti sunt. Quasi dicat : Vivifica me in tua misericordia, quia principes persecuti sunt me in sua nequitia, vel ira: Mandata tua dilexi. Propieren me persecuti sunt principes, ut traderent in mortem, et hoc gratis. Nusquam enim sancti debita reddere principibus prohibuecunt : quia etiam Dominus totius humilitatis et justitiæ exemplum, et pro Petro de ore piscis, et in Evangelio præcipit: Reddite quæ sunt Cæsaris, Cæsari; et quæ sunt Dei, Deo. Joannes e iam præco cjus, interrogatus a militibus quid pro atterna vita facere deberent, non dixit eis: Solvite cingulum, depon te arma, et descrite Dominum, sed dixt: Niminem concusseritis, nemini calumniam feceritis, sed stipendiis restris contenti sitis. Paulus etiam miles egregius dixit: Omnis anima sublimioribus potestatibus subdita sit. Et item : Omnibus reddite debira; cui tributum, tributum; cui vectigal, vectigal; cui timorem, timorem; cui honorem, honorem. Nemini quidquam debeatis, nisi ut invicem diligatis. Ecce manifestum est, quia gra'is, id est, sine causa, principes et mali doctores sanctos persecuti sunt. Quod hic dicitur: Principes perseculi sunt me gratis. Et sed a verbis tuis Verba illorum erant: Occido, proscribo, membra dilanio, et similia; verba autem ejus sunt: Nolite timere eos qui corpus occidunt, animam D occidere non possunt; sed potius timete eum qui potest et animam et corpus perdere in gehennam, et siuala. Ad hujusmodi verba tantum cor istius formidavit, vel ideo quod persecutorem sarvientem contempsit, et diabolum seductorem devicit.

Latator ego super. Quasi dicat: Ad verha tua formidavi, unde lætabor ego super eloquia tua, id est, factus superior per eloquia tua, quia perficiam ea ex dilectione. Quia enim timore pœnæ, non amore justitiæ mandata perficientur, non superest, sed infra. Latabor, inquim, in tantum, sicut cupidus ali-

quis, qui spolia multa invenit, lætatur.

Iniquitatem odio habui. Dixit: Persecuti sunt me gratis, et vere gratis, quia nihil in eos peccavi.

Tau, signum vel consummatio.

### EXPLANATIO.

Ad vigesimam secundam litteram, Domino juvante,

finem psalmi, vicinus est, tantum se Christo desiderat proximari. Totum enim ad adventum Domini Salvatoris, quem fidelium devotio ineffabili desiderio sustinebal, ut ovem perditam revocure pietatis suæ munere dignaretur. Ipse ergo est nobis cunctarum consummatio virtulum, quia quicunque enm videre meruerimus, nil ultra quærere opus habemus. Ipsius est signum, quem redempti conimus: Signatum est super nos lu-. . . . . . . . . . . . . . . . . . .

### . . . . . . . . . . IN PSALMUM CXIX.

# Canticum Graduum.

### ARGUMENTUM.

Sub persona David canitur, quando Saulis persecutionibus exsultabat. Aliter, yox Christi ad patrem de Judæis.

### EXPLANATIO.

Cantica graduum, cantica ascensionum sunt, unde in Græco significantius dicitur : `Ωδή των άναδαθμών, quod tantum ad superna tendunt': viluti si aliquis in foveam ceciderit, et ponatur scala, unde uscendendi capiat facultatem. In foream itaque captivitatis cum populus Israeliticus devenisset, cum tribularetur, clumarit ad Dominum, et exauditus est, in patriamque reductus est, ita ut urbe temploque restaurato diceret: Ecce nunc tenedicite Dominum, omnes servi Domini, qui statis in domo Domini. Quo exemplo, qui in percati fov. anı cecidit, gradibus humilitatis, quibus superna repetat, opus hubet. Qui bene gradus qu'ndecim vel in Psalterio descripti, vel in templo Salomonis compositi esse perhibentur: ut significent nos per hebdomadum legis et ogdoadem Dominicæ resurrectionis ad superna pos e resurgere, nec alias mundi principem evadi, nisi riquies animæ port carnem quasi in septima ætate, et resurrectio carnis in finem, quasi in octavo creut ir. Propler hos quindecim gradus, il est, utriusque Testaregium solvit tributum, drachmam scilicet acceptam C menti scientiam aqua diluvii, qua concava vallium et planiticm camporum in immensum excesserat, altissimos montes quindecim cubitis transcendisse narratur : quia fides Ecclesiæ, quæ baptismi unda sacratur, cum gentiles mores facile superct, tum philosophorum summa ingenia virtutis culmine devincit: quia et in hoc seculo recte videre, et in suturo vitam animæ perpetuam cum corporis resurrectione credere, sperare et diligere norn. Per totum psalmum propheta loquitur. In prima parte clamas ad Dominum, ut liberetur a labiis iniquis, et a lingua dolosa. Secunda vehementer affligitur, qui in hac vita diutius commorans, aliena vitia sustinendu, malorum permixione prægravatur.

# COMMENTARIUS.

Ad Dominum cum tribularer. Canticum graduum. Legitur quod ad templum itlut, quod Salomon ad honorem Domini ædilicaverat, quindecim gradibus ascendebatur, quod non vacat a mysterio. Templum enim illud præfigurabat templum illud, quod in cælesti Jerusalem ædificat Dominus ex vivis tapidibus. ad quod quasi quindecim gradibus ascenditur. Quindecim enim numerus est, et constat ex septenario et octouario. Septenarius vero, ut sæpe jum diximus, hæc terrena significat, quæ volvuntur septenario numero, quibus spretis et contemptis ascenditur ad templum Domini per octonatium numerum, id est, per cœlestia, quæ per octo beatitudines acquiruntur. Vel quia sunt septem criminalia vitia, possunt intelligi per septenarium numerum, quæ quisque debet contemnere qui ad templum Domini vult ascendere. Quomodo ergo debet ascendere per octo beatitudines, quæ intelliguntur per octonarium numerum. Et quia si quindecim psalmi, qui sequuntur, ad ascensionem nos invitant : ideo omnes sub eodem titulo prenotati sunt. Camicum videlicet greduum, quod Græce dicitur 'Αναδαθμών, quod interpretatur ascensum, sicut καταβαθμών descensum. Gradus sunt descendentium et ascendentium. Gradus

ficant. Intelliganus ergo psalinum istum tanquam ascensum, et non quæramus ascendere corporatibus passibus, sed spiritualibus affectionibus. Unde in alio psalma: Ascensiones in corde suo disposuit in valle plorationis, in locum quem posuit. Dixit ascensiones in corde posuit, et unde esset ascendendum notavit. A valle plorationis, et quia ascendendum ad aliud ineffabile, ad aliud inintelligibile bonum, quod nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit; et ideo cum explicare non possit Propheta, indeterminate dimisit, et dixit : In locum quem posuit. Vallis autem plorationis humilitatem significat, sicut mons celsitudinem. Est enim mons quo ascendamus, quardam spiritualis celsitudo: et quis est iste mons celsitudinis, nisi Dominus noster Jesus Christus, qui patiendo fecit se convallem plorationis, et in se manendo montem celsitudinis? Et quomodo vallis sit plorationis, audiamus : Verbum caro factum est, et kabitavit in nobis. Et quomodo vallis plorationis? Saturatus B est opprobriis, captus, ligatus, colaphizatus, con-aputus, spinis coronatus, crucilixus, aceto potatus, lancea perforatus, sic factus est vallis plorationis. Est autem mons celsitudinis, quia in principio erat Verbum, et Deus erat Verbum. Sic enim descendit ad te, ut maneret in se : descendit ad nos, ut esset vallis plorationis. Mansit in se, ut esset mons celsitudinis. Hinc ergo est ascendendum, illuc ejus ex-emplo ad ipsius divinitatem: exemplum enim sese fecit nobis humiliando se. Nam qui nolebant a convalle plorationis ascendere, depressi sunt ab ipso; præpostere enim volebant habere ascensum. Altos honores cogitabant, humilitatis viam non attendebant. Unde matri duorum discipulorum petenti. nt unus ex filiis suis sederel ad dextram, el alius ad sinistram, responsum est : Potestis bibere calicem quem ego bibiturus sum? Ipsi quærebant sublimitatem, et noluerunt in valle plorationis imitari humilitatem; et ideo responsum est de humilitate : Potestis bibere calicem quem ego bibiturus sum? Sic C enim ab errore revocabantur, ut attenderent prius esse humiliandum, et postea exaltandum. Cantemus ergo psalmum ascensuri in corde, quia ut nos ascendamus, descensum ad nos est. Nam quia Adam cecidit, ideo Christus descendit. Ille cecidit in superbia, Christus descendit in misericordia. Non autem ipse solus descendit; equidem solus de cœlo descendit. sed multi imitando eum descenderunt sancti ad nos. Descendit enim Paulus ad nos a secreta habitudine et spirituali intelligentia, ubi arcana audicit, qua non ticet homini loqui, condescendendo humanæ fragilit :ti, dixit : Lac potum vobis dedi, non escam. Sed cum homo Christianus incipit velle proficere, patitur linguas adversantium et detrahentium. Namque dum nondum passus est, non proficit; et qui nondum patitur, nondum proficere constur. Incipit ergo pro-Acere et ascendere velle, terrena contemnere, fragilia, temporalia, felicutatem saculi pro nihilo habere, Deum suum cogitare, lucris non gaudere, damnis D non contabescere, omnia sua velle vendere, et pauperibus distribuere, et Christum sequi. Taliter vero qui vult proficere incipit pati linguas detrahentium, et multa contradicentium, et quam gravis est quasi confidentium, et consulendo a salute retrahentium. Nam qui consulit, ad salutem confidit. Quia ergo talis habet pallium consulentis, et venenum perimentis, cjus lingua dicitur dolosa, contra quam linguam deprecatur iste Dominum, dicens : Ad Dominum cum tribularer. Tribulatur quisque, quando ad coelestia suspirat, et terrenas cogitationes vel delectationes viles d putat. Nam qui in istis delectatur, non tribulatur, quod di it : Cum tribularer, id est, dum miserias meas attendi, clamavi ad Dominum, et ipse exaudiebat me, ponendo in gradibus, ut jam volintalem haberem proficiendi. Et quoniam volens proficere multas patitur linguas dissuadentium, rogat iste a talibus liberari dicens : Domine, libera animam

isti, qui in istis psalmis notantur, ascendentes signi- A meam a labiis iniquis, et lingua dolosa Labia iniqua sunt labia hominum, fideles ab optima vita revocantium, quia sunt plurimi, qui cum viderint alios velle proficere, dehortantur eos, ne hoc faciant. Dicunt enim illam vitam esse ardoam, in qua vix all juls potest perseverare : proponunt sibi etiam multos qui hanc vitam inceperant, et non perseveraverant, quibus talibus cum non acquiesceret anima, qua fam non auderet aperte blasphemare vitam illam, quia ubique subvenit et recipitur evangelica a ictoritas, dolo aggrediuntur eum, dicentes uon opus esse aliam vitam ducere, quia tutum est sibi lic vivere; et sic lingua quae prius fuit iniqua, facta est dolosa, habens sub se pallium consulenti, venenum nocendi, habens imaginem consulentis, et perniciem nocentis. A tali lingua rogat iste liberari, quasi se ipsum interrogans: O anima, quid detur tibi, id est, qui l necesse est ut tibi videtur, aut apponatur tibi ad linguam dolosam? subdit, evincendam et evadendam. Ecce quid detur tibi? Dentur tibi sagittæ potentes acutæ, et apponantur tibi carbones desolatorii. Acutæ sagittæ sunt verba evangelica, corda hominum transligentia, vetustatem perimentia, amorem innovationis generantia. Ha sagittæ sunt potentis sagittarii, Domini, scilicet, longe mittentis sagittas suas quia in omnem terram exivit sonus corum. Ilis sagittis scit Dominus pulchre sagittare, quia interficit quod male fuit ædificatum, et reparat novum templum. Sed quia dura sunt quæ pracipiunt verba evangelica, dicunt enim: Vade et vende omnia quæ habes, et da pauperibus, necesse est ut sagute deutur cum carbonibus desolatoriis, id est, cum exemplis sanctorum Patrum qui ea compleverunt, qui prius etiam fuerunt carbones desolatorii, in ventate exstuncti viventes, sed revixerunt novitatem indumes. Hoc modo quisque commode attrahitur ad bona u vitam, si post præcepta evangelica ad corruptionem vita sanctorum inducitur. Nam facilius quisque studet imitari quod ab alio videt fieri. Vel ali er : Sagittæ potentis acutæ cum carbonibus desolatoriis, id est, desclantibus nos, ne in terrenis istis delectemur. Unde alia translatio: Cum carbonibus devus atoriis, il est, quia sancti Patres devastant in nobes cupiditatem terrenorum, id est, excitant in nobis amorem cælestium.

Heu m hi ! auia incolatus meus. Ecce jam data consolatione ad linguam dolosam revincendam, ingemiscendum est adhuc, quia quanda in corpore ingemis: mus, peregrinamur a Domino, quia inter litios Babyloni e versamur, quod dicit : Hen mihi! quia incolatus meus prolongalus est, id est, peregrinatio mea nimis prolongata est. Incola enim, qui alienam terram inco it, quasi peregrinatur, velutomnes qui hic non habent manentem civitatem, sed futuram inquirunt : Heu mihi! qu'a incolatus meus prolon jatus est, et hoc ideo, quia hab tavi cum habitantibus Cedar, id est, cum his qui in tenebris habent obscoratum intellectum. Cedar est locus ubi Agar ejecta cum filio suo Ismaele fixit tentorium, et interpretatur Cedar tenebræ, quia omnes imitatores Ismaelis, mundi, videlice:, amatores, in tenebris conversantur, quod dicit iste: Habitavi cum habitantibus Cedar. Et ne hanc peregrinationem intelligeremus tantum esse corporis, sed ctiam animæ, subjungit : Multum incola fuit anima mea, quia cum his, qui oderunt pucem, eram pucificus, id e.t., pacem ferens, quia cum illi loquebantur de bello, ego de pace vera. Et impu mabant me gratis, quia cum ego eos amarem, illi me odio habebant. Vetaliter legi potest superius, ubi rogavit liberari de labiis iniquis, et a lingua dolosa, et quasi responderet Dominus s c : Quid vis ut detur tibi? aut quid vis nt apponatur tibi ad linguam dolosam? Ecce quid dabitur : Sagittæ potentis acutæ cum carbonibus desolatoriis. Cæ era non mutantur.

# IN PSALMUM CXX.

Canticum Graduum.

### ARGUMENTUM.

Prædicatio vel institutio supplicationis, quæ populo in Babylone posito conveniat. Aliter psalmi graduum dicuntur, quia in ascensu templi canebantur singuli psalmi i er singulos gradus. Aliter, vox Ecclesiæ ad apostolos.

### EXPLANATIO.

Primo in tribulatione positus propheta ad exemplum Publicani illius, qui, tunso peciore, oculos elevare non audebat ud cœlum, liberari se petit a labiis iniquis et a lingua dolosa. Nune autem respirans ad secundum gradum, oculos levavit ad montes, ad intercessores utique sanctos, quorum suffragio munera mereretur. Hoc en'm ex persona sua loquitur propheta, qui tamen et ipse mons erat, et patriarcha mirabilis; sed ideo per istos gradus competenter ascendisse se retulit, ut nobis ignorantil us cœlestium virtutum genera distincta narratione monstraret. Propheta, ut diximus, ad cælestem Jerusalem conscendens, primo membro ad sanctorum merita clevasse se dicit oculos, ut eorum precibus juvu-retur, ne mens illius hostili impugnatione succumberet. Secundo ordine indubitanter sibi promittit. quod se integre noverat postulasse, docens ut quo les bona fixa corde petimus, concedi nobis sine dubietate cred.mus.

### COMMENTARIUS.

Elevari oculos meos. Canticum graduum. Iterum spiritus iste admonet nos, ut ascendamus (quia intitulatur canticum graduum), quia qui incipit velle a cendendo proficere, ejus opus est ut proponat sibi exemplum sanctos Patres, inteorum exemplo magis proliciat ascendendo. Vel ut ille, qui dicit: Levari oculos meos in montes, id est, sanctos prophetas et patriarchas, attendendo excellentiam vitae eurum. patriarchas, attendendo excenentiam visso de la compania del compania del compania de la compania del comp liter auxil.um capiendum est mihi a Domino, qui fecit cœlum in majoribus, et alios terram. Unde illud: Neque qui plantat, neque qui rigat, aliquid est, sed qui incrementum dat, Deus.

Non det in commotionem. Quasi dicat: Quandoquidem principale mihi est auxilium a Domino postulandum, ergo non det pedes tuos, id est, affectiones tuas, o anima, in commotionem illam, videlicet, qua commons primus cecidit homo in paradiso positus, el qua commotus de cœlo cecidit angelus, et factus

est diabolus.

Non Let in commotionem pedem tuum, neque domitet, qui custodit te. Ad similitudinem negligentis custodis, qui dormiendo negligit illos quos custodire debet. Et quasi anima quæreret ubi talem custodem inveniam, qui non dormitet, sub-

jungit:

Ecce non dormitabit neque dormiet, qui custodit D sunt ascendentium, non descendentium. Ascendat Israel. Quasi dicat : Quare custodem Israel. Ipse ergo quisque qui hunc psalmum cantat; et quo ascennon dormitabit neque dormiet. Dormitat quisque, dai, nisi in cœlum, ubi angeli sunt cives nostri, a quoniam cardinem mortalem portat, dormit quando mornin; sed justus Israel, neque dormi abit neque dormiet, quia Christus resurgens jam non moritur, mors illi ultra non dominabitur. Nota quia Isiael est vir videns Dominum, nunc in spe, quandoque in re visurus. Sis ergo in Israel et Dominus custodiet te, et Dominus protectio tua super manum dexteram tuam, quia protegit lideni tuam, per quam venturus es ad dexteram Domini ; quæ tua est , quia tibi promissa est. l'er manum intelligitur fides , quia fides est potentia, juxta illud : Dedit eis potestatem filios Dei fieri, his qui credunt in nomine ejus, quod isle dicit: Dominus p olectio tua super manuni dexteram tuam, quia, ab eo projectus, sol non uret te per diem. Sol divinitatem no at, cujus radio quasi sole illuminatur mens cujusque. Et quia dies sapientiam notat, per

A quam ad divinitatem ascenditur, unde illud: Dies diei eructat verbum, maxime opus est unicuique ot protegatur, ne eum urat sol per diem, id est, ne permittat eum divinitas hæc scan lalizare in sapientia. Scandalizatur quisque in sapientia, quando Filium, quem per sapientiam æqualem Patri intelligere deberet, minorem esse dubitat, quod dicit : Sol per diem non urel le.

Neque luna per noctem. Per lunam vel Christo caro propter desectum mortalitatis et passibilitatis, vel Ecclesia, quæ est curpus suum, denotatur. Per noclem vero scientia intelligitur, perquam intelliguntur ea quæ de carne Christi, vel de corpore, quæ est Ecclesia, intelliguntur. Urit luna quemque per noctem, quando per scientiam quisque de carne Christi. vel de corpore ejus intelligit ea quæ non essent in telligenda. Et ideo opus et ut Dominus protegat quemque, quia si ipse est protector, per diem sol non uret te, neque luna per noctem. Quod ut liat, Dominus custodiat te ab omni malo, custodiat animam tuam Dominus, id est, animalitatem tuam, ne ratio victa animalitate succumbat. Quod ut fiat, Dominus custodiat introitum tuum, ne delicius videlice!, in tribulationibus, que sunt introitus cujusque sidelis, et exitum tuum, ne superbias devictis tribulationibus, quod faciet ex hoc, nunc et usque in

### IN PSALMUM CXXI.

Canticum Graduum.

### ARGUNENTUM.

Quia in priore psalmo audierat : Dominus custodiat introitum tuum, et exitum tuum, nuoc propterea læiatum se esse dicit, quod sibi in domo Dei introitus sit repromissus. Aliter, vox Ecclesiz ad apostolos.

### EXPLANATIO.

sécundis altior factus, et de ipsa lætitia princip um psalmi sumpsisse declaratur. In prima parte gandet se propheta commonitum ad supernam Jerusalem esse venturum, ubi jam sancti secura prosperitate consistunt, et cum Domino misericordia ipsius largiente judicabunt. Secunda loquitur ad cives Jerusalem, optans els abundantiam pacis, quam se dicit charitate fratrum, et Domini amore prædicasse.

### COMMENTABIUS.

Lætatus s m in his quæ dicta sunt mihi, Sicuti amor animam ad hæc terrena concupiscentia inflammat, et quasi in ima præcipi at, sic amor sanctus ad su-perna levat, et ad æterna desideranda inflammat, ad en, videlicet, quæ non transeunt, sed semper permanent, ad quorum amorem hortatur nos spiritus iste, qui intitulatur Canticum graduum. Gradus vero quibus civibus peregrinatur in terra. In peregrinationibus autem suspiramus, in civitate gaudebimus. Invenimus autem et socios in hac peregrinatione, quia jam cognoverunt ipsam civitatem, et invitant ut curramus ad illam; ad hos gandet iste venire, qui dicit: Lælutus sum in his quæ dicta sunt mihi ab ipsis montibus. Dixerunt nobis sancti patriarchæ, apo-toli et prophete : Curramus, Curramus, quia in domum Dei ibinus, Curramus, et non fatigabinur, quia illuc veniemus ubi non lassabimur, quod dicit: Letatus sum in his que dicta sunt mihi ab ipsis montibus. Curramus, curramus, etc. Quæ domus Domini non est manu facta, sed æterna in cælis. Et quasi quæreret quæ est illa domus, dicit Jerusalem, uhi Dominus, qui condidit ipsam civitatem, est delicia omnium in ea habitantium. Hic spes, ibi res, ad

quam tanta affectione suspirare debemus, ut dum ad A cam tendimus, ex nimia affectione nos ibi esse putemus. Et non mirum, si se habeant currrentes ad hanc civitatem in via, quasi ibi sint, dum illi qui tendunt ad temporale festum sic in via loqui soleant, quasi jam illuc pervenissent; quod iste antendit, qui hic dicit : In domum Domini ibimus. Et non tantum certus sum quod ibimus, sed, illis auditis, in Jerusalem in atriis tuis, id est, in contemplatione tui ornains, qui per atrium intelligitur, qu'a atrium est locus ante domum, quod solet ornari, ut visus illuc venientis quadam delectatione gaudeat. In qua delectatione. . .

# AD LECTOREM.

Beda cum historiam, quam Ecclesiasticam vocat, scripserat, jum tuni annum agebat 60; a discipulis deinde, licet sæpius rogatus, mysteriorum sacrarumque in Psalmis divinationum recessus cogitans, explicatio. nem illius libri aggredi nolebat; tamen ut quoquo modo B suis satisfaceret, argumenta in singulos psalmos brevi confecit. Auditores vero ipsius, cum importuni iterum instarent, tandem eis titulos psalmorum brevissimis explicationibus illustravit; quibus absolutis, desideriis propriis plus indulgentes, quam praceptoris senium reverentes, so Venerabilem virum adegerunt, ut etiam integros commentarios in psalmos scriberet. Quos quidemonnes morte præventus, cum jam CIX explicasset, ubsolvere non potuit, opus tamen inimitabile hoc relin. quens. Desiderantur præterea hinc inde quædam in hoc nostro Exemplari, ubi puncta posita sunt; ea, an senis scriptoris intermissione, aut discipulorum collectione neglecia, aut amanuensium incuria deperierint, incertum nobis est.

# IN PSALMUM CXXII. Canticum Graduum.

# ARGUMENTUM.

ducti sunt canitur, libertatem reversionis a Domino postulandum. Aliter, vox Christi ad Patrem.

# EXPLANATIO.

Oui prius ad montes oculos levavit, nunc ad ipsum Dominum lumina sui cordis erexit. Propheta metueus amittere quod tenebat, et cautus ex ipsa parte, qua creveral, prima parte perseverantiam precum devotus exequitur, ut suscepta munera divino præmio contineret. Secundo Dominum precatur, ut donet ei misericordiam, quia instigatione diaboli ab insultantibus multa patiebatur adversa, ut quem consortio non poterant, saltem superbis despectionibus macularent.

# IN PSALMUM CXXIII. Canticum Graduum David.

# ARGUMENTUM.

Etiam sub persona populi jam liberati cantatur, agentis gratias cum enumeratione malorum, que a D Babylone pertulerant. Aliter vox apostolorum.

### BEPLANATIO.

Quia gradus istos et una tantum Ecclesia, et innumerabilia ejus membra viritim conscendunt, modo in eis psalmista singulari, modo numero loquitur plurali. Memores sancti confessores, quot pericula Domino miserante velut impetum torrentis evaserint : primo capite fatentur se de tot ærumnis sola Dei misericordia tiberatos. Secundo gratias agunt, quia non sunt decepti a persecutoribus, sed versa vice contritis ipsorum insidiis erepti.

# IN PSALMUM CXXIV.

# Canticum Graduum.

### ARGUMENTUM.

Ex persona corum canitur, qui de captivitate redeuntes, impugnatores suos, hoc est, finitimas gentes Deo adjuvante, presserunt. Aliter, vox Ecclesiæ.

### EXPLANATI".

Sexto gradu clamat propheta nobis in Domino confilendum, ne laboremus meassum. Prima commonitione propter populum fidetem confirmat, dicens : Null tienus commoveri posse, qui in Domino sint covfisi, reddens causum, quare peccatores supra sortem justorum non permittat excrescere. Secundo precatur, ut rectis prosperitas, pravis vindicta provenial.

### IN PSALMUM CXXV.

### Canticum Graduum.

### ARGUMENTUM.

la captivorum personam canitur, supplicantium pro libertate, atque dicentium, quanta bona, et quanta clava laudatio absolucionem talem secutura sit. Aliter convertente Domino captivitatem Sion, hoc est, Jerosolymorum, quæ prima domum re-dierat, facti sumus sicut deso ati, non dicit consolati. Nondum est enim plena læritia cæteris in captivitate positis. Aliter vox apostolorum de implis Judæis.

### EXPLANATIO.

Post captivitatem omnium peccatorum voces beatorum ascendentium ad supernam Jerus lem , quan suaviter offeruntur, ut itinere arduo positi sancto se carmine consolentur. Sanctissimi viri divina miseratione liberati, prima parte psulmi gratias agunt, quod de obnimetate sævissima peccatorum in tantam gratiant sunt recepti, ut inter gentes probarentur esse laudabiles. Secunda deprecantur, ut captivitas rorum commutetur in gaudium, subjungentes mirabilem veramque sententiam: quia qui seminant in lacrymis, in gaudio metent.

### IN PSALMUM CXXVI.

### Canticum Graduum Salomonis.

Carmen hoc, licet Salomonis personæ constituen-Ex communi omnium persona qui in captivitatem C lis domum Domini congruat, prophetiæ tamen et secundæ ædificationi aplandum est, quam adnite-bantur reversi de Babylone; quia utraque cassa osse, nisi Deo custode et præside niteretur. Aliter, vox Christi ad futuram Ecclesiam.

# EXPLANATIO.

Ideo psalmus iste Salomonis titulo prænotatur, ut ipse fabricator temp'i doceat se nihil valere ad ædificationem ejus sine Domini auxilio. Mystice autem Salomon, qui pacificus interpretatur, Chrisium significat. De quo Apostolus ait : Ipse est enim pax nostra, qui fecit utraque unum, id est, circumcisionem et præputium una fide conjunxit. Unde rectissime propter distinctionem testamentorum, Salomonis nomen et hic post septem gradus in capite coto reliquorum, et supra post septuaginta Psalmos in capite octoginta sequentium constat adnotatum. Exsultans propheta, quod novi testamenti grutiam prævidisset in spiritu, nec inde tanto munere præsumptio perniciosa subriperet, primo ingressu docel, ne propris viribus aliquid boni appli-cel, cum omnia in divina potestate sint posita, nec præcurrere velit tempus Domini ordinatione dispositum. Secundo modo de ipso Domino, deque ejus apostolis loquitur, vel quicunque ipsius mandata perficient.

### IN PSALMUM CXXVII.

### Canticum Graduum.

### ARGUMENTUM.

Reversos de Babylone docet studere debere virtutibus, quando irremunerata talis non possit esse devotio. Aliter, propheta de Christo ad Ecclesiam dicit.

### EXPLANATIO.

Quam sit magnificus nonus gradus, numerus ipse declarat, qui trina triplications protentus sanctum no-bis Trinitatis culmen ostendit. Merito ergo et in tali quibus custos necessarius approbatur. Primo membro propheta sub quibusdam allusionibus enumerat bona timentium, ut animas devotorum ca lestis præmii calore succendat. Secundo benedicit eos, ut gaudia æterna recipiant ne auis hunc timorem suavissimum pertimescal.

### IN PSALMUM CXXVIII.

### Canticum Graduum.

### ABGUNENTUM.

Docet reversuros de Babylone, et meminisse veterum bonorum, et pro felicitate præsenti gratias referri : ex persona ergo revertentium formatur oratio. Aliter, vox Ecclesia.

### EXPLANATIO.

Quia laborantes in vinca Domini denario regui remunerantur æterni, in decimo gradu to!erantia passionum suadetur, cum crebra Ecclesiæ commemoratur afflictio. In prima po itione populum monet Israelem, ut dicat, quod certamina vel insidias a suis pertulerit hostibus, ne quis fidelium de propriis posset desperare pressuris. Secunda inimicis Ecclesia per parabolas imprecatur, quod eis in judicio suturo noverat esse venturum.

### IN PSALMUM CXXIX.

### Canticum Graduum.

### ARGUMENTUM.

Sub persona de Bahylone capitur, illorum videlicet qui ibi meritis eminebant. Aliter legendus ad lectionem Jona Propheta.

### EXPLANATIO.

In gradu undecimo collocatus propheta pænitentiæ se salisfactione prosternit, quia nec sanctus quisque in carne constitutus, peccata ad integrum cavere potest; sed et hoc dicendum, quia omne peccatum quasi unde- C narium est, quia decalogi persectionem transgreditur. Clamat propheta ad Dominum, at peccatorum profundo liberaretur benevolentia boni judicis de calamitatibus indicatis. Nec mora, ad gratulationis gaudia venit, ut agnoscerent pænitentes, quanta gratia suscipiuntur. quibus tamen velox medicina præs atur.

# IN PSALMUM CXXX.

## Canticum Graduum David.

### ARGUMENTOM.

llic quoque Psalinus sub sanctorum in cap:ivitate degentium persona cantatur. Aliter, vox Ecclesiæ reguantis.

# EXPLANATIO.

Post labores pœnifentiæ propheta suavia canticorum nobis al menta transmittit, totum videlicet hunc psalmum de mansueluaine aique humilitate decantans, ut quos labor præmissæ confessionis afflixerai, gloriosæ devotionis dulcedo reficial. Primo ordine propheta exemplo suo humilitatem et mansuetudinem docens, vopulum utique Christianum pænam sibi gravissimam ponit, si mandata Domini non cum summa humilitate susciperet. Secundo conversus hortatur Israel jugiter sperare in Domino, quatenus tuli spe roboratus cunctas sa uli adversita es tolerare pravalent.

### IN PSALMUM CXXXI.

# Canticum Graduum.

# ARGUMENTUM.

ldem argumentum est præsentis et octuagesimi octavi psalmi : prædicens quippe propheta, quæ circa populum in Babylone gesta sunt, inducit ipsum populum velut commonentem Deum, quantam beatus David curam religionis et divini cultus habuerit, quantumque studium pro templi ædificatione susceperit, qualiterque illum vicissim Dens remuneratu-

gradu et ulique timor Comini nobis commendatur, A rum se dixerit, promissionibus ad gentem ejus directis, vel ad eos, qui erant ex ejus genere regna-turi. Et quia promissionum talium illa tendebant intentione, ut esset in illa tam imperii populi communis utilitatis, idcirco bujuscemodi propheta psalmos instituit, quibus spem populi nutriat, et credant manentem promissionem, saltem propter Adem captivitatem esse laxandam, ut et populus solo patrio, et David posteri a victo instituantur imperio. Aliter propheta ad patrem de Christo dicit.

Hic gradus incarnationis Dominicæ sacramenta describit. Dignum enim suerat, ut post duodenarium apostolorum numerum quasi caput omnium ipse tertius decimus adveniret. Neque enim ille lumilis, quia hactenus clamaverat de profundis, subito se in tantam landem potuisset erigere. Sed David hoc loco Christus intelligendus est. Prima parte propheta Christi verba refert, quibus Patri promiserit requiem se non alias sumere, nisi vere religionis aff. ctim humanis cordibus infudisset. Secunda dicit esse contitum, quod veracites suerat a Christo pollicitum, preces suas adjiciens, ut quam totius mundum salvaturus adveniret. Tertia promissionem a Patre illi factam perhibet esse complendam, ut fructus uteri virginalis thronum regni sedeat æternum : quatenus Ecclesiam ejus benedicat, pauperes pascat, sacerdoles glorificet, et potestatem ejus producat, inimicos induat confusione, super cum poreat sanctificatio æternæ justitiæ.

### IN PSALMUM CXXXII.

### Canticum Graduum.

### ARGUMENTUM.

Prædicit propheta duas et decem tribus, quæ prius semper dissidebant, post captivitatem in unam fæderandas esse concordiam. Aliter, vox Ecclesiæ.

Post illam præcedentis psalmi sanctissimam prædicalionem, in decimo quarto gradu jam pos tus propheta populis beatam prædicat unitatem, ut qui se Christiana religione constringunt, in una charitatis convenientia perseverent. Hic psalmus sicut centesimus decimus sextus divisionem non recipit: et recte, quia et ille omnes gentes populosque ad unius Domini landes, et iste ad unitatem fraternæ dilectionis hortatur.

### IN PSALMUM CXXXIII,

Canticum Graduum.

## ARGUMENTUM.

Quasi post reditum ædificata jam domum studium libertatis. Aliter, vox Ecclesize in futuro.

### EXPLANATIO.

Post monita mutuæ dilectionis, nunc consequenter suadet, ut felix adunatio in laudes Domini flagranissimo charitatis studio conciletur. Prima parte invitat D propheta ad benedicendum Dominum, unde plu ali numero prædictam plebem alloquitur. De nde populum singulariter benedicit, quia sancta unitas decus est ac virtus Ecclesiæ. Libet referre, quemadmodum usque ad supernam Jerusalem gradus isli pervenerint. Primo s quidem gradu sæculi designut horrorem, postquam ad virtutum omnium studia festinatur. Secundo virtus divina desensionis exponitur, cui nikil obviare posse monstratur. Tertio magnum gaudium esse dicitur in Ecclesia Domini pura mente versari. Quarto inter quastibet angustius docet constanter de Domino presumendum, donec miseratus exaudiat. Quinto monet ut, liberati per culis, non nobis aliquid, sed omnia Domini virtutibus applicemus. Seato montibus solidissimis comparatur confidenta fidelissimi Christiani. Septime dicitur quam copiosos fructus metant in lacrymis seminantes. Uctavo nil permanere dicitur, quod roluntate propria unusquisque sucrit operatus, sed illa tantum esse firmissima, quæ auctore Domino construuntur.

et universa illi profutura concedi. Decimo infundit patientiam devotis, quam per Ecclesiæ verba commendat ad Dominum, ut in liberandis hominibus quanta sit divinitatis potentia sentiatur. Duodecimo virtus mansuetudinis et humilitatis ostenditur. Tertio decimo sanctæ Incarnationis promissio, et dictorum veritas approbatur. Quarto decimo fratribus pritualibus adunatio prædicatur, supra quos benedi tio Domini et æterna vita provenire monstratur. Quinto decimo in laudibus Domini perfecta illa charitus excitatur, supra quam nihil majus dici, nec gloriosius potest inveniri. sicut Avostolus testatur : « Quia Deus charitas est. » Continet hic numerus et hoc sacramentum, ut cum quinque sensus corporei, per quos fragilis humanitas contrahit omne peccatum, beatæ et individuæ Trinitatis fuerint virtute superati, ad quintum decimum gradualium psalmorum nos culmen educat.

### IN PSALMUM CXXXIV.

Alleluia.

### ARGUMENTUM.

Revers's de Babylone præcipitur, ut tam pro ultione hostium quam pro defensione sui gratias referant Redemptori, qui illos multiplici solatiorum genere semper confoverit. Aliter, vox Ecclesiæ operantibus, quia increpat idola.

### EXPLANATIO.

Post gradualium pulcherrimam constructionem, quæ ad culmen usque perpetuæ felicitatis evexit, congruo nimis ponitur alleluia, ut laudibus Domini sancta perfruatur Ecclesia, cui tale munus noscitur esse præparatum. Per totum psalmum propheta loquitur. Primo ingressu propter nominis ejus potentiam laudes Domino dicit esse solvendas, quia fecit quæ voluit magnalia ipsius diversa commemorans. Secundo, quoniam veritatis perfecta laus est destruere falsitatem, idolorum cultores sub irrisione redarquit. Terrio diversos ordines admonet, nt Dominum laudare non desinant.

### IN PSALMUM CXXXV.

Alleluia.

ARGUMENTUM.

Ut supra. Vox apestolorum ad Synagogas.

### EXPLANATIO.

Iterum nobis alleluia dicendum est, gratia quidem semper novum, sed assidua expositione novissimum. Iline psalmus subjectus est, qui per versus unifines misericordiam Domini nobis sæpius inculcat, nec immerito. Nam elementia est ejus, quod vivimus, misericordia quod valemus. Per universum psalmum propheta loquitur. Prima parte magnificentiam Domini et totius orbis conditionem declarat. Secunda miracula refert quæ fecerit in Ægypto et gente Judworum. Tertia decendit ad Christiunos, beneficia Domini consequenter enumerans.

# IN PSALMUM CXXXVI.

Psalmus David propter Jeremiam.

ARGUMENTUM.

Captivitas Babylonica prophetatur. Aliter, vox Ecclesiæ.

### EXPLANATIO.

Tripliciter hic psalmus intelligi potest; et de capisritate, quæ populo accidit Judæorum, quando in Babylonem translati sunt, et ibi variis modis ludificati;
et de peccatoribus qui, de Ecclesia jacti, tradantur
diaboli potestati; et de superiore captivitate, qua in
primis nostri generis parentibus de paradisi gaudiis in
convallem tacrymarum devoluti sumus. Populus Heb:æorum prima sectione calamitates suas, quas erat in
Babylone passurus, enumerat, subjungens inter quastibet sæculi hujus angustias nunquam se Jerusalem ullatenus oblivisci, quam. is evertendam esse constaret.

Nono timore Domini pronuntiatur homo beatus fieri. A Secunda ad Dominum verba convertit, ut memor sti et universa illi profutura concedi. Decimo infundit patrentium devotis, quam per Ecclesiæ verba commendat incipientes, malas cogitationes objiciunt.

# IM PSALMUM CXXXVII.

Ipsi David.

ARGUMENTUM.

Præcedens psalmus querelas captivitati in Babylone, hic votum redeuntis populi continet, quantasque gratulationes in terra propria Deo reddere volucrit exponit. Aliter, vox Christi ad Patrem.

### E . PLANATIO.

Ipsi David, ipsi Domino Christo significat, ad quam psalmi istius refertur universa confessio. Per totum psalmum universalis Ecclesia loquitur. Prima narratione beneficia sibi Domini attribu'a collaudat, postulans in futuris patientiam, ut adver a mundi ejus possint munere sustineri. Secunda deprecutur ut reyes B terræ Dominum confiteantur exce!sum, quoniam in omnibus majestatis suæ miracula dignatur ostendere, orans ne pecccatores conversos desp ciat, quos creare dignatus es'.

# IN PSALMUM CXXXVIII.

In finem psalmus David.

ARGUMENTUM.

Ex persona populi fidelis intelligentis Domini potentiam, et quod nulla etiam secreta majestatem ejus fallere possunt, psalmus iste componitur. Aliter, vox Petri apostoli poemtentis.

### EXPLANATIO.

In finem in Christum dicit, ex cujus persona totus est psalmus iste cantatus. In prima parte Dominus de pausatione et resurrectione sua loquitur, Pairi omnes cogitationes suas il i dicens esse notissimas. Secunda potentiam paternæ divinitatis exponiu, quia in id quod homo est, nullo loco, nulla longindine ab ejus se possit abscondere notitia, addens, quoniam ab utero matris suæ, ipso protegente, reservatus est, qui mundi vitia gloriosa sanctitate superavit. Tertia se laudaturum a parte qua subjectus est Patri Dominum profitetur, cujus opera potentia et mirabilia esse jam cognita sunt. Quarta confirmatum asserit beatorum omnium principatum, jubens a se impios obstinatosque discedere, qui tamen uulla erant pænitudinis humilitate salvandi.

# IN PSALMUM CXXXIX. In finem psalmus David.

### ARGUMENTUM.

Ezechias contra Assyrios orat, ne, videlicet, exterorum vi vel fraude superetur. Aliter, vox Christi est.

### EXPLANATIO.

Finis legis est Christus ad justitiam omni credenti, p qui nobis in hoc psalmo, quasi praconis voce juxta iter, terribilis, omnipotens, et nimium desiderabilis adveniri pradicetur. Per totum psalmum mencta Ecclesia loquitur. Primo membro Dominum deprecatur, ut ab iniquo diabolo eam liberare dignetur, qui multis fraudibus devotionem populi fidelis conatur evertere. Secundo postulat ne tentutori nequissimo tradatur, quam jam constat acervis pericults, ipso protegente, liberatam. Tertio, in judicio futuro vindictam supra eos dicit esse venturam, qui pauperes ejus insanis motibus persequantur.

# IN PSALMUM CXL.

Psalmus David.

ARGUMENTUM.

Sub persona Ezechiie canitur, poenitentiam exercentis, ne contra iram Assyriorum raperetur in iram. Aliter, vox Ecclesiæ contra hæreticos, sicut et supra.

### EXPLANAT:0

Supplicat propheta ut inter actus istos mundanos a diversis liberetur erroribus. Prima sectione propheta Dominum royat, ut cjus audiatur oratio, subjungens a quibus se maxime liberari velit erroribus. Secunda eligit se a justo argui, quam a peccatore laudari, supplicans ut custodiatur a laqueis peccatorum, quia nullam se communion me eum eis habire testatur.

### IN PSALMUM CXLI.

Intellectus David, com esset in spelunca, oratio.

Titulus manifestus est de David. Potest et ab Ezechia obsesso dictus accipi.

### EXPLAKATIO

David, ob Saulis insidias, prosugus, cum in spelunca lateret, oravit, quoniam Dominum Christum in corpore ante passionem suam significabat esse sacturum. Nam cum huic orationi intellectus præmittitur, significatur B intellexisse David inter angustias, et suga sue latebras, quiu-esset Dominus a Judwis passurus, et quomodo Patrem rogaturus. Prima parte Dominus clamat ad Patrem, nesandos dolos judicii persectionis exponens. Secunda liberari se de carcere insermi deprecatur, quomiam omnium sanctorum sides in ejus surrectione pendebat.

### IN PSALMUM CXLII.

Psalmus David, quando persequebatur eum Absalom filius ejus.

### ARGUMENTUM.

Titulus apertus est a David contra Absolom agi. Potest et ab Ezechia contra Sennacherib dictum intelligi.

### EXPLANATIO.

Historia quidem hac regum lectione notissima est, David a filio persecutum; qua similitudo, ut quidam volunt, ad omnem porrigitur Christianum qui peccatis sacientibus tanquam a filis propriis in mundi istius acerbitate vexatur; sed contra hac panitudo remedialis, quam hic psalmus continet, apponitur. Quamvis propheta multos panitentia psalmus scripserit, tamen quantum compunctione cordis afficitur, ut salubriter examinatus, divinis mundior appareret aspectibus. Prima itaque deprecatione rogat Dominum Christum, ne cum servo suo velit inire judicium, sed perturbationi suae misericordiam ipsius supplicat subvenire. Secunda velociter pervenire se petit ad veniam, ut deductus in viam veritatis, ab inimicorum liberetur insidüs.

# IN PSALMUM CXLIII. Psalmus David, adversus Goliath.

### ARGUMENTUM.

Hunc quoque psalmum ipse titulus exponit, nec minus, ex factis sui minus etiam Ezechiz: gratiarum actio przetenditur, de obsidione et de infirmitate salvati, Aliter, vox D devotione relinquat, Ecclesize adversus diabulum et satellites ejus.

### EXPLANATIO.

Bellum istud Davidicum ad designandum certamen est Domini Christi permissum, ut sicut iste gloriam Goliath, qui revelatus, sive transmigrans, interpretatur, saxei teli dimicatione prostravit, ita per petram, quod est Dominus Christus, fortitudo diabolica vinceretur. Post interfectionem Goliath, in prima parte propheta Domino gratias agit peracti belli discrimine se liberatum, deprecaus ut cito Domini declaretur adventus, per quem diabolus victus est, et spiritualis Israel liberatus. Secunda in novo et Veteri Testamenti prophetu se Domino psallere promittit, liberatus a pessimis inimicis, qui beatitudinem suum in sæculi isius felicitate posuerunt, illos solum beatos esse definiena, quorum est Dominus Deus eorum. Notandum autem quod interfectione Goliath memorata, quasi quidam terminus mundanis est rebus appositus. Neque enim post hunc

A aliquid aut de Ecc'esiæ laboribus, aut de amaritudine sæculi, aut de tribulatione pænitentium, aut de Antichristi abominationes narratur; sed reliqui septem, in maguum mysterium divinis præconiis aptati, cælesti gaudio videntur esse plen ssimi.

# IN PSALMUM CXLIV. Laudatio ipsi David.

### ARGUMENTUM.

Ex persona canitur populi de captivitate liberati, admirans Dei potentiam, et agentis grafias beneficiis ejus qui omnibus in tribulatione positis subvenire soleat. Aliter, vox Ecclesiæ ad Christum.

### **EXPLANATIO**

Quari potest quare titulus hic singulariter contineat. Laudatio ipsi David, cum in omnibus psalmis ipsius David, hoc est Domini Christi, gloria prædicetur? Sed hic ideo districtior duriorque posita est, qui, completis omnibus quibus humana ignorantia fuerat instruenda, nunc ad sola præcipitur Domini vocare præconia, quæ laudes, propier futuri sæculi Sabbatum (ut reor) septenario psalmorum numero sunt comprehensa. Beati enim, ait, qui habitant in domo tua, Domine, in seculum seculi laudabunt te. Et hic autem pralmus Hebræi alphabeti ordinem per versuum capita custodit. in quo tamen notandum, quia Nun littera in Hebrais voluminibus non habetur: sed a Septuaginta interpretibus addita continet hunc versum, Fidelis Dominus in omnibus sermonibus suis, et sanctus in universis operibus suis. Laudatio Christi, quæ a Propheta proposita est, tribus narrationibus explicatur. Prima est landis ejus infinita promissio. Secunda dicit landem Domini novem modis esse peragendam. Tertia parte quam in secunda de præconio Christi breviter proposuit, paulo latius atque evidentius explanat, in finem commonens ab omni carne Dominum debere laudari. Prima ergo divisio continet prædicii alphabets litteras tres, secundu quatuor, tertia quatuordecin

# IN PSALMUM CXLV. Alleluia Aggæi et Zachariæ,

### ARGUMENTUM.

Populus de Babylone salvatus, beneficia in se Der ab initio commemorat. Aliter, vox Christi ad populum.

# EXPLANATIO.

Memoriam Dominica laudis, quam pracedente titulo latine posuerat, munc ad cumulum ejusdem laudis Hebrai alleluia voluit augmentare vocabulo, capiens propheta laudes Domini ex toto corde decantari. Primo ingressu dicit in hominibus minime confitendum, ne aliquid ab eo peteretur tepide, si et alius croderetur posse prastare. Secundo pronuntiat totam spem in omnipotente Domino reponendam, et cum sit iste Dominus, ex factis suis pulsherrime definitur, ut gentitilas tam frequenti ratione compicta errores suos fidelt devotione relinquat.

### IN PSALMUM CXLVI.

# Allehuia.

# ARGUMENTUM.

Populus liberatus ad laudandum Deum bortatur. Aliter, vox Ecclesiæ et apostolorum ad novellum populum.

### EXPLANATIO.

Verba tituli sui subsequens textus exponit, alleluia siquidem significat laudate Dominum. Denique quinta editio psalmi hujus initium ita posuit: Laudate jem, id est, Dominum, quia la unum ex decem nominibus Dei intelligitur, quæ Hieronymus ad Marcellam scribens, ita commemorat: Primum nomen est Heli, id est, fortis. Deinde Heloim et Heloe, quod utrumque dicitur Deus. Unde geminatum frequenter inveniur, ut est: Deus, Deus meus, quare me deretiquisti; et, Deus, Deus, ad te de luce vigilo, et his similia. Quar-

tum Sabaoth, quod est exercituum. Quintum lelon, A quem nos excelsum dicimus. Sextum Eser Eiæ, quod in Exodo legitur, qui est misit me. Septimum Adonai, quem nos Dominum generaliter appellamus. Octavum la, quod Deo tantum applicatur, et in alleluia extrema syllaba sonat. Nonum tetragrammum, quod ineffabile nuncupetur. Decimum Sudai, id est, robustum et sufficientem ad omnia perpetranda. Primo modo hortutur Propheta populum devotum laudare Dominum, qui hu-miles erigit, et superborum colla concidit. Secundo alacriter Domino dicit esse psallendum, qui supplicantibus beneficia profutura concedit; quoniam qui · de suis viribus præsumunt, ei placere non possent.

### IN PSALMUM CXLVII.

### Alleluia.

### ARGUMENTUM.

A speciali gratiarum actione pro reditu ad ge-neralem Dei laudem convertitur. Aliter, Christi vox ad Ecclesiam.

### EXPLANATIO.

Ad consuctum quidem Alleluia revertimur, sed hoc nullatenus repetere fastidimus, cujus verbi tantus honor est, ut cum sit in Hebræa lingua reconditum, nullo tamen constat alieno sermone translatum ; sed quidquid deditum Divinitati, dignitatem hujus nominis pia de-votione veneratur. Primo capite propheta Jerusalem, id est, supernam alloquitur civitatem, ut secura jam reddita in civibus suis, Dominum jugi debeat exsulta-tione laudare. Secundo mysticis allocutionibus latius enumerat, quanta populo suo pius miserator indulserit. Psalmi isti laudationis David ita dispositi sunt, ut prius de præceptis divini præconti, post de mundi per-versitate sugienda, tertio de congregatione Ecclesiæ diceretur. Quarto, qui nunc finitus est, collectæ Jerusalem præcepit laudes Domini celebrare, quæ, de mundi, istius diversis periculis liberata, in æterna requie noscitur constituia. Quapropter choro illi sanctissimo et de mundi partibus aggregato trina subnectet exsultatione gaudendum, ut in opere sanctissimo Trinitatis C unitatem, divisionem habere non debuit; quia totius aratia ubique sulgeret.

operis perduxit ad vi tutem inseparabilis Trinitatis: gratia ubique fulgeret.

# IN PSALMUM CXLVIII.

### Alleluia.

### ARGUMENTUM.

Omnis mundi creatura ad laudandum Deum convocatur. Aliter vox apostolorum ad populum.

### EXPLANATIO.

Propheta per paucarum commemorationem omnes creaturas ad Domini laudes hortatur, rationales et intellectuales per se; intellectu autem vel sensu carentes per illas utique, quæ opera Domini sapientissima consideratione collaudant. Prima parte cælestia hortatur ad laudes. Secunda allegoricis allusionibus terrena commonet ut Dominum devota mente concelebrent, unam causam probabitem utrisque subjungens, quia dignum est ut creatura suum laudet auctorem.

### IN PSALMUM CXLIX.

### Alleluia.

### ARGUMENTUM.

Reversi de Babylone gratias agere jubentur, quia obsistentes sibi finitimas gentes, Deo adjuvante, devicerint. Aliter, vox Christi ad fideles de futuro et de resurrectione.

Hoc nomen in usu habere in omnimodis commonemur, quando et Novum Veteri Testamento decenter aptatur, et Vetus Novo, ubi Ægypti miracula et maris Rubri beneficia describuntur; Novo in præsenti psalmo, quo canticum novum Domino cantare jubemur. Prima positione propter canticum novum Christo Domino diversis modis dicit esse cantandum, qui de toto orbe terrarum universalem sua pietate construxit. Secunda gaudia sanctorum, virtutesque describens, vindictant peccantium gloriam dicit esse justorum, in præcedente B psalmo ad præconia Domini omnes hortatus est creaturas. Hic autem distinctius proprinsque significavit Israel, novum canticum debere cantare, et de proprio Domino lætum fieri, qui eum secit de gentium multitudine congregari. Commemoratur et potestas, quæ sænctis est in illa judicatione tribuenda, ut virtus Domini in eorum gloria possit agnosci.

### IN PSALMUM CL.

### Alleluia.

### ARCUMENTUM.

Hortatur propheta tam posteros quam præsentes, ut psallendi insistant officiis. Aliter, Christi vox post sæculum devictum in regno suo lætantis. Amen.

### EXPLANATIO.

Admonetur civitas Dei, ut de mundi ambitu congregata Domino laudes, et e e cantet et animo. Psalmus iste levatus ad illam concordem sanctorum omnium in finem intentio vero ejus ipsa est, ut Dominus de sanctorum congregatione laudetur. Amen. Deo laudes.

### ARGUMENTUM PSALME

llic psalmus proprie scriptus David extra numerum, quando pugnavit cum Goliath. Quinquagesimus est de pœnitentia, centesimus de misericordia et judicio, centesimus quinquagesimus de Dei laude in sanctis ejus. Sic enim ad æternam beatamque tendimus vitam ; primitus nostra peccata damnando , deinde bene vivendo, ut post vitam condemnatam malam, et gestam bonam, mereamur æternam. Vocati enim, renuntiamus diabolo per pænitentiam, ne sub jugo ejus remaneamus; justificati sanamur per misericordiam, ne judicium timeamus; gloriucati transimus in vitam æternam, ubi Dominum sine fine laudemus.

# BEDÆ PRESBYTERI IN PSALTERIUM

# ET EJUSDEM VOCABULA EXPOSITIO, ET DE DIAPSALMIS COLLECTIO.

Catalogus diapsalmatum.

| I.    | Et adversus Christum ejus.              | Diapsalma de psalmo 11. |
|-------|-----------------------------------------|-------------------------|
| II.   | Non est salus illi in Deo ejus.         | Diapsal. III.           |
| III.  | Et exaudivit me de monte sancto suo.    | Diapsal. aliud.         |
| IV.   | Et quæritis mendacium.                  | Diapsal. IV.            |
| ٧.    | Et in cubilibus vestris compungimini.   | Diapsal, al.            |
| VI.   | Et gloriam meam in pulverem deducat.    | Diapsal. VII            |
|       | Canticum diapsalmatis.                  | •                       |
| VII.  | Comprehensus est peccator.              | IX.                     |
| VIII. | Ut sciant gentes, quoniam homines sunt. | Diapsal. al.            |
| IX.   | Et holocaustum tuum pingue fiat.        | Diapsal. xix.           |
| X.    | Non fraudasti eum.                      | Diapsal. xx.            |
| XI.   | Requirentium faciem Dei Jacob.          | Diapsal. xxnr.          |
|       |                                         |                         |

PATROL. XCIII.

35

| ,,,,                |                                                                    |                                      |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| XII.                | Dum confringitur spina.                                            | Diapsal. xxx1.                       |
| XIII.               | Et tu remisisti impietatem cordis mei.                             | Diapsal. al.                         |
| XIV.                | Redime me a circumdantibus me.                                     | Diapsal, al.                         |
| XV.                 | Inquirentes autem Dominum non deficiant omni bono.                 | Diapsal. xxxIII.                     |
| XVI.                | Verumtamen universa vanitas.                                       | Diapsal. xxxvIII.                    |
| XVII.               | Verumtamen vane conturbatur.                                       | Diapsal. al.                         |
| XVIII.              | Et in nomine tuo confitebimur in sæcula.                           | Diapeal, XLIII.                      |
| XIX.                | Conturbati sunt montes in fortitudine ejus.                        | Diapsal. xLv.                        |
| XX.                 | Susceptor noster Deus Jacob.                                       | Diapsal. al.                         |
| XXI.<br>XXII.       | Speciem Jacob quam dilexit.<br>Deus fundavit eam in æternum.       | Diapsal. XLVI.<br>Diapsal. XLVII.    |
| XXIII.              | Et postea in ore suo benedicent.                                   | Diapsal. xLVIII                      |
| XXIV.               | De manu inferi cum acceperit me.                                   | Diapsal. al.                         |
| XXV.                | Quoniam Deus judex est.                                            | Diapsal. xLIv.                       |
| XXVI.               | Et eripiam te, et magnificabis me.                                 | Diapsal, al.                         |
| XXVII.              | Iniquitatem magis quam loqui æquitatem.                            | Diapsal, Lt.                         |
| XXVIII              | Et radicem tuam de terra viventium.                                | Diapsal. al.                         |
| XXIX.               | Non proposuerunt Deum ante conspectum suum.                        | Diapsal. LIII.                       |
| XXX.                | Et mansi in solitudine.                                            | Diapsal. Liv.                        |
| XXXI.               | Et manet in æternum.                                               | Diapsal, al.                         |
| XXXII.              | Dedit in opprobrium conculcantes me.                               | Diapsal. Lvi.                        |
| XXXIII.             | Et ipsi inciderunt in eam.                                         | Diapsal, al.                         |
| XXXIV.              | Non miserearis omnibus qui operantur iniquitatem.                  | Diapsal. Lviii.                      |
| XXXV.               | Finium terræ.                                                      | Diapsal. al.                         |
| XXXVI.              | Ut fugiant a facie arcus.<br>Protegam in velamento alarum tuarum.  | Diapsal. LIX.                        |
| XXXVII.<br>XXXVIII. | Et corde suo maledicebant.                                         | Diapsal. Lx.<br>Diapsal. Lxi.        |
| XXXIX.              | Quia Deus adjutor noster est.                                      | Diapsal. al.                         |
| XL.                 | Psalmum dicant nomini tuo alti-simo.                               | Diapsal. Lxv.                        |
| XLi.                | Non exsultentur in semetipsis.                                     | Diapsal. al.                         |
| XLII.               | Offeram tibi boves cum hircis.                                     | Diapsal. al.                         |
| XLIII.              | Et gentes in terra diriges.                                        | Diapsal, Lxvi.                       |
| XLIV.               | Delectentur in lætitia.                                            | Diapsal, LxvII.                      |
| XLV.                | Dum transgredieris in deserto.                                     | Diapsal. al.                         |
| XLVI.               | Et posteriora dorsi ejus in species auri.                          | Diapsal. al.                         |
| XLVII.              | Prosperum iter faciet nobis Deus.                                  | Diapsal. a!.                         |
| XLVIII.             | In medio juvenom tympanistarum.                                    | Diapsal. al.                         |
| XLIX.               | Regna terræ, cantate Deo, psallite Domino.                         | Diapsal. al.                         |
| ե.<br>Lj.           | Et intelligam in novissima corum.<br>Ego confirmavi columnas ejus. | Diapsal. LXXII.                      |
| Ľii.                | Scutum, gladium et bellum.                                         | Diapsal. LXXIV.<br>Diapsal. LXXV.    |
| Liii.               | Ut salvos faceret omnes mansuelos terræ.                           | Diapsal. al.                         |
| Liv.                | Et desecit paulisper spiritus meus.                                | Diapsal. LXXVI.                      |
| Lv.                 | Aut continebit in ira suam misericordiam.                          | Diapsal. al.                         |
| LVI.                | Filios Israel et Joseph.                                           | Diapsal, al.                         |
| LVII.               | Et salvi erimus.                                                   | Diapsal. Lxxix.                      |
| LVIII.              | Vineam ex Ægypto.                                                  | Diapsal. al.                         |
| LįX.                | Probavi te ad aquas contradictionis.                               | Diapsal. Lxxx.                       |
| LX.                 | Et facies peccantium sumitis.                                      | Diapsal. LxxxI.                      |
| ĻXI.                | Facti sunt in susceptione filiis Lot.                              | Diapsal. LXXXII.                     |
| LXII.               | In secolum seculi laudabunt te.                                    | Diapsal, LxxxIII.                    |
| LXIII.<br>LXIV.     | Auribus percipe, Deus Jacob.<br>Operuisti omn:a peccata eorum.     | Diapsal. al.                         |
| LXV.                | Gloriosa dicta sunt de te, civitas Dei.                            | Diapsal. LXXXIV.<br>Diapsal. LXXXIV. |
| LXVI.               | Oni fuerunt in ea.                                                 | Diapsal. al.                         |
| LXVII.              | Super me induxisti.                                                | Diapsal. LXXXVII.                    |
| LXVIII.             | Resuscitabunt et consitebuntur.                                    | Diapsal. al.                         |
| LXIX.               | Avertis faciem tuam a me.                                          | Diapsal. al.                         |
| LXX.                | Et ædificabo in sæculum sæculi.                                    | Diapeal, exxxviii.                   |
| LXXI.               | Et testis in coelo fidelis.                                        | Diapsal. al.                         |
| LXXII.              | Persudisti eum consusione.                                         | Diapsal. al.                         |
| LXXIII.             | Aut quis eruit animam de manu in'eri.                              | Diap <b>sa</b> l. al.                |
| LXXIV.              | Et qui tenent cam omnia qui recto sunt corde.                      | Diapsal. xcm.                        |
| LXXV.               | Omnia quæcunque voluit fecit.                                      | Diapsal. cxiii.                      |
| LXXVI.              | Venenum aspidum sub labiis corum.                                  | Diapsal. cxxxix.                     |
| LXXVII.<br>LXXVIII. | Scandalum posuerunt mibi.<br>Ne unquanı exaltentur.                | Diapsal. al.<br>Diapsal. al.         |
| LXXIX.              | Anima mea sicut terra sine aqua tibi.                              | Diapsal. CXLII.                      |
| HAAIA.              | minia ince picus seria bilic aqua tibi.                            | Dishout CYFII                        |

# INTERPRETATIO PSALTERII ARTIS CANTILENÆ,

# VEL SPECIERUM SINGULARUM, VEL NOMINUM QUÆ COMMEMORANTUR IN PSALMIS.

Psalterium est, ut llieronymus ait, in modum delta litteræ formati signi, sonora concavitas, obe-

sum ventrem in superioribus habens, ubi chordarum fila religata disciplinabiliter, plectro percussa, s.a-

vissimam dicuntur reddere cantilenam. Huic citha- A ræ positio videtur esse contraria, dum quod ista in imo continet, illud conversa vice gestat in capite. Hoc autem genus organi canorum, atque singulare aptatur corpori Domini Salvatoris, quoniam sicut istud de altioribus sonat, sic illud gloriosæ institutionis superna concelebrat. Hoc apud Hebræos dicitur nablum, ipsum vero psalmum Græcum constat esse vocabulum, quem dictum quidam volunt ἀπὸ τοῦ ψάλλειν, hoc est, a tangende. Nam et psaltrias citharcedas vocamus docio pollice modulationes musicas exprimentes. Ps: Imus est ex ipso secundo instrumento musico, id est, psalterio modulatio quædam dulcis et canora profunditur.

Canticum est, quando quis libertate propriæ vocis utitur, nec loquaci instrumento cuiquam musico

consona modulatione sociatur.

Psalmus est hymnus alicujus metri lege compositus, qui, ad similitudinem prædicti organi, supernam

pobis cognoscitur indicare virtutem.

Framea modo contum, modo loricam, modo gladium significat bis acutum.Aliter Arnobius : c Frameam, inquit, humanæ litteræ specialiter dicunt lanceam regis. Nos autem frameam generaliter gladium in Scripturis sauctis accipimus. Tinyra quidem est decem chordis coarctata : hac plectro percutitur; nabla vero, duodecim sonos habens, digitis tangitur.

Cedrus non est utilis nisi succisa fuerit. Nullos enim in sua radice manens proficuos generat fructus,

sicut nec clatio.

Hermon parvus mons juxta Jordanem est positus, sicut ex Deuteronomii lectione cognoscitur. Accipimus, inquit, in tempore terram de manibus duorum regum Amorrhæorum, qui erant trans Jordanem a torrente Arnon usque ad montem Hermon.

Myrrha mortem significat, quam pro hominum

salute Mediator suscepit.

Gutta quæ d.citur Ammoniaca, duritias curat ali-

Cassia, quie a nostris fistula dicitur, redemptio generis humani per aquam baptismatis indicatur, quoniam hoc herbæ genus aquosis locis dicitur inveniri. His rebus et odor inest suavis, ut merito sanciæ incarnationi et virtus herbarum et odoris suavitas comparetur. Ebur non ad solas divitias intelligamus aptatum, sed quoniam elephas cujus hæc ossa sunt nimiæ castitatis asseritur, qui inter quadrupedia et sensu plurimo valet, et temperanter miscetur feminæ suæ, et conjuge secunda non utitur; hoc pudicis feminis decenter aptatum est.

Hyssopus, quamvis sit herba minima radicibus suis, saxorum fertur viscera penetrare. Hac et internis hominum sauciatis probatur accommoda, et in libro Levitico immolato sanguine intincta supra leprosi corpus septies solebat aspergi, significans pretioso sanguine Domini Salvatoris macula, peccatorum efficaciter esse diluendas. Rhamnus spinarum D genus est permolestum, quod prius in nerbam mollissimam pubescit; sed ubi adulta ætate calluerit, ramusculos producit acuminatos, postea ejus sudes

durescunt in arboream firmitatem.

Maceria est saxorum sicca constructio, quæ sine

aliquo legamine impensæ in altum ducta componitur. Tympanum est quod tenso corio quasi supra duas, ut ita dixerim, meias tibi ab acuta parte copulatas solet resonare percussum, sicut hommum corpus dum pro Domino tribulatione quatitur, ad superna mandata dulcius temperatur.

Aspidum immane genus est serpentum, quod naturali obstinatione verba incantantium non perhibetur admittere, quia ne verba eorum exaudiat, suasque la tebras derelinquat, unam aurem caudæsuæ inflexione dicitur obturare, alteram vero in terram deprimere.

Pellicanus avis Ægyptia est, ciconiis corporis granditate consimilis, quie naturali macie semper affecta est, quoniam, sicut physiologi volunt, tenso intestino per viscera quidquid escarum accipit, sine aliqua recoctione transmittit. Quæ non gregatim, ut cæteræ aves, volat, sed electatione se solitaria consolatur, quorum genus stagnis inhabitat. Aliud, ut dictum est, in desertis locis secretisque versatur. Nycticorax Græce dicitur noctis corvus, quem quidam bubonem , quidam noctuam esse dixerunt. Alii magis corvo magnitudine et colore consimilem, quem specialiter in Asiæ partibus inveniri posse testantur. Istum sicut diei fulgor abscondit, ita adventus noctis producit, et contra consuetudines avium tunc magis vigilare et escas quærere incipit. quando se in soporem animantia cuncta componunt.

Passer est avis parva, sed non minima sagacitate sollicità, que nec facile laqueis irretitur, nec per ingluviem ventris escarum ambitione decipitur. Ilæc propter infirmitatem suam ne aut ipsa a prædatore capiatur, aut fetus ejus serpentinis devorentur insidiis, ad domorum fastigia celsa concurrit. Turtur avium castiss inus, una tantum copulatione con-

tentus esse narratur.

Frixorium est fasciculum sarmenti aridum, non nisi ad incendium aptum. Fulica, mansueta avis et nigra, anati equidem, minor, sed corporis positione consimilis, qui in stagnis delectabiliter commoratur. Herinacius, quem vocamus ericium, animal est omnino timidum, natura providente semper armatum, cujus cutem invicem setarum sudes acutissime densissimeque communium, et refugium habet semper in saxis. Topazion genus est lapidis pretiosum qua necessitate contractas, que pulchre incarnationi Domini comparatur, quia duritiam cordis humani C sancta prædicatione dissolvit. quia duritiam cordis humani C qui duos fertur habere colores, unum auri puris-simi, et alterum ætherea claritate elucentem. Pin-guedo rosea verecundaque puritas, vicinus lapidi guedo rosca verecundaque puritas, vicious lapidi chrysopraso magnitudine, vel colore, qui maxime splendet, cum solis splendore percutitur. Quam si polire velis, obscuras; si naturæ propriæ relinquas, irradiat. Nasci dicitur in insula Topazion, que est provinciæ Thebaidæ. Unde et nomen accipit. Chrystallum est in modum vitri per numerosas hiemes glacies condurata, et in duritiam saxi liquens admodum perducta substantia.

Organum est quasi turris quædam diversis fistulis fabricata, quibus flatu follium vox copiosissima distinetur, et ut eam modulatio decora componat, linguis quibusdam ligneis ab interiori parte construitur, quas disciplinabiliter magistrorum digiti reprimentes, grandisonam efficiunt et suavissimam cantilenam.

Cymbala sunt ex permistis metallis minimæ phialæ compositæ, ventricula artificiosa modulatione collisæ ; acutissimum sonum delectabili collatione restituunt.

Sela verbum Septuaginta interpretes, Symmachus et Theodotio diapsalma transtulerunt, Aquita vero semper. Et puto aut musici cujusdam soni esse signaculum, aut certe perpetuitatem eorum quæ pr. dicta sunt indicare. Übicunque sela, hoc est, diapsalma, sive semper apponitur, ibi sciamus non tantum ad præsens tempus, verum ad æternum vel quæ sequantur, vel quæ præcessorunt pertinere. Hæc Hieronym. Verum Augustinus putat ubi diapsaima interponitur, personarum, sive sensuum, fleri permutationem, ut sieut sympsalma Græce voeum adunata copulatio dicitur, ita sit diapsalma vocum rupta continuatio.

# ITEM INTERPRETATIO NOMINUM HEBRÆORUM.

Abessalon, Pater pacis. Asaph, congregans. Abraham, Pater videns populum, vel Pater multarum, id est, gentium. Allophyli, alienigenæ. Ægyptus, tribubilio coungustans. Æthiopia, tenebræ, vel ignis.

Arabum Agareni, advenes. Ammon, populus mes oris. Assur, dirigens. Abaron, Pater suscitans dolorem. Aaron, mons fortitudinis. Amorrhworum, amarorum. Aleph, mille sive doctrina. Benjamin, filius

confusio. Belphegor, habens os pellicium. Cades, immulata, vel sancta. Cesion, duri ia eorum vel lætitia. Cof. vocatio, vel avis, sed melius excussio. Cedar, tenebræ vel mæror. Chusi, Æthiops vel notabilis, quod ad Sanlem pertinet, quia ab humero et sursum eminebat. Fr., omnem populum. Cham, calidus; sed sciendum quod in Hebræo chi, scribitur autem per heth, quæ duplici aspiratione profertur. Changam, motus corum vel negotiator, aut humilis. Cherubin, scientice mu'titude, aut scientice intellectus. Choreb, quod in Hebræo Oreb scribitur, et in tempore arder sive siccitas, aut corvus vel selitudo. David, fortis manu, sive desiderabi is. Dathan, domum eorum, sive sufficiens donum. I zraites, semen Dei. Ermon, anathema ejus. Endor, oculus, sive fons generationis. Ephrem, frugifer, sive crescens. Ephrata, ubertas. Galand, acervus testimonii. Gebal, valles vetus. Idu-

dexteræ. Basan, pinguedo sive brucus; nam quod A risus, sive gandium. Ismael, auditio Dei. Jahin, sa-interpretari solet ignominia, busa dicitur. Babylon, piens, vel intelligens. Jacob, supplantator. Jonadab, piens, vel intelligens. Jacob, supplantator. Jonadat, Domini spontaneus Jordanis, descensio corum. Jasoph, augmentum. Juda, laudatio, sive confessio. Judæa, confitens, aut laudans. Loth, declinans. Manasses, oblitus. Monb, ex patre. Moyses, assumptus. Manna, quid est hoc. Madia, de judicio. Melchisedech, rex justitæ. Nephtali, latitudo, sive comparatio. Nun, fetus vel piscis, sive sempiternum. Phinees, ori pascens, vel ore requiescens. Pharao, dissipans, sive discooperiens eum. Ureb, siccitas. Og, coacervans sive absconditus. Sion, arx sive specula. Sichem, humerus. Sina, mandatum vel mensura. Selmon, unibra offendiculi, sive imago fortitudinis. Saba, captivitas. Selom, avulsio, vel dimissio, sive ubi est ipse. Sisara, gaudii exclusio. Samuel, nomen ejus Deus. Seon, germen inutile, sive tentatio lacessens. Tyrus, qui Hebraice dicitur sors, tr.bulatio, sive angustia. Tanis, mandans humilia. Tabor, veniens lumeu, vel veniat ınwa, terrena, sive sanguinea. Israel, vir aut mens B lux. Zeb, lupus. Zebwe, victima. Zabulon, habitacunidens Deum, sed melius princeps cum Deo. Isaac,

# VENERABILIS BEDÆ PRESBYTERI

Sermo de co quod legitur in psalmis, Dominus de cœlo prospexit super filios hominum, ut videat si est intelligens aut requirens Deum.

# PROLOGUS SEQUENTIS OPUSCULI.

Cum plures clericos in schola constitutos agnoscerem, ad hoc quam maxime vacare, ut litterarum secularium notitiam caperent, quæ auditores suos studiosissime docent carnalia appetere, pro obtinenda mundi gloria contendere, syllogismorum et argumentorum subtilitates discere, ut quoslibet simplices cum verbositate hujusmodi circumventos possint irridere: tractavi et ego litteras illas legere, quibus aliquos ad sacræ fidei normam, ad timoris amorisque divini curam, ad spiri- C talis vitæ puritatem, ad humilitatis et charitatis devotionem, ad pænitentiam malefactorum, emendationemque morum incitarem. Intellexi namque verum esse quod scriptum est. Diligentibus Deum omnia cooperantur in bonum : quia tam malum quam bonum pro--desse potest, his qui diligunt Deum in veritate. Et bonum quidem, quia satis patet quomodo prosit, prætereo. De malo hoc dicere volo, quia tribus modis parit profectum his duntaxat qui timent Dominum. Unus quippe modus est, cum Deus aliquos dissolutos, et ad cuncta boni operis studia negligentes videns, permiserit eos cadere in aliquod crimen, vel periculum grande, ut ex hoc humiliati et afficti cogantur illum pro necessita-tibus suis invocare. Noc igitur modo talique malo plures compulsi, ad Dominum sunt conversi. De qua compulsione et in Evangelio legitur: quia cum homo quidam fecisset cœnam magnam, et vocasset mulios, qui nolebant venire: postremo jusserit servo dicens: Éxi in vias et sepes, et compelle intrare. Quæ comquam ex gentibus et cunctis hujus sæculi sapientibus vocasset: sed illi suam volentes justitiam constituere, justitiæ Dei non subjecti, convertit se ad infirmos et ignobiles, id est, sceleratos quoslibet vocandos, qui pro ee qued peccatis nimiis pressi fiduciam nullam in suis meritis habebant, quasi compulsi ad Dei gratiam festinabant. Servus autem qui tales vocavit ad cænam, prædicator quilibet intelligitur, dicens ad eos: Nisi conversi fueritis, non intrabilis in regnum cælorum. Alter modus est, cum in tribulatione vel tentatione aliqui tanquam aurum in fornace probati, exinde præmium carleste adipisci meruerint, juxta illud : Beatus vir qui suffert tentationem, etc.; in hoc persecutor omnis nolit velit bonorum profectibus servit. Quod mimirum in beato Job satis declaratur. Nam quanto eum nequissimus kostis tentando supplantare studuit, tanto meliorem licet invitus fecit. Tertius cum perver-

sorum studia in contrarium vertentes ea contentione et æmulatione fecerimus bona, quæ illi facere student mala. Quo videlicet argumento Dominum in Evangetio legimus uti, cum parabolam protulit de homine villicum habente, qui agnoscens se a villicatione dejiciendum. providit per fraudem quæ sibi profutura forent post dejectionem. Hanc itaque parabolam non ideo Dominus relulit, ut quemquam incitaret ad fraudem faciendam: sed ut nos doceret, ita prudentes esse in bonis, sicut ille villicus suit in malis: bene videlicet dispensando omnia quæ nobis a Deo conceduntur in hoc mundo. Constat autem tam magna hujus argumenti causa, ut non solum ex hominibus pravis, sed eliam ex ipso parvitatis auctore queat assumi, si scilicet hoc quod de eo scriptum est: Diabolus circuit, quærens quem devoret, in contrarium vertentes dixerimus: Sicut diabolus circuit quærens quem devoret, ita e! nos debemus circuire, quærentes quem eripere de ipsius ma-licia possimus. Cujus eliam argumenti genus in hoc sermonis opusculo imitatus, studui ut sieut multi scholares in litteris sæcularibus se exercent ad sæcularis vitæ amorem: ita et me exercerem in sacris Litteris, in elementis et in cunctis rebus moralibus, que animo occurrebant, eligens inde alque scribens que legentibus profectuosa, et ad ædificationem animarum congrua videbantur.

# IN PSALMUM LII.

COMMENTARIUS.

Omnipotentis Dei gratia cupiens omnes homines salvare, indicat nobis, fratres charissimi, per Psalpulsio talis est. Cum enim Dominus noster, qui per D mistam, qualiter nos jugiter inspiciat dicens: Dens illum hominem significatur, plurimos tam ex Judæis de cœlo prospexit super filios hominum, ut videat si est intelligens aut requirens Deum. Hæc igitur verba, quamvis sint pauca, præcipuam tamen et salubrem doctrinam omnibus exquirentibus Deum in veritate præbent. Docent namque, quia Deus jugiter respicial super nos, ut hoc investiget si sit inter vos aliquis intelligens aut requirens Deum. In quibus verbis hoc inprimis est notandum, quod Deus, qui omnia antequam flant novit, non ideo nos inspicere dicitur. ut ex babitu vel motu nostro quid in nobis sit, quasi nescius discat. sed ut nos discamus et admoneamur aitendere, quam clementer atque subtiliter hoc Deus jugiter in nobis exploret, quid circa salutem nostram nos tractemus, quantamque sollicitudinem non solum pro præsentis vitæ subsidiis impetrandis, sed etiam pro æterna vita obtinenda habeamus. Ilujusmodi quippe intentio, primitus ut dixi, in Psalmistæ verbis jam prolatis constat retinenda. Deinde altius considerandum, quomodo id pro quo Deus nos respicit. A strumentum pateflat. Scimus enim omnes, quia cum aliquatenus implere possimus, id est, ut intelligamus et requiramus Deum. Qu'dquid enim intelligendum et requirendum est de Deo, interioris hominis stu-dio constat agendum : quia cum uterque sit invisibilis, et Deus scilicet et noster interior homo, utpote qui ad Dei similitudinem factus est. Uterque etiam invisibiliter sentit quæ de altero sentienda, et requirenda sunt, quamvis Deus incomparabiliter excedat. Ille namque per se ipsum omnia novit, homo autem nec a semetipso, nec sine additamento aliquo quidquam scire valet. Additamentum vero dico, omnia visibilia per quæ instruimur ad invisibilia intelligenda. Sicut scriptum est : Invisibilia Dei, per en quæ facta sunt, intel'ecta conspiciuntur. Item additamentum esse dico, illa intelligentie dona, que in nobismetipsis ex Dei gratia jugiter retinemus. Sicut est illud: Quod tibi non vis fieri, alii ne feceris. Nam si alii nihil horum quæ nobis feri nolumus, agere debemus, mala autem nulla B nobis agi omnimodo volumus : mala etiam nulla alii agenda esse apertissime scimus. Qua nimirum sententia scire convincimur, omnia quæ aliis exhibere debemus. De quibus postmodum aliqua exempla proferemus. Nunc vero quod instat agamus, dicentes videlicet tertium additamenti genus, per quod in struium, intelligere ac requirere Deum. Hoc autem genus in omnibus sacræ Scripturæ libris habetur. In his igitur tribus additamentis omne genus humanum, quod ad intelligibilem duntaxat ætatem pervonerit probatur quid de Deo intelligat, et quomodo illum requirat. Sed per duo superius dicta omnes qui librorum sunt ignari, libros vero cientes per omnia probintur. Nunc ergo quia notissimum est, quomodo in libris visibiliter legatur, qualisque scientia ex his acquiratur, dicendum est tantummodo, qualiter in illis duobus add tamentis quasi in libris spiritualiter legere possimus. Liber quippe tam spiritualis quam corporalis dici potest, sicut in C sacra Scriptura, maximeque in Apocalypsi invenitur. Unde est illud: Vidi in dextera sedentis super thronum librum. Qui profecto liber spiritualis credendus est, et quotiescunque spiritualia tractamus, toties in spirituali libro legimus. In quo etiam tanto facilius legere possumus, quanto plus eum in promptu ha-bemus, et nec noctis nec tenebris ullis impediri possumus ab hujusmodi lectione. Cum ergo sciamus qualitatem i bri illius, in quo tam laici quam clerici legere possunt, quæramus etiam ubi in eo legere debeamus, et ubi Deus qui super nos jugiter respicit. ut videat quis nostrum sit intelligens ac requirens Deum, requirendus sit. Ilæc igitur utraque in corde nustro agenda sunt, quia et Deus illuc solet adve-nire, et cujuslibet legentis intentionem curamque subtiliter pensans, prout viderit se amari, per inspirationem alloquitur. Unde Psalmista dicit: Audiam quid loquatur in me Dominus Deus. Audistis itaque qualis sit spiritualis liber, et ubi in eo debeat legi : audite etiam quomodo in eo legendum sit. D Sed priusquam aliquid legamus, exemplum unde talem legendi modum sumpserimus, dicamus. Dominus namque et Salvator noster, cum aliqua regni cœlestis secreta reserare vellet, similitudines protulit tales, que omnium intelligentiæ convenirent. l'aulus quoque cœlestia per similitudinem contemplari posse testatur, direns : Videmus nunc per speculum et in anigmate. Ideoque sicut Dominus noster per similitudines secreta plurima fidelibus cunctis aperuit, ita et ego pront gratia divina concedit, in hoc sermone cupiens facere, tale locutionis genus quod facillimum est ad intelligendum, et in omnium reperitur conscientia sopientium, decrevi appellare linrum, in quo quilibet opiritualis quasi legens, secreta cordis sui possit agnoscere. Cum igitur teneamus librum, legamus illud primum, unde et hoc ipsum valeat agnosci, quod omnis vita: cœle tis contemplatio nonnisi per alicujus similitudinis in-

quælibet excellens structura erit ædificanda, non prius in altum potuerit construi, quam palis et sudibus in opus idem undique insertis gradus efficiantur, in quibus et operantes stare possint, et per quos inferius ac superius iter habeatur. Per liæc ilaque visibilia, quæ omnibus nota sunt, instrumenta-instruimur, ut in invisibilihus idem faciamus, colligentes scilicet varias similitudines, quibus opus arduum cœlestis regni, quod per fidem cœpimus, ad altiora construere valenmus. In his quippe edocti stabilem gradum ponere possumus, ut pro operis incæpti perfectione descendamus vel ascendamus. Descendere autem ab hujusmodi opere, est carnis curam et quiecunque activa vita exigit, interdum providere: a cendere vero, est iterum contemplativa vite studium viribus totis exercere. Non enim contemplativæ vitæ persectio sine activæ supplemento obtinetur, quia quæ in superioribus sunt habenda, ex inferioribus sunt colligenda. Ecce una similitudo satis aperta, in qua quasi legendo potest agnosci, qualiter in ædificatione spirituali debeanus operari. His igitur dictis de ædificandi modo atque qualitate, jam ponamus fundamentum tale, quod nec flumina nec venti possint movere, quodque ædificium omne superponendum possit firmiter continere. Fundamentum autem hujusmodi fidem summæ Trinitatis et unitatis esse credentes, inprimis exinde volumus dicere similitudinem talem, de cujus noti:ia nemo se excusare poterit, et per quam omnis qui velit requirere Deum, noverit. Scimus quippo tres personas esse in uno aquæ elemento, in unam substantiam : cum dicimus, ille fons, ille rivus, illud stagnum. Scimus etiam hæc tria tantam æqualitatem continere, ut si de quolibet corum in aliud infundas, nullam dissimilitudinem in eis invenias, dummodo impuritas nulla extrinsecus accidat. Quis ergo sciens hæc in creatura visibili, invisibilis creatoris Trinitatem et unitatem credere nequit? Onis, rogo, sciens fontis et rivi et stagni unam eaundemque esse substantiam, id est aquam, intelligere non potest illud quod Dominus noster in Evangelio dicit: Qui me videt, videt et Patrem; et quia ego in Patre, et Pater in me est. Nunquid aliquis aliquid rationis habens ignorat, quia fons in rivo est, et rivus in fonte? Unde frustra laborat, qui conscientiam propriam furere posse existimat. Nisi enim Dens a nobis requiri et intelligi aliquantulum posse sciret, nec illa verba que jam protuti permitteret dici, hoc est, Deus de cœlo prospexit, etc., nec ca quæ alibi Psal-mista dicit ex Domini persona: Vacate et videte, quo iam ego sum Deus. In quibus profecto verbis demonstratur, quia nisi a tunultu sæculari vacemus, nec hoe quod Deus sit, pura mentis acie cernere valemus. Dicamus et aliam de aqua similitudinem, in qua pietatis divinæ immensitas, et negligentiæ nostræ quantitas pensari valet. Aqua nempe onlinis absque ea quæ aliqua immunditia vel sorde corrumpitur, cunctis ad se lavandi causa accedentibus est apta, nec quemquam vel multum vel parum sordidum a se repellit. Hac igitur similitudine omnes pariter admonemur, ne quis nostrum desperet de percatorum suorum purificatione obtinenda, si tantummodo eorumdem peccatorum sordes abluere volens, ad fontem aquæ vivæ, id est, ad Deum currat. ibique se cum pœnitentiæ lacrymis lavet. Nibit enim, ut scriptum est, in terres fit sine causa. Sed omnis creatora omneque instrumentum utile; sed et ipsa ratio data ad nos per aliquam similitudinem clamat, ut Deum requiramus. Sed, ut de incheata lavandi similitudine plus loquamur, nisi esset spiritualis sicut corporalis lavatio, nequaquam Psalmista dice-ret: Amplius lava me ab iniquitate mea, et: Lavabis me, et super nivem dealbabor. Hinc etiam propheta admonet nos ex persons Domini dicens: Lavamini, mundi estote. Et ut apertius insinuaret quia per hac verba spirituale magis quam corporale lavacrum decogitationum vestrarum ab oculis meis, quiescite agere perverse, etc.

Inter bæc, et illud omnimodo pensandum existimo, quod ideo baptizandorum corpora visibiliter ablui a Domino præcipiantur, ut per hoc admoneamur credere animas ibi pariter invisibili baptismo purificari. Ergo dum tempus habemus, in gratiæ divinæ lavacro, quod undique circumfluit, nos lavemus. Tertia quoque similitudo videtur milii in aqua posse reperiri. Scimus namque quia dum immissa manu vel alia materia dividitur, nulla divisionis vestigia post retractam manum in suo reditu habere cognoscitur. Quod, scilicet, non sine causa fore arbitror, sed hoc significare, quod divinæ potentiæ omnis creatura sit ita penetrabilis, ut nulla accedens vel recedens gerat signa corruptionis, sicut accidit quando januis clausis Dominus noster ad discipulos ingressus est. Ibi quippe caro vera erat, sed deitate, netrabat claustra, ut sui nulla relinqueret vestigia. His igitur tribus de aquæ Sacramentis dictis, dicamus deinde quæ similitudo consideranda sit in sole.

Secut enim ejus splendor immensus undique per orbem terrarum dissunditur, ita potentiæ et præsentiæ divinæ immensitas super omnia continetur. Cuhis similitudinis veritas ex hoc quam maxime pote-rit agnosci, quod in quamlibet terræ partem perrexeris, unus idemque solis splendor in eadem vicinitate tibi apparebit. Cum ergo tanta solis qui ntique creatura est, pateat præsentia, nulli licet dubitare de Dei omnipotentis creatorisque omnium potentia. Sed et ex hoc præsens ubique esse l'eus probatur, quia plurimos se invocantes mox exaudire sentitur. Possem adhuc de sole plura sacræ fidei convenientia dicere, sed auditoribus tædiosis

compatiens prætereo. Dicamus quoque quid nos doceat Deus per varia genera officiorum, quæ haberi solent in quorumdam curia principum. Ibi quippe babentur tam viri quam C feminæ quadam splendidiori vestitu jugiter ince-dentes, et cum domino atque domina familiaritatem majorem retinentes. Sed et hoc a pluribus studiose providetur, ne aliqua feminarum earum quæ mancipatæ sint ibi jugiter manere ulla fornicationis macula infametur, adeo ut si forte in virum oculos lascivo aspectu convertat, mox magnæ correptionis verba audiat. Ibi etiam sunt quidam interioribus, quidam vero exterioribus officii deputati. Qui omnes quælibet commissa sibi tam caute observant, ut nihil præter commissum sibi vindicent. Hujus similitudinis argumentum licet a plurimis sæculi principibus corruptum sit, in paucis tamen, qui in amore et timore Dei permanentes religiose vivunt, pot rit agnosci quid significet. Significat namque quia sicut religiosus quilibet princeps in sæculari vita positus se suosque sub varia dispositione in domo sua rite procurat, ita agendum est in sancta Ecclesia, quæ in canonico quam in monastico habitu constituti. tales esse debent, ut fiducialiter et familiariter principi suo possint decenter adhærere ac colloqui de omnibus quæ in Ecclesia sancta constant agenda, monere etiam ne quis commissorum viliori quam decet vestitu incedal, hoc est, ne in operibus bonis negligens existat, sed et illud omnimodo custodire, 🗻 ne quis, castitatis continentiæque jura professus, hujusmodi vota transgrediatur. Ibi monachi et sanctimoniales caste viventes sunt in pedissequarum persona. Cæteri vero qui intima quæque et spiritualia officia nequeunt observare, sunt velut agricolæ, vel curis sæcularibus prælati. Sed isti omnes, tam agricolæ quam pedisseque, si commissa sibi, et ad suam curam pertinentia fideliter gerunt, ad regna cœlestia perveniunt. Hoc enim videtur exprimi per illa verba, quæ Dominus in Evangelio dicit : In

domo Patris mei mansiones multæ sunt. Quasi dice-

signaret, continuo subjunyit dicens: Auferte malum A rol: Sicut in terra magna meritorum diversitas est. ita et in cœlesti regno multæ mansiones habentur. Progrediamur et ultra dicentes aliquam similitudinem, qua divini operis excellentiam considerandam ascendere valeamus.

Sicut peritus et dives aurifex volens aliquod mirum opus facere, undecunque potest colligit insignes et pretiosos lapides, inter aurum, vel argentum, ponendos, tam ad peritiæ sule ostensionem quam ad operis miri nitorem; sic et Deus omnipotens, ostendere cupiens divitias sapientiæ suæ, tantam peri-tiam tantamque excellentiam artis in humanæ et mundanæ fabricæ tabula expressit, ut omnes sapientes artifices semper habeant quod mirentur et venerentur. Unde Psalmista dicit : Quam magnificata sunt opera tua! Domine, omnia in sapientia fecisti. Sed quia ment onem fecimus auri et argenti, pretiosorumque lapidum, quibus omne opus fabricæ præcipue adornatur, decet ut vel paucis verbis exponaquæ eamdem carnem possidebat, efficiente, ita pe- B mus-qualiter hæc tria ad spiritualem sauctæ Ecclesize ornatum conveniant. Argenti igi ur nomine prædicatorum sauctorum ordo figuratur, attestante Psalmista qui dicit : Eloquia Domini eloquia casta, argentum igne examinatum. Salomon quoque ait : Argentum electum lingua jus'i. Per aurum vero significantur hi qui variis diuturnisque laboribus in monastica vita, sen in alio loco opportuno, probati, tanta sanctitate rutilant, ut omnibus ranctam conversationem desiderantibus sint pro miraculo et pro exemplo.

Lapidum autem nomine pretiosorum, qui maxime aut rubicundi aut aerii coloris sunt, significantur bi qui vel purpureo martyrii sanguine rubent, vel a primæva ætate usque in finem in castimonia et in omni perfectionis claritate lucent. Hujusmodi itaque metallo fabricam suæ Ecclesiæ Dominus noster adornare solet. Cui satis convenit quod in Canticis canticorum legitur, quia ferculum secit sibi rex Salmon de lignis Libani; columnas ejus secit argenteas, reclinatorium aureum, ascensum purpureum, media charitute constravit propter filias Jerusalem. Que, scilicet, verba parum discrepant a nostris di tis. Quod enim nos diximus fabricam, ibi dicitur ferculum. Illud autem ferculum ideo de lignis Libani factum esse creditur, quia Ecclesia sancta ad epulas miernas invitata de lignis imputribilibus, id est, electis est constructa. Ĉujus columnæ argenteæ significant doctores eloquii sancti nitore fulgentes. Reclinatorium vero aureum significat spem perpetuæ quietis, in qua electorum animæ in hujus mundi ergastulo adhuc laborantes recumbunt quasi requiescentes. Ascensus quoque purpureus, qui in prædicto ferculo factus est, significat omnium sanctorum martyrum passionem, quia per eamdem passionem purpurei sanguinis colore rubentem ad gaudia superna ascendere mernerunt. Sed quod sequitur in ferculo descripto, media chiritate constravit, propter filias Jerusalem, designat cæteram fidelium plebem, quæ nec prædicationis sanctæ verbo congruit, nec est principis summi domus. Ibi enim pastores, tam D sanguinem suum offerre pro Christo præsumit, sola perfectæ charitatis virtute posse salvari. Ideoque nos, qui neutro sufficimus, Deum et proximum lota mente diligamus. Hæc de sanctæ Ecclesiæ fabrica ferculoque Salomonis prolata nulli, queso, sint ingrata. Unumquodque enim opus tanto præclarius efficitur, quanto dissimiliori ornatu componitur. Inseramus ergo adhuc palos et sudes similitudinum, per quos ædificando ascendere possimus in altum.

Sicut ædificium quodlibet magnum nonnisi magnis sumptibus e nstrui potest, ita et virtutes præcipue nonuisi magno labore obtineri possuut. Unde Dominus noster eamdem similitudinem proponit in Evangelio per interrogationem dicens: Quis ex vobis volens turrim ædificare, non prius sedens computat sumplus, qui necessarii sunt, si habeat ad perficiendum? Ut quia omnes audientes similitudinem hanc, et facile intelligere poterant et respondere nullum profecto esse qui turrim volit ædificare, nisi prius com-

ille mox subjungeret dicens : Sic qui virtutem quamlibet obtineri cupit, debet prius diligenter tractare, quia non sine magni laboris sumptu obtinenda est. Potest et aliter intelligi hujusmodi interrogatio. Com enim a Deo ita creata sint visibilia, ut omnes intelli-gentes et requirentes Deum in his facile possint instrui ad invisibilia agnoscenda, Dei interrogare est quemlibet subtiliter probare per eadem visibilia utrum eum diligat et timeat obediendo præceptis ejus, an proprize voluptati deserviat consentiendo diabolicis illusionihus. Unde Psalmista dicit : Dominus interrogal justum et impium; qui autem diligit iniquitatem, odit animam suam. Quasi diceret: Dominus tentari permittit justum et implum, sed justus resistit tentatori suisque suasionibus; impius autem aut incredulus permanet, aut ad tempus credens, sed in tempore tentationis recedens plus appetit carnalia et transitoria quam cœlestia æternaque gaudia adipisci. Qui ergo tantam iniquitatem diligit, odit animam suam, pro nihilo, videlicet, deputans eam perenniter cruciari, duminodo sibi liceat ad horam

temporibus bonis uti. Sicut filii Israel quondam contra Dominum murmurantes permissi sunt ab ignitis serpentibus cruciari, ita et quotidie agitur contra eos qui divinæ pietati detrahunt, aut semetipsos multimodis sceleribus tradont. Permittuntur enim a nequissimis spiritibus, qui merito igniti serpentes dici possunt, non solum corporaliter, sed etiam spiritualiter cruciari, traditi scilicet, in reprobum sensum, ut faciant ea qua non conven unt. Unde Psalmista dicit: Multa flagella peccatoris. Item, sicut filii Israel ab ignitis serpentibus cruciati, cum serpentem æneum aspexis. sent, sanabantur, ita omnes qui in Dominum nostrum in similitudine peccatricis carnis mortalem factum aspicumt, credendo, scilicet, quod ipse sit Salvator omnium in se credentium (nam aliter in eum aspicere nequeunt), a cunctis mortiferi serpentis tentationibus eripiuntur. Unde sæpius in Evan- C gelio legitur quia hi qui credendo in Dominum aspexerunt, ut mulier fluxum sanguiuis passa, ut mulier Chananæa et Maria Magdalena, ut Zacchæus et centurio, a que latro, quacunque infirmitate sui vel suorum seu peccatorum pondere deprimebantur, omnes sanari meruerunt. Inter hæc et illud nobis summopere pensandum est, quia sicut pradictus serpens æneus non ut cæteri se pentes in natura venenosa fuit, sed tantummo lo exterius scrpentis similitudinem habuit, ita et Dominus noster in hominis exterioris habitu similis erat cæleris hominibus, sed in interiori longe distabat. Cæteri namque tam ex natura quam actu peccatis quasi veneno pleni existuni, hic autem ab omni peccato immunis erat, sicut de eo scriptum est: Qui peccalum non secit, nec inventus est dolus in ore ejus. Hæc ergo, fratres charissimi, attendentes, tota mente in Dominum credendo aspicite, ut et vos ab ignitorum serpentium, id est, dæmonum morsibus eripere dignetur.

Sicut ignis facillime exstinguitur, si omnia fomenta quibus efficitur penitus abjiciantur, sic carnis incentiva facilius exstinguuntur, si materia et occasiones unde oriuntur omnimodo subtrahantur. Sed ut hæc rite perfici possint, tota mente invocandus est Deus, sine quo nihil est validum, ut ipse gratia sua, velut aqua, desuper emissa, omnia in nobis vitiosa incendia exstinguat. Tale ergo vitium sicut duobus, id est, mente et carne, perpetratur; nam delectatio ad mentem, ipse vero effectus ad carnem pertinet, ita etiam nonnisi corumdem labore superatur. Et hoe tanto facilius, quanto prius quam idem vitium per consuetudinem regnare incipiat agitur. Quis culm nesciat quod ignis qui interdum exstinguitur, postea vero iantopere accenditur, ut omnia adjacentia flammis exurere videatur, multo majori labore tandem vincatur, quam qui in exordio mox ita exstinguitur, ut nec scintilla ejus relinquatur?

putet sumptus necessarios ad perficiendum. Tunc A Unde Psalmista dicit: Beatus qui tenebit et allidet ille mox subjungeret dicens: Sic qui virtutem quamilibet obtineri cupit, debet prius diligenter tractare, quia non sine magni laboris sumptu obtinenda est. Potesi et aliter iptelligi hujusmodi interrogatio. Com enim a Deo ita creata sint visibilia, ut omnes intelliquam ad majoris nequitiæ effectum perveniant.

Sicut peritus citharceda, chordas plures tendens in cithara, temperat eas acumine et gravitate tali, ut superiores inferioribus conveniant in melodia, quædam semitonii, quædam unius toni, quædam duo-rum tonorum differentiam gerentes, aliæ vero diatessaron, aliæ autem diapente vel etiam diapason consonantiam reddentes; ita et Deus omnipotens onnes homines ad cœlestis vitæ harmoniam prædestinatos în manu sua, quasi citharam quamdam chordis convenientibus ordinatam habens, quosdam quidem ad acutum contemplativæ vitæ sonum intendit, alios vero ad activæ vitæ gravitatem temperando remittit. Cumque eos in utraque vita sic disposue-rit, apponens digitum, id est, Spiritum sauctum, pulsat illos modis quibuslibet, eligens videlicet, ex eis, quos repleat tantarum virtutum copia, ut ad alios comparati quasi diapason consonantiam, quæ octo chordis constat, reddant, retinentes illas octo beatitudines, quas Dominus in Evangelio enumerat, di-cens: Beati pauperes, etc. Quos autem ad diapents consonantiam quinque chordis constantem eligit, illi possunt intelligi, qui tantæ jam perfectionis sunt, ut se contineant, ne cito in quinque sensibus corporalibus, id est, visu, auditu, gustu, odoratu et tactu, offendant. Item qui ad diatessaron, quatuor chordis constans, digito Dei eliguntur, hi possunt intelligi, qui præ cæteris amare student prudentiam, temperantiam, sobrietatem et justitiam. Per minora vero vocum intervalla quæ duos tonos aut unum, vel semitonium sonant, possumus intelligere hos qui inspirationis divinæ pulsu præ exteris el guntur ad geminam dilectionem Dei et proximi, seu ad aliquam singularem virtutem, sive eliam ad conjugalis vitæ gradum. Qui licet in comparatione aliorum videatur quasi semitonium, pro eo quod plus aliis sæculo adhærere solet, necessarius et tamen cunctis superioribus gradibus, sicut et semitonium consonantiis. Sed quia tam in altisonis quam in grandisonis chordis habetur semitonium, ponamus in altisonis, id est, in contemplativa vita pro semitonio talis conjugii homines, qui specie quidem sint conjuges, sed re spiritualis vite secuatores, implentes illud Apostoli: Qui habent uxores, tanquam non habentes sint. Ili vimirum merito in altisonarum chordarum constant numero. Tali ergo melodia Deus delectatur, et in hujusmodi instrumentum collocat quos ad se trabere dignatur.

Sicut sapientes medici per quasdam viles medicinæ species ægrotos corpore ad sanitatis gratiam perducere solent, ita et Deus omnipotens humanum genus, quod in parentis primi transgressione in maximam utriusque hominis instrinitatem decidit, D per plurimas vilis antidoti confectiones ad sanitatem reparat. Quid enim excogitari potest vilius, quam hoc quod et in peccatis nascimur, et deinde quasi irrationale animal vilissimis quibusdam adminiculis parentnin vel nutricum providemur atque pascimur? Quid, rogo, vilius quam quod nec in die una sine peccato esse possumus, quodque aliquando aliter ad bonum flecti nequimus, nisi in pessima quæque esdere permittamur, ut vel sic compulsi ad medicum verum confugiamus, faciemque ejus in confessione præveniamus. Cum autem nec per tantam divinæ pietatis medicinam curari voluerimus, pietas enim est magna et peccantem sustinere, et ei quis sit, quove tendat, nimio peccandi usu, ostendere, ut, agnita sui qualitate, horrescat et revertatur ad Do-minum: non tamen ideireo desinit nos curare, sed adhuc alterius generis medicamentum velut adustionem, quam omnes amaram quidem esse, sed corp.rez sanitati utilem tradunt, ille spiritualiter unbis Imponit, permittens, videlicet, nos variis modis A agantur obsequia. Est et hoc nimis dolendum, quia comporaliter affligi, ut spiritus salvus fiat in die Domini. Hujusmodi igitur adustionem quibusdam profuisse Psalmista testatur dicens: Cum occiderel eos Donuinus, quærebant eum et revertebantur. Quihusdam vero obduratis, el in profundo peccatorum demersis, non profuisse legimus in Propheta qui dicit : Percussisti eos, Domine, et non doluerunt; et: Castigatione crudeli percussi le, filia Sien, sed insanabilis est fra-ctura tua. Sunt et alia plurima vilitatis genera, quihus tam spiritualiter quam corporaliter quotidie implicamur, ut hoc modo humiliati veræ sospitatis

gratiam exquirere cogamur.

Sicut pauper, vel quilibet rebus propriis injuste spoliatus, apud judices et rectores sæculi querimoniam faciens, raptorem accusat, sibique sua restituere postulat; ita omnes sancti pro suorum destructione cœnobiorum ad Deum jugiter clamant, obsecrantes ut aut suis tradita cœnobiis justeque acquisita bona rejudicium faciat. Si quis vero dubitet peccatum esse cœnobiis vel cuiquam sua rapere, diligenter attendat quæ de divite in Evangelio leguntur. Ille namque non pro eo quod alicui sua auferret, sed quod propria aliis non erogaret, ad inferna ductus esse legitur. Scimus autem omnes minus peccatum esse propria non dare, quam aliena rapere. Unde si pro minori peccato ipse dives punitus est, multo magis puniendi sunt qui peccata majora faciunt, id est, qui aliena zapiunt. Aliena quippe dicimus, quæ non nostro, sed aliorum usui data sunt, sicut cœnobiorum prædia coenobitis, ut et ipsi et servitores sui, nec non pauperes ac peregrini supervenientes exinde alautur. Hujusmodi enim cura ad omnes pertinet Christianos. Sed quia tam a clericis quibusdam quam laicis, proh dolor! nihil difficilius creditur quam peccatum esse, cœnobiorum prædia rapere et abalienare, libet aliud exemplum proferre, quod assumptæ rationi specialiter congruit. Nam quod de divite diximus, referri valet ad omnes qui quiddam vel cuiquam C injuste rapiunt. Legitur itaque in sancti Gregorii libro quia monachus quidam præpositus cœnobii, quod ipse construxit in urbe Romana, multis deditus suerit vitiis. Inter quæ etiam chartulas pro confirmatione cujusdam prædii in monasterio repositas abstulit, extraneisque tradidit. Cumque ejusdem monachi obitus appropinquas et, raptus est in spiritu ante Deum, ubique omnia ejus delicta, accusante diabolo, sunt prolata; sed, opitulante sancto Audrea apostolo sanctoque Gregorio, dimissa, excepto uno quod in chartularum traditione commisit. Si igitur ille pro monasterii chartulis incaute traditis veniam adipisci non meruit, nimis formidandum est his qui cœnobiorum prædia eatenus jure retenta tradendo vel rapiendo dissipant, ne in idem judicium incidant.

Hæc precor, o rectores, attendite, et reminiscentes quod scriptum est, Judicium durissimum in his qui præsunt fiet, exhortamini invicem pro instaura- D plerique amicis suis hanc impendere solent, dicatione conobiorum destructorum, primo quidem ut prædia exinde ablata coenobitis reddantur, deinde ut hi qui timent Dominum, et qui ambulant in viis cjus, cæteris præponantur. Nam in hoc quam maxime offensus est Deus, quod ea loca quæ sibi suisque sanctis mancipata atque consecrata erant, destructa sunt ex rectorum incuria. Si enim Deo famulantes in monasteriis necessaria quæque haberent, possent utique alacrius obsequium divinum agere, possent devotius pro regis, pro prasulum ac principum sugrum salute, nec non pro totius Ecclesiæ statu intercedere, possent etiamsi quid professionis suæ regulam excederent a pastoribus suis licentius corripi. Sed hæc omnia in tanta, proh dolor! negligentia a plurimis episcopis habentur, ut si vel oratio pura vel correptio et admonitio congrua cuiquam sit necessaria, traciare dedignentur, hoc Eulummodo tractantes ut sibi placita assiduaque

cum prædia quæ olim a principibus religiosis tradita sunt monasteriis, nunc a regibus seu a præsulibus ablata sint, nulla ibi eleemosyna debita potest agi, nullus hospes ac peregrinus recreari, fit ita, quasi ad Christianos non pertineat cura hujusmodi, et quasi minime credi oporteat, quod in canonibus maxime præcipitur episcopis, ut xenodochia ad pauperum curam plura constituant. Quanta antem præmia mereantur hi qui pauperes modo recreare student, ex hoc colligi potest, quod Dominus in Evangelio prædicit, se in judicio dicturum: Quod uni ex minimis meis fecistis, mihi fecistis. Ideoque præsules admoneo, ut cum legentes quæsierint in canonibus unde decimas exigere debeant, quærant simul et illud, quid statutum sit super pauperum et hospitum recreatione, nec non super comobiorum provisione, ne illa terribilis sententia Domini nostri dicatur ad eos : Væ qui decimatis mentham et aneatituat, aut in eos qui rapere præsumpserunt justum B tum, et quæ majora sunt reliquistis, id est, miseri-

cordiam et judicium.

Libet adhuc similitudinem aliam proferre pro episcoporum admonitione. Sicut multi agros et prædia sua, si quam negligentiam antiquam in eis repereriut, non dubitant sibi licere in usum meliorem convertere, ita absque dubio scire possunt si quam in cœnobiis commissis destructionem invenerint, magis sibi licere ut ad usum spiritualis vitæ corrigant, quam destructionem inventam sequantur vel augeant. Hanc similitudinem attendant hi qui ad regimen animarum et cœnobiorum utcunque constituti, si qua invenerint monasteria tam spiritualium quam corporalium subsidiorum incuria destructa, non solum minime curant meliorare, sed magis quoque destruunt dicentes: Consuetudinem quam antecessores nostros hic habuisse agnovimus, in obsequiis quolibet modo exquisitis, per omnia retinere volumus, quia nos et dignitate et genere nequaquam illis impares sumus. Quibus respondemus quia si super prædiorum suorum incommodis uesciunt aliquid procurare, sed in ea quam invenerunt negligentia patiuntur perdurare, veniale est illis super animabus vel cœnobiis commissis idem facere. Si autem substantiæ terrenæ utilitati consulere sciunt, et quæ divina sunt negligunt, simulare quidem possunt coram hominibus ignorantiam, sed Deo sint nota cuncta cordis secreta, qui illos ideo aliis. permisit præponi, ut nequitia propria sibimet manifestata tanto studiosius se emendarent, quanto plus experti fuissent se esse tales rectores, quales debuerunt, et quales forsitan ante acceptum regimen in corde suo decreverunt.

Dicamus et aliquam similitudinem de eo quod scriptum est : Quod tibi non vis fieri, alii ne seceris. Cum enim pateat hoe quod omnes homines velint sibimet ab aliis impendi bona, et quod illi ctiam aliis impendere debeant similia, quodque hujusmodi vicissitudo inter homines quosdam impleatur; nam mus quomodo impendenda sir Deo. Sicut igitur nos volumus at fraus vel inobedientia seu malitia nulla a subditis et famulis nostris nobis agatur, ita et nos qui scimus Deum esse Dominum dominorum omnium, et super omnia potentissimum, ei nullanı fraudem, nullam inobedientiam, nullamque malitiam in commissis quibuslibet agere debemus. Commissa quippe nobis sunt a Deo tanta tam in nobismetipsis, quam in aliis, ut ratione brevi nequeant ullo modo dici. Sed vel pauca dicamus, ut cætera possint intelligi facilius. Inprimis quidem commissa est nobis anima nostra ad imaginem et similitudinem Dei facta, ut eam ad eamdem similitudinem Dei nutrientes, omne quod Deo placitum esse scimus, in nobis summopere impleamus. Deinde commissum est nobis ut omnes dictis et factis ad meliora trahamus. Si ergo in hujusmodi commissis Dea tideles sumus, implemus quod scriptum est: Quod

nobis infidelitatem ullam agi. Dicamus et amplius. Sicut itaque volumus ut famuli vel subditi nostri, si quid nos offenderint, omnimoda humilitate placationem nostram exquirant, ita et nos facere debennis, quotiescunque Dominum peccatis nostris offendiinus. Item sicut volumus ut amici et fideles nostri si quam forte detractionem vel injuriam contra nos factam audierint, mox hanc ratione fideli compescant, aut si boc nequiverint, fugiant, ne injuriam nostram libenter audire videantur; sic et Domino nostro facere debemus, si aliquem illum dehonestantem dictis vel factis videntes, inhonestatem tantam prohibere non valemus. Fideles namque ci esse debemus, et ad collaborandum et ad condolendnm, quia ille nobis fidelis est, sicut de eo Psalmista dicit: Fidelis Dominus in omnibus verbis suis. Hac igitur similitudine in omnium sapientium corde scripta requiritur et intelligitur Deus, nec quis juam collatum habemus, intelligentiæ additamento sint dicta. Nunc vero ad ca quæ extra nos sunt similitudinum additamen'a revertamur.

Sicut igitur ventorum substantia nullatenus cernitur, sed tamen eosdem ventos aliquo modo existere per immensos flatus et commotiones corum intelligitur, sic et divina substantia, licet invisibilis sit, tamen ex immensa virtute et potestate, quam in omnem creaturam exercet, maximeque in eos qui sibi resistere conantur, constantissima fide valet agnosci. Quanto enim quis in hujusmodi fide titubaverit, tanto plus cunctis inimici tentationibus subjacebit. Quod nimirum ita esse ex gentilibus probari potest, qui, nullam divinæ potentiæ cognitionem habentes, dicentesque in corde suo : Non est Deus, omnimodis sceleribus dediti esse leguntur. Unde etiam illorum quidam summum bonum decreverunt esse voluptati prorsus deservire, Similiter qui Deum C quidem esse constanter fatentur, sed factis negant, bæresi aliqua involuti seu vitiis capitalibus dediti, nullis tentationibus resistere possunt. In sola ergo tideli invocatione divini nominis eripiemur a tentationum periculis. Unde Psalmista dicit : In te, Domine, eripiar a tentatione. Et iterum : Tu ex refugium meum a tribulatione, que circumdedit me. Sicut legatus vel servus quilibet fidelis, cum ei a domino suo bona aliqua dispensanda committuntur, nil favoris aut præmii in eorum dispensatione sibimet vindicare solet, ita omnis cui ex pietate divina alienjus præcipuæ virtutis dona collata sunt, nullum savorem quasi talia meruisset, inde sibi acquirere debet. Quod, scilicet, ita agendum esse sancti Patres in multis experti, nihil eorum quæ vel in miraculis seu in aliis præcipuis operibus perpetrabant, suis meritis deputare præsumebant; attendentes jugiter quod Apostolus dicit : Quid enim habes quod non accepisti? Si autem accepisti, quid gloriaris quasi non D acceperis? flæc itaque beatus Petrus satis attendit. quando Judæis mirantibus super miraculo quod factum est in claudo dixit : Quid nos intuemini , quasi nostra virtute aut pietate fecerimus hunc ambulure? Deus glorificavit Filium suum, etc. Psalmista etiam firmiter credeus Deum in nobis bona operari, deprecatur illum eadem confirmare dicens: Confirma noc, Deus, quod operatus es in nobis.

Sicut in urbis munitione, si re'inquatur vel parvus intrandi locus, ibi hostes possunt intrare, urbemque totam devastare, sic et his contingit, quibus videtur sufficere virtutes quasdam sine cæteris exercere. Ubi enim deest virtutis cojustibet cura, illic spiritualis nequitiæ intrat turba, dissipans interdum virtutum munitiones multarum. Sicut et de Pharisco legitur in Evangelio, qui cum, virtutibus multis arcein cordis præminnens, humilitatis cu-stodiam habere neglexisset, dicens: Quia non sum sicut cæteri hominum, raptores, injusti, etc., por

tibi non vis fieri, alii ne feceris. Nolumus namque A banc profecto negligentiam spirituales hostes intrare permisit in se, qui etiam eas virtutes quas habuit auferentes, ipsum reliquerunt nudum. Cui simile est et illud, quod Jacobus apostolus dicit : Quicunque observaverit totam legem, offendat autem in uno, factus est omnium reus. Unde Scriptura sacra, unumquemque admonens, dicit : Omni custodia serva tuum cor.

Sicut rusticum vel pauperem quemlibet vili vestitu circumdatum nullus dives pretiosis vestibus nitens, merito culpare potest, cur ita vestitus incedat cum indumenta meliora non habeat, aut forsitan pro-Dei amore pretiosioribus minime uti libeat : ita nullus corum qui pomposa litterarum sæcularium scientia affluit, et varias culti sermonis subtilitates novit, simplicia verba, quæ in Scriptura sacra aliter quam dialectica et grammatica doceat interdum reperiontur, reprehendere debet, si tamen in veteribus emen-datisque libris æqualiter habeantur. Quod si dissonant libri, tam grammaticæ regula quam lectionis sanæ mentis ab hac intelligentia poterit se excusare. B sententia sunt corrigendi. Hujusmodi enim dissolisce denique de illo quod intra nos ex gratia divina nantia sicut imperitia vel incuria scriptorum contigit , ita peritia magistrorum corrigenda erit. Sed nec illi sunt reprehendendi , qui humilitatis causa magis Scripturæ sacræ simplicitatem quam eximiam sæcularis litteraturæ eloquentiam eligunt sequi, cupientes inter illos parvulos connumerari, de quibus Dominus in Evangelio dicit : Confiteor tibi, Pater cœ'i et terræ, quia abscondisti hæc a sapientibus et revelasti ea parvulis. Pariterque formidantes quod Apostolus dicit: Prudentia carnis mors est. Nam prudentia carnalis, dum nil studet nisi superbire, hominibus placere, gloriam mundi omnimodo amplecti, tendit ad illam mortem quæ nullum habet finem

Sicut mulier gravida sollicitudine indiget nimia, ut in locis omnibus coute se agens, prolem conceptam servet, sic omnes in ecclesiastici regiminis jura retinentes esse debent solliciti, ne quo exemplo pravo corrumpant subditos, quos ad erudiendum quasi ad procreandos Dei filios in suam curam susceperunt. Unde Paulus apostolus dicit: Filioli mei, quos iterum parturio, donec formetur Christus in vobis. Quomodo autem eos parturiret, ut in illis Christus formaretur, alibi profert dicens : Castigo corpus meun , et in servitutem redigo, ne forte, cum aliis prædicaverim, ipse reprobus efficiar. Si enim afiis prædicans de observantia præceptorum divinorum ipse eadem non observaret, corrumperet utique eos quos suscepit spiritualiter generandos. Ex qua profecto similitudine hi qui jam positi sunt in regimine, admonentur at-tendere cur aliis sint prælati. Per hanc vero quam subjungimus, illi qui sine electione et contra canonum instituta aliis præponi cupiunt, admoneri possunt. Igitur sicut incongruum et inhonestum est ut mulier pro appetendo viro usquam vadat, magisque decet ut vir mulierem sibi sociandam exquirat, ita etiam minime convenit ut doctor quilibet pastoralem curam exquirat, sed ipse exquirator ad illam suscipiendam. Ibi enim Christus unumquemque eligens ad ecclesiasticum regimen, quasi ad matrimonium suscipiendum in persona viri est; is autem qui re-gimen suscipit, pro eo quod Dei filios factis et dictis procreare debet, in mulieris persona accipitur. Sed ne quis hanc sententiam reprobare possit, qua diximus pastorem spiritualem in persona mulicris accipiendum, testimonio insins Domini nostri roboremus illam. Dicit namque in Evangelio: Quicunque secerit voluntatem Patris mei, qui in cœlis est, ipse meus fratrer et soror et mater est. Quibus verbis colligitur quia si fidelis quis, voluntatem Patris coelestis faciens, soror et mater spiritualis dicitur; coror autem et mater mulieris personæ sunt, mulier quoque dici valet quisquis ad spirituales filios generandos eligitur.

Sicut Dominus noster videns civitatem Jerusalem flevit super illam, quod habitatores sui innumerabiles pœnas tam in hoc sæculo quam in futuro passuri essent pro perfidia sun, ita quotidie dolet super omnes qui nulla correptione vel admonitione ab impietate sua flecti volunt ad pœnitentiam. Unde per A parantur ad superandos cosdem hostes. Nam Deus prophetas sæpe clamat dicens : Convertimini ad me, et salvi eritis. Per Psalmistam quoque admonet nos dicens: Confilemini Domino, quoniam bonus, quoniam in sæculum misericordia ejus. Et iterum : Accedite ad eum, et illuminamini. Hæc quippe divinæ pietatis monita quicunque aut credere vel sequi in hac vita contemnit, licet corpore vivat, in anima est mor-

tuus, æternæque damnationi deputatus.

Sicut mater super molestiis variis et immunditiis infantuli et sugentis, quas jugiter sustinet, non irascitur, sed pro debito patitur : ita et Dominus noster omnes fragilitatis nostræ negligentias, quibns jugiter sordidi efficimur, et clementer sustinet, et si dignos pœnitentiæ frucius gesserimus, quasi pro debito dimittens, eas misericordiæ suæ lavacro nos purgat. Unde ipse per Prophetam dicit : Audite me, domus Jacob, qui portamini a meo utero usque ad senectam. Ego vos seci, et ego seram, ego portabo et salvabo. Et alibi: Nunquid oblivisci potest mulier, ut non mise- B Ægyplios in auro et argento vestibusque protiosis realur filio uteri sui? Et si illa oblita fuerit, ego ta- despoliaverunt, eaque secum deserventes ad honorem men non obliviscar tui. Quibus verbis colligitur quia pietas divina omnem excedit affectum pietatis humanæ. Potest et aliud colligi in en quod dicit : Et si illa obiita fuerit, ego tamen non obliviscur tui. Quamvis enim in humana pietate nulla sit devotio major ea quæ circa filios nutriendos exhibetur, deficit tamen in his matribus quæ filios suos aut negligenter nutriunt, aut mox post partum necant. Hanc impietatem Deus in mul eribus prævidens, post præmissa verba statim subjunzit dicens: Etsi illa oblita fuerit, ego tamen non obliviscar tui.

Sicut dominus quilibet ad iram incltatur, si servus suus cui aqua est ad lavandum proxima et omnis vestium præcipuarum copia, ante eum sordido inhonestoque habitu accesserit : ita et Deus omnipotens exacerbatur, cum aliquis pro peccatis et negligentiis suis nullam prenitentiam agens, ab eo qui semper paratus est ad ignoscendum, veniam quæ-rere negligit. Aquæ enim vicinitas certitudinem divinæ gratiæ, copia vero vestium bene operandi facultatem significat. Anima quippe operibus induitur honis, sicut corpus vestibus præcipuis. Unde Apostolus admonet dicens : Induite vos, sicut electi Dei, viscera misericordiæ, benignitatem, modestiam, paticutiam. Psalmista etiam pro hujusmodi indumento exorans Dominum dicit : Sacerdoles tui, Domine, in-

duantur justitia.

Sicut tegulæ in univs domus tecto rite compactæ. quantacunque multitudinis vel varietatis sint, in unum convenient, ibique tam minor quam major regula constat necessaria : sic omnes virtutes, quæ per sancti Spiritus gratiam unicuique distribuuntur, in spiritualis ædificii perfectione unum efficiuntur. Quanivis enim martyrium et virginitas multæque virtutes aliæ illic præcipuæ sint, nihilominus tamen illæ quæ minores sunt necessariæ existunt. Ideoque qui quemlibet spirituali vel corporali cibo reficit. tecto ponitur, quo et ille qui omnia sua, pro nomine Christi relinquens, se juxta contemplativæ vitæ perfectionem arctissima regula constringit. Quis autem legularum talium artifex et moderator sit, Apostolus demonstrat, qui enumeratis cœlestibus doms ait: Hac autem omnia operatur unus atque idem Spiritus, dividens singulis prout vult.

Sicut hi qui singulare certamen agunt, nunc quidem iste, nunc vero ille alium certando vincit, sed mox idem qui ad horam victus erat, respirans reparansque vires victorem suum dejicit, sicque alternantes certant, quousque alteruter alium prorsus superando finem certaminis faciat : ita quotidie agitur inter nos et invisibiles hostes nobiscum certantes. Ipsi enim interdum nos in aliquod peccatum illicientes vincunt, sed si nosmet mox certaminis ritum, ubi qui nunc vincit, sæpe dehinc vincitur, attendentes, auxilium divinum invocemus, vires nobis resciens et nostram fragilitatem, et hostium fortitudinem, nequaquam nos victos cito despicit, dummodo curemus ut nos iterum reparemus. Hujusmodi bellum se agere noverat Psalmista, cum sæpies invocaret Dominum. Ut, Judica, Domine, nocentes me, espugna impugnantes me ; et : Eripe me de inimici meis, Deus meus, et ab insurgentibus in me libera; et: Deus, in adjutorium meum intende, Deus, ad adjumina me sestina. Consundantur et revereantur qui querun animam meam. De eodem quoque bello Apostolus dicit : Non est nobis colluctatio adversus carnem el saguinem, sed adversus principes tenebrarum. Si igitur certaminis tanti memores, dum bene possimus, vita nostræ finem cum pœnitentia et confessione peccatorum anticipemus, tunc hostes maligni, licet sæpissime nos antea vicerint, postremo tamen ipsi dejicientur a nobis victi.

Sicut filii Israel quondam ex Ægypto profecti Dei posnerunt : ita unusquisque a seculi vanitate ad spiritualis vitæ puritatem conversus agere debet. Si quam in secularibus litteris notitiam habuit, eligat ex eis pretiosa quæque, id est, honestæ et spirituali vitre congrua dicta, illaque secum tollat tam ad laudem Dei, quam ad ædificationem fidelium. Sic caim multi venerabiles sanctique patres fecisse leguntar, ponentes in suis scriptis plurimas sententias, qua velut aurum in jure positum in libris gentilium re-periuntur. Eadem faciat in cæteris artificiis, quibus utitur prudentia sæcularis, eligens ex eis quæ ad spiritualis vitæ usum aliquo modo exerceri conveniunt. Qui vero conversus nullam facit distantiam inter pretiosa et vilia, sed lutum velut aurum pensat, ille videtur magis adhuc cum Ægypt is velle habitare, quam exinde proficiscens eos despoliare. Unde Dominus per Prophetam dicit: Si separaveris preliosum a vili, quasi os meum eris. Quasi dicerei : Si quis conversus a sæcularibus ea quæ post conversionem minime licent prorsus devitat, quæ autem congrua et necessaria sunt diligenter agere tractat. præceptis meis testimonium præbet, separans licita ab illicitis. Hujusmodi præcepta secuti sunt apostoli, cum unus eorum qui ante conversionem teloneo præfuit, ad hoc negotium post conversionem minime rediit : alii vero qui piscatores erant, post conversionem quoque piscationem exercebant. Item sicut quondam Israelitis nationes plurimæ sunt a Deo subaciæ, paucæ vero ideo non subijciebantur, ut cum eis habentes consuetudinem præliandi nequaquam torpescerent pace inutili; ita etiam Dominus noster cum electis suis quotidie agit, subjiciens videlicet eis maximam spiritualium nequitiarum multitudinem, sed aliquos non subjiciens, ut per eas spirituali bello exercitati et humiliati, discant nunquam in se, sed in Domino debere fiduciam habere. Unde Apostolus dicit : Fidelis Deus qui non patietur vos tentari aliaque ad activam vitam pertinentia gerit, in codem D supra id quod potestis, sed faciet cum tentatione proventum, ut possitis sustinere. Illud videlicet proventum vocans, quod variis tentationibus fatigati, sed ad Deum clamantes liberati. Per hoc discimus quanta nequitia sit diaboli nos impugnantis, quantaque Dei gratia nos exinde liberantis. Cumque hoc modo graliæ divinæ certiores facti fuerimus, facilius omnes diabolicæ fraudis tentutiones sustinebimus. Magnus quoque proventus dici potest, quod quotiescunque tentati resistimus, tot coronas in regno cœlesti obtinere merebimur. Juxta illud : Beatus vir qui suffert tentationem, etc.

Sicut incongraum est, ut numerantes prius duo vel tria seu quemlibet numerum dicamus, quam primum vel unum: ita inconveniens est, ut ordo ullius rei confundatur, hoc videlicet præposito, quod postponendum est : vel hoc postposito, quod præponendum est. Nam sicut unitas omni numero præponenda est, ut ab ea numerare incipientes, sic pervenjamus

ad eum numerum, quem designamus : its et divina A Similiter si nulla esset malitia, nec Deus, a quo bona omnia præponenda sunt humanis rebus, ut deinde consequenter pervenire possimus ad tractanda vel diligenda humana. Unde Dominus noster in Evangelio dicit: Qui amat filium aut filium super me, non est me dignus. Non dixit absolute, Qui amat filium aut filiam: sed addidit. Super me. Ut discamus, quia Dens diligendus est præ emetis, et deinde homines amandi.

Sicut principes plurimi servis suis beneficia quælibet parva concedunt conditione tali, ut si in eis fideles exstiterint, obsequiumque promptum exhibuerint, majora quandoque beneficia sibi tribuantur : si vero aliter fecerint, nec ipsa parva retinere permittantur, ita et Deus omnipotens facit his quibus temporalia concedit bona. Si enim in ei dem tempora-libus bonis quæ vel in possessionibus vel in potentia seculari vel scientia spirituali, seu etiam sanitate corporali tribuuntur, fideles fuerint, panpeviam justitiæ retrahentes, operibus variis et neces-sariis semet occupantes. Si ergo hujusmodi studia fideliter exercuerint, æterna bona quæ sunt maxima recipient. Multi etiam tam pueri quam seniores religiose viventes, in hac vita prægustant divinæ retributionis præmia. Nam cum se ab illicitis continentes Deum timere et amare studuerint, miraculis et virtutibus tantis ab eo sublimantur, ut cœlo, terræ, sed et omni creatura: imperare videantur. De quibus Dominus dicit : Omni habenti dabitur. Habenti scilicet timorem amoremque Dei, dabitur ut in nomine ejus cuncta sibi subdantur. Moxque de reprobis subjungit dicens: Ab eo qui non habet, et videtur habere, auseretur ab eo. Quasi diceret: Qui Deo soli re nuntiat subdi, nec ea quæ vere sunt, id est, gaudia æterna consequetur : nec illa quæ videntur aliquid esse, id est, temporalia bona habere permittitur.

Sicut parvuli a cultellorum et gladiorum tactu prohibentur, ne eos incaute tangentes vulnerentur: C ita lascivi puerilesque sensus prohibendi sunt tam a spiritualibus quam sæcularibus curis, ne eas insipieuter tractantes, et se et commissos spiritualiter vuineratos perpetuæ morti tradant. Unde scriptum est: Væ civitati cujus rex juvenis est. Quasi diceretur: Væ illis hominibus quorum rector lascivus vel negligens et irreligiosus est : quia, attestante sacra Scriptura, regnantibus impiis ruina erit hominum. Buina quippe magna dicenda est, cum subjectorum multitudo in eadem vitia corruit, qua rectorem

agere cernit.

Sicut sapientes discipuli anrificum vel aliorum artificum opus suum, licet sit præcipuum, coram magistris laudare non appetunt, sed corum magisterio quæ laudanda sunt re!inquunt : sic etiam om-nes Christi discipuli laudem nullius præter ejus exquirere debent. Unde Dominus noster discipulis suis referens, qualiter Scribæ et Pharisæi bona quæque palam agerent, ut ab omnibus laudarentur : adjecit dicens, Amen dico vobis, receperunt mercedem suam. Quibus verbis intimatur, quia si ab hominibus pro benefactis laudari appetimus, nihil mercedis a Deo accipiemus.

Sicut pictor coloribus variis utitur, quamlo pieturam elegantem pingere nititur : ita et Deus omnipotens speciem mundanam et humanam innumerabili ornatu, optimæque qualitatis coloribus pinxit. Unde scriptum est: Vidit Deus cuncta quæ fecit, et erant valde bona. Non enim ferrum ideo est malum, quia multo pretiosius constat aurum; sed quia utrumque erit necessarium, ideo utrumque bonum. Omnia quippe pariter necessaria, pariter existunt et bona. Sient color albus nonnisi per colorem sibi contrarium declaratur, sic omne bonum nonnisi per mali oppositionem satis agnoscitur. Quantum enim bonum sit lumen, ostendunt tenebræ: similiter quantum bonum sit sanitas, ostendit infirmitas. Nam si nulla esset infirmitas, pro nihilo computaretur sanitas.

cuncta procedunt, haberet unde a creatura discerneretur, nec homo unde proficeret aut probaretur.

Sicut in omni schola virgulæ solent haberi non ad perditionem cujusquam, sed ad timorem salutiferum; ita et Deus omnipotens in præsenti sæculo omnia severitatis suæ judicia, quæ vel leguntur, vel ullo modo sentiuntur: ideo hominibus demonstrat, ut eos a vitiis compescens in futuro salvos faciat. Unde ipse Dominus dicit : Eyo quos amo, arguo et castigo. Iline et Salomon dicit : Disciplinam Domini ne abjicias, nec deficias cum ab eo arqueris. Quem enim diligit Dominus, corripit, et quasi pater in filio complacet sibi.

Sicut non est in potestate virgularum, quando vel quantum cum eis unusquisque flagelletur, sed in ejus qui easdem virgulas in manu tenet; ita non est in potestate diaboli vel quorumcunque pravorum alios sanitate corporali tribuuntur, fideles fuerint, panperes cibo potuque reficientes, oppressos a persocutoribus sive a judicibus iniquis eruentes, errantes ad B continens, quos vult castigari permittit: quos lam quidem ad probationem, quosdam vero ad correptionem, quosdam autem ad damnationem. Diabolus namque et omnes pravi, per quos alii flagellantur, flagellum vel virga Dei vocantur. Unde ipse dicit per Isaiam Prophetam: Væ Assur, virga furoris mei! Quibus verbis et illud colligitur, quia cum non ad eos qui flagellantur, sed qui flagellant, væ dicatur, majoribus quandoque pœnis subjiciuntur qui flagellant. quam qui flagellantur. Ut Nabuchodonosor, Antiochus, Herodes, pluresque alii, qui postquam alios plagis variis contriverint, ipsi duplici contritione contriti sunt.

> Sicut in æstate opera plurima agi possunt, quæ in hyeme nequeunt: its et in juventule, quæ non in senectute: et in hac vita, que non in futura. Unde Dominus dicit in Evangelio : Videte ne suga vestra sit hyeme vel Sabbato. Per hyemem videlicet s guificans illud futuri judicii tempus, in quo nulla fructuosæ pœnitentiæ fuga invenietur. Hujusmodi hyemem evadere Salomon quoque admonet, dicens: Memento-Creatoris tui in diebus juventutis tuæ, etc.

> Sicut pauper conscissis et varii coloris atque qualitatis panniculis indutus incedit; ita et humanum genus per primi hominis culpam a paradisi patria expulsum, et in hujus nundi exsilio projectum, miseria varia quasi panniculis diversæ qualitatis induitur, sicque quasi mendicus pro præsentis vitte sustentatione in varia divertitur. Hanc paupertatem Psalmista conspexerat, com dixit : Cito anticipent nos misericordiæ tuæ, Domine, quia pauperes facti sumus nimis.

> Sient tervus pro aliqua transgressione præcipua a domino suo in uno pede truncatus, nil operis posteat gressu sano agere valet; ita omne gonus humanum per primi hominis prævaricationem a suæ couditionis dignitate dejectum, et instar truncati corporisdebilitarum, in omni opere suo claud.cat, nec quidquam boni sine gratiæ divinæ ductu agere potest.

> Sicut in via publica et frequentata quæ plures lutulentas et periculosas habet foveas, transeuntes. faeile efficiuntur sordidi ; ita et qui in sæcularium curarum communi via gradiuntur, criminibus variis. fædantur. Unde sanctus Gregorius dicit : Sunt pleraque negotia qua sine peccatis exhiberi aut vix aut nullatenus possunt. Hæc itaque plurimi ita esse tractantes atque probantes, negotia sæcularia relinquebant, et ad monasteria, ubi animo liberiori Deo servirent, confugiebant.

> Sicut quilibet infirmi corpore medicinam carnalem quærunt et expetunt undique, ita et infirmi mente spiritualem medicum, id est, omnipotentem Deum debent omnimodo quærere, petentes ab eo sancti Spiritus gratiam, per quam mentis acles illumina-tur, per quam totius boni operis facultas simul et voluntas administratur. In qua nimirum petitione tanto frequentiores et constantiores esse debent, quanto majori spiritus infirmitate se gravatos sentiunt, attendentes mulieris Chananem, aliorumg e multorum, de quibus in sacra Scriptura legitur, fidem:

sed et jugiter animo replicantes illud maximum im- A et ille homo agit qui, per diaboli-suggestionem iq portunæ precis argumentum, quod Dominus discipulis suis referens dixit: Quis ventrum habebit amicum? etc., usque, Si ergo vos, cum sitis mali, nostis bona data dare filiis vestris, quanto magis Pater vester de cœlo dabit spiritum bonum petentibus se ?

Sicut in mari vel in quolihet aquore procelloso navigantes nullam sibi securitatem promittunt, priusquam ad littus perveniant; ita omnes in hujes mundi tempestate periculosissima pro Christi amore decertantes, nullam securitatis fiduciam habere debent, antequam corporco ergastulo exuti aternæ quietis littus attingant. Unde Salomon dicit : Beatus homo qui semper est pavidus. Hinc iterum Scriptura dicit: In omnibus operibus tuis memorare novissima tua, et in æternum non peccabis.

Sicut fidelis quilibet sedens ad mensam non prius de escis appositis quidquam gustare solet, quam benedicantur; ita et Dominus noster, cujus est cibus omnium tidelium salus, de nullo aliquid gustare decernit, prius- B scriptum est : Qui gloriatur, in Domino gloriatur. quam baptismatis sanctificatione benedictus fuerit.

Item sicut mos est, ut carnes nonnisi coctæ vel assæ comedantur, ita et Deus omnipotens nisi omnia cruda, hoc est vitiosa, in nobis fuerint igne sancti Spiritus excocta, nequaquam nos in escam suam cligit.

Sicut dominus vel magister quilibet cum sibimet subditi deliquerint, prout vult, aut districte vel clementer in eos emendat, seu prorsus dimittit : jia et Deus omnipotens in peccatores qualemeunque vult vindictam exercet. Verumtamen in hoc dissimiliter flagellat, quia voluntas ejus semper est justa : nes'ra vero sæpissime aut in iram seu gratiam injustam declinatur.

Sicut is qui jugiter vereiur se ab hostibus circumdari, in omni loco gladium habens secum, caute se observat : ita et ille qui jugiter a desideriis carnalibus per insidias diaboli latigatur, semper debet se præmunire armis spiritualibus, id est, vigiliis, orationibus, jejuniis, sacra lectione cæterisque virtutibus. Unde Ajostolus admonet nos dicens: Induite vos ar-maturam Dei, ut poesitis stare adversus insidias diaboli. C

Sicut granum seminis in terra projectum nullum profert fructum, nisi prius moriatur ita; et homo nullos spirituales fructus proferre valet, nisi prius vitiis et concupiscentiis carnalibus moriatur. Unde Apostolus admonet nos dicens : Mortificate m mbra vestra que sunt super terram, id est, fornicationem, immunditiam, libidinem. Quibusdam vero dixit: Mortui estis, et vita vestra abscondita est cum Christo in Deo.

Sicut nautæ, cum remigantes laborant, manus cum remis prius sursum levant, et deinde in aquam mittunt; ita omnes fideles priusquam terrenum aliquod opus faciant, gratiæ supernæ debent se committere. Remos enim in altum levare, et deinde in aquam mittere, significat spiritualia et superna prius esse quærenda, et post hæc curæ terrenæ opus providendum. Unde Dominus in Evangelio dicit : Quærite primum regnum Dei, et justitiam ejus, et hæc omnia adjicientur vobis.

Secut feigus immensum omnes terræ fructus cor D rumpit, ita malitia et infidelitas humana omnem divina pietatis agnitionem, de qua spirituales fructus oriuntur, claudit. Unde de Domino nostro legitur in Evangelio quia non poterat ullas virtutes facere propter incredulitatem quorumdam. Hinc alibi scriptum est : In male olam animum non introibit sapientia, nec habitabit in corpore subdito peccatis.

Sicut bestia capta in reti implicatur ne effugero possit, ita et homo divitiis et voluptatibus vitæ præsentis captus, aut vix aut nullatenus exinde effugit. ldeo antem vix fugit, quia nonnisi cum magno labore voluptates solitas vincit. Unde Dominus dicit : Regnum cœlorum vim patitur, et violenti rapiunt illud. Maxime namque violenti sunt, qui innumerabiles diaboli insidas tam in adversis quam prosperis rebus positas perrumpere et evadere possunt.

Sicut animal quoddam, in lacum vel lutum ex incuria cadens, nullatenus exinde progredi nititur, ita aliquod capitale crimen seu in quamlibet negligentiam incidens, nil ulterius curat qualiter ex hujusmodi casu per poenitentiam emendationemque re-surgat. Unde Psalmista precatur, dicens: Erips me de luto, ut non infigar. Qui iterum preces suas super hac re factas a Domino exauditas esse referens, et quasi alios lapsos ad easdem preces faciendas provocans dicit: Exaudivit preces meas, et edusit me de lacu miseriæ et de luto fæcis.

Sicut agricola stercus spurcissimum deferens in agrum, eo utitur a multiplicandæ segetis bonum, ita et Deus omnipotens non dedignatur de sordidis et malis actibus nostris quælibet bona operari, quæ tanto minus nobis deputanda sunt, quanto minor erit intentio nostra ad illa pro timore vel amore Dei perpetranda. Hoc autem credendum est ideo dispositione divina agi, ne quis, ex meritis propriis præsumens, studeat in se gloriari, sed in Domino, sicut

Sicut sculpturæ inflictæ qualitas in sigillo nonnisi per ceræ impressionem satis agnosci valet, ita et invisibilium coelestiumque rerum secreta conspict nequeunt, nisi per impressa visibilium exempla. Unde Dominus noster de cœlestis regni mysteriis loquens, sæpius addidit ali quam præsentis vitæ similitudinem, per hanc, scilicet, incognita faciens nota, ut : Simile est re num coelorum homini patrifamilias, multaque his similia.

Sicut tenera parvaque virgulta ad quælibet necessaria magis flecti queunt quam magnin et antiqua arhores, ita et homines in pueritia vel juventute positi facilius converti possunt ad debitain Christiana religionis disciplinam, quain in senectute, quia senectus impatiens est ad quævis inusitata flecti. Unde scriptum est : Que non congregas in jurentute, quomodo ea habere poteris in senectate?

Sicut in mari navigantes tam procul a littore possunt meare, ut illud non videant, ita hi qui sæcularibus curis vel carnalibus des deriis deserviunt, in tantam negligentiæ profunditatem venire possum. ut nec judicii divini recolant, nec aliquam perpetua: pænæ vindictam credant. Unde scriptum est: Impius cum venerit in profundum peccatorum, contemnit.

Sicut leo et lupus visibiliter insidiantur animalium gregibus, ita et diabolus, quærens jugiter quem devoret et ad perditionem trahat, invisibiliter insidiatur cunctis sidelibus. Unde scriptum est : Sobrii estote et vigilate, quia adversarius vester di bolus tanquam leo rugiens circuit, quærens quem devoret

Sicut regina Saba audiens ex fama sapientiam Salomonis, venit ad eum, et, aliquandiu apud illum manens, multo majoris sapientiæ gloriam ibi vidit quam auditu famæ antea percepisset; sic et anima quarque fidelis, cum erroneos affectus corrigere incipiens, tota virtute confugerit ad verum Salomonem. id est Christum, multo majorem sapientiam et gratiam ibi sentiet quam ullis scriptorum vel dictorum indiciis de eo audierit.

Sicut nemo construere sibi potest habitaculum, nisi prius habeat locum aliquem ad construendum, ita nemo aliquid boni facere valet, nisi prins voluntatem bonam obtinuerit. Unde jugiter orandum est et dicendum : Cor mundum crea in me, Deus, et spiritum rectum innova in visceribus meis. Et, O Domine, da mihi velle bonum, vires ad perficiendum.

Sicut pisces nunquam sponte sua, sed piscatoris solummodo arte aliqua decepti, ab aquis capti trahuntur, ita etiam omnes ad vitam atternam prædestinati, a mundanis fluctibus sola Dei gratia quasi quodam rete capti liberantur. In hujusmodi enim rete nullus sponte sua ingreditur, sed aliqua divina pietatis dispensa ione nunc quidem per prospera, interdum vero per adversa vocatus, illuc trahitur. Unde Dominus noster in Evangelio dicit : Nemo potest venire ad me, nisi Puter meus, qui misit me, traxerit eum.

Sicut immensitas et profunditas maris nequit

exhauriri ac perserutari, ita judicia divina nequeunt A festa sua judicia sapienter et juste disponit, canadem prorsus investigari. Unde Psalmista dicit: Judicia tua, Domine, abyssus multa. Hinc et Paulus apostelus dicit: O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei! etc.

Sicut in tempore belli multo majori militum numero quam in pace opus est ad resistendum ho-tihus, ita amplioribus virtutum studiis cer andum est, quando vel generaliter Eccle la sancta nequitiis spiritualibus plus fatigatur, vel specialiter quispiam acrioribus vitiorum incentivis impugnatur.

Sicut per stillicidia tectorum pravissima tecta nisi reficiantur, paulatim prorsus dilabuntur, ita animæ negligenti evenit. In primis enim velut minuta quædam stillicidia negligentiæ ea corrumpuni, deinde magis ac magis moribus per incuriam dilapsis imbres largissimi vitiorum influent. Unde scriptum est : Qui modica spernit, paulatim decidet.

plum est : Per multas tribulationes oportet nos intrare in regnum Dei.

Sicut lutum in manu figuli est, ut faciat inde quale vas voluerit, sie et omnes homines in manu Dei sunt. Quemcunque vult eligit ad gratiam, quem vult dimittit ad iram. Unde ipse dicit ad Moysen: Miserebor cui voluero, el clemens ero in quem mihi placuerit.

Sicut in capite constant oculi omnium, ita etiam in Christo, qui est caput corporis Ecclesiæ, con-sistere debet omnis intentio fidelium. Unde Salomon dicit : Sapientis oculi in capite ejus. Quasi diceret : Fidelis cujuslibet intentio debet esse in capite suo, id est, in Christo. Talibus igitur similitudinibus unusquisque intelligens ac requirens Deum, its potest instrui, ut cum in terris sit corpore, cœlestia contempletur spiritu et mente, ut autem ad hoc facilius instructur, libet adhuc aliquas similitudines sententiæ brevioris, quain superius prolatas addere, quia C et hoc ipse ædificandi ordo exigit, ut in altitudine minores quam in imo lapide, ponantur.

Sicut in muro ædificando et parvi et magni lapides ponuntur, ita in sanctæ Ecclesiæ edificium tam minoris quam majoris meriti homines a Domino colliguntur.

Sicut scala duobus quidem lignis in longum, pluribus vero in transversum compacta scanditur in altum, ita gemi a dilectione Dei et proximi, quain ce eræ virtutes inserendæ sunt, ascendere possumus in cœlum.

Sicut splendor solis omnem ad lucis suæ radios venientem non repellit, sed illustrat, ita et Salvator noster omnes ad se venientes clementer suscipir, dicens : Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos.

Sicut equi absque rectore currentes, in præcipitia ruunt, ita et corporales sensus sine ratione et imperio animæ in suum feruntur interitum. Unde Psalmista

admonet nos dicens: Nolite fieri sicut equus et mulus. Item sicut equi freno constringuntur, ne juxta voluntacis suæ impetum præcipites discurrant, ita homines plurimi Asgello Dei refrenantur, ne stultition et maliliæ suæ vota implere possint. Unde Psalmista Deum invocat diceas: In came et freno maxillas eorum constringe.

Sicut lunaris splendor in comparatione solaris nihil erit, sic omnis Ecclesiæ sanctitas divinæ sanctitati comparata, evanescit. Unde Dominus dicit : Nemo bonus nisi solus Deus. Quasi diceret : Convertimini ad Deum in toto corde vestro, ut probare possitis quam pius sit omnibus ad se conversis.

Sicut melli plurimo parum absinthii injectum velocem amaritudinem tradit, mellis vero etiamsi duplum injiciatur absinthio, non poterit obtineri ejus dulcedo, ita parva malitiæ scintilla multum polluit bonum. Unde scriptum est : Qui in uno offendit, multa bona perdit.

Sicut rector quilibet sapiens, per hoc quod mani-

quoque justitiam in secretis judiciis exercere creditur, ita et Deus omnipotens per manifestam judiciorum suorum æquitatem cuncta quæ occulte judicat, justissime judicare credendus est.

Sicut melius dulcedo ne-citur, nisi aliquid gustetur, ita inæst mabilis divinæ pietaus suavitas sciri vel credi nequit, nisi per experimentum aliquod gustetur. Unde Psalmista dicit : Gustate et videte . que nium suavis est Dominus.

Sicut vas quodlibet plenum nequaquam aliud quid capere valet, nisi prius emittatur quod in se habebat, ita anima vitiis plena, nisi per confessionem et pænitentiam eadem ejecerit vitia, nullatenus in eam intrabit sancti Spiricus gratia.

Sicut in solis radio per fenestram immisso innumerabiles atomi videntur, qui aliter videri negranum intra paleas contegitur, variis tribulationi-bus a paleis vitiorum est excutienda. Unde scri-ptum est: Per multas tribulationes apartetum. fidelibus cunctis annitendum est , minutis tamen innumerabilibus carere nequit. Unde scriptum est : In multis offendimus omnes.

Sicut esca juxta qualitatem infirmorum præparanda est, ita et consuctudines fidelium tanta discretione statuendæ sunt, ut nullatenus hi qui inter e s infirmitate spirituali detinentur, vel propter lenitatom torpescant, vel propter austeritatem deficiant. Superbis enim et negligentibus opus est austeritate. pusillan mis vero et simplicibus lenitate.

Sicut plurimi cibi nibil prosunt absque sale, ita omnes virtutes absque charitate. Unde Apistolus dicit: Si tradidero in cibos pauperum omnes facultates meas, et si tradidero corpus meum ut ardeat, charitatem autem non habuero, nihil mihi prodest.

Sicut corpus corporali cibo, ita spiritus spirituali reficiendus est, id est, jejuniis vigiliis, virtutibusque cæteris. Unde Dominus noster in Evangelio dicit : Non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo quod procedit de ore Dei.

Sicut mulier, cum parit, tristitiam habet, poster vero de prole nata gaudet, ita omnes pro æterna felicitate obtinenda laborantes, in hac vita contristantur et gemunt, postmodum vero semper gaudebunt. Unde Dominus dicit: Beati qui lugent, quonium ipsi consolabuntur.

Sicut gallina congregat pullos suos sub alas, ut eos protegat, ita Dei gratia omnes ad se confingientes operit et protegit. Unde Psalmista Deo supplicans dicit: Sub umbra alarum tuarum, Domine, protege nos a facie impiorum.

Sicut palmes non potest ferre fructum, nisi manserit in vite, sic et nos nullum boni operis fructum ferre possumus, nisi maneamus in Christo.

Sicut lignum quod plantatum est secus decursus aquarum, dabit fructum in tempore suo, sic beatus vir qui in lege Domini meditatur die ac nocte varios profert fructus animæ.

Sicut cervus desiderat ad fontes aquarum, ita desiderare debet anima fidelis pervenire ad Deum.

Sicul fluit cera a sacie ignis, sic pereunt peccatores a sacie Dei.

Sicut in uno corpore multa membra habemus. omnia nutem membra non eumdem actum habent ita et nos unum corpus sumus in Christo, singuli autem alter alterius membra.

Sicut abscondere non potest homo ignem in sinu suo, ut vestimenta ejus non ardeant, aut ambulare super prunas, ut non comburantur plantæ ejus, s.c qui ingreditur ad nulierem prox:mi sui, non est mundus, cum tetigerit eam.

Sicut igne probatur argentum et aurum in camino. ita corda hominum probat Deus.

Sicut favus dulcissimus est gutturi, sic doctrina sapientiæ his qui amant eam.

Sicut aqua exstinguit ignem, ita elecmosyna exstinguit peccatum.

prudens iterat stultitiam suam.

Sicut qui mel multum comedit, non est ei bonum, sic qui scrutator est majestatis, opprimitur gloria

Sicut urbs patens et absque murorum ambitu, ita vir qui non potest in loquendo cohibere spiritum suum.

Sieut opus est flagellum equo, sie virga dorso imprudentium.

Sicut desicientibus lignis exstinguitur ignis, ita susurrone subtracto jurgia conquiescunt.

Sicut in aquis resplendent vultus respicientium, sic corda hominum manifesta sunt prudentibus.

Sicut pieces capiuntur hamo, et sicut aves comprehenduntur laqueo, sic capiuntur homines perversi malitia sua.

Sicut ignoras quæ sit via spiritibus, et qua ratione compingantur membra in ventre prægnantium, sic nescis opera Dei, qui fahricator est omnium.

Sicut fumus a vento dispergitur, ita spes impii

Sicut jumenta domestica possessoribus suis omnimodo sunt subjecta, ita et nos Deo subjecti esse debemus. Unde Psalmista dicit: Ut jumentum factus sum apud te.

Sicut terra arida nullum reddit fructum, ita cor hominis in malitia obduratum nil boni capere valet.

Sicut gravius periculum est in multis distundi pestem, quam unum pestilentia consumi, ita gravius peccatum est multos subditos pastoris unius vitto corrumpi, quam ipsum solum in injusticia sua mori.

Sicut vipera a filiis suis in utero positis lacerata perimitur, ita cogitationes malæ, si intra nos enutritæ usque ad effectum peccati perveniunt , animam nostram lacerantes occident.

Sicut stultum est, si cæcus alieni ducatum promittat, ita irrationabile est, si indoctus aliquis ignotam regiminis curam suscipiat. Unde Dominus dicit : Si cacus caco ducatum præbeat, ambo in foveam cadunt.

Sicut cœcus gradiens facile offendit, ita imperitus C. facile in erroris foveam incidit.

Sicut per procellosas æquoris undas nonnisi multo labore remigantes transire possunt, ita sæcularium discrimina curarum nemo poteșt evadere, nisi cum maxima circumspectione.

Sicut fumus nunquam nisi ex ignis vapore fit, ita nulla tempesias, vel pestilentia, seu fames, aut alia plaga, contingit, nisi ex meritis aliquibus bu:nanæ pravitatis.

Item sicut igne ex-tincto fumus deficit, ita fomite vitiorum, id est, desiderio peccandi per poenitentia lacrymas emendationisque stud um sedato, plagæ cessabunt. Unde scriptum est : Cum placuerint Domino viæ hominis, inimici quoque ejus convertentur ad pacem.

Sicut nudatus publice in hoc sæculo confunditur, ita et qui nullo virtutum velamine in futuro tegitur, coram angelis omnibusque electis confusionem patietur.

Sicut ædiscil cujuslibet fundamentum in imo ponitur, et postea ædificium omne in altum erigitur, ita omnis homo ex infima mate ia procreatus, et quasi in fundamento luteo formatus, cum ad intelligibilem ætatem venerit, mox debet erigi in altum, id est, ad spiritualis vitæ studium.

Sicut ex variis floribus colliguatur mella, ita ex variis hominibus virtus quælibet est colligenda. De hujusmodi collectione scriptum est : Sapientiam ommum antiquorum exquirit sapiens.

Sicut equi cojustibet cursus probatur in loco spatioso, sic hominis voluntas in arbitrio dato, et in rebus concessis. Ibi enim quilibet tanto longius ante alium currit, quanto melius facit. Unde Apostolus admonet nos, dicens : Sic currite ut comprehendatis. Subintellige præmia vitæ cœlestis.

Sicut fistula absque inspirante nullum reddit sonum : ita et cor hominis absque inspiratione divina nutlum recipit bonum. Unde Dominus noster in Evangelio dicit : Sine me nihil potestis facere.

Sicut equus inutilis ad onera quælibet portanda, cito

Sicut caus revertitur ad vomitum suum, sic im- A lassescit in itinere, ita et impatiens in congregatione positus infirmus est ad omnia quæ pro Christi nomine, vel pro fratrum amore debet sufferre, contemnens quod Apostolus dicit : Alter alterius onera portate.

Sicut in tempore tempestatis horrendæ, quæruntur umbracula arborum vel domorum ; ita in tempore tribulationis et tentationis quærenda sunt præsidia divinæ gratiæ et spiritualium virorum.

Sicut venena mortifera non manifeste, sed c'am sub aliqua specie bona dantur : sic vitia plurima sub specie virtutum se occultant, ut aliquos decipiant.

Sicut sus in volutabro coenulento jaceus foedatur: ita et ille qui adulteriis aliisque fornicationum immunditiis implicatur.

Sicut corpus mortuum est sine anima, ita anima

mortua est sine Deo. Ut autem ad unam similitudinem plurima colligam, sicut is qui litterarum notitiam habet, cum eas viderit aut audierit, mox quid significent intelligit : B ita unusquisque intelligens aut requirens Deum, cum creaturam quamlibet cernit, aut ejus rite tractando meminit, stati:n in ea quasi legens aliquam spiritalis vitæ intelligentiam capit. Sicut, verbi gratia, cum Immensum solis splendorem inspexerit, vel ejus meminerit, mox exinde divinæ immensitatem præsentiæ conjicit, sciens pro certo, quia si creatura vim tantam splendoris habet, Creator merito credendus est muito n.ajorem licet invisibilem habere. Eodem modo cum reficitur pane corporali et de-fectivo, mox conjiciens, quia majorem refect onem præbere queat spiritualis et æternus panis; id est Christus, qui dixit: Ego sum panis vivus; discit in eum credere, seque illi committere. Lodem modo cum attenderit simplicitatem vel puritatem pueri. qui pro eo quod cæteris parior est, puer dicitur : statim tractans quomodo exinde ædilicetur, juxta illud, Nisi conversi fueritis, et efficiamini sicut parvuti, non intrubitis in regnum colorum, optat sibimet a Deo præstari aliquam hujusmodi virtutem. Similiter cum rerum plurimarum que in hoc mundo poseidentur, pulchritudinem aspexerit vel meminerit. statim tractat, quia si transitoria tam pulchra a Deo sunt condita, longe pulchriora sunt æterna, quæ in cœlesti regno electis suis præparavit gaudia. Ideoque ex his incitatus omnimodo conatur, ut ad ea pertingere mereatur. Similiter cum dulcem chordarum seu organorum cantilenam andierit seu meminerit. statim exinde conjicit, quia si momentanea præsentis vitas cantilena tanta dulcedinis consisti, multo major credenda est perpetua coslestis harmo-nia dulcedo, juxta illud: Quo oculus non vidit, nec auris audivit, etc. Ideoque compunctus exinde sæpius optat illuc pervenire. Cum vero debiles, egenos et in utroque homine pauperes aspexerit seu meminerit, statim quasi ex lectione sacra compunctus tructat quantas grates Deo agere debeat, pro eo quod se plurimis forsitan sceleribus deditum, a miseriis tantis cruciari non permisit. Potest et aliter ædificari, qui aliquo modo miseros in hac vita intuetur seu recordatur. Tractans namque, quia si illi qui in hac vita debiles vel inopes sunt, tantam patiuntur miseriam, multo majori miseria cruciabuntur, qui in futura miseri pauperesque, id est virtutibus vacui inveniuntur, omnimodo conatur ne ad æiernæ miseriæ cruciatum rapiatur. Cum autem tractaverit justum esse ut parentibus, dominis et magistris terrenis a filiis, servis et discipulis exhibenda sit obedientia servitusque devota ; mox quasi legens in his discit, quia Domino dominorum, patri comium, magistroque colesti, multo magis obtemperaudum est et serviendum. Hoc igitur modo legere novit omnis intelligens et requirens Deum : quia quanto amplius illum intelligit et requirit, tanto ardentius in ejus agnitionem sit.t. Unde fit, ut in quælibet e ementa visus vel auditus, seu etiam memoria ejus rapitur, ibi continuo quasi legens aliquid de spiritualibus meditetur. Nam turtures seu columbia aut

adificetur, corum videlicet naturam imitando in castitate, simplicitate necnon prudentia. Turtur enim castitatem, columba simplicitatem, serpentes prudentiam naturaliter observant. Attendens etiam vigilem canum quorumdam custodiam, mox in his studet legere, quod pastores et rectores Ecclesiæ eamdem custodiam debent spiritualiter agere, vigilando et latrando contra diabolicas atque humanas pravitates, ne quem de commissis rapiant vel dispergant. Item cum gradus in quolibet ædificio factos, seu ceram aut lapides inspexerit vel meminerit, mox tractat qualiter in eis ædificetur; in gradibus quidem, ut discat, quia sicut ad superiores nonnisi ab inferioribus pervenitur, ita ad virtutes majores nemo pervenire possit, nisi in minoribus observandis studiosus exstiterit, juxta illam Domini nostri sententiam, Qui infidelis est in minimo, et in majori infidelis est. In cera autem, ut juxta ipsius mobilitatem ex calore patrandam ad bona quæque discenda sancti B debeamus, sed quod efficientia ejus non solum ad Spiritus igne mollitus, mobilis siat et humilis : secundum quod scriptum est : Discite benefacere, quærite judicium, et humiliamini sub potenti manu Dei. In lapidibus vero, ut contra quælibet mala sit durus et stabilis, necnon cautus : juxta Apostoli sententiam, Stabiles estote et immobiles, et nolite omni spiritui credere.

In his ergo quæ jam diximus et aliis innumerabilibus, unusquisque intelligens aut requirens Deum, quasi legens discit quid credere vel cogitare de Deo debeat, quodque omnium natura elementorum, ut est illud quod de sole, aqua, lapide, cera, turture, columba, serpentihus cæterisque creaturis; et quod instrumentum rationabile, ut est illud quod de ædifleandi modis, gradibus et consona chordarum organorumque cantilena. Institutio quoque moralis, ut est illud quod de obedientia parentibus, dominis ac magistris exhibenda diximus; tum etiam flagella quæque hominem ad Creatoris sui subjectionem al-que venerationem admoneant. Unde illi tres pueri in camino ignis quondam inclusi, omnia ad laudem Dei exhoriantes, dicunt: Benedicite, omnia opera Domini, Domino, laudate el superexaltate eum in sæcula. Ex quacunque enim creatura homo ad laudem Dei incitatur, quodam loquendi genere Deum benedicit, quia laudantes efficit. Cum igitur satis dictum sit qualiter in rebus visibilibus legere possitis, legite, precor, in eis tanta cura coram Domino nostro magistro omnium, quanta et vos velletis in præsentia vestri legere illos, quos in omni sapientia sciretis a vobis instructos. Nisi enim sapienter coram vobis legerent, dura flagella caperent. Eadem quoque credite vobis futura, nisi legeritis coram eo intentione pura, qui vobis et vitam dedit, et omnimodo instruxit.

Quia vero ad ædificii per similitudines construendi finem jam tendimus, libet ut juxta morem quorumdam qui sibi speculandi fornices in adibus altis construum, ut exinde longe lateque speculari possint, nos quoque aliquid simile bic studeamus, dicentes D dens illuminat, nunc vero quasi idem lumen exstinscilicet qualiter Deus prospiciat super filios hominum. Sit ergo ædificii hujus specula contemplationis divinæ similitudo, ex qua et liberum arbitrium a Beo datum, et quod idem arbitrium sine Dei gratia nihil boni capiat, aliquatenus speculari potest. Sicut enim aliquis præpotens, in excelso manens ædificio, omnia quæ in ejusdem ædificii circuitu geruntur, desuper aspicit, nulli intuitu suo necessitatem agendi quælibet inferens, sed tantummodo aciem ad cuncta ibi gesta diligenter apponens : ita et Deus oninipotens omnia quæ in hoc mundo geruntur invisibiliter, considerans neminem inspiciendo ad opus aliquod compellit, sed omnes in arbitrio proprio relinquit, membraque tam ad malum quam ad bonum faciendum apta tribuit, ut per hoc omnium affectus probetur, et cujus quisque meriti sit denudetur. Verumtamen ne omnis homo ex arbitrii tanti libertate resolutus velut pecus lascivum in perditionis foveam

serpentes attendens, mox tractat qualiter per eos A cadat, quos vult et inspiratione sua et doctrinis variis, necnon aliqua infirmitatis seu flagelli causa convertens ad se trahit.

Ecce, fratres charissimi, prout potui, auxiliante Deo, ædisicium spirituale construxi in altum per instrumenta similitudinum, ut per eas aliquo modo explanarem qualiter Deus a nobis requirendus et intelligendus sit. Nunc vero cum tempus esse videtur, ut tectum superædificetur, libet ex ejusdem generis lapide, quem in fundamento posui, et tectum condere. Genus autem lapidis in fundamento collocati, quædam fuit similitudo aptissima sanctæ Trinitati. Quamobrem ut in eodem, in quo cœpi, ædificare possim, ædificium consummare, cupio proferre similitudes aliquas sanctæ Trinitati congruas, quibus illud explanare nitor, quod omnes sanciæ Trinitatis personæ sint a nobis invocandæ, sed specialiter sancti Spiritus : non quod banc quæ tertia in sancta sui, sed Patris, et Filii agnitionem instruamur. Quod videlicet hoc modo colligimus. Quia igitur aliud est solummodo subsistere, aliud vero vivificari in animal rationale, quod intelligere poss t totius substantiæ creatorem, nos qui jam subsistimus per Patris et Filii efficientiam (omnia enim per ipsa facta sunt) maxime debine indigemus, ut agnoscamus unde subsistamus, quantumque cæteris creaturis excellentiores simus, et quas divinæ pietati pro hoc gratias agere debeamus. Hoc auteni ad Spiritus sancti efficientiam pertinet, quia per ipsum ad totius bonitatis agnitionem amoremque accendimur, licet et Patris, et Filii, et Spiritus sancti, operatio individua sit in omnibus. Sed quia hæc sunt obscura, opus est ut similitudine explanemus aliqua. Sicut ergo in accensa candela trium elementorum, id est, stuppæ, ceræ et lucis individua operatio est, omniaque simul operantur, sed tamen ad lucis slammam aliquid specialius pertinet illuminatio eorum, qui prope coumorantur: nam in tenebris constituti nec ea unde ipsa lux procedit, cernere valent sine luce, effectu vero lucis omnia vident; sic et sanctæ Trinitatis operatio licet sit individua, tamen ad Spiritus sanc i personam, quæ per lucem significatur, aliquid specialiter pertinet inspiratio divina, per quam instruimur non solum ad agnoscenda ejusdem Spiritus sancti dona, sed etiam ad totius Trinitatis mysteria, sicut et Dominus noster promisit dicens : Paracleus Spirilus sanctus, quem mittet Pater in nomine meo, ille tos docebit omnia. Cum dicit omnia, excepit nulla quibus edocendi sumus hona. Nec tamen credendum, quod sine Patris et Fili cooperatione eadem list doctrina, sicut nec lux candelæ sine stuppæ et ceræ agitur cooperatione. Potest et in candela, quæ nou semper, sed statutis horis lucere solet, significari quod Spiritus saucti lux non semper in cordibus fidelium permanet, sed juxta profectum vel qualitatem singulorum omnia disponens, nunc eos quasi incenguens ad tempus deserit : ut per hoc probati discant, quia nibil in se, omnia autem in Deo valeani. Unde est quod legitur sanctis prophetis interdun defuisse spirmus prophetiæ. Sed quanta differentia est inter accensæ et non accensæ candelæ utilitatem, tanta etiam est inter ejus qui Spiritu sancto jam illuminatus est, et ejus qui nondum illuminatus est, qualitatem. Et sicut candela accensa non solum sibi, sed etiam omnibus accedentibus lucem præstat, sic et ille qui a Spiritus sancti gratia il uminatus est, non solum sibimet, sed et ommbus ad se venientibus sapientia data prodesse desiderat. Ide vero qui nondum illuminatus est, nec sibi nec cuiquam spiritualiter prodesse cupit, sed velut irrationale animal tantum subsistens, mil quærit unde subsistat, et quid Deo pro humanæ substantiæ excellentia debeat. Hinc plurima sacræ Scripturæ inveniri possunt testimonia, que indicant omnia divine pietatis dona

illud quod ipse Dominus per Prophetam dicit : Super quem requiescit Spiritus meus, etc. Designans scilicet per efficientem et donantem, efficientiam donorum spiritualium. Cui simile in Evangelio legitur a Domino dictum ad discipulos : Si ergo vos cum sitis mali, nostis bona data dare, usque spiritum bonum petentibus se. Per hoc namque quod dixit : spiritum bonum petentibus se daturum, significavit dona virtutum, quie per insusionem sancti Spiritus tribuuntur. Eliseus quoque ad Eliam, Obsecro, inquit, ut fiat spiritus tuus duplex in me. Per Spiritus videlicet personam significans omnium virtuium dona, quæ idem Elias a Deo accepit. Non enim a semetipso quidquam habuit, quod appetendum foret. Illud etiam quod legitur, quia Spiritus sanctus super apostolos veniens, omnium linguarum notitiam et fiduciam loquendi contra omnes adversarios eis contulit, cunctis fidel bus satis indicat, quid idem Spiritus valeat, et quanta tribusntur dona ex ejus [ gratia. De quibus omnibus Apostolus evidentissimum ponit testimonium d cens: Omnia operatur unus, etc. Hæc igitur, ut reor, sufficient ad hoc quod dixi: Spiritus sancti gratiam a nobis specialiter invocandam. Nunc etiam cupio explanare, quomodo nobis proxima esse vidratur non loco, sed nos con-solando, unde et paraclesis, id est, consolatio dicitur, sieut et ille Samaritanus Evangelicus dicitur proximus fuisse ei qui incidit in latrones, miseri-cordiam exhibendo. Umnis enim misericors miseris proximus esse probatur. Qui nimirum sensus, quamvis sufficiat ad promissæ explanationis testimonium, libet tamen similitudine alia declarare eumdem sensum. Notum quippe est omnibus numerare aliquid scientibus, quia tribus unitatibus pro tribus personis Patris, et Filii, et Spiritus sancti dictis, tertia unitas proxima est pluralitati, id est, quaternario cæterisque numeris sequentibus, et omni per eosdem numeros numerando venire cupienti ad sanctæ Trinitatis per-sonas, occurrit primo persona tertia. Unde intelligi datur, quia sicut unitas et persona tertia proxima est pluralitati, qua homines significantur, nec ab eadem pluralitate perveniri potest ad secundam unitatem nisi per tertiam : ita inprimis semper invocanda est, necnon a Patre et Filio exoranda ea quæ nobis proxima constat gratia Spiritus sancti, quæ per tertiam unitatem significatur, ut nos inspiratione sua dirigat in viam justitiæ. Nam, ut Apostolus dicit : Nemo dicere potest Dominus Jesus, nisi in Spiritu sancto. Si ergo tantæ virtutis nomen nemo potest dicere nisi in Spiritu sancto, patet profecto, quia nulta bona actio fieri valet sine illo, et per ipsum introducendi sumus ad totius salutis viam, id est, ad Christum Filium Dei. Cumque hac fide ad illum ducti fuerimus, ille velut ostiarius perducet nos ad primam Unitatem, id est, ad Patrem, sicque ejusdem Domini nostri impletur promissio dicentis : mine Filii Dei, huic ipse ostium salutis efficitur. Qui autem aliter credit, attendat quod ipse alibi dicit: Nemo venit ad Patrem, etc. Ideoque orationes missales, in quibus persona Domini nostri Jesu Christi non habetur, ita terminandæ sunt : Per Christum Dominum nostrum, vel per Dominum nostrum Jesum Christum Filium tuum, etc., si totius Trinitatis me-moriam agere velis. Si vero in distinctione orationis ultima Filii persona commemoratur, non opus est eamdem personam iterari in line, sed tantummodo dicendum : Qui tecum vivit, vel, Qui cum Patre et Spiritu sancto, etc. Sicque fit, ut aut in nomine Domini seu totius Trinitatis omnia petamus, flæc igitur sint dicta contra eos, qui credunt sibi sufficere solam Patris omnipotentis invocationem sine persona Filii et Spiritus sancti. Quibus iterum dico quod supra dixi, quia sicut a pluralitate, qua omnes homines significantur, antequam ad cam unitatis divinæ

per sancti Spiritus gratiam sidelibus præstari : nt est A gratiam perveniant, pro qua et Dominus noster Jesus Chri-tus rogat, dicens ad Patrem : Rogo ut sint unum, sicut et nos, nullus numerando pertingere potest ad unitatem primam, nisi per ordinem congroum tertiæ et secundæ unitatis; ita nemo ad Patrem pervenire potest, nisi utriusque Filii Dei scili-cet, et Spiritus sancti gratiam pariter invocandam crediderit. Ergo hac omnia quæ vobis, fratres charissimi, de sancta Trinitate dixi, sini pro ædificii nostri, quod per instrumenta similitudinum construxi, tecto et pro ejusdem ædificii munimento. Et ut delectabilius stare possit, libet super tectum ponere sanctæ crucis trophæum, similiudine congrua expressum. Sicut enim potens quilibet multa comprehendere et ad se trahere studens, extendit brachia sua ad trabendum : sic Dominus noster Christus per palmas in cruce tensus, omnia quæ voluit ad semet mystice traxit. Unde ipse dixit: Si exaltatus suero a terra, omnia traham ad me ipsum. Inter quæ omnia et nos quoque ad se trahere dignetur, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum, Amen.

### IN PSALMUM XC.

Quia diabolus membra Christi in nocte, item in die, tentare non desinit, testatur Psalmista, cum dicit: Scuto circumdabit le veritas ejus, non timebis a timore nocturno, a sagitta volante in die, a negotio perambulante in tenebris, ab incursu et dæmonio meridiano. Juxta diversitatem horarum exprimitur qualitas tentationum. Quid est scutum veritatis aliud quam amor justitite? Omnis namque amator justitize assertor esse veritatis probatur. Porro justitiam ampleciendo, veritatem conatur tueri. A quinque, percito nimirum assultu animæ infra scripto, meus fidelis eruitur, si scuto veritatis præmunitur. In primis a timore nocturno liber evadit. Timor quippe nocturnus præsens est vita, cujus caligine tendentes ad patriam, circumdamur; interim iter agentes sine intermissione bellum clandestimm arque forense, quod hostis antiquus administrat, toleramus. Verumtamen quanam parte ictus diriguntur contra nos, velut cæca caligine noctis circumsep!i, nequaquam discernere sæpiuscule ad purum possumus. Qui si quando sagitta arcu dolositatis emissa, teipsum appetierit : quia summi regis præceptis te militaturum mancipasti, ex tunc scutum ejus arripuisti : exple promissum, caveto mentiri, ne sis, quæso, retrograda. S.c certe casso vulnere perspicies sagittam malignitatis a teipso declinantem. Quid igitur per sagittam, nisi iniquitas incursans improvise? quid vero diei nomine, nisi discretio figuratur? Volat igitur sagitta per diem, cum, remoto discretionis nubilo, percipit qui tentatur, id esse proculdubio peccatum quod virtutes animi molitur expugnare. Hostis nonnunquam cum homine negotium tractare videtur, cum eousque sibi delectationem patrandi sceleris ingerat, Ego sum ostium, etc., et, Si quid petieritis Patrem, etc. Qui enim credit se non posse salvari nisi in no. D det, pendulus permaneat. Hic same nomen negotii sonare videtur. Negotium enim quasi negans otium dicitur. Omnis itaque qui diabolicam impugnationem perpetitur, ad utrumlibet vacillans efficaciam negotii sortitur. Nulla namque sibi requies conceditur, donec optio perseverantiæ seu ruinæ terminetur : cumque circa hæc inefficax plerumque reperiatur, utpote victus totas vires suas adversus agonothetam hujusmodi exerit : sed eum quem nutantem, quasi negotium tractantem inspicit, impetu statum validissimo percutit, et ad delectationis barathrum, quibus potest viribus pertrahit. Quæres quidem per vocabulum incursus exprimitur. Quid plura? Sequitur vehemens luror dæmonii meridiani, quod sibi consensum fædæ delectationis allicit, quoniam sicut sol cum centrum plagæ meridianæ ascenderit, quo altius surgat non habet; ita vero malignus spiritus, postquam animam sibi consciendo illexerit, locum superiorem quo possit irrepere haudquaquam invenit.

# VENERABILIS BEDÆ EXPOSITIO

ISTIUS GENESIS VERSUS : Surgite, egredimini de loco isto : quia delebit Dominus civitatem hanc. Et visus est eis quasi ludens loqui (Gen. xix, 14).

(Ex Sirmondo a, tom. II, p. 970.)

Sodomila, patenter insinuat, quia nullum de electis Dei perditura est impletas et persecutio reproborum, dicente Domino de ovibus suis : Et ego vitam æternam do eis, et non peribunt in eternum, et non rapiet eas quisquam de manu m a (Joan. x, 25). Quod item Loth, facultate ab an-gelis data, nullum de civibus perfidis, ne de suis quidem cognatis, sive amicis, tamen etsi multum conatus, ad salutem revocare, significat quod nullius labor hominis ad numerum prædéstinatorum, qui ante constitutionem

Sirmondus illam Bedæ expositionem referens ait : « Beda divinis litteris impense doctus, bonos malosque prædestinatos, exponens illud Genesis, indubitanter as-

Hoc idem testimonium auctor libri de Tribus Epistolis,

Quod ostium Loth obcluserunt angeli, ne vel ipsum, A mundi electi sunt a Domino, vel unam possit animam advel aliquem de domo ipsius possent ad perdendum rapere Sodomita, patenter insinuat, quia nullum de electis Dei rum, etsi nostram fragilitatem qui ad electorum sortem pertinent latet, non tamen ah agenda cura nostræ salutit cessandum, nec ab instruendis proximis lingua est conti-nenda : sed ad exemplum beati Loth, et nobis caste vivendum, et errantium quoque correctioni officium pietatis impendendum. Constat enim quod etsi prædestinatos ad interitum salvare nequimus, nostræ tamen beniguitatis, quam erga illorum salutem impendimus, mercedem non perdimus.

> cap. 7, recitat integrum, et attribuit sancto Ecclesiæ do-ctori Bedæ presbytero exponenti locum Genesis, cap. xix, de ereptione Loth ex interitu Sodomorum: non reperitur-tamen in ea quæ nunc exstat Bedæ expositione seu com-mentario in illud caput Genesis.

# ORDO RERUM QUÆ IN HOC TOMO CONTINENTUR.

| BBDÆ OPBRA EXEGETICA GENUINA.                                              | maris. De duodecim fontibus et septuaginta palmis. 371                      |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| EXPOSITIO SUPER EPISTOLAS CATHOLICAS. 9                                    | CAPP. XXIV-XXVI. — De carnibus alitum et manna. De                          |
| Compa need I con margan                                                    | petra virga percussa. De pugna contra Amalech. 372                          |
| SUPER DIVI JACOBI EPISTOLAM. Ibid.                                         | CAPP. XXVII-XXIX. — De cognato Moysi. De ascensione                         |
| SUPER PRIMAM EPISTOLAM S. PETRI.                                           | Moysi in montem. De monte Sina et tonitruis. 373                            |
| SUPER SECUNDAM EPISTOLAM S. PETRI. 67                                      |                                                                             |
| SUPER PRIMAM EPISTOLAM S. JOANNIS. 85                                      |                                                                             |
| Super secundam epistolam S. Joannis. 119                                   | CAPP. XXXI-XXXIII. — De duahus tabulis. De eo quod                          |
| Super tertiam epistolam S. Joannis. 121                                    | jussum est : Allare de terra facielis. De eo quod ait : Non                 |
| Super epistolam S. Judæ. 123                                               | ædificabitis illud de sectis lapidibus. 375.                                |
| EXPLANATIO APOCALYPSIS. 129                                                | CAPP. XXXIV-XXXVII. — De eo quod ait: Non accede-                           |
| Epistola ad Busebium. I bid.                                               | tis ad eum per gradus. De Hebræo sex annis serviente.                       |
| Rpigramma. 133                                                             | De talione. De decimis et primitiis offerendis. 576                         |
| Expositionis liber primus. — Explanantur septem priora                     | CAPP. XXXVIII ET XXXIX De vitulo combusto igni.                             |
| capita cum prima parte capitis octavi. 133                                 | De interfectis tribus millibus homiuum. 377                                 |
| LIBER II.—A posteriori parte cap, viii ad xv exclus. 153                   | CAPP. XL-XLII. — De confractione tabularum. De qua-                         |
| Liber III. — A capite xv ad finem.                                         | draginta diebus quos jejunavit Moyses. De eo quod dicit                     |
|                                                                            | Dominus ad Moysen: Posteriora meu videbis. 378                              |
| OPERA SPURIA BT DUBIA.                                                     | CAPP. XLIII-XLV. — De glorificatione Moysi. De ædi-                         |
| DE SEX DIERUM CREATIONE liber sententiarum ex                              |                                                                             |
| Patribus collectarum. 207                                                  |                                                                             |
|                                                                            | CAPP. XLVI-L.—De propitiatorio et Cherulim. De alta-                        |
|                                                                            | re. De menso. De candelabro et oleo. De tabernaculo. 382                    |
| De secunda die. 210                                                        | CAPP. LI-LIII. — De columnis et basibus. De appenso                         |
| De tertia die.                                                             | velo. De donariis ad constructionem tabernaculi. 385                        |
| De quarta die.                                                             | CAPP. LIV-LVI. — De unguento que perungitur taber-                          |
| De quinta die. 213                                                         | naculum. De incenso composito. De veste pontificis. 385                     |
| De sexta die. 215                                                          | QUÆSTIONES SUPER LEVITICUM. 387                                             |
| De septima die. 218                                                        | CAPP. I ET II. — De quatuor generibus principalium ob-                      |
| De ascensione fontis et irrigatione terræ. 222                             | lationum. De figuris hostiarum. Ibid.                                       |
| De plantatione Paradisi. 225                                               | CAPP. III ET IV De igue sacrificii. Quod mel in Dei                         |
| De ligno scientiæ boni et mali, de egressione fluvii, de                   | sacrificio non offeratur.                                                   |
| præceptione ligni. 226                                                     | CAPP. V-VIII.—Quod sal in omnibus sacrificiis admiscea-                     |
| De immissione soporis et creatione mulieris. 227                           | tur. Quod in sacrificiis oleum offeratur. De sacrificio ejus                |
| De astutia serpentis. 229                                                  | One sacramentum protulit et ablutionem. De filie Agren er                   |
| De suggestione serpentis ad mulierem. 230                                  | qui sacramentum protulit etablutionem. De filiis Aaron ex-<br>stinctis. 389 |
| De consensu mulieris.                                                      |                                                                             |
| De consensu viri.                                                          | CAPP. IX ET X. — De discretione ciborum. De immun-                          |
|                                                                            | ditia parientium. 590                                                       |
| Vox increpantis vel revocantis, excusatio viri, maledi-<br>ctio serpentis. | CAP. XI. — De lepris.                                                       |
|                                                                            | CAP. XII. — De sacerdote magno et cultu cius. 393                           |
| De maledictione mulieris, et viri, de veste mortali. 233                   | CAPP. XIII ET XIV. — De sacerdotibus qui non offerunt                       |
| De ejectione eorum de paradiso, et flammea framea                          | sacrificium. De ablutione Aaron et filiorum ejus. 394                       |
| versatili. 234                                                             | CAP. XV. — De oblatione pro sacerdotis delicto. 393                         |
| SUPER GENESIM DIALOGUS. Ibid.                                              | CAP. XVI ET XVII. — Quæ de pecoribus non offerantur                         |
| QUÆSTIONES SUPER EXODUM. 565                                               | in sacrificio. De cæteris cæremoniis.                                       |
| Prologus. I bid.                                                           | OU COMONEO CURRE MANAGEMENTO                                                |
| CAPP. I-VI. — Quee in se continent Exodus De septua-                       | QUÆSTIONES SUPER NUMEROS. Ibid.                                             |
| ginta animabus. De morte Joseph. De afflictione populi.                    | CAPUT PRIMUM.—Catalogus mansionum. Ibid.                                    |
| De masculorum nece. De inventione Moysi. 365                               | CAP. II.—Pascha secundi mensis. 397                                         |
| CAPP. VII-IX. — De occiso Ægyptio. De manifestatione                       | CAP. III.—De Nazaræis.                                                      |
| Domini in rubo. De virga in serpentem conversa. 366                        | CAPP. IV-VIII.—De leprosis, fluxis et immundis. Ætas                        |
| CAPP. X-XIII. — De manu Moysi in sinum missa. De                           | hellatorum. Levitæ et custodes vasorum. Duæ tuhæ. Se-                       |
| aquis conversis in sanguinem. De ingressu Moysi ad Pha-                    |                                                                             |
| raonem. De virga in draconem conversa. 367                                 | puicra concupiscentia. 399                                                  |
| CAPP. XIV ET XV. — De obduratione Pharaonis. De de-                        | CAPP. IX-XI.—Septuaginta viri electi. Marie obtrecta-                       |
| cem plagis.                                                                | tio. De duodecim exploratoribus.                                            |
| C. VIII D. D. L.                                                           | CAP. XII.—De homine ligna colligente. 401                                   |
| Cap. XVII.— De Pascha. 569                                                 | CAPP. XIII-XVI.—De Core, Dathan, et Abiron. Asron                           |
| CAPP. XVII-XX.—De vasis Ægyptiorum sublatis. De azy-                       | cum thuribulo. Virga florens, Vitula rula. 402                              |
| no. De columna ignis et nubis. De divisione maris. 370                     | CAPP. XVII at XVIII.—Marize mors. Moysi titubatio ad                        |
| CAPP. XXI-XXIII. — De cantico glorificationis. De aquis                    | petram. 40%                                                                 |
| PATROL. XCIII.                                                             | . 26                                                                        |
| ANA STATES                                                                 | 36                                                                          |

```
-De morte Aaronis et serpentibus.
CAPP. XX-XXII.—De Seon rege Amorrhæorum, et Og
rege Basan. Moysis mors. De Balaam et Balaac.
CAPP. XXIII-XXVI.—Phinees sacerdos. Numerus
 puli. Quinque filii Salphad. Genera oblationum.
      CAP, XXVII.—De morte Balsam,
CAPP, XXVIII ET XXIX.—Idoli destructio.
QUÆSTIONES SUPER DEUTERONOMIUM.
                                                                                                                          409
                                                                                                                          410
                                                                                                                      I bid.
CAPITA I ET II.—De eo quod ix diebus Deuteronomium manu scribitur. De xi annis laboriose peractis. Ibid. Cap. III-V.—De non plantando ligno juxta altare Dei. De auferendo præputio ligni pomiferi. De non arando in primogenito hovis, et non tondenda primogenita ovium. Ibid. Cap. VI-IX. — De non arando in bove et asino. De non allig os bogis triurgantis. De non comando hostum in lasta.
 CAPP. VI-IX. — De non arando in bove et saud allig. os bovis triturantis. De non coquendo hædum in lacte martis. De veste ex lana et lino contexta.

CAPP. X-XII — De non accipiendo, loco pignoris, superiorem et inferiorem molam. De non abominando Ægyptim. De non habendo in sacculo diversa pondera.
  tium. De non habendo in sacculo diversa pondera.
      CAPP. XIII-XV .- De trium testimonio. De uxore fratris
  accipienda. De formidoloso, ut non bellum adeat.
 CAPP. XVI ET XVII.—De interemptione septem gen-
tium. Quod cum Abraham de futuris Dominus loqueretur.
 non vii, sed x legitur gentes dinumerasse.

Capp. XVIII et XIX.—De muliere capta in bello. Quid
  significet securis e manubrio lapsa.
 CAPP. XX-XXII.—De pollutione somnii. De paxillo forendo. De xr. flagellis delinquentibus adhibendis.
       QUÆSTIONES SUPER JESU NAVE LIBRUM
  t'APP. I-IV. — De morte Moysi et principatu Josue. De exploratoribus et Rahab. De transitu arcæ. De duabus se-
  reprotatoribus et namab. De traisint arca. De quadus semuribubus armatis præcedentibus Israel.

CAPP. V ET VI.—De xu lapid, et circumcis, secunda. 418

CAPP. VII ET VIII.—De excidio Jericho et salvatione

Bahab. De furto Achan.

419

LAPP. IX-XI.—De constructione altaris. De maledictionibus de homodulicatione.
  nibus et benedictionibus. De Gabaonitis. 420

Capp. XII-XIV.—De prælio in Gabaon. De exstinctis
gentibus et terræ divisione. De divisione terræ in duabus
   et novem semitribubus.
        CAPP. XV-XVIII.—Quod levitæ non acceperunt hæredi-
  tatem terræ, Quod habitacula levitarum per omnes tribus discernuntur. Quod quadraginta duas urbes Levitæ in possessionem accipiunt. De Chanañæo populo exstincto. 422 QUÆSTIONES SUPER LIBRUM JUDICUM. 423 CAPITA I ET II.—De servitute populi et liberatione. De
   Debbora et Jahel.

Cape. III ex IV.—De oraculo angeli ad Gedeon. De
   mysterio velleris et arcæ.

Cap. V.—De prælio cam trecentis.

Cap. VI.—De Abimelech.

Cap. VII st VIII.—De Jephte et filia. De Samson.
                                                                                                                           421
                                                                                                                           425
                                                                                                                           427
                                                                                                                           423
        OUÆSTIONES SUPER LIBRUM RUTH.
                                                                                                                           429
        QUÆSTIONES SUPER LIBRUM PRIMUM REGUM.
        CAPUT PRIMUM .- De nativitate Samuelis.
                                                                                                                       I bid .
       CAP. IV.—De accession Samuelis, et lapide adjutorii.

CAP. IV.—De sacrificio Samuelis, et lapide adjutorii.

CAP. V-VIII.—Unctio Saulis. De jejunio indicto a Saule.
   De Agag servato. De arreptione Saul a spiritu malo. 434
Cap. IX.—Davidis unctio. 435
Capp. X-XII.—De certamine Davidis et Goliæ, ubi Saul
    Davidi pro centum præputiis Philistinorum liliam promittit.
   David canens spiritum malum a Saule repellit. Saul mittit
custodes ad domum Davidis, ut interfleeretur. 436
                      XIII-XV .- Ad Davidem missi prophetant. David
   venitad Abimelech. Ad regem Achis fugit, 438
Cap. XVI.—David, dormicate Saule, hastam tulit. 439
Capp. XVII er XVIII.—Amalecitæ a Davide superantur.
Saul pythonissam consulit. 440
        CAP. XIX .- Saul et Jonathas occiduntur.
        QUÆSTIONES SUPER LIBRUM II REGUM.
  QUÆSTIONES SUPER LIBRUM II REGUM. Ibid.
CAPITA I ET II.—David admonetur per prophetam newstemplum construat. De peccato Davidis et Bersabee. Ibid.
CAP. III.—De Absalcae.
443
CAP. IV-YI.—De eo quod David aquas de cisterna Bethleem petit. Psalmus xvu cur solus in lib. Regum reperiatur. De catalogo fortium David in typo sanctorum.
QUÆSTIONES SUPER LIBRUM III REGUM. Ibid.
CAPUT PRIMUM.— De Salomoue.
CAP. II.—De tennili ærliflestione.

LAP. II.—De tennili ærliflestione.
                                                                                                                        Ibid.
        Car. II. - De templi adificatione.
```

CAP III — VI. — De sapientia Salomonis. De judicio Salomonis. De regina Austri, etc.

CAPP. VII et VIII. — De divisione decem tribuum. De Elia et Eliseo. QUÆSTIONES SUPER LIBRUM IV REGUM. CAPITA I-III. — De duobus quinquagenariis, cum militabus suis igne combustis. De Eliseo, ubi aquas Jericho sanavit. De parvulis ab Eliseo maledicis. CAPP. IV et V. - De baculo per servum misso, et mortuo non resuscitato. De ferro et ligno exsiliente in profundum, et reverso ad lignum.

CAPP. VI-VIII. — De ægritudine Ezechiæ et xv additis CAPP. VI-VIII. — De ægritudine Ezechiæ et xv additis annis. De Ezechiæ divitiis morbo jactautiæ Chaldæis ostensis. De transmigratione sub Nabuchodonosor facta. 449 CAPP. IX-XI. — De LXX annis captivitatis, et Jesu sacerdote. De vasis Domiui in Babyloniam deportatis, et quod rex Babylonicus typum gerat diaboli. De reditu populi. 450 CAPP. XII et XIV. — De Machabæis. Post Simonis Machabæi discessum, quot anni usque ad Christi nativitatem computentur. David leonem et ursum interficit. 451 CAP. XV. — Eliam Achab perseguitur. CAP. XV. — Eliam Achab persequitur. 453
CAP. XVI. — Eliam Achab persequitur. 453
CAP. XVI. — Eliam Achab persequitur. 453
CAP. XVI. — Eliam Achab persequitur. 454
ALIQUOT QUÆSTIONUM LIBER. 455 OUESTIO PRIMA. — De stella et magis. Ibid. OUEST. Il et III.—De eo quod dicit Apostolus: A Judæis quinquies quadragenas una minus accepi. De eo quod ibi-dem dicit Apost.: Nocte et die in profundo maris fui. Ibid. Questio IV. — De eo quod idem dicit Apostolus: Minivindicta et ego retribuam, dicit I ominus.

QUESTIONES V et VI. — De illo ejusdem Apostoli: Unusquisque in suo sensu abundet. De verbis David quibus Saul et Jonathan interfectos ploravit.

458
QUESTIONES VII et VIII. — Quid sit in psalmo: Ignitum
eloquium tuum vehementer. De reductione arcæ Domini de domo Aminadab per regem David.
Quastio IX. — De angelis. QUEST. X et XI.—De delictis hominum et corum pœna De animarum usque ad restitutionem mansione. 461 - Si boni bonos in regno cœlesti, vel si Quaestio XII. – mali malos in supplicio agnoscant.

QUESTIO XIII. — De libero arbitrio.

QUESTIO XIV. — De peccato originali.

QUESTIO XV. — De redemptione humana.

DE PSALMORUM LIBRO EXEGESIS. 465 AGG 468 47 L 477 Ibid. Præfutio prima. 479 Præfatio altera.

3 2044 052 820 016

THIS VOLUME DOES NOT CHOULATE OUTSIDE THE LIESARY



3 2044 052 820 016

DOES NOT CHOULATE OUTSIDE THE LIPSARY



DOES NOT C'HOULD TE OUTSIDE THE LICEARY

