# РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК институт русской литературы (пушкинский дом)

# ТРУДЫ ОТДЕЛА ДРЕВНЕРУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ

XLV



с.-петербург «НАУКА» с.-петербургское отделение 1992

## Редколлегия:

 ${\it Д. M. Буланин, J. A. Джитриев}$  (ответственный редактор),  ${\it M. A. Cалмина}$ 

Серия основана в 1934 г.

 $T \ \frac{4603020101-501}{042(02)-92} \ 609-91 \ (II)$ 

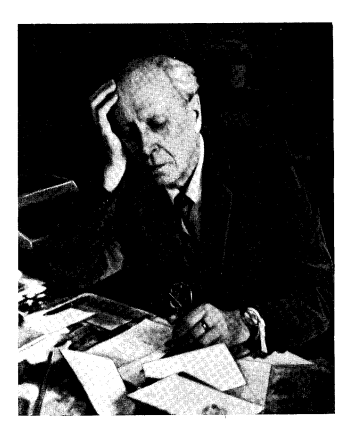
© Коллектив авторов, 1992<sup>-</sup>

### 85-летию академика Дмитрия Сергеевича ЛИХАЧЕВА посвящается

## Дорогой Дмитрий Сергеевич!

Этот том выходит в свет в год Вашего 85-летия. Вот уже около 50 лет Вы бессменно возглавляете редколлегию «Трудов Отдела древнерусской литературы», на страницах которых опубликованы многие Ваши исследования, подготовленные Вами древнерусские тексты и биографические очерки о выдающихся филологах и археографах. За истекшие годы Вы сумели привлечь и сплотить вокруг «Трудов» большой коллектив авторов, в том числе и иностранных ученых.

Этот том «Трудов», посвящаемый Вам, открывается материалами о Варваре Павловне Адриановой-Перетц: докладами, прочитанными на конференции к 100-летию со дня ее рождения, проходившей в Пушкинском Доме 12 мая 1988 года. Это случайное совпадение, но оно не случайно по своей сути и смыслу, а очень знаменательно и символично. При Варваре Павловне Вы пришли работать в Отдел древнерусской литературы в 1938 году, из ее рук в 1954 году Вы приняли руководство Отделом и с тех пор возглавляете его. Варвара Павловна Адрианова-Перети стояла у истоков основания Отдела и приняла бразды правления от академика А. С. Орлова в 1947 году. Вы блестяще продолжили и развили начатое ими дело по возрождению изучения в советское время истории русской литературы первых семи веков ее существования. Под Вашим началом Отдел стал общепризнанным центром изучения Древней Руси, а «Труды Отдела» стали изданием, пользующимся международной известностью. И мы, сотрудники Отдела, участники тома — авторы, члены редколлегии, работники издательства и типографии — горячо поздравляем Вас с юбилеем и от всей души желаем Вам доброго здоровья и успеха в Вашей многотрудной и благородной деятельности!



Академик Дмитрий Сергеевич Лихачев Фотография Б. С. Скобельцына.

# МАТЕРИАЛЫ КОНФЕРЕНЦИИ К 100-ЛЕТИЮ СО ДНЯ РОЖДЕНИЯ ЧЛ.-КОР. АН СССР ВАРВАРЫ ПАВЛОВНЫ АДРИАНОВОЙ-ПЕРЕТЦ

#### д. С. ЛИХАЧЕВ

## Вступительное слово

О Варваре Павловне Адриановой-Перетц можно сказать, что, с одной стороны, она сохраняла традиции академической науки и традиции академического быта в широком смысле этого слова; с другой стороны, она постоянно отступала от этих традиций, отказываясь от научной замкнутости ради работ обобщающих, доступных, популярных, учебных, публицистических и просто интересных. В своей квартире на улице Маяковского, из которой ей нечасто удавалось выходить из-за болезни, она жила очень активной общественной жизнью, интересуясь всеми событиями культуры, читая все журналы, обсуждая с многочисленными друзьями новинки литературы. Некоторые из этих друзей жили тут же в доме: Д. М. Молдавский, В. С. Бахтин и другие. Но ее квартира была доступна далеко не для всех. Академическая и просто моральная избранность была для нее типичной.

Я помню, как, поступая в университет в <19>23 г., я захотел заниматься в семинарии по русской филологии у академика Владимира Николаевича Перетца. Список семинаров был вывешен. Но я не сразу узнал, что занятия этого семинария (а говорили тогда именно «семинарий», а не «семинар») ведутся дома у Владимира Николаевича Перетца и чтобы попасть туда, необходимо иметь рекомендацию, которую я, конечно, получить не мог, так как в университете у меня вообще не было знакомых. В те времена семинарии были основной формой университетских занятий. Общие курсы не только никого не интересовали, но и не читались, если только эти общие курсы не велись учеными, обладавшими крупной индивидуальностью в науке, которые могли развить как-то свою концепцию. Я помню, как, не попав к Владимиру Николаевичу Перетцу, не найдя его просто нигде (никаких справок о том, где этот семинарий ведется, в какой аудитории, на дому ли, я не нашел), я зашел к Горчинскому, потому что Горчинский преподавал нам древнерусскую литературу. Я сразу понял, что он мог бы вообще преподавать любой другой предмет, не отступая от учебника, как говорят, если бы учебники вообще были в те времена. Учебников не было.

Семинарии и просеминарии, которые меня удовлетворяли, были: А. Н. Введенского — по логике и введению в философию; С. К. Боянуса — по английской фонетике; В. М. Жирмунского — по английской лирике первой трети XIX в.; его же семинарий по Диккенсу, который он вел в Герценовском институте; Л. В. Щербы — по медленному чтению Пушкина; В. Л. Комаровича — по Достоевскому (этот семинарий велся чуть не два раза в неделю); В. Е. Евгеньева-Максимова — по Некрасову и по русской журналистике XIX в. У В. Е. Евгеньева-Максимова это были первые занятия, которые он вел в университете, и надо сказать, что сразу очень удачно, потому что он всех своих студентов заставлял работать в рукописных отделениях и в отделениях газет и журналов. Он приучал заниматься в архивах с самого начала — то, что сейчас очень редко

делается. У Дмитрия Ивановича Абрамовича я занимался историографией древнерусской литературы и древнерусской повестью.

Я ходил также на занятия к Александру Александровичу Смирнову, который вовсе не был таким ретроградом и академически замкнутым ученым, как его изображает О. М. Фрейденберг в своей переписке с Б. Л. Пастернаком (сейчас эта переписка широко читается и цитируется). А. А. Смирнов был человеком, живущим современной для него литературной жизнью, очень живым, постоянно участвовавшим в различных диспутах, принимавшим участие в работе «Всемирной литературы» у А. М. Горького. К Н. Н. Томасову я ходил на занятия по греческому языку, к Владимиру Карловичу Мюллеру — на занятия по Шекспиру и на дом к мисс Стайн — на занятия по английскому языку.

Хочу еще упомянуть, какое большое значение имели для меня кружки, общества и ассоциации как в самом университете, так и вне стен его. Это Вольфила, Хельфернак, собиравшиеся на одной из квартир; кружок А. А. Мейера и т. д. В том же университете у доктора Поля собирался кружок по философии, где еще до 1923 г. я видел Н. О. Лосского. Всюду были яркие индивидуальности руководителей, ну и яркие индивидуальности постоянных посетителей этих кружков и семинаров, причем очень типично, что на заседания семинариев в университете приходили маститые ученые. Так, например, на занятия у Л. В. Щербы иногда заглядывал и сидел Виктор Владимирович Виноградов, правда, он тогда не был маститым. Это был молодой, очень модно одетый человек, который подсаживался к Л. В. Щербе (Л. В. Щерба был старше его возрастом), и они вместе начинали перед нами спорить по поводу толкования того или иного места в «Медном всаднике». Это была импровизация, это не была заранее обдуманная педагогическая акция. Такие же споры шли с Гизетти, Л. В. Пумпянским, С. А. Аскольдовым. Огромный интерес вызывали диспуты между формалистами и традиционалистами. Здесь были блестящие спорщики: прежде всего это Борис Викторович Томашевский и Б. М. Эйхенбаум, В. М. Жирмунский, а также Л. В. Пумпянский. Иметь свои собственные взгляды по тому или иному кругу вопросов — философских, методологических в области литературоведения — считалось почти обязательным для каждого студента. Если только этот студент обладал хоть малейшей долей самоуважения и гордости, он должен был примыкать к каким-то взглядам или высказывать свои взгляды, или сочинять какую-то свою философию. Помню, что в университетском коридоре, где на расставленных у окон во всю его мощную длину скамьях сидели студенты и спорили, я спросил, едва познакомившись, у своего соседа: «Какое ваше мировоззрение?». Это вопрос был типичный для того времени. Прямо: «Какое ваше мировоззрение?». И этот студент, покосившись на меня одним глазом, чтобы увидеть произведенное впечатление, ответил: «Proctum fantas mistic». Я это запомнил очень хорошо. Подошел ко мне в университетском коридоре однажды Виктор Борисович Шкловский и спросил: «Сколько вам лет?» (у меня был вид очень молодой). Я ответил: «Шестнадцать». Он сказал: «Пора начать хулиганить». Потому что Виктор Борисович сам в тот период был очень хулиганистый литературовед. Ведь сама школа формалистов вышла из озорства: это не была серьезная академическая школа, это было озорство. Виктор Эрлих изображает ее как какую-то своеобразную академическую школу, а она скорее всего была эпатировавшей, главным образом присутствующих на диспутах. А ведь это было уже время, когда отъехал с Васильевского острова «профессорский пароход» на Штеттин, уже не было башни Вячеслава Иванова над Таврическим садом и уже был закрыт «Привал комедиантов».

Как на этом фоне воспринимался семинарий русской филологии Владимира Николаевича Перетца? Очень многим он казался провинциальным, киевским. Весь раздутый от идей Петроград (он действительно тогда был раздут идеями) сам был сугубо дилетантским, с точки зрения семинара

Владимира Николаевича. Своей чужеродностью отчасти и объяснялась некоторая замкнутость и недоступность семинария Владимира Николаевича Перетца. Во всяком случае замкнутость в пределах университета перетцевского семинария не была изначальной, киевской. В Киеве, где семинарий зародился, это было веселое и уютное сообщество молодежи м маститого ученого, о чем свидетельствуют замечательные воспоминания А. А. Назаревского в «Трудах Отдела древнерусской литературы» (т. 29). Жизнь семинария характеризовалась совместными посещениями театров, концертов, катаниями на лодках по Днепру, совместными поездками для описаний рукописей, которые были не только деловыми, выливавшимися в очень важные и интересные научные книги, но являлись вместе с тем и большим развлечением. Однако личная жизнь каждого молодого участника семинария строго регламентировалась руководителем, это продолжалось и в Петрограде. Иными словами, если бы я поступил в семинарий В. Н. Перетца и прижился там, это означало бы, что все мои посещения других семинариев были бы под контролем Владимира Николаевича Перетца, который бы мне говорил, кого следует посещать, кого не следует, на что тратить время, на что его не тратить, поскольку культ бережливости времени был поставлен в семинарии В. Н. Перетца очень серьезно. И браки участникам семинария В. Н. Перетца до определенного срока прохождения учения строго запрещались. С. Д. Балухатый женился тайком, «сбежав» в Тверь; Александру Исааковичу Никифорову подыскал невесту в Клину В. Л. Комарович. И в семинарии Владимира Николаевича на улице Маяковского, действительно, было что-то от средневековых монастырей. А Варвара Павловна строго блюла заветы В. Н. Перетца в его отношении к науке и к ученикам.

С арестом Владимира Николаевича, его высылкой в Саратов главой перетцевской науки стала Варвара Павловна. Но вот что важно. При всем ее благоговейном отношении к Владимиру Николаевичу как ученому она ввела и свои петроградско-ленинградские особенности в жизнь возглавляемого ею сообщества молодых ученых. Вынужденная из-за болезни вести затворнический образ жизни, она понимала, что наука нужна теперь всем, и настойчиво доказывала необходимость изданий по древнерусской литературе для широкого читателя, отнюдь не снижая к ним научных требований. Вела она и семинарий в Зубовском институте (уже непосредственно в самом институте проводя занятия со своими учениками), организовывала, хотя и не могла ездить сама, комплексные экспедиции, которые тогда были в моде. Все это уже было отступлением от заветов Владимира Николаевича. Характер «Литературных памятников» серии, организованной Варварой Павловной и открывшейся «Хождением за три моря Афанасия Никитина», в значительной степени объясняется новым ее подходом в вопросе пропаганды науки. Появление неофициальной серии монографических изданий-исследований памятников древнерусской литературы также было отступлением от школы Владимира Николаевича Перетца, но отступлением своеобразным. Сохранился строгий академический характер изданий при их широкой доступности. Вот последнего Владимир Николаевич не любил. Исходя из положений В. Н. Перетца, Варвара Павловна далеко от него отошла. Достаточно остановиться на одном примере. Во второй половине XIX в. существовало (в частности, в школе Александра Николаевича Веселовского) убеждение, что для истории литературы важны не вершины, не исключительные, не единичные явления, а явления массовые, средние по своим литературным достоинствам; что не дело науки оценивать произведения. Принцип этот Владимир Николаевич ввел в разряд основополагающих для своей науки. В своих семинарских занятиях с новичками он начинал именно с разъяснения этого положения, в котором видел научность своего метода и его драматизм. Эго своеобразное «шестидесятничество» (недостаточно сейчас вскрытое) было и у А. Н. Веселовского, и у В. Н. Перегца. Для науки,

с этой точки зрения, важнее бесталанные, обычные произведения, а не талантливые, гениальные, как бы нарушающие общую линию развития литературы. Василий Леонидович Комарович вспоминал, что когда он пришел в семинарий к В. Н. Перетцу, то Владимир Николаевич сказал: «Ну что же, вы пришли Пушкиным заниматься? Нет, голубчик, посидите на произведениях более обычных, более распространенных». Варвара Павловна не отошла от этого принципа в полной мере, но она его преобразовала, так что произведения массовые оказывались произведениями народными, а бесталанные — значительными и талантливыми. Достаточно напомнить об открытии ею демократической сатиры XVII в. во всех ее разновидностях. Она исходя из принципов и интересов В. Н. Перетца все же открыла чрезвычайно интересную литературу. Что касается метода, то и здесь Варвара Павловна значительно расширила методологические и методические подходы Владимира Николаевича. Она стала подходить к литературе как к одному из явлений истории культуры. Этобыло бы немыслимо для Владимира Николаевича. Во второй половине 1930-х гг. Варвара Павловна стала группировать вокруг Сектора историков, искусствоведов, археологов, даже богословов. Сохранив в школе-Перетца строгость научного подхода, ее академизм, Варвара Павловна произвела в ней своего рода революционный переворот, смело взявшись за большие темы, отвергавшиеся Владимиром Николаевичем как ненаучные, верхоглядские, дилетантские, в частности, приступив к написанию самой обширной из существовавших ранее десятитомной «Истории русской литературы», издававшейся нашим институтом. В этой связи пришлось задуматься над такими вопросами, самое существование которых было немыслимо для перетцевского подхода. Так появились вопросы отбора наиболее значительных произведений (Владимир Николаевич считал, что оценивать — не дело науки); затем — вопросы периодизации, которые Владимиру Николаевичу были совершенно чужды. Варвара Павловна с успехом преодолела это отчуждение, создав периодизацию, которой до сих пор в общем пользуемся и мы. Периодизацию эту ей пришлось сделать просто заново, вне школы Перетца, и сделала она ее очень удачно. Сейчас нет необходимости говорить о значительности для науки работ-монографий. изданий памятников, предпринятых В. П. Адриановой-Перетц. Об этом хорошо и много писалось. Важноподчеркнуть, что Варвара Павловна реформировала школу Перетца. Без своей ученицы Перетц остался бы в истории нашей науки главным образом как педагог и автор многих работ по немногим и, казалось бы, незначительным темам. Конечно, с ним была бы связана история театра конца XVII—XVIII вв., но все-таки.

Ученица превзошла своего учителя. И если Варвара Павловна писала о Владимире Николаевиче как об Учителе с большой буквы, то сама она была Ученицей тоже с большой буквы. Варвара Павловна была последовательницей и вместе с тем реформатором школы В. Н. Перетца, и в свою-очередь она тоже стала большим Учителем.

Возвращаясь к вопросу о том, была ли школа Перетца провинциальной, — вопросу, который волновал ученых университета в начале двадцатых годов, мы можем теперь смело утверждать, что В. Н. Перетц и сейнас стоит «на неле» нашей науки и которось бы только пожелать, чтобы

час стоит «на челе» нашей науки, и хотелось бы только пожелать, чтобы перетцевская дисциплина, дисциплина научного творчества, всегда поддерживалась в нашем Отделе и чтобы всегда сохранялись в нем те научные и общественные традиции, которые связаны с именем Варвары Павловны

Адриановой-Перетц.

#### о. н. адрианова, л. н. адрианова

# Воспоминания о Варваре Павловне Адриановой-Перетц

Уважаемые друзья и коллеги Варвары Павловны! Разрешите выразить вам нашу глубокую признательность за организацию этого научного заседания в память о Варваре Павловне и предложение выступить на нем с воспоминаниями.

Для нас с сестрой Варвара Павловна была не только любимой и любящей родственницей. В тяжелый период нашей жизни, когда мы остались одни, она помогла нам встать на ноги, морально поддерживала нас и при-

няла на себя все заботы о детях своего брата.

В послевоенные годы приезды Варвары Павловны в Москву всякий раз были для нас большими праздниками. В квартире на Чистых Прудах, где мы жили, собирались ее друзья — В. Д. Кузьмина, Н. К. Гудзий и многие другие, фамилии которых мы, к сожалению, не запомнили. Приходил и юный С. О. Шмидт — он советовался с Варварой Павловной по поводу выбора специальности. Эти люди наряду с обсуждением серьезных вопросов по своей работе много шутили, рассказывали интересные истории, вспоминали молодость. Надо сказать, что Варвара Павловна обладала добрым, но метким юмором и в своей основе была насмешливым человеком. Из этих встреч мы с сестрой вынесли много полезного и поучительного.

До конца жизни Варвара Павловна была для нас и наших близких старшим другом, к которому мы несли наши радости и печали. Благодар-

ные воспоминания об этом всегда останутся с нами.

Однако на этом юбилейном заседании нам хочется вспомнить о другом: о Варваре Павловне рядом с Владимиром Николаевичем Перетцем, ее мужем, учителем и единомышленником. Оба они посвятили себя науке и

ради науки многим жертвовали в жизни.

С самого начала работы Варвары Павловны в семинарии Владимир Николаевич увидел в ней будущего незаурядного ученого. У нас сохранились труды Владимира Николаевича, которые он дарил юной ученице со следующими надписями: «Моей лучшей надежде», «Дорогому другу и ученице в надежде увидеть со временем успехи, во много раз превышающие учителя», «Лучшему другу — с просьбой со временем, в будущем, усовершенствовать, продумав это слабое творение, и из разрозненных отрывков создать стройное целое».

Однако это была не снисходительность учителя к своей ученице. Наоборот, как рассказывала нам Варвара Павловна, из всех участников семинария именно к ней предъявлялись самые жесткие требования. Вообще Варвара Павловна не раз говорила, что жизнь всегда ставила

перед ней трудные задачи.

В детстве ее отец, который был директором гимназии, требовал, чтобы его дети учились лучше всех. Варвара Павловна и ее два старших брата закончили гимназию с высшими оценками. Наш отец утверждал, что у Варвары Павловны были большие способности к точным наукам. В этом

он убедился, когда готовил ее к сдаче экзаменов по физике и математике за курс мужской гимназии, что было необходимо для сдачи экстерном экзаменов за курс университета. Это обстоятельство нашло свое отражение в ее работе. Говорят, что Варвара Павловна отличалась четкостью мышления и исностью изложения.

После окончания гимназии Варвара Павловна уехала в Киев и вопреки воле отца поступила на Высшие женские курсы. На жизнь она зарабатывала, преподавая в гимназии. И в личной жизни она решала все самостоятельно, не считаясь с условностями.

Мы с сестрой впервые встретились с Варварой Павловной в 1924 г., когда она вместе с Владимиром Николаевичем приехала на летние каникулы к нам в подмосковный поселок «Электропередача», где отец работал директором электростанции. Владимир Николаевич только что перенес тяжелую болезнь, и мы были свидетелями того, как тетя самоотверженно выхаживала его, никого к нему не подпуская и никому его не поручая.

Режим, назначенный врачами, она выдерживала с необыкновенной пунктуальностью. Нам вспоминается, как тетя заставляла его совершать пешие прогулки. Он в какой-то мере сопротивлялся и старался увильнуть, но она была тверда и сама ходила с ним, отмечая шишками количество сделанных по саду кругов. К концу лета ей удалось восстановить его здоровье.

Летом 1925 г. они вновь были у нас. Тогда Владимир Николаевич был относительно здоров и все время до обеда они работали, а вечером гуляли. Но это тоже была работа, так как во время прогулки обсуждалось сделанное утром.

В конце 20-х и начале 30-х гг. мы с родителями несколько раз бывали у Перетцев в Ленинграде на Надеждинской улице (ныне ул. Маяковского). Квартира была огромная и почти пустая. Только множество книг. Собирать их начал еще в молодости Владимир Николаевич, а затем они

продолжили пополнение библиотеки вместе с Варварой Павловной.

• Судьба этой библиотеки такова: наиболее ценную для специалистов часть книг Варвара Павловна еще при жизни передала в Сектор (ныне Отдел) древнерусской литературы Пушкинского Дома (имеется благодарность Сектора за полученный дар). После смерти Варвары Павловны часть книг из ее библиотеки также была передана в Сектор древнерусской литературы Пушкинского Дома, а часть была приобретена Отделом рукописей и старопечатных книг Новосибирской Государственной публичной научно-технической библиотеки СО АН СССР. У Варвары Павловны сохранилась небольшая коллекция медного литья, которую собирал в молодости Владимир Николаевич. Эти вещи приобрели у нас художественный музей г. Архангельска и музей в Соловках.

Владимир Николаевич был человеком слабого здоровья, и вся тяжесть ухода за больным мужем лежала на Варваре Павловне, которая в это же время продолжала работать. Как говорила она сама, такое напряжение подорвало ее здоровье, и она слегла на два года. Однако все это время Варвара Павловна оставалась главой дома и вела посильную для нее работу.

В апреле 1934 г. на них обрушилась страшная беда. Владимир Николаевич был арестован и в июне того же года выслан в Саратов. Эта драма полностью прошла через наш дом, потому что следствие велось в Москве. Варвара Павловна непрерывно приезжала в Москву с передачами для Владимира Николаевича, со всякого рода ходатайствами и документами. Из нашего дома Владимир Николаевич уехал в Саратов, и через наш дом всегда проезжала Варвара Павловна, направляясь в Саратов.

У нас хранится копия рапорта Владимира Николаевича от июля 1934 г. на имя непременного секретаря АН СССР академика В. И. Волгина. В этом рапорте он излагал предъявленное ему обвинение, ход следствия и доказывал абсурдность и чудовищность этого обвинения, с кото-

рым он категорически не согласился. Как он писал, за «согласие» ему обещалась свобода и возможность вернуться в Ленинград. Но он этого «согласия» не дал.

По ходатайству АН СССР Владимиру Николаевичу был обещан пересмотр дела, но после событий 1 декабря 1934 г. все было приостановлено. В декабре 1934 г. Владимир Николаевич был исключен из действительных членов АН СССР и АН УССР. У нас сохранились копии обращений Владимира Николаевича к Сталину, Калинину и Вышинскому, которые остались без ответа. Эти письма написаны с чувством большого достоинства и заботы истинного ученого не о своей личной судьбе, а о судьбе науки.

С момента переезда Владимира Николаевича в Саратов Варвара Павловна фактически жила на колесах. Любое свободное от работы время она проводила с ним. Тяжело больной и беспомощный Владимир Николаевич категорически отвергал даже мысль о переезде Варвары Павловны на постоянное жительство в Саратов. Он знал, что от этого пострадает дело.

Понятно, как тяжела морально и физически такая жизнь, но Варвара Павловна приезжала к мужу собранная и энергичная, для того чтобы поддержать его и вселить надежду. Вспоминается случай, когда она попала в железнодорожную катастрофу, — произошло крушение поезда между Ленинградом и Москвой на пути в Саратов. Мы считали, что она погибла, так как ни на одном поезде с ранеными ее не было. Приехала она с последним поездом вся в ушибах и царапинах, совершенно измученная. Однако в тот же вечер вновь уехала в Саратов. Там ее ждали, и там она была нужна!

Скончался Владимир Николаевич 24 сентября 1935 г. в полном одиночестве от «грудной жабы». Тетя приехать не успела. Хоронили его она и ее ученица и добрый друг Н. П. Колпакова (кстати, она же была около тети в последние часы ее жизни). Похоронен Владимир Николаевич на старом городском кладбище в Саратове. На его могиле скромный, но достойный памятник, за которым до сих пор имеется уход. Судьбе угодно было распорядиться так, что на этом же кладбище оказался позднее прах академика Н. И. Вавилова (место захоронения пока не установлено, при входе на кладбище АН СССР ему сейчас поставлен памятник).

Уход Владимира Николаевича был тяжелым ударом для Варвары Павловны, но, как она писала нам, приводя слова Владимира Николаевича, «чувство долга перед наукой выше личных эмоций», и поэтому надо вытереть слезы и сесть за работу.

После реабилитации Владимира Николаевича в 1957 г. и восстановления его в действительных членах обеих Академий целью жизни Варвары Павловны стала забота об издании его трудов. Когда была завершена эта работа, Варвара Павловна писала Н. К. Гудзию и нам, что теперь она спокойна, — она выполнила свой долг перед своим Учителем и перед наукой.

В заключение нам хочется рассказать о следующем: незадолго до смерти Варвара Павловна уничтожила свои архивные материалы личного характера, оставив нам только письмо Владимира Николаевича, написанное из Саратова в день 25-летия их совместной жизни. В этом по сути прощальном письме он вспоминает весь пройденный вместе путь, на котором Варвара Павловна была, как он пишет, его ангелом-хранителем. Она сохранила также документы и письма, так или иначе связанные с делом Владимира Николаевича в 1934 г.

Мы с сестрой считаем, что Варвара Павловна оставила эти документы не случайно. Она, по-видимому, надеялась, что наступит час, когда их можно будет передать в какой-либо официальный архив как свидетельство своего времени, рассказывающее о поведении ученого в критической для него ситуации. С просьбой об осуществлении этого намерения мы обращаемся в Отдел древнерусской литературы Пушкинского Дома.

сий. Стали согласовываться научные планы, появились первые совместные публикации, на объединенных заседаниях обсуждались общие проблемы.

Не обошлось и без темных провалов в этом поступательном движении: грозная «чистка» академических кадров в 1929 г. вырвала из работы академика В. Н. Перетца, нанесла урон Рукописному отделу БАН (были арестованы Ф. И. Покровский и еще несколько сотрудников отдела, а часть рукописей передана в другие учреждения).

Наконец в 1932 г. был окончательно организован Отдел древнерусской литературы в Институте литературы АН СССР. Приехал в Ленинград академик Александр Сергеевич Орлов. Ему, коренному москвичу, был



В. П. Адрианова-Перетц и Д. С. Лихачев. 1967 г.

незнаком круг ленинградских ученых. Для того чтобы стать руководителем Отдела, ему понадобилась активная помощь Варвары Павловны. Она обычно брала на себя всякого рода организационные дела: составление планов и отчетность по ним, издательские дела, учебные программы для аспирантов, подготовку конференций, сессий, докладов.

Разделила Варвара Павловна с А. С. Орловым и научное руководство младшими, начинающими или еще не нашедшими свою тему сотрудниками Отдела, его аспирантами и соискателями научных степеней. Таким образом, профессор В. П. Адрианова-Перетц обрела для себя второй круг своей педагогической деятельности.

Варваре Павловне было чуждо императивное менторство, и ее консультации имели скорее характер ненавязчивого, дружеского сотрудничества. Знакомясь с начатою работою, она не подавляла автора своей эрудицией, но привыкшая сама логически мыслить подсказывала нам дальнейший ход исследования, мобилизовывала на выявление закономерностей литературного процесса и на поиск обусловленности изменения литературных вкусов в той или иной общественной среде. Советуя критически использовать результаты всех предыдущих исследований, Варвара Павловна часто сама находила недостающую справку, пропущенную статью — особенно в тех случаях, когда для этого надо было разыскивать редкое издание, а оно имелось на ее книжной полке.

#### В. Ф. ПОКРОВСКАЯ

# К столетию В. II. Адриановой-Перетц

Мои первые встречи с Варварой Павловной относятся к далекому 1921/1922 учебному году. Но память сохранила до сих пор живое впечатление от появления в аудитории невысокой женщины с аккуратной девичьей прической: ее косы были уложены в кружочки, закрывавшие уши.

Мы, первокурсники Педагогического института, сразу же подпали под обаяние только ей присущей манеры чтения лекций. Варвара Павловна Адрианова обращалась к нам с неизменной улыбкой, ее ровный негромкий голос не утомлял слуха, а содержание очередной лекции с неожиданною для нас легкостью (значительно проще, чем записи у других лекторов) отражалось на страницах наших конспектов.

Не осознана была нами тогда эта четкая логика мысли нашего молодого профессора, неизвестна и скрыта была от нас тщательная подготовка еек этому курсу, проверка своих рассуждений и обобщений на фактическом материале древнерусской литературы. Все это — тонкость наблюдений, глубина анализа, достоверность и подтвержденность каждого вывода — присутствует в научных трудах В. П. Адриановой-Перетц, которые составляют ее немалый вклад в литературоведческую науку.

А педагогический талант Варвары Павловны радовал и ее учеников, и ее саму. Но недолгим оказалось ее общение со студенческой аудиторией, и тем тяжелее переживала Варвара Павловна необходимость отказаться из-за болезни от преподавания в ВУЗе. Немногочисленным был отряд первых ее учеников-студентов нескольких выпусков Пединститута — и, увы! год от года нас остается все меньше и меньше.

В течение 1925—1928 гг. я видела Варвару Павловну почти ежедневно в Рукописном отделе БАН СССР. Она была занята на разборе и описании материалов отдела, а также трудилась над продолжением «толковой» библиографии древнерусской литературы. Меня же в это время отец мой Ф. И. Покровский и академик Н. К. Никольский обучали «азам» работы над древнерусскими рукописями.

Так уж сложилось, что источниковедческая работа и библиография древнерусской литературы велись в Академии наук по двум параллельным руслам, в двух специальных комиссиях. Толковой библиографией руководил академик В. Н. Перетц, а выявлением и учетом рукописей ведал академик Н. К. Никольский. Это продолжалось вплоть до 1929 г., когда стало ясно, что необходимо объединение раздельных усилий этих двух комиссий. Но на первых порах для них был сохранен их прежний статус, и в этот период «двоевластия» позиция Варвары Павловны была непростой и нелегкой. Всеми силами она сглаживала возникавшие подчас несогласия между двумя академиками, из которых каждый ревниво оберегал от влияния другого и своих сотрудников, и свои картотеки.

Чрезвычайно тактично держалась все это время Варвара Павловна, заботясь о сохранении кадров и своим примером показывая образец самодисциплины, терпимости и трудолюбия. Не вдруг, а постепенно, шаг за шагом складывалось содружество между сотрудниками прежних комис-

<sup>1</sup> Толковая картотека В. Н. Перетца ныне хранится в ОДРЛ ИРЛИ.

Не было со стороны Варвары Павловны и поторапливания, нажима на сроки завершения работы, а давалась возможность неспешного обдумывания и неторопливого пересмотра неубедительных предположений.

Обязательная доброжелательность стала неписанным законом и при обсуждении на научных «средах» Отдела древнерусской литературы диссертационных тезисов, предназначенных к печати статей, докладов широкой и узкой тематики. Это не снижало ни в коей мере принципиальности и остроты научных дискуссий. Достаточно вспомнить хотя бы пламенные выступления Павла Наумовича Беркова и Григория Александровича Гуковского, развернутые доказательства Игоря Петровича Еремина или эмоциональные критические замечания самого Александра Сергеевича Орлова.

Важно, что общий «научный климат» Отдела всегда был пронизан духом товарищеской сплоченности.

Несомненно, что это явилось хорошей предпосылкой для организации и выполнения Отделом древнерусской литературы таких крупных коллективных начинаний, как тома академической «Истории русской литературы», охватывающие века с XI по XVII; регулярный выход в свет «Трудов Отдела древнерусской литературы»; подготовка издания текстов в серии «Литературные памятники».

Будучи редактором коллективных трудов Отдела, а также редактируя монографии и статьи того или иного автора (иной раз и без отражения на титульном листе книги), Варвара Павловна заодно выполняла часто и кропотливую правку всех небрежностей стиля, недоработанных ссылок, выверяла точность текстологических сравнений и возвращала работу с массой вставок, напечатанных и вклеенных своею рукою.

Когда и как она находила время — такая хрупкая и болезненная — для выполнения такого объема работы? Сколько раз я ни бывала у Варвары Павловны дома, на улице Маяковского, 15 (а однажды и на даче в Тарусе, летом 1940 г.), всегда я видела на столе у нее очередную стопку машинописных страниц, гранки корректуры, начатое ответное письмо.

Значит, работала она всегда, везде, ежедневно, безотказно и беспрерывно. В предвоенные годы, менее чем за одно десятилетие, Отдел древнерусской литературы Пушкинского Дома АН СССР стал признанным центром изучения книжной культуры русского средневековья, и большая заслуга в этом приходится на долю Варвары Павловны Адриановой-Перетц.

Жестокие испытания военного времени пришлось пережить сотрудникам Отдела, и не все они вернулись на свои места в 1945 г. Перешла и я на работу в Рукописный отдел БАН СССР. У «древников» в Пушкинском Доме стала бывать только как «гостья». Встречи с Варварой Павловной стали все реже и короче.

Шли послевоенные десятилетия, «повзрослели» и постарели сотрудники-ветераны Отдела; один за другим уходили они безвозвратно. В 1972 г. не стало и Варвары Павловны. . .

Но по закону обновления жизни подросла и пришла нам на смену молодежь. Отдел древнерусской литературы по-прежнему работает в полную меру своих сил.

Образ человека подобен драгоценной фреске, нарисованной на стене. Безжалостное время может разрушить стену, и тогда фреска обрушится, мелкими осколками ляжет к ее подножию. Среди осколков найдутся и крупные куски с сохранившимися на них яркими красками и с выразительными деталями изображения, будет там и множество мелких, невзрачных осколков.

Попытайтесь все же подобрать все эти обломки, не пренебрегая и малейшими, — пусть они помогут вам восстановить образ Варвары Павловны Адриановой-Перетц в нашей общей памяти.

#### к. в. чистов

# Встречи и переписка с В. П. Адриановой-Перетц

Я не принадлежу к числу тех, кто имеет наибольшее право на воспоминания о Варваре Павловне Адриановой-Перетц. Формально я не был ее учеником, никогда не служил с ней вместе. Но должен сказать, что Варвара Павловна сыграла в моей жизни чрезвычайно большую роль и при этом в очень тяжелые для меня годы.

Я пытался вспомнить, когда состоялось мое первое знакомство с Варварой Павловной. Вспомнить я не мог, потому что это произошло как-то постепенно. Я просто знал, что это Варвара Павловна Адрианова-Перетц, старался читать ее работы, кланялся ей при встрече. Она могла меня и не знать. Потом кто-то (может быть, это была Анастасия Петровна Евгеньева или Наталья Павловна Колпакова, или Марк Константинович Азадовский), вероятно, все-таки в первые послевоенные годы представил меня ей, и с тех пор мы стали здороваться и при встречах разговаривать.

Почти сразу после войны я уехал работать в Петрозаводск и пробыл там довольно долго, поэтому встречи с Варварой Павловной были относительно редкими, но все-таки регулярными; и довольно регулярной была переписка. В первые послевоенные годы я писал кандидатскую работу об Ирине Андреевне Федосовой. Во второй половине 1949 г. я эту работу закончил, привез ее в Ленинград и просил Анну Михайловну Астахову прочитать. С Анной Михайловной мы были знакомы с довоенных лет. Она очень опекала «фольклорную» молодежь (и ту, что начинала подрастать вокруг М. К. Азадовского, и другую — всякого, кто только интересовался фольклором). Когда же я в следующий раз приехал в Ленинград, Анна Михайловна сказала мне, что не только прочитала мою работу и она ей понравилась, но и что прочитала ее также Варвара Павловна Адрианова-Перетц. Я был чрезвычайно удивлен этим и очень польщен, разумеется. Я не знал еще тогда, что Варвара Павловна готовила книгу «Поэтика древнерусской литературы» и специально занималась причитаниями в древнерусской письменности. В те же годы она написала свою статью «Фольклор и древнерусская литература», а впоследствии эта статья оказалась нужна для академического трехтомника «Русское народное поэтическое творчество». Теперь я понимаю, что именно этим объяснялся ее тогдашний интерес к моей работе о Федосовой.

Путь к защите сопряжен был с трудностями: учился я в Ленинградском университете и связан был с довоенных лет с Пушкинским Домом, поэтому естественно, казалось бы, что это были два учреждения, где мог состояться мой кандидатский диспут. Однако декан филологического факультета ЛГУ Г. П. Бердников отказал мне, сказав, что уже два или три года на филфаке ЛГУ нет никаких защит (ВАК провалил какое-то количество работ, и они диссертаций к защите не принимают), — это был конец 1949 г. Когда же я пришел к директору Пушкинского Дома Николаю Федоровичу Бельчикову, тот сказал мне, что Сектор народно-поэтического творчества так занят подготовкой трехтомника, что сотрудникам некогда читать мою работу. Мне оставалось только упомянуть о том,

что Варвара Павловна Адрианова-Перетц и Анна Михайловна Астахова уже знакомы с моей работой. Тогда Н. Ф. Бельчиков сказал, чтобы я пришел через неделю в то же время, и записал это на своем календаре. Как я потом узнал, за 20 минут до назначенного мне времени Николай Федорович ушел из института через черный ход. Я уже почти решил, что придется, наверное, ждать лучших времен. Однако Варвара Павловна и Анна Михайловна взялись устроить мою защиту в Педагогическом институте им. М. Н. Покровского, деканом факультета русского языка и литературы в котором был тогда Теодор Абрамович Шуб. В те годы там работали и Дмитрий Евгеньевич Максимов, и другие ленинградские литературоведы, знавшие меня. Наконец подошел день защиты (это был январь 1951 г.). Оппонировали мне Варвара Павловна и Анна Михайловна. Я был им чрезвычайно признателен, но все-таки не могу не вспомнить, что Варвара Павловна заставила меня пережить во время этой защиты минуты, близкие к отчаянью. Она написала очень одобрительный и вместе с тем, я бы сказал, острый и полный дискуссионности отзыв. Он был мне чрезвычайно интересен, и я приготовился, как мог, отвечать. Но Варвара Павловна, прочитав часть отзыва, оторвалась от текста и увлеклась спором. Надо было знать состав тогдашнего ученого совета Пединститута им. М. Н. Покровского, где одновременно заседали представители кафедр и математики, и физики, и физкультуры, и военного дела, и общественных организаций, и т. д. Мне стало казаться, что в аудитории многие не понимают, обличает ли Варвара Павловна меня в невежестве, в каких-то очень крупных промахах, или идет ученый спор. Однако и сама Варвара Павловна тоже, -- как она потом рассказывала, -- спохватилась и в конце речи разразилась дополнительными комплиментами, которые вполне «уравновесили» впечатление тех, кто не понимал суть спора. А надо сказать, что защищаться тогда было «неуютно». Частенько кто-то выступал и заявлял, что в диссертации, мол, нет таких-то и таких-то цитат из Маркса, Энгельса, Ленина или Сталина или нет еще чего-то, или просто находилась необычная и поэтому неверная будто бы (влияние буржуазной науки) формулировка, и все могло тут же провалиться, или ВАК могла не утвердить защиту. Незадолго перед этим я и получил письмо — одно из первых писем от Варвары Павловны. Она предлагала мне написать главы о причитаниях для второго тома «Русского народного поэтического творчества». Это письмо кончалось так: «Мы очень хотим, чтобы Вы написали об этом вкусно». Я несколько оторопел, потому что в моем лексиконе, оценивающем какие-то исследовательские работы, не было такого слова. Потом я узнал, кстати говоря, что Варвара Павловна могла сказать: «Ну что это за глава? Это подогретая котлета». Может быть, сейчас хозяйкам и не очень понятна суть этого выражения, потому что все подогревают котлеты, извлекая их из холодильников, но когда-то считалось, вкусны только котлеты со сковородки, с первой сковородки. «Подогретая котлета» означала вялую и безвкусную компиляцию. Я размышлял долго: как мне написать? Действительно, благодарный материал в моих руках, но как написать об этом «вкусно»? Я старался сделать именно так, а затем по поводу этой главы были очень интересные встречи с Варварой Павловной.

В это время появился в Пушкинском Доме (я сейчас не буду называть фамилию) некий человек, присланный на заведование Сектором русского народного поэтического творчества после окончания Академии общественных наук. Об этом сюжете надо рассказать потому, что он весьма характерен для писем, которые я тогда получал от Варвары Павловны. В них всегда были какие-то далеко не простые, поучительные и интересные для меня сентенции, советы, какой-то интересный спор (хотя я чувствовал себя еще очень молодым и недостойным этого спора), и вместе с тем все они были пронизаны неизменной иронией. Сегодня, когда я смотрю на портрет Варвары Павловны, приготовленный к юбилейному заседанию, мне ка-

жется, что он был сделан в какой-то печальный для нее день. Обычно у Варвары Павловны были не только удивительно умные глаза, но и с особой озорной искоркой. Что говорить, печальных дней в ее жизни было немало; вероятно, об этом вспомнят те, кто имеет большее на это право. При мне Варвара Павловна никогда не вспоминала об этом. По своей натуре она была веселым человеком. Таковы и письма Варвары Павловны. Я лишь потом понял это ее «вкусно»: надо «вкусно» заниматься наукой, надо «вкусно» написать — надо уметь мастерски это сделать.

А сюжет был такой: Варвара Павловна в одном из первых писем ко мне пишет (цитирую по памяти): «К нам прислали нового заведующего фольклорным сектором. Хорошо, что это мужчина. Впрочем, — пишет она, — на такой курятник одного петуха мало». Дальше в письмах появляется образ некоего Иванушки и почти всегда так: «Наш-то Иванушка сказал то-то» или «Наш-то Иванушка сделал то-то». Этот «Иванушка» напоминал сказочный персонаж — но не горьковского иронического удачника, а скорее иронического неудачника, который очень часто попадал впросак. Вообще в те достаточно трагические времена всегда бывало и что-то смешное. Например, очень смешны были то невежество и те глупости, которые произносились во время знаменитого Большого совета в ЛГУ (в 1948 г.), где громили так называемых «космополитов». Нелепым и смешным казалось, что директором ИРЛИ был кандидат наук, а его заместителями — член-корреспондент АН СССР Адрианова-Перетц и академик М. П. Алексеев. Это было смешно. . . но, конечно, не только смешно.

И вот этот «Иванушка»... В одном из писем Варвара Павловна написала: «Вы знаете, мы пришли к выводу, что такие люди полезны. Когда написана книга и ее сдаешь в издательство, никогда не знаешь, что скажет человек, который не имеет отношения к науке, но обязан высказывать свое мнение. А вот наш Иванушка прочитает, и нам легче, потому что мы знаем, что может произойти с этим текстом, когда он попадет в руки глупца». Позже этот «Иванушка» был воспитателем в ПТУ.

Находясь в Петрозаводске, я тоже переживал трудные времена... В газете «Культура и жизнь» в одной из статей об А. Н. Веселовском была брошена фраза «попугаи Веселовского»; в местной же печати в подражание столичной появились угрозы: «добить попугаев Веселовского» и «добить их последователей во всех городах, включая Петрозаводск». Тогда была такая традиция: при очередной кампании, как говорил М. Е. Салтыков-Щедрин, искать в каждой луже самое страшное чудовище. Пытались искать «космополитов» и в Петрозаводске, и дела развивались совсем не шутя. Был арестован мой ближайший друг Е. М. Мелетинский, который заведовал кафедрой в Петрозаводском университете. Были еще аресты, и я ожидал каждую минуту, что то же самое может произойти и со мной. Очень горько, что в это время я уничтожил переписку со многими интересными людьми, опасаясь, что могу принести большие неприятности письмами, которые у меня найдут. Такова была логика тех времен.

Я уже готовился уйти из Карельского филиала Академии наук в краеведческий отдел местной Публичной библиотеки библиографом. Даже договорился об этом. Ученый секретарь Карельского филиала покойный В. И. Машезерский, который мне сочувствовал, буквально вынудил начальство устроить специальное собрание. Оно должно было вынести решение, космополит я или нет. На собрание был приглашен, по его же совету, Владимир Яковлевич Пропп. Он, конечно, постарался доказать, что я вовсе не космополит. Я рассказываю все это, чтобы стало понятно, на каком фоне развивалась тогда наука. И вдруг мне приходит письмо от Варвары Павловны, где она предлагает так выполнить работу, чтобы она была написана «вкусно». Завязалась переписка. Она тоже удивительна для тех времен, потому что времена были совсем не эпистолярными. Многие в те годы разучились писать письма. Мои друзья повторяли од-

нажды возникшую формулу: «В пору, когда еще существовало книгопечатание, было то-то». А теперь, мол, не вполне так. Это тоже было как бысмешно, но одновременно и трагично. Однако надо было сохранить нравственное здоровье и непосредственность несмотря ни на что.

В те годы Варвару Павловну весьма интересовали причитания, а я продолжал заниматься ими. Что, казалось бы, мог я сказать ей нового? Однако иногда это удавалось. Например, Варвара Павловна как-то упомянула то место Жития Стефана Пермского, где пермская церковь плачет, как вдова, и плачет, как невеста, а я заметил, что это, пожалуй, первое упоминание русских свадебных причитаний. Варвара Павловна взяла свою книгу, стала листать ее при мне, и мы вместе старались вспомнить, не было ли где-то еще подобного упоминания невесты.

Вне зависимости от темы очередной беседы Варвара Павловна никогда не принимала меня официально, сидя за своим письменным столом, и не сажала меня на стул рядом. У нее в комнате был небольшой диванчик, на который мы и садились. Очень часто беседа начиналась вопросом: «А что же нового в этой Вашей фольклористике?» — говорила Варвара Павловна, хотя она, конечно, следила за тем, что происходило в фольклористике, и нового я ей почти ничего не мог рассказать. Но она спрашивала и слушала меня. Иногда слушала, чтобы потом (когда оказывалось, что мы неодинаково относимся к чему-либо) поспорить о том, что было только что напечатано или только что обсуждалось.

Иногда это было просто: «А печатаются ли сейчас какие-нибудь интересные стихи?» Иногда даже о ком-то из знакомых, женился он или развелся. Это тоже было интересно. Варваре Павловне ничто человеческое было не чуждо. Так, в одно из первых моих посещений ее дома она стала расспрашивать о том, в какой семье я рос, что у меня за семья сейчас, есть ли у меня дети, как я провел войну и т. д. Ей хотелось меня понять.

Я необыкновенно ценил эти встречи особенно потому, что в это время почти потерял своего руководителя и неизменного покровителя М. К. Азадовского, который был мне так близок. Он очень болел, а после неслыханных обвинений на ученом совете 1949 г. был настроен трагически, считал, что его вычеркнули из науки. Время показало, что это совершенно не так, — ни один чиновник, в конце концов, не может никого вычеркнуть из науки. Кстати, один из этих чиновников — один из «героев» 1949 г. уверял недавно в Москве не вполне знающую ленинградские обстоятельства аудиторию, что он состоял в нежной дружбе с «космополитами» (которых громил), в том числе с Г. А. Гуковским и с В. М. Жирмунским. Это было явной ложью: Нина Александровна Жирмунская рассказывала мне, как Виктор Максимович реагировал на попытку этого чиновника «от науки» поздравить академика в один из его юбилеев: Жирмунский послал ему открытку, на которой было изображено здание Ленинградского университета, чтобы тот вспомнил, что там происходило, и одновременно вернул его поздравительную телеграмму.

Времена были достаточно тяжкие, и какими-то удивительно светлыми эпизодами, солнечными полянками в дремучем лесу тех времен были мои встречи с Варварой Павловной. Я тогда очень нуждался в поддержке. Варвара Павловна, узнав об арестах, которые происходили в Петрозаводске, дала мне бесценный совет: «Дорогой мой, зажгите свечу в пещере. И работайте». И я пытался так и делать. Это меня тогда спасло — не уберегло от всех неприятностей, но просто психологически усилило, даже ожесточило, поэтому я считал Варвару Павловну моей духовной крестной матерью. Кстати, она не только оппонировала мне, но и первой произвела в оппоненты. По ее рекомендации я оппонировал на защите кандидатской диссертации Льва Александровича Дмитриева. Это тоже было своего рода поддержкой: я все еще жил в Петрозаводске, но старался как мог не быть провинциалом. Одним словом, я бесконечно благодарен Варваре Павловне и судьбе за то, что она свела меня с нею.

#### В. Е. ГУСЕВ

## О Варваре Павловне

В истории науки есть имена, о которых вспоминают по прошествии 100 лет со дня рождения (или смерти), вспоминают с большим уважением, но с оттенком некоторого отчуждения, или, лучше сказать, с ощущением временной дистанции. Варвара Павловна принадлежит к тем людям науки, о которых не вспоминают, а помнят независимо от дат. И не только помнят, но и сохраняют чувство сопричастности с их деятельностью, чувство любви как к безупречно благородному человеку. Вспоминают с признательностью за то внимание и поддержку, которые она уделяла своим коллегам и ученикам; за то внимание, которое так помогало многим из здесь присутствующих.

В Польше есть очень хорошее благопожелание: «Sto lat!». Так обращаются к людям пожилым, проча им долгую жизнь. Сегодня, я думаю, мы можем сказать, что Варвара Павловна продолжает жить сто лет; живет прежде всего в нашей памяти, в нашем сознании, в наших раздумьях, в нашем понимании научной этики, в нашем представлении об учительстве в высоком и подлинном смысле этого слова и, разумеется, в наших науч-

ных занятиях.

Варвара Павловна проницательно предугадала и обозначила некоторые направления научных исследований в области медиевистики и фольклористики. В частности, одна из таких проблем — это фольклоризм древнерусской литературы. Отрадно, что и на нашей сегодняшней конференции эта тема прозвучала, и доклады свидетельствуют о том, что заветы Варвары Павловны и ее научные открытия продолжают оплодотво-

рять научную мысль новых поколений.

Проблема фольклоризма закономерно вытекала из интересов Варвары Павловны, которые определились уже в молодости. Я хочу и обязан сказать о ее заслугах перед фольклористикой. Видимо, не все присутствующие здесь знают, что Варвара Павловна первое десятилетие после Октябрьской революции стояла во главе первого научного центра фольклористики в нашем городе. Это была секция социологии народного искусства в Зубовском институте, т. е. нынешний научно-исследовательский отдел Института театра, музыки и кинематографии. Здесь Варвара Павловна вместе с Владимиром Николаевичем Перетцем формировала и воспитывала новое поколение исследователей в области медиевистики и фольклористики. У меня есть фотография начала 1920-х г., которая воссоздает облик Варвары Павловны и Владимира Николаевича, какими они тогда были. Варвара Павловна и Владимир Николаевич представляли собою удивительную пару, пару не только супругов, не только друзей, помогающих в жизни друг другу, но единомышленников и сотрудников в науке. Это был один из удивительных примеров научного сотрудничества и взаимопомощи. Варвара Павловна читала в Зубовском институте (т. е. в Институте истории искусств) лекции по фольклору, читала из года в год несколько лет подряд. В рамках Литературного отдела института она вела спецсеминар по фольклору, готовила комплексные экспедиции по

собиранию и исследованию памятников наролного искусства. Так прололжалось до 1929 г., вплоть до расформирования этого отдела. У Варвары Павловны там уже появились ученики, последователи, и среди них я хотел бы назвать имя одной из самых близких ее учении и одного из самых близких ей по духу людей — Наталью Павловну Колпакову, которая потом стала ее настоящим другом. Их многое объединяло, и я лумаю. что главными чертами, которые их сближали, были удивительное жизнелюбие и очень острый, наблюдательный взглял на людей, на жизнь, то острое словцо, которым они перекидывались и которое всегда очень метко определяло характер, тип, поведение, поступок любого человека. Я полжен сказать, что Варвара Павловна всегда опекала Наталью Павловну в науке: помню, что она (если говорить высоким слогом) завещала мне. хотя я был моложе и мне это было даже смешно: «Виктор Евгеньевич, следите за Натальей Павловной, не дайте ей уйти из науки в литературу». Пело в том, что v Наталии Павловны была прекрасная слабость — она писала стихи, книги для детей, очень талантливые, которые переизлаются сейчас на многих языках мира. Варвара Павловна была человеком более строгим, более недеустремленным: ей казалось, что это отвлекает Наталью Павловну от науки, и она относилась к этому неодобрительно. Но я не исполнил миссию, каюсь. Мне не удалось исполнить завет Варвары Павловны, и Наталья Павловна свободно развивалась и развивается по сих пор в разных направлениях — и как исследователь, и как поэт, а сейчас и как мемуарист, кстати очень интересный.

Мне тоже посчастливилось испытать на себе доброжелательное отношение Варвары Павловны, но это настолько личная сторона моей жизни. что я об этом говорить не буду. Я хочу сказать о том, что представляет всеобщий интерес и имеет общее значение. Мало кто знает, что Варвара Павловна сыграла очень важную роль в возрождении комплексного изучения фольклора в нашем институте, т. е. в Институте театра, музыки и кинематографии (бывшем Зубовском). Я вспоминаю 1969 г., год критический в жизни Пушкинского Дома, когда разрушился Сектор фольклора, имевший славные и добрые традиции, которому Варвара Павловна всегда тоже упеляла самое поброжелательное внимание. Тогда случилось так, что многие из нас вынуждены были уходить из ИРЛИ и каждый выбирал свой путь. Я вспоминаю сейчас, что Варвара Павловна, Н. П. Колпакова и А. М. Астахова обратились ко мне с предложением (или с наказом, как хотите). Поскольку тогда определились мои интересы в области комплексного изучения фольклора и славяноведения, они сказали: «Вам надо идти в Институт театра, музыки и кинематографии и возродить изучение фольклора в этом Институте».

Портрет Варвары Павловны висит в Институте театра, музыки и кинематографии на самом почетном месте в помещении нашего сектора, и мы чтим Варвару Павловну как нашего патрона, как человека, которому обязаны своим существованием и продолжением очень важного, на мой взгляд, направления в нашей науке.

Каким человеком была Варвара Павловна? Она отнюдь не была человеком аскетическим, как это могло бы показаться. Действительно, ей ничто человеческое не было чуждо. Она была человеком нелегким в том смысле, что называла вещи своими именами, — и не только за глаза, но и в глаза: могла сказать и очень неприятные вещи. Однако умела она это всегда сделать изящно, остроумно, но так, что это разило наповал. Варвара Павловна не случайно написала книгу о сатире в древнерусской литературе: она была живым воплощением сатирического отношения к жизни и к людям. И вот такая Варвара Павловна всегда в моей памяти.

#### М. В. РОЖДЕСТВЕНСКАЯ, Е. П. НИКОЛАЕВА

# Об архивном наследии В. П. Адриановой-Перетц

При изучении архива чл.-кор. АН СССР Варвары Павловны Адриановой-Перетц, поступившего в Рукописный отдел (РО) Пушкинского Дома в 1972 г., почти сразу после ее смерти, обращает на себя внимание одна его особенность: в нем нет случайных материалов. Варвара Павловна отбирала специально для сохранения свои рукописи, но тем не менее она оставила нам свое научное наследие удивительно цельным. Масштаб ее личности определил и уровень, и разнообразие хранящихся в ее фонде материалов. Хронологически они охватывают период с конца 1910-х по 1972 гг., т. е. с самого начала и до конца ее научно-педагогической деятельности. Однако ранних материалов в этом фонде немного.

Цельность архива Варвары Павловны заключается прежде всего в том, что по нему можно с предельной отчетливостью проследить весь научный (а для Варвары Павловны это значит и жизненный) путь ученого. Выбрав его однажды, она не мыслила себя вне его, и ее верность единственному выбору определяет характер оставшегося после нее рукописного наследия.

Это — черновики многих ее статей и книг, выписки и заметки библиографического характера, большое количество справочных материалов, таких, например, как к разделу о библейских афоризмах и русских пословицах, написанному для 1-го тома академической «Истории русской литературы» (1941), подготовительные материалы для библиографии древнерусской повести (1940), для книги «Очерки поэтического стиля Древней Руси» (1947), заметки о «Слове о полку Игореве», о «Задонщине», большое количество материалов о русской демократической литературе XVII в., староукраинской литературе и т. д. Это планы, развернутые аннотированные проспекты изданий, осуществленных Отделом (Сектором) древнерусской литературы Пушкинского Дома, где Варвара Павловна в течение сорока лет вела основную научную и почти всю организационную работу; рецензии и отзывы на работы коллег и учеников; выступления на заседаниях Отдела и ученых советах Института русской литературы. Это многочисленные списки древнерусских литературных памятников, сделанные Варварой Павловной начиная со времен ее занятий как члена семинария В. Н. Перетца в древлехранилищах Житомира, Самары, Киева, Твери, Петрограда, Москвы. Например, «Хождение игумена Даниила» (по рукописи XV в. из собр. Веневитинова), «История литовских мучеников» (по рукописи Служебной Минеи нач. XVI в. из собр. Калужняцкого), «Азбука о голом и небогатом человеке» (по рукописи из собр. Щукина), «Сказание Афродитиана» (по рукописям из Синодального собр., № 324 и Мелецкого монастыря, XVI в.), украинская обработка «Жития Феодосия Печерского», Стих об Адаме в нескольких списках XV— XVIII вв. и много других текстов.

Особый раздел архива В. П. Адриановой-Перетц занимает переписка, которую следует рассматривать как органичную часть ее научной работы, — эдесь нет «пустых» писем. Эпистолярная культура Варвары Павловны необычайно высока, и это знает каждый, кому доводилось быть

ее адресатом.

Корреспондентами Варвары Павловны были M. Π. А. М. Астахова, С. Д. Балухатый, Г. А. Бялый, П. Н. Берков, Н. Н. Воронин, Н. К. и А. К. Гудзий, О. А. Державина, Н. П. Колпакова, Л. С. Лихачев, В. И. Малышев и многие другие советские ученые, а из зарубежных коллег - Гюнтер Курт, Велчо Велчев, Иосиф Бадалич, Светлана Матхаузерова, Константин Мечев, Вера Николаевна Бунина и др. Важно отметить, что эта переписка, как правило, двусторонняя, правда, не всегда она сохранилась в равной мере. Так, писем Н. К. Гудзия в архиве Варвары Павловны 33, а ее писем к нему 100. Эта переписка, пожалуй, одна из самых значительных и при почти полном отсутствии в архиве Варвары Павловны материалов личного, биографического характера во многом их восполняет. Но главное — это отражение в ней научной жизни Ленинграда и Москвы с 1934 по 1965 г., год смерти Николая Каллиниковича. Он был для Варвары Павловны связующим звеном не только с московскими коллегами -- «древниками», но и с временем ее молодости, с семинарием их общего Учителя В. Н. Перетца; память Н. К. Гудзия об этом Варвара Павловна очень ценила. В одной из поздравительных открыток она желает ему по-прежнему держать «высоко марку <...> старой киевской гвардии», в чем до сих пор он, по ее словам, сохранял «неизменно первое место». 1 А позже Варвара Павловна благодарила его за статью о В. Н. Перетце, написанную для журнала «Русская литература», 2 в которой, по ее словам, «в полный голос прозвучало напоминание о нашем Учителе. Пусть-ка новоявленные руководители литературной науки поучатся, как надо создавать школы не приказом, а показом».3 К своим товарищам по перетцевскому семинарию Варвара Павловна относилась с особой теплотой и, щедрая в научном отношении со многими, особенно внимательна была к тем, с кем связывала ее молодость. Когда Н. К. Гудзию понадобилась краткая библиография вышедших из печати работ по «Слову о полку Игореве» за последние годы, Варвара Павловна тотчас же откликнулась на его просьбу и быстро, как бы «между делом», загруженная при этом своей собственной работой, прислада ему необходимый список литературы. «А за библиографические справки, — писала она, — можете не благодарить: недаром же мы с Вами из одного гнезда, а потому помочь товарищу не только обязательно, но и приятно».4

Переписка В. П. Адриановой-Перетц с Н. К. Гудзием во многом сопоставима с ее письмами А. С. Орлову, хранящимися в фонде А. С. Орлова в ЛО Архива АН СССР, и с письмами Н. П. Колпаковой, хранящимися в РО ИРЛИ (особенно военного периода, когда Варвара Павловна была в эвакуации в Ташкенте, а затем в Казани). Многие положения ее научных работ по древнерусской, староукраинской литературе, фольклору, а также воспоминания о совместной работе с Варварой Павловной ее коллег и учеников находят документальное подтверждение в материалах архива. Д. С. Лихачев писал: «Быть организатором не означало для Варвары Павловны только "возглавлять". Как организатор Варвара Павловна прежде всего принимала на себя всю черновую работу. Она сама вела переписку с будущими участниками коллективных трудов, обсуждая в своих письмах во всех деталях направление, характер будущей работы, ее основные идеи и т. д.».5

Архивные материалы красноречиво свидетельствуют о таких качествах научной деятельности Варвары Павловны, как умение направить работу коллектива в нужное русло, увидеть ее смысл, правильно выбрать аспект исследования. Например, говоря на заседании ученого совета

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> РО ИРЛИ, ф. 728, письмо 1962 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> РЛ. 1965. № 4. <sup>3</sup> РО ИРЛИ, ф. 728, письмо от 21 июля 1963 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же, письмо от 18 декабря 1934 г. <sup>5</sup> Лихачев Д. С. Варвара Павловна Адрианова-Перетц — организатор исследовательской работы // ТОДРЛ. Л., 1974. Т. 29. С. 3.

.ИРЛИ о перспективах работы Отдела древнерусской литературы в 1953 г. (сохранились тексты этих выступлений), Варвара Павловна отмечала важность сплочения всех научных сил вокруг больших теоретических тем, и это должна была быть, по ее мнению, такая работа, которая давала бы возможность именно методологического объединения исследователей. Особое значение придавала В. П. правильному планированию такой работы: «Мне кажется, — говорила она, — что при планировании собственной работы мы не всегда ставим себе необходимый вопрос: а зачем нужна выбранная тема, чему поможет ее разработка? В какую из основных проблем она вливается? Постановка перед собой этих вопросов поможет каждому из нас критически оценить правильность выбора темы».6

К этому времени, т. е. к 1953 г., Варвара Павловна имела за плечами неоценимый опыт работы по написанию отдельных глав и редактированию академической «Истории русской литературы», задуманной Институтом еще в 1936 г. Фактически и вся трудоемкая работа по планированию и разработке проспекта издания пала на плечи Варвары Павловны. «Президиум АН хочет, — писала она Гудзию еще 24 января 1936 г., — чтобы к концу года мы всем Институтом приготовили развернутый подробный план "Истории литературы" от Владимира Святого до Владимира Маяковского и даже дальше. Теперь войдите в наше печальное положение. 750 лет, по крайней мере, придется на долю удивительной парочки — Орлова и меня. Есть о чем призадуматься». И далее: «Мы хотим все начинать сызнова. Но для этого прежде всего надо иметь основательную историческую схему». В письмах к Н. К. Гудзию проходит вся история работы Варвары Павловны над этим грандиозным изданием. О ее мыслях по поводу периодизации литературного процесса XVII в. (а она писала весь раздел по литературе XVII в.), отразившихся в этой переписке, расскавала Н. Ф. Дробленкова в статье «В. П. Адрианова-Перетц — преподаватель и редактор».

Размышления Варвары Павловны об общественно-литературном значении XVII в. в России корректируются письмом к А. С. Орлову 8, написанным в 1941 г., когда разделы о XVII в. не были еще полностью написаны, но глубоко продумывались исследовательницей: «Вот пока какие возникли у меня соображения по поводу этой второй половины XVII в. Нельзя, как было предположено в нашем печатном плане, ограничиться делением тома на две части: до 1640-х гг. и отсюда до конца. Самое сложное — это как раз вторая половина века. Я еще раз переглядела весь литературный материал и вижу, что с 70-х гг. ясно ощущается какой-то перелом: ведь все переведенное из повестей падает именно на 70 и 80-е гг. Затем — и романтические повести, и плут Скобеев — все это тоже на грани XVII и XVIII вв. Объединить под рубрикой "Бытовая повесть" Савву Грудцына и Фрола Скобеева — значит по существу ничего не объяснить. Если же мы разнесем эти вещи по разным периодам (и многое другое, конечно), то они зазвучат иначе.

Мне думается, что Запад литературный вплотную начинает приближаться к нам именно с 70-х гг. Не поставить ли этот период в связь с делами Западной Европы? Ведь интерес к ним как раз в это время был очень велик, недаром Федору Алексеевичу два раза в день подавали «Куранты». Это же время, насколько я припоминаю, больших дел Людовика XIV, подготовки борьбы за испанское наследство, а в Англии реакция и назревание второй революции. Вместе с тем и заграница очень интересуется нами как раз в эти годы. Помню, где-то я читала, что даже Симеона Полоцкого чуть ли не на английский язык переводили. Все-таки ведь инициатива переводов западных литературных памятников

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> РО ИРЛИ, ф. 728, протоколы ученого совета. <sup>7</sup> ТОДРЛ. Л., 1974. Т. 29. С. 26—32. <sup>8</sup> ЛО ААН, ф. 763, письмо от 19 мая 1941 г.

исходила сверху, т. е. от тех кругов, которые знали, что творится в Европе. Да и такие герои, как Фрол, это уже предвестие, если не началонового времени. Он мне что-то начинает напоминать Меншикова ("из грязи в князи" и вообще "мне всё-де можно"). Итак — для излюбленной Ми-х (аилом) Осиповичем "демонологии", очевидно, надо отвести особоеместо и отделить по-настоящему новое».

Варвару Павловну заботило, что авторский коллектив задумываемого издания был слишком малочислен. Она писала Н. К. Гудзию о замысле этой работы в 1936 г.: «Вообще ощущается, ка к все это надо сделать, а вот к т о сможет одолеть в короткий срок такую уйму, не знаю. Людей нет». Вот почему, как только был разработан план, Варвара Павловна сразу же предложила участвовать в этой работе некоторым и внеинститутским тогда ученым, в первую очередь Д. С. Лихачеву и Н. К. Гудзию: «Эх, кабы Вы могли достаточно обеспечить себя древней литературой! Нашего бы полку прибыло. А то ведь хоть караул кричи. А у меня просто сил не хватает все брать на себя».

Осенью 1936 г. она вновь пишет Н. К. Гудзию: «Мне придется в будущем году работать еще по группе XVIII в., которая подбрасывает мне петровскую литературу. Здесь я имею полномочие подбирать сотрудников. Не хотите ли для истории литературы взять какой-нибудь отдел петровской эпохи?». Гудзий тогда уже много времени отдавал занятиям русской классической литературой XIX в. и не мог полностью включиться в предлагаемую ему работу. В этой связи Варвара Павловна сетовала: «Все же вгрызаться в материал сырой необходимо непрерывно, чтобы стержень оставался прочный, а Вы уходите больше в XIX век». 9 Приступая к написанию глав о житийной литературе домонгольской эпохи, она снова обращается к Н. К. Гудзию: «Вы уж, соколик, временно переключитесь от Анны Карениной к нашей святости и помогите ее подсвежить». 10

В письмах к Н. К. Гудзию Варвара Павловна обсуждает вопросы зарождения и развития местных литературных традиций, особенностейпамятников XIII в. (Моление Даниила Заточника), Степенной книги, переводов Максима Грека. Она заботится о высоком научном уровне издания: «У меня мелькает даже идея, не протащить ли через научно-популярную серию АН небольшой справочник для всех трех томов с основной библиографией по всем разделам? Но это будет трудно». 11

И в последующие годы, когда написание «древнерусских» томов «Истории русской литературы» было завершено, Варвара Павловна продолжала делиться с единомышленниками и прежде всего с Н. К. Гудзием всеми важнейшими замыслами работ Института и Отдела древнерусской литературы. Задумывая в Казани во время войны большую работу на будущее по исторической поэтике, Варвара Павловна, кратко изложив ее основные направления, тут же обращалась к Н. К. Гудзию: «Итак, вдвигайтесь и приглашайте своих древников!». 12

Ей всегда хотелось видеть в своих коллегах-«древниках» прежде всего именно единомышленников, людей, осознающих, что они делают общее дело. Этому научила Варвару Павловну школа семинария В. Н. Перетца. В ее представлении наука всегда была едина, и она болезненно ощущала искусственность расчленения научных сил на ленинградскую и московскую группы. Это ведь потом именно Варвара Павловна сделала направление работы ленинградских филологов-«древников» ведущим в науке. А в 1938 г. она писала Н. К. Гудзию: «Эх, трудно это деление сил. Пусть» даже в разных городах, но надо бы уже координировать нашу работу, а не конкурировать друг с другом». 13

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> РО ИРЛИ, ф. 728, письмо от 9 января 1937 г. <sup>10</sup> Там же, письмо от 12 декабря 1937 г. <sup>11</sup> Там же, письмо от 30 ноября 1940 г.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Там же, письмо от 12 сентября 1943 г.

<sup>18</sup> Там же, письмо от 18 марта 1943 г.

Архивные материалы показывают отношение Варвары Павловны к работе, ее удивительную трудоспособность и умение отдать делу все время и силы, которых было не так уж много; поэтому кроме познавательного архив Варвары Павловны имеет большое воспитательное значение, особенно для тех, кто не имел счастья знать ее лично. Ни в одном письме, написанном даже по частному поводу, нет ни единой жалобы на здоровье или просто усталость, на круговорот дел. Понятие суеты было чуждо Варваре Павловне, а успевала сделать она очень много, гораздо больше, чем вечно жалующиеся на нехватку времени люди. И это очень хорошо видно на материале ее архива. А если в письмах друзьям и проскальзывал намек на плохое самочувствие, то всегда с легкой самоиронией, причем сраву же добавлялось, что всегда в такие минуты выручает работа: «Спасибо за поздравление и теплые слова о моей работе. Она была скромной, и если ее можно ценить, то разве за то, что последние 25 лет я отдала ей все силы, какие у меня еще оставались». 14 «Без дела жить трудно», — пишет она в другом месте. Или: «Пока могу работать — не ропшу»; «Плоть моя трещит по всем швам, а работать еще хочется». Вот выдержка из письма тому же Н. К. Гудзию: «Действительно — последние десять лет не дают мне передышки. Что касается "стойкости", то в ней и мое спасение и моя беда. Благодаря ей в такие тяжкие периоды я нахожу силы спасаться в работе, но она же худо отзывается на моих несчастных нервах. Недаром главный из лечивших меня 12 лет врачей советовал мне: "Бейте побольше тарелок, лучше будет здоровье". Но бить тарелки надо уметь — а характер не позволяет мне научиться этому искусству. В итоге я сейчас очень много работаю. . .». 15 Самому Николаю Каллиниковичу Варвара Павловна желала «здоровья такого, чтобы еще можно было поработать. Это, по крайней мере меня, — писала она, — еще держит на поверхности». 16

Начиная работу, Варвара Павловна умела видеть ее целиком и всегда стремилась довести до логического конца — до выхода статьи или книги в печать. Ее огорчало, что эта завершающая, итоговая стадия проделанного труда часто откладывалась по далеким от научных соображений причинам. «Ослабела что-то наша Академия, — писала она в 1959 г. Н. К. Гудвию, — а для чего же тогда институты, если работы сотрудников вылеживаются в шкафах, пока не дойдут до печати. Это же не вино. . . Да и трудно требовать своевременного представления работы, если автор знает, что она обречена на хранение в шкафу. Это вот вчера негр из глухого угла Африки по телевидению рассказывал, что у них пока печатать не на что и они берегут в рукописях свои труды».

Самой Варваре Павловне в высшей степени были присущи предельная научная добросовестность и научная честность. Только интересы дела руководили ее отношением как к собственным, так и к чужим работам. Она не могла изменить что-либо иди написать в угоду конъюнктуре. Обещая прислать Н. К. Гудзию из Казани свою заключительную ко всем томам «Истории русской литературы» статью, Варвара Павловна сообщала: «Пришлю Вам экземпляр для замечаний. Это очень трудно, особенно сейчас, когда Пав (ел.) Ив (анович.) «Лебедев-Полянский» диктует рецепт: "национальность, самобытность, патриотизм, ненависть к врагу". Но я писала до получения этого рецепта, по совести». 17

Архив отражает и внимание Варвары Павловны к неопубликованным или незавершенным работам своих предшественников. Так, в 1957 г. она просила посредничества Н. К. Гудзия в издании одного из трудов А. А. Шахматова: «Не захочет ли Комиссия по истории филологической науки напечатать замечательное исследование Шахматова о житиях Владимира — листов 15-16? До 17 г. ОЛДП напечатало из нее 10 лл. и.

 <sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Там же, письмо от 28 марта 1959 г.
 <sup>15</sup> Там же, письмо от 3 сентября 1946 г.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Там же, письмо осени 1964 г.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Там же, письмо от 16 декабря 1943 г.

выдохлось. Ненапечатанная часть еще в 28 г. была у них <...> Напечатанные 10 лл. есть в оттиске у меня». Действительно, среди бумаг В. Н. Перетца в Рукописном отделе ИРЛИ был обнаружен этот труд Шахматова — текст «Жития», подготовленный по 130 спискам, так и оставшийся пока в гранках.

С той же заботой Варвара Павловна относилась к научным интересам и трудам младших своих товарищей: Д. С. Лихачева, А. П. Евгеньевой, И. П. Еремина и др. Она всегда старалась поддержать их и оградить от несправедливых оценок их работы. Так, Варвара Павловна защищала своих коллег на одном из заседаний бюро Отделения литературы и языка Академии наук, о чем писала Н. К. Гудзию 7 января 1947 г.: «Я понимаю самокритику, но оплевание людей, честно работающих и пытающихся освежить представление о русском средневековье, — вредное дело. А ябыла единственная на заседании из нашего Отдела, о котором прямо шла речь, и не могла не вступиться за товарищей». С радостью сообщает она Николаю Каллиниковичу о находке В. И. Малышевым в 1946 г. списка «Слова о погибели русской земли»: «На днях вернулся из своих странствий по старообрядческим углам (вплоть до Белой Криницы) Малышев, привез прекрасный список середины XVI в. "Слова о погибели русской земли". Оно помещено как предисловие к Житию Александра Невского: киноварное заглавие жития, затем киноварное "О", дальше текст, и без всякой паузы он переходит в Житие. Интересно. Значит, в это время оно во всяком случае ощущалось как предисловие. А заглавия "Слово о погибели" в этой рукописи нет». 18 Дальше Варвара Павловна добавляет: «. . . к сожалению, Институт не получил ни одной новой штатной единицы, и мы не можем включить Малышева в свой Отдел, а он как раз сейчас демобилизуется: три раны, четыре награды. А по-прежнему интересуется в жизни только древней литературой». 19

Археографические занятия В. И. Малышева Варвара Павловна всемерно поддерживала — в этом сказалась ее верность источниковедческой школе В. Н. Перетца. Планируя, например, работу на пятилетку 1951—1955 гг., она внесла в план Отдела древнерусской литературы и такой пункт: «...держать связь с архивохранилищами, публикуя сведения о вновь найденных материалах, вести планомерное обследование неописанных собраний государственных и частных архивов, выявлять на местах очаги хранения рукописных материалов».

Особый раздел в архиве Варвары Павловны составляют материалы В. Н. Перетца — ее Учителя, Друга, Мужа. Эти материалы гораздо полнее в биографическом отношении, чем ее собственный архив, в который они органично входят. Для Варвары Павловны они были самой дорогой частью ее архива, поэтому ее материалы и материалы Владимира Николаевича следует рассматривать в единстве; разделять их можно только формально. Вся научная деятельность Варвары Павловны — это верность заветам своего учителя, это стремление сохранить максимально полно все, что не должно пропасть для науки. Поэтому здесь рукописи ранних работ Владимира Николаевича, его отзывы, рецензии, библиографические материалы, даже ранние драматургические сочинения, дневники, воспоминания, стихи. Но обзор фонда В. Н. Перетца — тема отдельной работы.

Трагические события коснулись судьбы замечательного ученого и, естественно, судьбы и Варвары Павловны. В. Н. Перетц 11 апреля 1934 г. был арестован по ложному обвинению в участии в националистической контрреволюционной организации. В июне он был выслан на три года в Саратов (но без поражения в правах), а в конце 1934 г. лишен звания академика двух академий — СССР и УССР. Несмотря на то что Академия наук ходатайствовала перед Верховной прокуратурой и Владимиру Нико-

<sup>19</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Там же, письмо от 27 января 1946 г.

лаевичу был обещан пересмотр дела, после событий 1 декабря 1934 г. (убийства С. М. Кирова) пересмотр был приостановлен. В. Н. Перетц послал письмо Сталину, на которое не получил ответа, прошение на имя председателя ВЦИК СССР М. И. Калинина и письмо верховному прокурору СССР Вышинскому. Одновременно он отправил рапорт на имя непременного секретаря АН СССР академика В. П. Волгина. Во всех этих документах, находящихся в архиве Варвары Павловны (часть машинописных копий любезно передана в Рукописный отдел ИРЛИ родственницами Варвары Павловны Л. Н. и О. Н. Адриановыми летом 1988 г.), уже смертельно больной В. Н. Перетц, доказывая всю нелепость выдвинутых против него обвинений, просил о возможности вернуться в Ленинград. Приведем некоторые из этих документов (обя публикуются впервые).

Секретарю Центрального Комитета ВКП(б) Иосифу Виссарионовичу Сталину

Перетца Владимира Николаевича б<br/>
б<br/>
б<br/>
б<br/>
б<br/>
в<br/>
б<br/>
в<br/>
в<br/>
наук<br/>
о<br/>
о<

#### ПРОШЕНИЕ

11 апр<еля> 1934 г. я был арестован, увезен в Москву и здесь в изоляторе особого назначения пробыл два с половиной месяца. Мне было предъявлено обвинение в вовлечении некоторых очень мало или совсем незнакомых мне лиц в контрреволюционную, националистическую организацию. Двое из них повторили это обвинение в одинаковых выражениях на очной ставке. На мой вопрос, каковы же были цели и задачи этой организации, следователь ответил, что и сам должен знать это лучше. Он настаивал неоднократно, чтобы я чистосердечным признанием своей вины изменил свою участь, обещая возвращение домой. Но я не считал себя вправе даже такой ценой вводить в заблуждение следственную власть и лгать на себя. 22 июня мне был объявлен приговор — высылка на три года в Саратов, причем следователь еще раз предложил мне подписать признание и тем изменить совершенно свою участь. Я отказался и уехал в Саратов. Перед отъездом я подал в коллегию ОГПУ заявление, в котором доказывал всю несообразность возводимого на меня обвинения, ссылаясь на свое безупречное общественное прошлое и на почетное положение академика двух Академий, для которого было бы верхом нелепости пускаться в прицисываемую мне авантюру — привлекать каких-то совершенно чужих мне людей в организацию с темными целями. Это заявление осталось без ответа.

16 ноября 1934 г. я был вызван из Саратова в Москву в Верховную прокуратуру, и здесь после данных мною прокурору (П. Н. Вишнякову) объяснений мне была 19 ноября объявлена резолюция верховного прокурора Вышинского — «считать приговор условным и разрешить мне вернуться в Ленинград». Мне было предложено до оформления резолюции — недели на две-три — вернуться в Саратов, причем было добавлено, что намечен пересмотр всего дела, по которому привлечен и я.

Вполне понимая, что ряд событий, последовавших за 1 декабря, отодвинул на второстепенный план мое дело, я ждал до сих пор оформления резолюции верховного прокурора. Но в настоящее время состояние моего здоровья таково, что жить мне, по-видимому, осталось очень мало. На почве всех незаслуженных ударов, перенесенных мною за последний год, — арест, обвинение, ужасное по своей невероятности и неожиданности, ссылка, жизнь в непривычных бытовых условиях, без элементарных удобств, отрыв от работы, исключение из обеих Академий, — и следовавших через некоторые промежутки один за другим, — сломалось мое и без того слабое здоровье. За последние два месяца у меня развилась тяжелая грудная жаба, припадки которой — мучительные и длительные — сделали меня совершеным инвалидом. Все это вынудило меня вторично обратиться в Верховную прокуратуру и просить ее ускорить приведение в исполнение хотя бы резолюции 19 ноября и дать мне тем возможность дожить последние месяцы жизни в семье, на попечении жены, в привычной обстановке.

Я вряд ли смогу дождаться полного пересмотра дела, который снял бы темное пятно с моего честного имени, поэтому я и просил пока верховного прокурора хотя бы вернуть меня домой. Но к Вам я обращаюсь с другой просьбой. Обратите Ваще внимание на это вопиющее по своей несправедливости дело, в результате которого я — как научный работник, бывший еще год тому назад не только способным продолжать свою личную научную работу, но и готовить кадры, которыми сейчас так обеднела наша специальность, — сделался полным инвалидом. Если моя невинность будет обнаружена котя бы тогда, когда меня уже не будет в живых, то все же это даст по крайней мере

право опубликовать мои законченные научные работы, право, в котором мне сейчас отказывает то учреждение, в котором и проработал двадцать лет.

Более подробно В. Н. Перетц изложил события в рапорте академику В. П. Волгину.

11 апреля 1934 г. я был арестован и увезен в Москву, где пробыл в изоляторе ОГПУ до 26 июня. Через несколько дней по присзде я был вызван к следователю (помощнику начальника политич (еско)-секретного отдела С. М. Сидорову), который, предварительно официального допроса с протоколом, предложил мне «побеседовать» о деле, по которому я был арестован, и подумать о том, какие могут быть за мной преступления. Не зная за собой никакой вины, я тщетно искал хотя бы призрака таковой, но ничего не мог припомнить, а следователь настаивал, — впрочем, весьма любезно, — чтобы я откровенным признанием упростил дело и облегчил этим свою участь, так как он «не имеет ни малейшего желания меня угробить» <...>. На это я ответил, что предпочитаю действовать неумно, но честно и не лгать на себя. Я был спрошен о ряде лиц, с которыми либо никогда не встречался, либо встречался за 15 лет — раз пять и то при свидетелях. Я рассказал обстоятельно обо всей моей жизни и работе и охарактеризовал научное значение тех лиц, о которых меня спрашивал следователь, но, к великому его сожалению, ничего не мог сказать об их политической физиономии. Спрошен был о обстоятельствах учреждения Института славяноведения Академии наук СССР и об отношении его к Пражскому аналогичному Институту; о последнем, к сожалению, ничего не знал. После этих прелиминарных разговоров мне было предъявлено обвинение, которое меня повергло в изумление своею невероятностью: «в активном участии в националистической контрреволюционной организации, находящейся в связи с закордонными интеррентами», — по ст. 58, пп. 11 и 4. Когда я категорически заявил, что о подобной организации я впервые узнал по аресте, в Москве, — следователь заявил, что теперь, к сожалению, меня придется «уличить». С этой целью были произведены две «очные ставки». Первая была с сотрудником Академии наук (по Институту славяноведения) В. Н. Кораблевым, вторая — с научным сотрудником Гос. Русского музея В. Г. Кржижановским); оба были последовательно моими преемниками по председательствованию в Ленинградском «Обществе исследователей украинской истории, литературы и языка». Кстати, следователь уверял меня, что в этом обществе наряду с легальной, официальной работой происходила работа какой-то контрреволюционной организации, вдохновителем которой был я! (С обоими названными лицами я никогда с глазу на глаз не беседовал, встречал их только официально, в заседаниях, при свидетелях). Кржижановский же утверждал, будто бы я в 1928 г. «вовлекал его в украинскую националистическую контрреволюционную организацию, пригласив его весною названного года к себе, — тогда как он был единственный раз у меня, когда члены уходящего президиума «Общества исследователей украинской истории, литературы и языка» в начале 1929 г. убеждали его взяться за председательство в этом обществе, так как состояние здоровья вынуждало меня оставить работу в обществе. В. Н. Кораблев показывал на очной ставке, что я будто бы «вовлекал» его в названную организацию вскоре по основании Института славяноведения, что я «панславист», что «националист и русский и украинский»! О сущности и задачах «организации», о методах ее работы Кораблев ничего не сказал, и и так и остался в неведении о них. На мои вопросы об этом следователь только повторял: «Вы это все знаете сами и должны нам рассказать». Конечно, я не мог исполнить этого. В следующей за очной ставкой беседе-допросе я выдвигал возражения по существу. На указание следователя, что показания обоих указанных лиц очень близки друг к другу, вследствие чего их следует признать фактически достоверными, — иначе совпадение необъяснимо, — я возразил, что эти показания своего рода «дымовая завеса» для их авторов, которые надеялись прикрыться моим именем, а сходство содержания показаний объясняется тождественностью наводящих вопросов с упоминанием моего имени. По существу эти показания — фантастические, так как не совпадают с моими общественно-идеологическими установками ни в прошлом, ни в настоящем. Кроме того, надо быть сумасшедшим, чтобы, имея положение академика двух советских Академий наук и сорок два года научной работы, на склоне лет пускаться в авантюры и притом привлекать к этим преступным авантюрам малознакомых людей, какими являются для меня авторы данных против меня показаний. Следователь заявил, что есть и другие данные, но не предъявил их мне и не дал возможности защищаться <...>.

Даже в самые трудные времена Варвара Павловна не оставляла надежды издать для советского читателя труды Владимира Николаевича и делала для этого все возможное. «Сейчас у меня большая работа, — писала она Н. К. Гудзию, — Комиссия по истории филологической науки принципиально согласилась издать оставшиеся статьи на темы русскоукраинских и украино-польских связей, продолжающие три выпуска его <В. Н. Перетца> "Исследований и материалов", изданных ОЛЯ. Мне надо привести в порядок черновики этих статей, что я и начала делать. Там будет еще листов на 10. Сами понимаете, сколько всякого поднялось опять в душе, когда я прикоснулась к этим работам».<sup>20</sup>

Одновременно Варвара Павловна стремилась вернуть филологической науке доброе имя В. Н. Перетца. Сразу после ХХ съезда КПСС она начала хлопоты по его полной реабилитации. Сохранилось ее заявление в Верховную прокуратуру СССР от 20 мая 1956 г. «Издать оставшиеся после мужа научные работы, назвав его снова тем научным именем, которое он с таким достоинством носил в течение последних двадцати лет своей жизни, — писала в нем Варвара Павловна, — единственная цель моей просьбы». Об этих хлопотах она сообщала своему постоянному корреспонденту Н. К. Гудзию тогда же, в 1956 г.: «В свете событий этого года все опять заново переживается. Подала дело в Верховную прокуратуру, известили, что переслали в  $\Pi$ <енингра>д, откуда-де и получу ответ. Но пока — молчание. Найдут ли самое дело, ведь в войну многое исчезло. Одновременно подано и заявление о Сперанском. Но там — только заявление, а я послада и копии с рапорта им в Академию, где подробно изложены все события с 11 апреля до середины июня 1934 г., а затем копию письма Сталину, где добавлен и рассказ о ноябрьском вызове в Верховную прокуратуру. Не знаю, что удастся им найти об этом "деле", ведь втянули много людей».

А 11 августа 1957 г. Варвара Павловна сообщала Гудзию: «Хочу поделиться своей радостью — все-таки я добилась юридической реабилитации Влад (имира > Ник (олаевича >. Извещение об этом получила накануне Владимирова дня. А ведь тянулось "дело" 15 месяцев. После того как вопрос о Сперанском отказались пересматривать, очень волновалась. Но вот у меня документ, где значится, что Президиум Ленгорсуда отменил приговор Особого совещания 16 июля 34 г. "за отсутствием в действиях В. Н. Перетца состава преступления" и признал его "по этому делу реабилитированным". Нотариальные копии этого постановления послала в обе Академии, чтобы его восстановили в звании действительного члена АН».

Свое страстное желание восстановления правды по отношению к В. Н. Перетцу Варвара Павловна объясняла так: «Конечно, я знаю, что есть еще друзья, в глазах которых события 34 года — чудовищная несправедливость, что какая-то часть "общественности" искренне разделяет это мнение, но поскольку существует официальный документ, лишивший В. Н. заслуженного звания, я хотела добиться такого же официального признания, что этот документ отменен».

Архив В. П. Адриановой-Перетц содержит многочисленные примеры ее мужественного отношения к жизни, ее понимания истинного назначения ученого, верности однажды избранному пути. О таких людях, как В. П. Адрианова-Перетц, писал Д. С. Лихачев: «Каждый ученый должен обладать благодарностью к предшественникам, уважением к современникам и ответственностью перед будущими учеными. Тогда дело его будет многолетним на земле». Материалы, оставшиеся в архиве Варвары Павловны, со всей справедливостью подтверждают это.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Там же, письмо от 16 октября 1956 г. См.: Перетц В. Н. Исследования и материалы по истории старинной украинской литературы XVI—XVIII веков. М.; Л., 1962.

 $<sup>^{21}</sup>$  Лихачев Д. С. Прошлое — будущему: Статьи и очерки. Л., 1985. С. 573.

#### в. с. соболев

# Отчет академика В. Н. Перетца о своей деятельности в первые годы революции (1918—1923)

В Ленинградском отделении Архива АН СССР хранится отчет академика В. Н. Перетца о своей научной деятельности за пять первых послереволюционных лет (1918—1923 гг.). Он отложился в архивном фондеканцелярии конференции Академии наук (ф. 2). Отчет входит в комплекс документальных материалов, которые легли в основу сводного отчета Академии наук о ее деятельности за первые годы революции для рассмотрения этого вопроса на заседании коллегии Наркомпроса РСФСР. В связи с отмеченной в 1988 г. Отделом древнерусской литературы Пушкинского Дома датой — 100-летием со дня рождения чл.-кор. АН СССР В. П. Адриановой-Перетц — введение в научный оборот документа, связанного с работой ее учителя и ближайшего друга имеет определенный общественный интерес. Интерес этот тем более закономерен, что полностью архив В. Н. Перетца, хранящийся в Рукописном отделе ИРЛИ, еще ждет своего подробного изучения и публикации.

Предлагаемый нами документ невелик по объему (4 машинописных листа), рукопись (автограф) датирована 10 февраля 1924 г. В отчете содержатся интересные сведения о многогранной научной, преподавательской и общественной деятельности В. Н. Перетца в условиях, казалось бы, не слишком способствовавших ведению такой работы, — это были годы гражданской войны, разрухи, голода. Отчет показывает разные стороны

научных интересов ученого, не ослабевавших и в этот период.

В биографическом очерке о В. Н. Перетце В. П. Адрианова-Перетц особое внимание уделила рано проявившемуся интересу Владимира Николаевича к собиранию, описанию и изучению превнерусских рукописей, который ученый сохранял на протяжении всей многотрудной жизни. $^{
m 1}$ И в первое послереволюционное пятилетие он занимался выявлением и описанием рукописных и старопечатных книг в Самаре, куда был командирован Отпедением русского языка и словесности Академии наук в сентябре 1917 г. Здесь же, в Самаре, Владимир Николаевич участвовал в организации первого выстего учебного заведения — Педагогического института, который в 1918 г. был преобразован в Университет; в создании Историко-филологического общества, в работе Губернского музея и Губернского архива. Эта деятельность В. Н. Перетца также отразилась в его отчете. Помимо интереса ученого к рукописям документ отражает и некоторые другие не менее важные для него темы научной работы. Это, во-первых, история старинного русского и украинского театра, его организация и репертуар; во-вторых, «Слово о полку Игореве», и в-третьих, курсы по истории и методологии изучения древнерусской литературы, интересо-

 $<sup>^1</sup>$  А д р и а н о в а - П е р е т ц В. П. Владимир Николаевич Перетц (1870—1935) // П е р е т ц В. Н. Исследования и материалы по истории старинной украинской литературы XVI—XVIII веков. М.; Л., 1962. С. 206—233.

вавшие Владимира Николаевича прежде всего как преподавателя. Таким образом, за лаконичными строками официального документа стоит определенный этап многолетней и разнообразной научно-общественной деятельности известного ученого.

«І. Академик В. Н. Перетц, занимаясь в течение 1918—23 гг.,

1) нашел новый обильный материал для истории украинской литературы XVI—XVII вв., доселе неизвестный никому из историков этой литературы, и осветил эти новые явления данными древнепольской литературы, что дало возможность трактовать в новом свете указанный период;

2) реставрировал заново текст «Слова о полку Игореве» и объяснил его с новой точки зрения, как памятник феодальной

Руси, что представляет новое приобретение науки;

3) работами по описанию провинциальных русских собраний углубил сведения о письменной литературной традиции XVI— XVII вв. в России.

II. Напечатал а) в России, в изд. РАН и ВУАН:

1. «Акт о Сарпиде дуксе Ассирийском». К истории русского театра эпохи Петра I (Йзв. ОРЯС. 1921. Т. XXVI).<sup>2</sup>

2. Критический разбор труда проф. Адриановой «Житие Алексея человека Божия в древнерусской литературе и народной словесности» по поручению Отд. РЯС (Изв. ОРЯС. ib.).3

3. «Псевдо-новгородское» Евангелие 1575 г. и его миниатюры (Сбор-

ник в честь Вс. И. Срезневского).4

4. Нові дані для історії школярських брацтв (Зап. іст.-філол. відділу Всеукр. Академії наук, II.III, 1923).<sup>5</sup>

5. Грамота царя Олексія Михайловича київським міщанам (**т**ам же). 6 б) в государственных и частных издательствах вне РАН.

6. Основні моменти в розвитку української літератури («Громада»,

Укр. Календар, 1917, Самара).<sup>7</sup>

- 7. К вопросу о научных основаниях литературной критики (Ученые записки Самарского государственного университета, в. 2, 1919).8
- 8. Несколько мыслей о старинном русском театре (Ежегодник Государственных театров, 1920).9
- 9. Заметки к тексту «Слова о полку Игореве» (Сборник «Sertum bibliologicum», 1922).10
- 10. «Краткий очерк методологии истории русской литературы» (изд. «Academia», 1922).11
- 11. «К постановке изучения старинного русского театра» (Сборник «Старинный театр в России» под моей редакцией, «Academia», 1923).12

<sup>3</sup> C. 251—270. 4 «Псевдоновгородское» Евангелие 1575 г. Новгородского церковного древлехранилища // Историко-литературный сборник в честь В. И. Срезневского. Пг., 1923.

C. 264—268. <sup>5</sup> Нові дані для історії школярських брацтв на Вкраїні // ЗІФВ. 1923. Кн. 2—3.
C. 77—78.
<sup>6</sup> С. 194—196.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Вышел в свет в 1924 г. См.: Список печатных трудов акад. В. Н. Перетца / Сост. В. П. Адрианова-Перетц // Перет д В. Н. Исследования и материалы по истории старинной украинской литературы XVI—XVIII веков. С. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Український календар на рік 1918. Самара, 1918. С. 33—37.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ежегодник Петроградских театров, сезон 1918—1919. 1922. C. 217—225.

<sup>10 «</sup>Sertum bibliologicum» в честь проф. А. И. Малеина. Пг., 1922. С. 137—145. и Пг., 1922. С. 164.

<sup>12</sup> К постановке изучения старинного театра в России / Старинный театр. Пг., 1923. C. 7-33.

- 12. Театр в России 250 лет тому назад (В Сборнике «Старинный театр в России», 1923).<sup>13</sup>
- 13. Итальянская интермедия в стихотворном переводе 1730-х годов (там же).<sup>14</sup>
- III. Приготовлены к печати:
  - 14. Описание рукописей Новгородских древлехранилищ, 1918 г. (около 10 печ. лл.).
  - 15. Описание рукописей и старопечатных книг Самарского губернского музея, 1919 г. (около 5 ц < e ч >. л < л. >). 15
  - 16. Описание рукописей и старопечатных книг библиотеки Самарского Государственного университета, 1920 (около 10 печ. лл.). 16
  - 17. «Слово о полку Игореве» поэма феодальной Руси XII в., 1923 г. (18—20 печ. лл.).<sup>17</sup>
  - 18. Исследования и материалы по истории украинской древней литературы. — І. Украинский перевод «Просветителя» XVI в. — II. Иван Вишенский и польская литература XVI в. — III. Следы украинского перевода Печерского Патерика XVII в. — IV. Украинские синаксарные чтения XVI—XVII вв. — V. Сборник украинских повестей 1660 г. в его отношении к польской литературе. — VI. Вирши архимандрита Онуфрия 1699 г. на научные темы. — VII. Украинский сонник конца XVII в. (около 12. печ. лист).<sup>18</sup>
  - 19. Еврейско-русские параллели в древнерусской письменности, 1922 (сдано для печати в Сборник в честь президента РАН).
  - 20. Новейшая литература (1914—1924) о «Слове о полку Игореве» (сдано в Изв. ОРЯС).19
  - 21. «Слово о полку Игореве» и библейская письменность XII в. (сдано в ИОРЯС).<sup>20</sup>
  - 22. «Слово о полку Игореве» и История иудейской войны Иосифа Флавия (сдано туда же).21
  - 23. Столетие первой истории древнерусской литературы (1822— 1922) — там же.<sup>22</sup>
  - 24. Стасов и русский богатырский эпос (сдано для печати в Сборник памяти В. В. Стасова).

#### IV. Печатаются за границей:

25. Заметка о древнейшем списке Апокалипсиса XII в. — в отношении языка и перевода (Прага, журн. «Slavia»).23

C. 641-644.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Там же.

<sup>14</sup> Итальянская интермедия 1730-х годов в стихотворном русском переводе // Там же. С. 143-179.

<sup>16</sup> Українські стародруки в книгозбірнях м. Самари. Українські і білоруські стародруки в бібліотеці Ленінградського університету // Бібліологичні вісті. 350 років українського друку. 1574—1924. Київ. 1924. Ч. 1—3. С. 167—170. См. также: Адрианова-Перетца // Археографические и источниковедческие труды В. Н. Перетца // Археографический Ежегодник за 1968 г. М., 1970. С. 275—280.

<sup>17 «</sup>Слово о полку Ігоревім». Пам'ятка феодальної України—Русі XII віку. Вступ. текст. Комментар. // ЗІФВ. 1926. № 33, ІХ. 353 с. См. также: К взучению «Слова о полку Игореве»: І. Новейшая литература о «Слове» (1911—1923) // ИОРЯС. 1924. Т. 28. С. 145—129; ІІ. «Слово» и Библия; ІІІ. «Слово» и «Повесть о разорении Иерусалима» Иосифа Флавия // ИОРЯС. 1925. Т. 29. С. 23—55; ІV. Эпитеты в «Слове о полку Игореве» в устной традиции // ИОРЯС. 1926. Т. 30. С. 143—204.

18 Іван Вишенський і польська література XVI в. // Науковий збірник за р. 1924 // 2VIII. 4025. Т. 40. С. 27. 54. Мауковича в колове о полку ХУІ в. // Науковий збірник за р. 1924 //

ЗУНТ. 1925. Т. 19. С. 37—54; Исследования и материалы по исгории старинной украинской литературы XVI—XVIII вв. I—VIII // СОРЯС. 1926. Т. 101. № 2.

<sup>19, 20, 21</sup> См. сноску 17.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> К столетию «истории» русской литературы (по поводу «Опыта краткой истории русской литературы» Н. И. Греча, 1822 г.) // ИОРЯС. 1924. Т. 28. С. 200—213. <sup>23</sup> Древнейший список славянского Апокалипсиса // Slavia. 1924. R. II. S. 2;

- 26. Монастырские описи северных библиотек XVII в. как материал для решения историко-литературных проблем (сдано туда же).<sup>24</sup>
- 27. «К думам об Олексии Поповиче» (печатается в «Записках науков. товар. ім. Шевченко у Львові»).<sup>25</sup>
- V. Сведения о работе вне Российской Академии наук а) в учреждениях и б) по популяризации знаний.
  - а) В учреждениях: 1) Работал по организации Самарского Государственного университета (1918—20 гг.), заведуя учебною частью. 2) Работал в Самарском Губархиве в качестве эксперта (1918—21). 3) Работал в Самарском губернском музее по реорганизации его, заведовал отделом памятников письменности. 4) Участвовал в реорганизации Учительского Самарского института в Педагогический институт. 5) В Петроградском университете с 1921 г. читал лекции по методологии историко-литературного исследования и по народной словесности, руководил практическими занятиями. 6) Как действительный член Исследовательского института (с 1921 г.) руководил занятиями научных сотрудников и работал по исследованию взаимоотношений украинской и польской литератур. 7) В качестве действительного члена Всеукраинской Академии работал по организации разработки материалов по украиноведению, находящихся в Петрограде ныне в Ленинграде.
    - б) но популяризации знаний: 1) Работал в Самаре по организации «Просветительской организации Ун-та» предтечи «рабфаков» и преподавал там (1918—20 гг.). 2) Читал лекции на курсах для учителей (1918 г.) и 3) Организовал и преподавал на курсах для учителей украинских школ (1921 г.). 4) В Петрограде с 1921 г. читал лекции для кандидатов в научные сотрудники Российского института истории искусств. 5) В Самаре в 1919—21 гг. читал лекции на Археологических курсах для подготовки музейных и архивных работников.

10.II.1924.

Академик Вл. Перетц».

 $(AAH\ CCCP, \ \phi.\ 2,\ on.\ 1-1924,\ \partial.\ 25,\ A.\ 15-16)$ 

 <sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Описи монастырских библиотек XVII в. и спорные вопросы истории древнерусской литературы // Slavia. 1924. R. III. S. 2—3; С. 336—351.
 <sup>25</sup> Ще раз дума про Олексія Поповича // ЗНТШ. Т. 141—143. С. 1—6.

#### н. ф. пробленкова

# В. П. Адрианова-Перетц о средневековых «энциклопедических» сборниках и поэтике

В. П. Адриановой-Перетц принадлежит более 200 работ, посвященных основным проблемам истории и теории древнерусской литературы, изучению поэтического стиля Древней Руси, взаимосвязей литературы с русским фольклором и деловой письменностью, открытию целого литературного пласта — русской демократической сатиры XVII в., текстологическому анализу и определению жанровых и стилистических особенностей пелого ряда оригинальных и переводных литературных памятников ХІ— XVII BB.

Значительное место среди ее исследований уделено пилактической. «учительной» литературе, «словам», «поучениям», афоризмам, входящим в состав различного типа сборников, книг так называемого «устойчивого» состава (впрочем, состав их устойчив весьма относительно). Из бесчисленного множества этих жанрово разнообразных и сложных по составу книгсборников Варварой Павловной исследовались: «Толковая Палея» (1909— 1910 гг.). «Аристотелевы врата» (1911 г.). «Евангелие учительное и сборник слов и поучений от недели о мытаре и фарисее до цветоносной недели» (1911 г.). «Евангелие Фомы» (1909 г.), «Изборники» (1073 и 1076 гг.), «Измарагд», «Златая цепь», «Пчела», сборники афоризмов и жарт, Патерики, Прологи и целый ряд других. Некоторые из этих сборников Варвара Павловна и определяет как своего рода тематические «энциклопедии», непременно оговаривая при этом условность этого определения.

Варвара Павловна неоднократно писала о важности изучения «всей религиозно-учительной книжности Древней Руси», этого «своеобразного круга памятников, которые непосредственно в "историю древнерусской литературы" не входят» и «связаны с церковным обрядом», «но составляют неотъемлимую часть культуры, во многом определявшую своеобразие всех форм искусства, в том числе и словесного»; изучение же истоков лилактической литературы позволяло при этом проследить, «как определялись задачи литературы и вырабатывались словесно-изобразительные

средства у древнерусского писателя. . .».1

Методическая новизна как в изучении оригинальных памятников древнерусской литературы, так и при анализе именно творческого процесса «усвоения» на Руси переводных «литературных памятников мпрового значения, переданных нам Византией непосредственно или через южных славян», состояла в опоре на «своеобразную почву»: «наличие на Руси уже к X веку хорошо развитого устного языка» и образной системы фольклора.<sup>2</sup> Об этом же как основном выводе своего исследования Варвара Павловна

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Адрианова - Перетц В. П. К вопросу о круге чтения древнерусского писателя // ТОДРЛ. Л., 1974. Т. 28. С. 4.

<sup>2</sup> Адрианова - Перетц В. П. Заключение // История русской литературы: В 10 т. М.; Л., 1948. Т. 2, ч. 2. С. 428.

писала в 1947 г. в «Очерках поэтического стиля Древней Руси»: «Система метафорически-символических формул слагалась в древнерусской литературе из довольно ограниченного количества образов, которые опирались на два источника: народную устную поэзию и образность живого языка. с одной стороны, и на библейско-византийскую литературную традицию, — с другой». З Наглядным подтверждением такой методики сравнительного изучения древнерусской литературы и фольклора является посмертно изданный сборник статей В. П. Адриановой-Перетц «Древнерусская литература и фольклор». 4 Та же методика анализа была применена Варварой Павловной и при изучении сборников религиозно-учительной литературы в ее работах «Афоризмы Изборника Святослава 1076 г. и русские пословицы», <sup>5</sup> «Библейские афоризмы и русские пословицы» <sup>6</sup> и др.

В 1931 г. академик А. С. Орлов сделал доклад на тему «Книга русского средневековья и ее энциклопедические виды». 7 К числу книг «энциклопедического вида» А. С. Орлов относил крупнейший летописный свод «Никоновскую летопись», эту «московскую историческую энциклопедию», Великие Минеи Четьи митрополита Макария, «Домострой» и «Азбуковники». Характеризуя их, он писал: «Во всех этих книгах есть отношение ж энциклопедизму: каждая из них объединяет сведения в тот или другой "круг знания" и представляет его в возможной полноте и систематичности (разной степени). . . Конечно, форма этих книг имеет мало общего с той, которая свойственна западноевропейским книгам, признанным наукой за энциклопедии. Только "Азбуковник" близок к этой форме как расположением материала, так и своими толкованиями, реалиями и цитацией».<sup>8</sup> Такой подход к изучению сборников «устойчивого» состава ближе всего, пожалуй, книговедческому.

Д. С. Лихачев в книге «Поэтика древнерусской литературы» ставит вопрос по-другому, выдвигая проблему возможности и необходимости изучения сборников «устойчивого» состава в целом как жанра; при этом он разрабатывает методику изучения и намечает целый ряд конкретных вадач для исследования такого типа. <sup>9</sup> Подобного рода работы уже выполнены самим Дмитрием Сергеевичем (имею в виду его статью «Появление на Руси жанра летописи»; 10 в этом же плане ведет работу О. В. Творогов; 11 серия статей о Торжественниках написана Т. В. Черторицкой, 12 имеется работа о жанре Миней Четьих <sup>13</sup> и ряд других.

Совершенно с других позиций подходит к изучению сборников «устой-

чивого» состава В. П. Адрианова-Перетц.

Исходя из того, что сборники — «наиболее распространенная форма древнерусской рукописной книги» (т. е. наиболее читаемая), она изучает их как круг чтения древнерусского писателя и читателя и исследует «прежде всего "человековедческий" материал переводной религиозно-

<sup>4</sup> Л., 1974. 172 с.

10 Л и х а ч е в Д. С. Появление на Руси жанра летописи // Армянская и русская.

13 См.: Дробленкова Н. Ф. Из истории жанра Четьих Миней в русской лите-

рагуре // Армянская и русская средневековые литературы. С. 139-181.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Адрианова - Перетц В. П. Очерки поэтического стиля Древней Руси. М.; Л., 1947. С. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ТОДРЛ. Л., 1970. Т. 25. С. 3—19. <sup>6</sup> Там же. Л., 1971. Т. 26. С. 8—12. <sup>7</sup> Доклады АН СССР. / Сер. «В». 1931. № 3. <sup>8</sup> Там же. С. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Лихачев Д. С. Поэтика древнерусской литературы. 3-е изд., доп. М., 1979.

средневековые литературы. Ереван, 1986. С. 7—18.

11 Творогов О. В. Летопись—Хроника—Палея: (Взаимоотношение памятников и методика их исследования) // Там же. С. 19—30.

12 Черторицка я Т. В. 1) Агиография русских минейных Торжественников конца XIV—XV вв. // Вопросы сюжета и композиции: Межвузовский сб. Горьковского ун-та. Горький, 1980, 2) К вопросу о литературной истории древнерусского ми-нейного Торжественника // Древнерусская рукописная книга и ее бытование в Сибири. Новосибирск, 1982; и др.

дидактической литературы («слов», «поучений», сборников афоризмов)». 14: Изучая материал сборников, она ставит вопрос: «какова была роль переводной и русской религиозно-дидактической литературы в литературном процессе Древней Руси?». 15 Ответ на этот вопрос подтверждает немаловажное значение «учительной» литературы и в накоплении навыков и приемов изображения «внутреннего» мира человека, психологии его поступков (т. е. «человековедения»), и в оттачивании литературных формул. и в создании метафор-символов древнерусской литературы, а в конечном итоге в формировании поэтического стиля Древней Руси.

Этим проблемам посвящен целый цикл работ Варвары Павловны: «К вопросу об изображении "внутреннего" человека в русской литературе XI—XIV вв.», 16 «Человек в учительной литературе Древней Руси», 17 «К вопросу о круге чтения древнерусского писателя». 18 Материал «учительной» литературы был использован Варварой Павловной и в работе

над книгой «Очерки поэтического стиля Древней Руси» (1947 г.).

Варвара Павловна ставит вопрос о том, что представлял собой «круг чтения» древнерусского книжника, «что входило в состав переводной религиозно-дидактической (учившей «человековедению») литературы, принесенной на Русь вместе с христианством», 19 — и приводит обзор этих. книг. Это были прежде всего ветхозаветные книги, состоявшие из отдельных нравоучительных изречений, создававших идеал «мудрого» человека (Соломона); отдельные стихи-изречения из поэтической книги Псалтырь, передававшие человеческие настроения; из новозаветной части Библии (евангелий и апостольских посланий) — «притчи» и «поучения», разъяснявшие христианскую этику; сочинения византийских отцов церкви с проповедью христианской морали; сборники типа «Пчелы» (с выписками из библейских и святоотеческих книг на морально-философские темы); сборники изречений Менандра («Мудрость Менандра») или изречений Исихия и Варнавы, а также «Изборники» 1073 и 1076 гг. (последний — для домашнего назидательного чтения).

Особенно популярными среди этих книг были сборники «поучений» на моральные темы — «Измарагд» и «Домострой» — и сборники изречений (афоризмов) о правилах человеческой морали, в частности «Изборник» Святослава 1076 г. (книжным афоризмам которых чрезвычайно близки русские народные пословицы).

Из этих книг названия «энциклопедический сборник», «энциклопедия» <sup>20</sup> Варвара Павловна применяет лишь к «Изборнику» 1073 г. и «Из-

марагду».

В статье «Афоризмы Изборника Святослава 1076 г. и русские пословицы» Варвара Павловна отмечает, что «Изборник» 1073 г. вплоть до XVII в. служил «своего рода энциклопедией сведений по разным отраслям знаний», так как включал «материал самого разнообразного содержания богословского, учительного естественно-исторического, по теории риторической речи. . .» <sup>21</sup>.

Однако внимание исследователя привлекает не «Изборник» 1073 г., а именно «Изборник» Святослава 1076 г., составленный русским писцом, «грешным Иоанном», как «своего рода хрестоматия»,<sup>22</sup> где были собраны с исчерпывающей полнотой «поучения» и афоризмы на тему, «како жити

<sup>14</sup> Адрианова- Перетц В. П. Человек в учительной литературе Древней Руси // ТОДРЛ. Л., 1972. Т. 27. С. 6.
15 Там же. С. 4.
16 См.: Вопросы изучения русской литературы XI—XX вв. М.; Л., 1958. С. 15—24.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ТОДРЛ. Т. 27. С. 3—68. <sup>18</sup> Там же. 1974. Т. 28. С. 3—29.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Адрианова - Перетц В. П. Человек в учительной литературе. . . С. 4.

 <sup>20</sup> Адрианова - Перетц В. П. К вопросу о круге чтения. . . С. 4.
 21 ТОДРЛ. Л., 1970. Т. 25. С. 5. 22 Адрианова - Перетц В. П. К вопросу о круге чтения. . . С. 6.

христианину», <sup>23</sup> отвечавшие на все основные вопросы средневекового читателя: «о богатых и бедных, о властях и подчиненных, о "попех" и их пастве, о семейных отношениях — о родителях и детях, о "женах злых и добрых" и на целый ряд собственно религиозных тем». <sup>24</sup> Этот материал позволял исследователю наблюдать, как древнерусские книжники «заглядывали во внутренний мир человека» и создавали «примеры мастерского изображения отдельных свойств характера и поведения человека», хотя это еще не был его «цельный образ». <sup>25</sup> С этой же точки зрения Варвару Павловну интересуют и другие сборники, прежде всего «Измарагд». Она называет «Измарагд» «своеобразной энциклопедией . . . общественной и личной морали средневековья». <sup>26</sup>

«Поучения» и «слова» «Измарагда» («о лжи и клевете», «о ярости и о гневе», «об отношении к богатству и сребролюбию» и проч.) представляют исследователю богатый материал намеченных портретных и психологических зарисовок (к примеру, облик разъяренного человека, у которого от ярости «очи искры испущаета», а «нозе смешьно переходита и скачета . . . аки дикие кони копают. . . Воистину, бо муж яр — не благообразен»).<sup>27</sup>

Исследование «Измарагда» приводит Варвару Павловну к воссозданию психологического облика средневекового человека. Задавая вопрос, в чем заключается вклад «учительной» литературы в подготовку почвы для создания литературных характеров», 28 она отвечает изложением «сути воззрений учительной литературы на душевный мир человека»: человек «самовластен» — своей волей совершает поступки, ведущие к добру и злу, к правде и неправде; самым ценным признается ум («разум», «смысл»); "наказанием" (т. «ум слепует развивать e. учением), надо пользоваться с осторожностью, помня его силу, которая может быть и полезна и вредна человеку; труд — основа жизни («праздный — да не яст»), отсюда резкое осуждение лени, праздности, пьянства — всего, что отвлекает от труда; человек обязан уметь владеть собою, быть искренним, нелицеприятным в отношениях с окружающими, помогать каждому нуждающемуся в помощи» и проч. 29

Варвара Павловна приводит убедительные примеры того, как дидактические произведения на тему, «како жити всякому человеку», уже с XI в. воздействовали на оригинальные памятники древнерусской литературы — помещенное в Лаврентьевской летописи под 1096 г. «Поучение» Владимира Мономаха и «Слово» Даниила Заточника, «Поучения» Серапиона Владимирского и целый ряд других 30 уже более позднего времени.

Чтобы показать, насколько глубоко умела старинная «учительная» литература «заглянуть во внутренний мир человека», Варвара Павловна проводит сравнение «поучений» «о скупости и несытости сребролюбца» с образом Скупого рыцаря А. С. Пушкина. Дидактическая литература изображает сребролюбие как «лютый. . . недуг», который поражает равно и «убогого» и «богатого»: «Несть скупый стяжанию своему господин, но страж есть, и приставник, и раб»; душа сребролюбца «тлеет, зрящи блистаниа златнаго», но скупой сребролюбец так и умрет, не получив радости от богатства, которым воспользуются «иные». 31

У Пушкина сын характеризует скупого отца подобно учительным «словам»: не как «стяжанию своему господина, но стража. . . и приставника, и раба»:

 $<sup>^{23}</sup>$  Адрианова - Перетц В. П. Афоризмы Изборника Святослава 1076 г. и русские пословицы // ТОДРЛ. М.; Л., 1970. Т. 25. С. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Там же. С. 6. <sup>25</sup> Там же. С. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Адрианова - Перетц В. П. К вопросу о круге чтения. . . С. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Адрианова - ПеретцВ. П. Человек в учительной литературе. . . С. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Там же. С. 45. <sup>29</sup> Там же

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Там же. С. 51-60.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Там же. С. 18.

О! мой отец не слуг и не друзей В них видит, а господ, и сам им служит. И как же служит? Как алжирский раб, Как пес цепной. В нетопленой конуре Живет, пьет воду, ест сухие корки...

Сребролюбец «поучений» тоже «утробу свою мучит гладом. . . зимою жмется»; душа его «тлеет, зрящи блистаниа златного». Скупой рыцарь при виде открытых сундуков восклицает: «Я царствую!. . . Какой волшебный блеск! . .» и т. д. Свое сопоставление облика сребролюбца «учительной» литературы с шедевром А. С. Пушкина Варвара Павловна заключает словами: «. . поставив их рядом. . . мы можем справедливо оценить, как глубоко умели проникать в "помыслы" и побуждения человека авторы дидактических произведений». 32

В заключение обращаюсь к уважаемым участникам конференции, посвященной 100-летию со дня рождения Варвары Павловны Адриановой-Перетц, с предложением поддержать издание однотомника ее основных работ о поэтическом стиле древнерусской литературы. Проспект такого однотомника подготовлен. По существу это монография, в содержание которой входят: книга «Очерки поэтического стиля Древней Руси» (1947 г.), ставшая раритетом, но остающаяся настольной книгой филологов-медиевистов, и статьи «Сюжетное повествование в житийных памятниках» (1970 г.), «Человек в учительной литературе Древней Руси» (1972 г.), «К вопросу о круге чтения древнерусского писателя» (1974 г.).

Однотомник работ В. П. Адриановой-Перетц предполагается назвать «Очерки поэтического стиля Древней Руси»; он будет предварен вступительной статьей академика Л. С. Лихачева; объем книги — 25 а. л.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Там же. С. 67.

### Р. П. ДМИТРИЕВА

## Значение исследований В. П. Адриановой-Перетц, посвященных «Задонщине»

Одним из последних научных трудов В. П. Адриановой-Перетц, опубликованных при жизни автора, явилась книга «"Слово о полку Игореве" и памятники русской литературы XI—XIII веков» (Л., 1968). Проблему подлинности «Слова о полку Игореве» она считала одной из важнейших и к полемике на эту тему относилась со всей серьезностью, вниманием и даже, можно сказать, с душевным трепетом. Последняя книга В. П. Адриановой-Перетц должна восприниматься как одно из проявлений ее постоянной заботы о дальнейшей судьбе и успешном развитии науки о древнерусской литературе, которой она посвятила всю свою творческую и организаторскую деятельность. Филологическая образованность, обширные знания в области древнерусской литературы и фольклора, постоянный интерес к вопросам стилистики древнерусских памятников позволили Варваре Павловне всесторонне раскрыть связь «Слова о полку Игореве» с литературными явлениями своей эпохи.

Начало пути к осуществлению названного исследования следует относить еще к 40-м г. ХХ в., когда В. П. Адрианова-Перетц обратилась к изучению «Задоншины» — произведению XIV в., — главным образом к истории его текста. 30-40-е г. явились одним из таких периодов, когда в научной литературе с новой остротой встал вопрос о подлинности «Слова о полку Игореве». Дискуссия этого периода велась в основном вокруг вопроса о соотношении «Слова о полку Игореве» и «Задонщины». Внимание исследователей было сосредоточено на решении текстологической проблемы взаимоотношения списков «Задонщины». Дело в том, что к этому времени были открыты еще два списка «Задонщины», хранившихся в Рукописном отделе ГИМ. Высказываемая неоднократно (с 1929 г.) А. Мазоном идея о заимствованиях в «Слове о полку Игореве» стилистических оборотов и фраз из «Задонщины» нашла, по его мнению, подтверждение в проведенном Я. Фрчеком текстологическом анализе всех списков «Задонщины», включая списки И-1 и И-2. Я. Фрчек пришел к выводу, что списки «Задонщины» делятся на две редакции: первоначальную краткую, представленную списком К-Б, и пространную, к которой относятся все остальные списки.<sup>2</sup> А. Мазон воспользовался выводами Я. Фрчека как одним из основных аргументов для подтверждения своей концепции о заимствованиях из пространной редакции «Задонщины», сделанных в XVIII в.

literárne dějepisná. Kritické vydàni textu. Praha, 1948 (Práce Slovanského ústavu v Praze,

sv. XVIII).

¹ Это списки: Музейное собрание, № 2060 (условное обозначение — И-1) и № 3045 Условное обозначение — И-2). Остальные списки получили в научной литературе условные обозначения: У. С. К.—Б. Ж. Впервые о списках И—1 и И—2 сообщил А. Д. Седельников в статье «Где была написана Задонщина?» (Slavia. Praha, 1930, Roč. 9, seš. 3. S. 524—536).

2 F r č e k J. Zádonština. Staroruský žalozpěv o boji rusu s tatary r. 1380. Rozprava

создателем «Слова о полку Игореве».3 С критикой концепции А. Мазона в 1945 г. выступил Н. К. Гудзий. В 1947 г. вышли в свет исследования В. П. Адриановой-Перетц, В. Ф. Ржиги в и С. К. Шамбинаго, посвященные истории текста «Задонщины».

В. П. Адрианова-Перетц провела сложную, трудоемкую работу по изучению и сопоставлению всех дошедших текстов «Задонщины». По ее собственным словам, основная работа над списками «Задонщины» была закончена еще в 1943 г. Текстологические наблюдения позволили ей сделать заключение, что сохранившиеся списки «Задонщины» относятся к одной редакции, хотя и имеют расхождения между собой; наиболее значительно в ряду прочих выделяется список К-Б. Подтверждая наблюдение Я. Фрчека об отличии этого списка от остальных, В. П. Адрианова-Перетц принципиально расходится с ним в трактовке местоположения списка в истории текста: список К-Б отличается главным образом неполнотой текста, но в нем содержатся как некоторые первичные чтения, в том числе отсутствующие в остальных, так и вторичные. Из этого следует, что и данный список наряду с остальными восходит к общему оригиналу. По существу выводы В. П. Адриановой-Перетц совпали с мнением В. Ф. Ржиги, который, правда, считает, что список К-Б является самостоятельной «краткой» редакцией, а все остальные списки относятся к пространной редакции. Близость выводов этих двух исследований отметила сама Варвара Павловна. Главное заключается в том, что В. Ф. Ржига и краткую и пространную редакции возводит к общему протографу. Основной текстологический вывод о происхождении всех списков, в том числе и К-Б, от общего оригинала подтвердился последующими исследователями, изучавшими историю текста «Задонщины». 9 Результатом большой работы, проделанной В. П. Адриановой-Перетц, явились публикации текстов «Задонщины» в трех изданиях. Прежде всего была осуществлена реконструкция текста дошедшей до нас редакции, в основу которой был положен список У.10 Этот список более полно сохранил композицию и состав произведения. При реконструкции для исправлений и добавлений были использованы чтения по другим спискам и отрывки текстов из «Сказания

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M a s o n A. 1) Les récits de guerre dans la littérature russe du XV-e siècle // The slavonic and east auropean review. London, 1946. Vol. 25, N 64. P. 93-108; 2) Le Slovo d'Igor // The slavonic and east european réview. London, 1949. Vol. 27, N 69. P. 515-

d'Igor // The slavonic and east european голон. Долон, 535.

4 Гудзий Н. К. Ревизия подлинности «Слова о полку Игореве» в исследовании проф. А. Мазона // Учен. зап. МГУ. Вып. 110: Труды кафедры русской литературы. 1946. Кн. 1. С. 153—187.

5 Адрианова - Перетц В. П. 1) «Задонщина»: Текст и примечания // ТОДРЛ. М.; Л., 1947. Т. 5. С. 194—224; 2) «Слово о полку Ігоревім» і «Задонщина» // Радзянське літературознавство. Київ, 1947. № 7—8. С. 135—186.

6 Ржига В. Ф. Слово Софония-рязанца о Куликовской битве («Задонщина»). М., 1947 (Учен. зап. МГПИ. Т. ХІІІ. Кафедра русской литературы).

7 «Задонщина». Слово о великом князе Дмитрии Ивановиче и о брате его, князе Впалимире Анпреевиче, яко победили супостата своего царя Мамая / Публ. текста,

Владимире Андреевиче, яко победили супостата своего царя Мамая / Публ. текста, прим. и послесл. С. К. Шамбинаго. М., 1947.

8 ТОДРЛ. М.; Л., 1947. Т. 5. С. 221.

<sup>9</sup> Прежде всего необходимо упомянуть о работе Р. О. Якобсона, который внес существенное уточнение: все списки «Задонщины» восходят к одной и той же редакции, но через посредство двух ее изводов, условно названных им изводом Унд и изводом Син; текст последнего передается в списках К—Б и С (J a k o b s o n R. Sofonija's Tale of the Russian-Tatar battle on the Kulikovo field / ed. by R. Jakobson and D. S. Worth.

The Hague, 1963 Р. 1—54).

10 ТОДРЛ. Т. 5. С. 198—205. В связи с публикацией В. П. Адриановой-Перетц этого реконструированного текста «Задонщины» А. Мазон в следующем году выступил в печати с рецензией, в которой коснулся наблюдений над «Задонщиной» Я. Фрчека (изд. 1948 г.) и концепции В. П. Адриановой-Перетц, обосновывавшей реконструкцию (М a z o n A. La campagne d'Outre—Don de 1380 // Journal des savants. Paris, 1948. Janvier—Juin. Р. 15—25). Эта рецензия свидетельствует о тенденциозности ее автора: он признает только то, что в какой-то мере позволяет говорить о зависимости «Слова о полку Игореве» от «Задонщины»; текстологическая аргументация противной стороны его не интересует.

о Мамаевом побоище», близкие «Задонщине»; для контроля были привлечены соответствующие фрагменты из «Слова о полку Игореве». Воссозданный текст безусловно передает черты извода Унд, наличие которого, как уже упоминалось, в системе взаимоотношения списков дошедшей до нас редакции «Задонщины» было установлено Р. О. Якобсоном. Целью автора реконструкции было восстановление (насколько возможно) всех первоначальных чтений сохранившегося текста «Задонщины». Использованные для контроля соответствующие отрывки и фразы из «Слова о полку Игореве» позволили внести поправки в текст извода Унд. При осуществлении этого контроля в некоторых случаях правильные чтения заимствовались по спискам К-Б и С, т. е. из извода Син (заметим, что в период создания реконструкции существование двух изводов еще не было установлено). Учитывая, что сам текст извода Син при наличии двух его списков, которые содержат большое число последующих поправок и искажений, восстановить невозможно, мы должны констатировать, что, используя в полной мере сохранившийся текстовой материал, В. П. Адрианова-Перетц восстановила текст «Задонщины» наиболее близко к оригиналу данной редакции.

Исследовательница также сделала попытку восстановить гипотетический авторский текст «Задонщины» («Слово» Софония), выразив свою научную интерпретацию изучаемого памятника как литературного произведения. Исходя из представления об использовании в дошедшем до нас тексте «Задонщины» разных источников, она попыталась решить вопрос об особенностях первоначального вида произведения, написанного в единой поэтической манере. Варвара Павловна пишет: «В итоге в настоящее время несомненно принадлежащей Софонии Рязанцу мы можем считать лишь ту центральную часть "Задонщины", которая опирается на поэтический план и стилистику "Слова о полку Игореве"». 11 Если считать, что при создании своего произведения Софоний пользовался «Словом о полку Игореве» как образцом, определяющим критерием для воссоздания авторского текста, нужно признать наличие или отсутствие в разных частях «Задонщины» поэтических образов и оборотов, восходящих к «Слову о полку Игореве». В этой связи при реконструкции были исключены предисловие, в котором говорится о происхождении русских от рода Афета, и заключительная часть, начинающаяся описанием бегства Мамая. 12 В основу реконструкции был положен список И-1.

В том же году В. Ф. Ржига выступил с критическими замечаниями в адрес восстановленного В. П. Адриановой-Перетц первоначального вида «Слова» Софония. <sup>13</sup> Осознавая гипотетичность всякой реконструкции, исследовательница попыталась еще раз пересмотреть восстановленный ею текст и при публикации «Слова» Софония в следующем году внесла некоторые исправления. 14 Она уточнила отдельные чтения на основании соответствующих отрывков текста из «Сказания о Мамаевом побоище»; кроме того, включила рассказ о бегстве Мамая, начало которого стилистически близко «Слову о полку Игореве». Однако эпизод «Стояние на костях» был ею категорически отвергнут как восходящий к детописной повести о Куликовской битве.

 ${f y}$ стойчивое возражение специалистов вызывало исключение из предполагаемого авторского варианта «Задонщины» предисловия, восходящего, как полагала В. П. Адрианова-Перетц, к летописным припоминаниям. 15

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Адрианова - Перетц В. П. «Задонщина» (к вопросу о реконструкции авторского текста) // ИОЛЯ. М., 1947. Т. 6. № 2. С. 97.

<sup>12</sup> Там же. С. 178—186. 13 Ржига В. Ф. Слово Софония-рязанца о Куликовской битве («Задонщина»).

<sup>14</sup> Адрианова - Перетц В. П. «Задонщина» (Опыт реконструкции авторского текста) // ТОДРЛ. М.; Л., 1948. Т. 6. С. 201—255.

<sup>15</sup> С мнением В. П. Адриановой-Перетц был не согласен В. Ф. Ржига (в упомянутом ранее исследовании); А. А. Назаревский в обзоре публикаций, посвященных «Задонщине», при общей высокой оценке в целом работ В. П. Адриановой-Перетц на эту тему

Она твердо держалась мнения, что «Слово» Софония открывалось текстом, свойственным обычно былинным зачинам. — беселой на пиру. В связи с этим уместно напомнить, что в начале списков У и Ж «Задонщины» есть упоминание о пире у Микулы Васильевича. 16 В. П. Адрианова-Перетц ясно понимала гипотетичность реконструированного ею текста первоначальной (не пошепшей по нас) редакции «Задонщины» и в кратком обосновании к своей реконструкции она отметила: «Таким образом, изучение только немногих сохранившихся рукописных списков "Задоншины" не позволяет еще окончательно решить вопрос о первоначальном ее объеме». 17 Олновременно с несколько измененным вариантом реконструкции «Слова» Софония в 6-м томе ТОДРЛ был опубликован текст «Задонщины» по всем сохранившимся спискам. Публикация всех списков «Задонщины» нарялу с реконструированным текстом давала возможность последующим исслепователям увилеть творческую дабораторию по воссозданию реконструкции, а также предоставляла материал для дальнейших наблюдений.

В книге «Воинские повести Древней Руси», опубликованной в 1949 г.. была помещена реконструкция «Слова» Софония Рязанца. 18 В сопровождающей публикацию статье «Слово о Куликовской битве Софония Рязаниа («Залоншина»)» В. П. Адрианова-Перети, определяя илейное содержание произведения, обратила внимание на отражение в «Задонщине» рязанской литературной традиции, а также на знакомство ее автора с устными рассказами.

Как показывают перечисленные публикации В. П. Адриановой-Перетц на тему «Задонщины», на протяжении десятилетия она упорно работала над решением проблемы истории создания этого произведения и отражения в нем явлений своей эпохи. Все ее наблюдения и выволы оказались плодотворными для последующих исследований, посвященных как «Запонщине», так и «Слову о полку Игореве».

В 1962 г. В. П. Адрианова-Перетц вновь обратилась к этой теме в своей статье «"Слово о полку Игореве" и "Задонщина"». 19 Еще в предисловии к реконструкции авторского текста «Задонщины», критикуя концепцию А. Мазона о зависимости «Слова о полку Игореве» от «Задонщины», она отметила различия в использовании стилистических оборотов и метафорических образов при сопоставлении совпадающих чтений этих пвух произведений.<sup>20</sup> Мысль о своеобразном изменении функций художественностилистических оборотов в передаче автора «Задонщины» исследовательница снова повторила в статье «Слово о Куликовской битве Софония Рязанца»: «Софоний развил устнопоэтические элементы художественного стиля своего основного литературного образца — "Слова о полку Игореве", но развил по-своему, приблизив рассказ о Куликовской битве к народным песням о богатырях, а может быть, и к песням о героях этой битвы, не сохранившимся в позднейшей передаче». 21

и в том числе воссозданной ею реконструкции текста критически относился к исключению предисловия (Назаревский А. А. «Задонщина» в исследованиях последнего десятилетия // ТОДРЛ. М.; Л., 1956. Т. 12. С. 549—559). Реконструкция, осуществленная В. П. Адриановой-Перетц, действительно, весьма гипотетична. Дело в том, что речь идет о восстановлении первоначального вида произведения Софония на основании текста последующей сохранившейся редакции, которая дошла в небольшом числе списков, имеющих значительные расхождения между собой. Реконструированный В. П. Адриановой-Перетц текст отражает по сути дела научную интерпретацию произведения, появившуюся у исследователя в результате работы над текстом.

16 Д.С. Лихачев в книге «Национальное самосознание Древней Руси» (М.; Л., 1945.

С. 71) отметил, что предисловие «Задонщины» составлено в эпических былинных тонах.

17 Адрианова-Перет дВ. П. 1) «Задонщина» (К вопросу о реконструкции авторского текста). // ИОЛЯ. Т. 6, № 2. С. 97.

18 Воинские повести Древней Руси. М.; Л., 1949. С. 33—41, 143—165.

19 Статья издана в кн.: «Слово о полку Игореве» — памятник XII века. М.; Л.,

<sup>1962.</sup> С. 131—168. <sup>20</sup> ТОДРЛ. Т. 6. С. 210—217.

<sup>21</sup> Воинские повести Древней Руси. С. 165.

Главной задачей, поставленной в новом исследовании (1962 г.), было решение вопроса о подлинности «Слова о полку Игореве». Проведенное с с этой целью сопоставление параллелей «Слова о полку Игореве» и «Задонщины» со всей очевидностью показало зависимость произведения о победе на Куликовском поле от «Слова о полку Игореве» — основного источника, отразившегося в виде заимствований художественных образов и стилистических оборотов. В. П. Адрианова-Перетц пишет: «Все эти наблюдения показывают, что попытка "перевернуть гипотезу" и задать вопрос, "не вдохновлялся ли певец Игоря «Задонщиной»", — не дает положительных результатов. Все то, что этот "певец" мог извлечь из "Задонщины", никак не помогло бы ему превратить летописный рассказ о походе Игоря в гениальное и по глубокому идейному замыслу, и по его художественному воплощению произведение, сохраненное мусин-пушкинской рукописью. Но крепко спаянное со всей высокой культурой Киевской Руси, отвечавшее эстетическим понятиям XII в. "Слово о полку Игореве" естественно могло вдохновить писателя конца XIV в.»  $^{22}$ 

Анализ, сделанный в исследовании В. П. Адриановой-Перетц на сопоставлении главным образом стилистических оборотов и фразеологизмов, имеет принципиально важное значение не только для определения первичности «Слова о полку Игореве», но и для характеристики своеобразия «Задонщины» как художественного произведения. Основная задача исследования и главные выводы в известной степени заслоняют от читателей имеющие не менее важное научное значение наблюдения В. П. Адриановой-Перетц над «Задонщиной» как литературным произведением. Выработанная ею в результате тщательного изучения текстов «Задонщины» концепция о значении этого произведения как литературного памятника все время присутствует в статье 1962 г. Именно это позволило ее автору выявить художественные средства, которые были привлечены для создания «Задонщины», произведения XIV в.

Вслед за работой В. П. Адриановой-Перетц появилась Д. С. Лихачева «Черты подражательности "Задонщины" (К вопросу об отношении «Задонщины» к «Слову о полку Игореве»)». 23 Д. С. Лихачев рассмотрел взаимозависимость «Слова» и «Задонщины» с точки зрения поэтики подражания. Определяя разные виды подражательности в «Задонщине», он коснулся и вопроса стилистики этого произведения, отметив как характерную черту подражательности стилистическую неоднородность его. Рассмотренное Д. С. Лихачевым стилистическое своеобразие «Задонщины» подтвердило наблюдения В. П. Адриановой-Перетц. Варвара Павловна на многих примерах показала, как заимствованные из «Слова о полку Игореве» стилистические обороты и образы приобрели в «Задонщине» новое значение; так метафоричность превращается в реальный образ, символ — в реальную деталь, нераскрытые метафоры обретают конкретность изложения; при этом поэтические обороты, восходящие к «Слову», все время перемежаются выражениями, свойственными деловой лексике. Подмеченная В. П. Адриановой-Перетц тенденция автора «Задонщины» к конкретности изложения выражается в том, что он, заимствуя лаконичные поэтические образы «Слова», стремится раскрыть их и уточнить, чтобы содержание произведения стало более доступно читателю. Наиболее характерной чертой «Задонщины» Варвара Павловна считала деловой стиль повествования, который автор украсил художественными деталями «Слова о полку Игореве». «"Задонщина" не плагиат, это самостоятельная повесть, попытавшаяся воспользоваться по-своему литературным наследием». 24 Этот вывод В. П. Адриановой-Перетц важен для дальнейшего изучения «Задонщины» как самостоятельного литературного произведения.

<sup>«</sup>Слово о полку Игоревс» — памятник XII века. С. 167. РЛ. Л., 1964. № 3. С. 84—107.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> «Слово о полку Игореве» — памятник XII в. С. 168.

#### И. Ю. СЕРОВА

## Новые списки Повести о М. В. Скопине-Шуйском

Одной из важнейших тем, к которым на пути научной деятельности обращалась В. П. Адрианова-Перетц, являлось изучение взаимодействия древнерусской литературы и фольклора. В рамках исследования данной проблемы ею рассматривались и исторические повести XVII в., в частности так называемое «Писание о преставлении и о погребении князя Михаила Васильевича Шуйского, рекомого Скопина».1

До нынешнего времени были известны два списка данного памятника; недавно нами найдены еще два, введение которых в научный оборот и представляет собой цель данной публикации.

«Писание о преставлении» встречается в рукописях лишь в комплексе с текстом «О рожении» М. В. Скопина; будем называть данный комплекс Повестью о Скопине, не пытаясь ответить на вопрос, является ли он единым произведением, и далее вести речь уже не о списках «Писания», а о списках Повести, в которых «Писание» — одна из составных частей.

Два списка, которые до сих пор были известны, представляют собой соответственно две редакции Повести. Первая читается в составе Степенной книги с дополнениями второй половины XVII в. (ГПБ, собр. ОЛДП, № 76); вторая — в составе Хронографа особого состава того же времени (ГПБ, собр. Погодина, № 1451); вторая редакция является сокращением первой.<sup>3</sup>

<sup>2</sup> Вопрос о том, являются ли части «Писание о преставлении» и «О рожении» частями единого произведения или самостоятельными произведениями, объединенными на основе тематики, представляется очень важным. Большинство исследователей склоняются к мнению о неединовременности и самостоятельности возникновения частей Повести, однако, на наш взгляд, эта точка зрения (как и противоположная ей) недостаточно аргументирована.

 $<sup>^1</sup>$  Адрианова - Перетц В. П. Исторические повести XVII века и устное народное творчество // ТОДРЛ. М.; Л., 1953. Т. 9. С. 67—96. Статья перепечатана в сб.: Адрианова - Перетц В. П. Древнерусская литература и фольклор. Л., 1974. С. 63—99.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В первой редакции вслед за заглавием «О рожении князя Михаила Васильевича Шуйского» следует рассказ о детстве, юности, женитьбе князя, начале его воинской деятельности; подробно описано Калязинское сражение (данный фрагмент текста заимствован из «Сказания» Авраамия Палицына); заключением части «О рожении» является рассказ о Клушинской битве, произошедшей уже после смерти Скопина. Далее в тексте Повести новый подзаголовок — «Писание о преставлении и о погребении князя Михаила Васильевича Шуйского, рекомого Скопина», за которым следует текст, являющийся предисловием к рассказу о кончине Скопина. Начинается оно кратким экскурсом в историю сотворения мира, далее идут сообщение о смерти Скопина, племянника царя Василия Шуйского, и генеалогическая выкладка, возводящая князей Шуйских через Александра Невского и Владимира Киевского к Августу-кесарю. Предисловие отделено от рассказа о смерти подзаголовком «О преставлении князя Михаила Скопина», непосредственно за которым повествуется об отравлении князя на крестном пиру у князя Воротынского, смерти и погребении. Оканчивается Повесть описанием знамения, виденного живописцем Дворцового приказа незадолго до смерти Скопина. Во второй редакции в тексте Повести отсутствуют подзаголовки «Писание о преставлении» и «О преставлении»; в части, соответствующей части первой редакции Повести, следующей за заголовком «Писание о преставлении», отсутствует предисловие; рассказ

Один из найденных нами списков является списком второй редакции Повести. Читается он в составе Хронографа из коллекции Румянцевского музеума (ГБЛ, Музейное собр., № 462, л. 117—122 об.). Список поздний, начала XIX в. Основная часть Румянцевского хронографа идентична по составу соответствующей части Погодинского хронографа; текст Повести о Скопине совпадает в двух хронографах дословно. Любопытно отметить, что Румянцевский хронограф является копией с копии Хронографа, принадлежавшего А. И. Мусину-Пушкину и пропавшего в 1812 г.: на последнем (139 об.) листе Хронографа имеется запись, что данный список сделан со списка, принадлежавшего Ярославской семинарии, списанного в свою очередь с мусин-пушкинского.

Второй найденный нами список находится в составе исторического сборника 60-х гг. XVII в. (ГБЛ, собр. Овчинникова, № 473, л. 229—273) 4 и отражает текст первой редакции Повести, имеющий, однако, особенность, заставляющую выделять его в ряду других списков Повести. Напомним, что традиционный порядок следования частей Повести таков: сначала часть, рассказывающая о рождении князя, затем — о гибели и погребении. П. Г. Васенко, нашедший и опубликовавший текст первой редакции Повести, указывал на ряд его несообразностей при таком (традиционном) расположении частей: во-первых, исследователь отмечал, что в первой части Повести («О рожении») княгиня Александра Васильевна, жена князя, названа «предреченной», хотя речи о ней до сих пор не шло; вовторых, в первой же части имеется описание сражения, произошедшего после смерти Скопина, хотя в этой части описывается не смерть князя, а жизнь (смерть — в следующем за ней «Писании о преставлении» 5). В Овчинниковском списке порядок следования частей Повести отличен от традиционного: сначала в нем идет «Писание о преставлении», затем часть «О рожении». Причем если в первой редакции «Писание» кончается словами: «Прочее же о сем умолчим, да не постигнет нас, по апостолу, закоснение, но мало побеседуем о мимошедшем», то в Овчинниковском списке данная фраза имеет продолжение: «. . но мало побеседуем от мимошедшего князя Михаила Васильевича летех» (л. 256 об.), и вслед за ней идет заголовок «О рожении его реш» и описание «мимошедших лет» Скопина, Полагаем, что в Овчинниковском списке чтение первоначально: фраза, обещающая рассказать о прошлом князя, является связкой, мостиком к следующему далее рассказу о юности князя; в традиционном же варианте носле призыва «побеселовать о мимошедшем» не следует ничего; слова, предполагающие переход к рассказу о каких-то прошлых событиях, оказываются неожиданно заключительными словами произведения. При порядке следования частей Повести, как в Овчинниковском списке, снимаются и указанные Васенко противоречия ее текста: названная в части «О рожении» «предреченной» княгиня Александра Васильевна действительно была «прежде речена» — в предшествовавшем тексту «О рожении» тексте «Писания»; заключающее текст части «О рожении» описание Клушинской битвы появляется уже после рассказа «Писания» о преставлении Скопина.6

о Клушинской битве перенесен в конец Повести, в то время как рассказ о знамении перед смертью Скопина изъят из ее текста.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Перечислим другие статьи, входящие в состав сборника: Хождение Трифона Коробейникова (л. 1—131), О Казанском взятии (л. 132—189), О победе над мамаевыми татарами на реке Воже (л. 190—212), О пасхальном яйце (л. 212 об.—213), О белом клобуке (л. 214—223), Йоанн, большой колпак (л. 223 об.—227), Михаил Федорович Романов и турецкий султан (л. 273 об.—275), Возвращение Филарета из польского плена (л. 275), От Жития Иосифа Волоцкого (л. 286—291), Сказание о грамоте Киприана Киевского (л. 291 об.—297), О ризе господней (л. 298—302), Послание некоему горду и величаву (л. 303—309), Азовское осадное сидение (л. 310—317).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Васенко П. Г. Повести о князе Михаиле Васильевиче Скопине-Шуйском // ПДПИ. СПб., 1904. Ч. CLVI. С. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Отметим также, что предисловие части «Писание о преставлении», содержащее экскурс в библейскую историю и генеалогию князей Шуйских, уместнее выглядит в ня-

Порядок следования частей, подобный представленному в Овчиниковском списке, при котором текст Повести уже не содержит противоречий, по-видимому, является первоначальным; указанные П. Г. Васенко противоречия объясняются просто — перестановкой частей. Вероятно, первоначально текст Повести выглядел так: общее заглавие «Писание о преставлении»; предисловие; часть, озаглавленная «О преставлении князя Михаила Васильевича Шуйского»; часть «О рожении». Видимо, перестановка частей Повести была продиктована желанием редактора приблизить ее текст к требованиям агиографического канона (в житийных памятниках всегда сначала рассказывается о рождении и жизни, затем о смерти героя, а не наоборот). Таким образом, наличие Овчинниковского списка Повести позволяет внести корректировку в представления об истории ее текста. Очевидно, схематически ее можно представить так:



чале Повести (как в Овчинниковском списке), а не в ее середине (как в первой редак-

ции).

7 Не обсуждая вопроса о том, является ли Повесть единым изначально произведением или составленным из двух произведений самостоятельных, позволим себе высказать мысли о времени ее возникновения. Очевидно, что она была создана после 1620 г. (мы уже упоминали о заимствовании в ее части «О рожении» из «Сказания» Аврамия Палицына). На наш взгляд, датирующим признаком может служить оценка, данная в Повести Василию Шуйскому. Практически все памятники, написанные после свержения царя Василия, дают ему негативную характеристику. Личность его, однако, реабилитируется в ряде произведений конца 20-х—начала 30-х гг. XVII в.: явно позитивное отношение к царю демонстрируют написанные в это время «Рукопись Филарета», «Повесть о победах Московского государства»: Интересно, что оба этих произведения излагают ту же версию смерти Скопина, что и Повесть: версию отравления на крестном пиру («Рукопись Филарета») и просто отравления боярами-завистниками («Повесть о победах»). Таким образом, положительное отношение к Василию Шуйскому, интерес к фигуре Скопина и интерпретация обстоятельств его смерти сближают Повесть с историческими произведениями конца 20-х—начала 30-х гг. XVII в.; возможно, что и Повесть о Скопине была создана в то же время.

# ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЕ МАТЕРИАЛЫ ДЛЯ «СЛОВАРЯ КНИЖНИКОВ И КНИЖНОСТИ ДРЕВНЕЙ РУСИ»

### Писатели и поэты XVII в.\*

Лаврецкий Семен Федорович (по данным К. В. Харламповича — Иванович) (вторая половина XVII в.) — переводчик Посольского приказа. По сообщениям дипломата И. Г. Корба и иезуита Франциска Эмилиане (1699 г.), Л. — поляк и до перехода на русскую службу был доминиканским монахом (см.: Письма и донесения иезуитов о России. СПб., 1904. С. 32, 237). С 13 ноября 1660 г. до начала XVIII в. Л. служил в Посольском приказе переводчиком с польского и латинского языков. Неоднократно принимал участие в переговорах, ездил в составе посольств за границу, бывал в Варшаве, Вене, участвовал в заключении Константинопольского мирного договора 1700 г. С 1676 г. — дворянин московский. В 1680 г. занимает прочное положение среди переводчиков Посольского приказа (по величине жалованья стоит на третьем, а в 1690 г. — на втором месте). Сын Л. Афанасий также служил переводчиком в Посольском приказе.

Вскоре после поездки в Польшу в 1662 г. Л., по собственному признанию, «з Газким митрополитом писал и переводил три года книги ответные на богохульные статьи раскольника бывшего попа Никитки Пустосвята» (Белокуров. О Посольском приказе. С. 143). В 1675—1677 гг. Л. был одним из пяти переводчиков, переводивших с польского языка сборник нравоучительных рассказов «Великое Зерцало». Перевод осуществлялся по желанию царя Алексея Михайловича и под наблюдением царского духовника, протоперея Андрея Саввича Постникова. Л. была поручена для перевода первая «доля» польского оригинала (им было, очевидно, издание 1633 г.). По аргументированной гипотезе Б. Вальчак-Срочиньской, ему был поручен перевод «прилогов» с 1 по 692 (по счету польского оригинала); Л. довел работу до 591 и всего перевел 384 «прилога», т. е. почти половину всех переведенных рассказов. Этот первый по счету перевод «Великого Зерцала» на русский язык распространения не получил и сохранился в нескольких списках.

В 1689 г. Л. перевел на русский язык «Новый и старый календарь течений небесных... на лето господне 1689» краковского математика С. Словаковича. Единственный известный список перевода (в сборнике БАН, Арханг. собр., С 228) принадлежал Афанасию Холмогорскому и был сделан со списка, принадлежавшего известному дипломату петровского времени А. А. Матвееву. В 1685—1690-х гг. принимал участие в переводе трудов по математике, иавигации и истории (ЦГАДА, ф. 181, № 259).

Соч.: А. П. «Новый и старый календарь течений небесных на лето господне 1689» // Архангельские губернские ведомости. 1877. № 66. С. 2—4; <С перанский М. Н.> Высшие женские курсы: Семинарий по древней русской литературе. Вып. 9. «Великое Зерцало». Сергиев Посад, <1916>.

Зерцало». Сергиев Посад, <1916).

Лит.: Памятники дипломатических сношений древней России с державами иностранными. СПб., 1858. Т. 5; 1862. Т. 6; В ладимиров П. В. «Великое Зерцало».

<sup>\*</sup> Начало см. в предыдущем томе.

<sup>©</sup> С. И. Николаев, А. М. Панченко, Н. С. Демкова, Н. В. Понырко, О. А. Белоброва, Н. Ф. Дробленкова, М. Д. Каган, Д. М. Буланин, М. А. Салмина, Н. Ю. Бубнов, В. К. Зиборов, Т. В. Буланина, А. Н. Гусева, Л. И. Сазонова, Я. Г. Солодкин, Л. А. Дмитриев, А. П. Богданов, Г. П. Енин, М. А. Федотова, Н. П. Парфентьев, А. Т. Шаликов, Е. И. Семенова, А. С. Лавров, 1991

М., 1884; Викторов А. Е. Описи рукописных собраний в книгохранилищах Северной России. СПб., 1890. С. 45—46; Соболевский. Переводная литература. С. 135; Белокуров С. О Посольском приказе. М., 1906. С. 131, 143—145; Покровский А. А. Календарь Словаковича и его русский перевод // Древности. Труды Славянской комиссии Московского археологического общества. М., 1911. Т. 5. Протоколы. С. 28—29; Харлам пович К. В. Малороссийское влияние на великорусскую церковную жизнь. Казань, 1914. Т. 1. С. 430—431; Walczak-Sroczyńska B. «Wielkie Zwierciadło przykładów» — dzieje tekstologiczne // Slavia Orientalis. 1976. N 4. S. 493—508.

С. И. Николаев

Лазарь (ум. 14 IV 1682) — священник из Романова-Борисоглебска, активный деятель раннего старообрядчества, автор полемических сочинений и челобитных. Из слов Л. («имею на себе благословение святейшего патриарха Филарета Никитича, а рукоположение Варлама, митрополита Ростовскаго, и держу их благословением чин священства». — Материалы. . . Т. 4. С. 265; ср. с. 281) ясно, что он стал священником в промежутке между 1619 и 1633 гг.: в 1619 г. был хиротонисан на ростовскую митрополию Bapлаам (ум. в 1652 г.; см.: Строев П. М. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российской церкви. СПб., 1877. Стб. 333), а патриарх Филарет скончался 1 октября 1633 г. Л. родился 17 июля: «Июля в 17-й день был в печали велице, яко и в день рождения моего ослабы не имею, и от печали и хлеба не ядох» (Материалы. . . Т. 4. С. 264 — из челобитной царю от февраля 1668 г.). В этот день празднуется перенесение мощей преподобного Лазаря, «иже в Галасийстей горе постившагося». В последующие дни месяцеслова ни одного Лазаря нет. Следовательно, Л. был окрещен в самый день рождения (это, в частности, делалось в том случае, если ребенок появлялся на свет слабеньким). По возрасту Л. был по крайней мере на 10 лет старше Аввакума.

До 1653 г. сведений о Л. не сохранилось. Известно лишь, что он активно подвизался в движении «боголюбцев», в последние годы патриаршества Мосифа оказался в Москве и принимал участие в деятельности Печатного двора, был отстранен от «книжной справы» новым патриархом Никоном и вступил с ним в открытую распрю. Когда Никон начал аресты «боголюбцев», Л. скрылся у игумена Никанора в монастыре Саввы Сторожевского, но был схвачен и вслед за Аввакумом сослан в Тобольск. В ссылку Л. сопровождала его жена Домна (по-видимому, эта чета была бездетной) и подьяк Феодор Трофимов, верный его сподвижник.

В Сибири Л. пробыл больше десяти лет. Из свидетельств жившего в Тобольске Юрия Крижанича очевидно, что он снискал большую популярность проповедью старой веры (Крижанич, впрочем, постарался бросить тень на Л., утверждая, что он бражничал). «Неистовое прекословие» Л. привело к тому, что из Сибири в Москву он вернулся как арестант (в ноябре 1665 г.). Здесь у него были взяты «росписи», содержавшие критику церковных нововведений (эти «росписи» рассматривались на соборах 1666—1667 гг.; опровержению «росписей» посвящена вторая статья «Жезла правления», написанного Симеоном Полоцким и изданного в 1667 г.). Л. тотчас отправили на Север (его делом ведала Новгородская четь). Пунктом назначения был Пустозерск, но Л. на несколько месяцев задержали на Мезени, в Кладниковой слободке. Потом его морем на ладье доставили в в Пустозерск, а оттуда 31 августа 1666 г. в оковах — обратно в Москву, где поместный собор заочно уже осудил Л.

Новое разбирательство дела происходило в присутствии «вселенских» патриархов. Л., представший перед ними в декабре 1666 г., предложил решать спор защитников старины и апологетов новизны «божьим судом». Он готов был взойти на костер, утверждая, что если сгорит, значит, правы «новые учители», если уцелеет — «ревнители древлего благочестия» (эта мысль не оставляла Л. и позднее; в феврале 1668 г., призывая царя дать ему «очную ставку со властными и с новолюбными книжники», он приба-

вил: «А сверх, государь, очныя ставки, да повелит твоя божественная царская власть итти нам на общую правду, на божию судбу, предо всем царством самовластно взыти на огнь во извещение истинны». — Материалы... Т. 4. С. 235—236). В апреле 1667 г. начались уговоры «церковных мятежников», в том числе и Л. Они происходили и на заседаниях собора, и в различных местах заключения (на Андреевском подворье, в Никольском-на-Угреше монастыре и др.). Уговоры ни к чему не привели. Л. вместе с другими был лишен сана и предан анафеме (17 июля 1667 г.). 26 августа был подписан указ о ссылке в Пустозерск Л., Аввакума, Епифания и симбирского священника Никифора. На следующий день на Болоте (в Замоскворечье) Епифанию и Л. «урезали» языки. Сосланные прибыли в Пустозерск 12 лекабря.

Там в феврале 1668 г. «юзник поп Лазарь сказал за собою великое церковное слово и царево тайное, и духовное дело патриаршее особь, и бил челом, писано к царю, и государь велел у него. . . о том великом церковном слове и о всем царьском тайном и патриаршем духовном деле сказку взять» (Б а р с к о в Я. Л. Памятники первых лет русского старообрядчества. СПб., 1912. С. 318). «Слово и дело» реальных следствий не имело, но имело следствия литературные — челобитную царю и «сказку» патриар-

ху Иоасафу II.

14 апреля 1670 г. Л. вместе с Епифанием и дьяконом Федором был подвергнут второй «казни»: «Таже священника Лазаря взяли и вырезали язык из горла, кровь попошла, да и перестала; он в то время без языка и паки говорить стал. Таже положа правую руку на плаху, по запястье отсекли, и рука отсеченная, лежа на земли, сложила сама по преданию перьсты и долго лежала пред народы. . . Я на третей день у Лазаря во рте рукою моею гладил, ино гладко, языка нет, а не болит, дал Бог, и говорит, яко и прежде. Играет надо мною: "Щупай, протопоп, забей руку в горло-то, небось, не откушу!". И смех с ним, и горе! Я говорю: "Чево щупать, на улице язык бросили". Он же сопротив: "Собаки оне, вражьи дети! Пускай мои едят языки". Первой у него лехче и у старца на Москве резаны были, а ныне жестоко гораздо. А по дву годах и опять иной язык вырос, чюдно, с первой же величиною, лишо маленько тупенек» (Пустозерский сборник: Автографы сочинений Аввакума и Епифания. Л., 1975. С. 57—58).

Как писатель Л. не был в Пустозерске особенно активен (хотя он был одаренным стилистом; ср. челобитную царю от февраля 1668 г.: «Римския и лятцкия власти с колоколцы ходят и побрякивают, а собачки за ними и перед ними ходят и потявкивают: по сему и у наших властей также быти собачкам». — Материалы. . . Т. 4. С. 234). Но Л. не остался в стороне от богословских споров Аввакума и дьякона Федора. Поддерживая в основном первого (когда по Аввакумову доносу дьякона «знобили на снегу» стрельцы, Аввакум и Л. смотрели и потешались), Л. иногда признавал правоту второго (например, по вопросу о сошествии Христа в ад). Как мыслитель Л. разделял апокалипсическое настроение «ревнителей древлего благочестия» и внес свой вклад в разработку старообрядческого учения об антихристе (согласно Л., антихрист еще только «хочет быть»).

14 апреля 1682 г. Л. вместе с тремя «соузниками» был сожжен в срубе. Его вдова Домна, также сосланная в Пустозерск, надолго пережила мужа: с ней разговаривал, расспрашивая о пустозерских страдальцах, автор «Отразительного писания» Евфросин.

Соч.: Материалы для истории раскола за первое время его существования / Под ред. Н. Субботина. ⟨М., 1878⟩. Т. 4. С. 179—284 («Роспись вкратце нововводным церковным раздором»; «Роспись вкратце, в чем новыя книги со старыми несогласны и не сходятся»; «О несогласии самих с собою книг. . .»; записка для царя Алексея Михайловича о бесчинном употреблении креста Христова; челобитная царю из Пустозерска; челобитная («сказка») патриарху Иоасафу II из Пустозерска); Барско в Я. Л. Памятники первых лет русского старообрядчества. СПб., 1912. С. 53—67 («сказка» патриарху Иоасафу II из Пустозерска).

Лит.: Материалы для истории раскола за первое время его существования, изд.... под ред. Н. Субботина. < М., 1874>. Т. 4. С. 432—440 (документы о присылке Л. в Пустозерск в 1666 г.); < 1876>. Т. 2 (соборное деяние о Л.); С м и р н о в П. С. Внутренние вопросы в расколе в XVII веке. СПб., 1898. С. VII, XIV, 11, 15, 32 и след.; Д р у ж и н и н. Писания старообрядцев. С. 186—188; В е с е л о в с к и й С. Б. Памятники первых лет русского старообрядчества. II, III // ЛЗАК. СПб., 1914. Вып. XXVI; К у д р я в ц е в И. М. Сборник XVII в. с подписями протопопа Аввакума и других пустозерских узников // Записки Отдела рукописей ГБЛ. М., 1972. Вып. 33. С. 148—212; М а л ы ш е в В. И. Усть-Цилемские рукописные сборники XVI—XX вв. Сыктывкар, 1960. С. 58—59 (о сборнике ИРЛИ, Усть-Цилем. собр., № 10, возможн,, автограф Л.).

А. М. Панченко

Леонтьева Евлокия Ивановна (вторая половина XVII в.) — лочь думного дворянина Ивана Замятни Федоровича Леонтьева, олоненким воеводой в 1667—1669 гг. (ум. до лекабря 1670), автор писем и челобитных. Л. была одной из московских корреспонденток инока Авраамия, известного деятеля раннего старообрядчества (Л. присылала ему милостыню на Мстиславов двор, где Авраамий находился в заточении с 6 февраля 1670 г. до казни весной 1672 г., и стремилась, по-вилимому. стать его духовной дочерью). По предположению Я. Л. Барскова, Л. могла быть адресатом послания Авраамия «к некоей дшери Христове». Сохранились пва письма Л. Авраамию (автографы), датируемые 1671 г., и пве ее покаянные челобитные (подлинники) царю и патриарху с просьбой о прощении, написанные после доноса о ее недозволенных правительством связях с иноком Авраамием. Кроме того, в автографах дошли два письма к ней и ее матери (Марии Владимировне Леонтьевой) братьев Л. Андрея Ивановича Леонтьева (от 16 декабря 1670 г.), служившего в полку князя Ю. А. Долгорукого и участвовавшего в разгроме движения С. Т. Разина. и Федора Ивановича Леонтьева (дата отсутствует), а также письмо к Л. от «старицы Афанасии» с просьбой о милостыни.

Письма из семейного архива Леонтьевых (хранятся в ЦГАДА, ф. XXVII, Б. 14, № 29—35) представляют собой интересный материал для изучения стиля частной переписки XVII в. Письма Л. Авраамию — образец сочетания книжных канонов эпистолярного и риторического стиля с живой московской речью XVII в. Искушенность Л. в книжной риторике привела к возникновению четкого ритма и морфологических созвучий в тексте ее похвалы иноку Авраамию. Покаянные челобитные Л., напротив, написаны живым разговорным языком и напоминают о стиле «распросных речей». Литературная образованность Л. опиралась, по-видимому, на семейные традиции: в собрании рукописей ГИМ хранится рукописная «Логика» Моисея Маймонида (Синод. собр., № 943, в 8°, 134 л., южнорусский полуустав, первая половина XVII в.), принадлежавшая в конце XVII в. стольнику Федору Ивановичу Леонтьеву (брату). См.: Описание рукописей Синодального собрания / Сост. Т. Н. Протасьева. М., 1970. Ч. І, № 775 (Син 943). С. 162—163.

Соч.: Барсков Я. Л. Памятники первых лет русского старообрядчества. СПб., 1912. С. 71—78; коммент. — с. 326—328, 369.

Н. С. Демкова

Лихачев Алексей Тимофеевич (ум. 1729) — учитель царевичей Алексея Алексеевича и  $\Phi$ едора Алексеевича (будущего царя), книголюб; по свидетельству В. Н. Татищева, написал житие царя Федора Алексеевича, которое до нас не дошло («Лихачев, бывший учитель царя Феодора II, жизнь онаго государя обстоятельно описал, которую я у него сам видел и читал, но после нигде достать ея и о ней наведаться не мог». — Т а т и щ е в В. Н История Российская. М., 1768. Кн. 1. С. ХІІІ). Л. был членом кружка Ф. М. Ртищева и имел целое книжное собрание. В 1724 г. он пожертвовал в Успенский женский монастырь в Александровской слободе часть своих книг; в этот же монастырь после смерти Л., дожившего до глубокой старости, наследники передали принадлежавшие ему рукописи. Всего в Успенском монастыре находилось 12 следующих книг с владельческими и вкладными записями Л.: Стоглав и номоканон XVI в., Церковносоставник XVI в., Книга Григория Омиритского XVII в., Венец веры Симеона Полочкого XVII в., Диоптра XVII в., Церковная летопись Барония XVII в., Хроника Мацея Стрыйковского XVII в., Лимонарь XVI в., Вопросы Григория, папы римского XVII в., Житие Андрея Юродивого XVII в., Хождение в святую землю Николая Радзивилла, воеводы виленского (перевод с польского XVII в.), Лечебник (перевод с польского XVII в.). Если принять во внимание, что в монастырь была передана, вероятно, лишь часть книг (здесь нет ни одной печатной книги), то Л. следует признать настоящим библиофилом.

В ГПБ (F.IV.159) хранится Степенная книга, принадлежавшая Л., о чем свидетельствует владельческая запись: «Сия книга окольничего Алексея Тимофеевича Лихачева». Эта рукопись имеет предисловие, восхваляющее науку историю и говорящее о царе Федоре Алексеевиче как об инициаторе создания книги.

Лит.: Замысловский Е. Царствование Федора Алексеевича. СПб., 1871. Ч. 1. С. XXXV—XLII; А⟨рхимандрит⟩ Л ⟨е о н и д⟩. Историческое и археологическое описание первоклассного Успенского женского монастыря в городе Александрове (Владимирской губ) // Вестник археологии и истории, издаваемый Археологическим институтом. СПб., 1885. Вып. 1. С. 66; Вып. 2. С. 26—49; Касаткин В. В. Монастыри, соборы и приходские церкви Владимирской епархии, построенные до начала XIX столетия. Владимир, 1906. Ч. 1. С. 325—331; Лихачев Н. П. Генеалогическая история одной помещичьей библиотеки // Русский библиофил. 1913. № 5, сентябрь. С. 21—25; РБС. «Латзика-Ляшенко». СПб., 1914. С. 482—483 (ст. В. Корсакова).

Н. В. Понырко

Лихачев Василий Богданович (вторая половина XVII в.) — стольник, наместник боровский, автор статейного списка. В 1659 г. был послан с дипломатической миссией из Москвы во Флоренцию к тосканскому герцогу («дуку») Фердинанду II. В посольстве было более 20 человек, в их числе дьяк Иван Фомин, вместе с которым посол составил статейный список о посылке в Италию. Путь дипломата начался из Архангельска на английском корабле; по прибытии в Ливорно московское посольство было принято герцогом в Пизе и перевезено во Флоренцию, где москвичи пробыли около месяца. Они видели карнавальное празднество с поразившими их масками («в личинах всяких цветов»), строительство храма из камня аспида (мрамора), собрание раритетов, в том числе глобусы, заводные шкатулки и т. п. Подробное описание получил в статейном списке перемониальный прием послов Фердинандом II. Во Флоренции Л. и его спутники посетили три театральные постановки, сильно их поразившие сменой сцен и эпизодов, декорациями, бутафорией и театральной механикой. Эти чисто внешние впечатления, по-видимому, заслонили от московских зрителей содержание театральных постановок, возможно, оставшееся даже непонятным за отсутствием переводчика (скончавшегося еще на корабле при отплытии из Архангельска). В статейном списке отражен интерес «флоренского князя» к сибирскому пушному промыслу. Примечателен диалог о значении фигуры всадника в гербе Московского государства: посланники пояснили герцогу, что это не св. Георгий, а «сам царь с копьем». Посланники отметили роскошь загородных дворцов с их садами, фонтанами, играми, музыкой. Необычен для них показался прием в их честь, устроенный герцогиней («кнеиней Анной»). Посол и дьяк получили от герцога по золотой цепи и по штуке дорогих тканей; более мелкие дары были вручены и остальным членам посольства. Из Флоренции путники выехали обратно на родину сухим путем — через Болонью, Модену, Веджио, Парму, Пьяченцу, Лоди, Милан, Лугано, Белинзону до Сен-Готарда. При переходе через альпийский горный перевал подьячим было велено нести на руках «флорентийского князя лист» и статейный список. Часть пути послы плыли по Женевскому озеру — до Люцерна и далее в Базель; дальнейший путь по Рейну привел послов в Амстердам, откуда они семь недель плыли на трех кораблях к Архангельску. Сопоставление статейного списка послов с текстом наказа показывает, что последний послужил источником для титулатуры и других устойчивых формул. В языке статейного списка встречаются иностранные термины: бурмистр, генерал, граф, доктур, комидия, комиссия, куранты, курфирст, маркиз, резидент, рейтары, салдаты, секретарь, сенатор и др. В научной литературе и в хрестоматиях часто цитируются театральные впечатления Л.; в то же время цели посольства не уяснены. В ряду других статейных списков посольство Л. — Фомина отличается свободным, близким к разговорному языком.

Соч.: Статейный список посольства дворянина и Боровского наместника Василья Лихачева во Флоренцию в 7167 (1659) годе // ДРВ. 2-е изд. М., 1788. Ч. 4. С. 339—359; Чертков А. Описание посольства, отправленного в 1659 году от царя Алексея Михайловича к Фердинанду II-му, великому герцогу Тосканскому // Русский исторический сборник. М., 1840. Т. III, Кн. 4. С. 309—369; Статейный список. . . // Памятники дипломатических сношений древней России с державами иностранными. СПб., 1871. Т. 10. Памятники дипломатических сношений Московского государства с Папским двором и итальянскими государствами (1580 по 1699 г.). Стб. 509—670.

Лит: Лихачев Н.П. Разрядные дьяки XVI в. Опыт историчекого исследования. СПб., 1888. С. 145—148; Ильинский Л.К. Русский с на Западе в 1659 году // Сборник статей в честь Д.А. Корсакова. Казань, 1913. С. 211—228; История русской литературы. М.; Л., 1948. Т. 2, ч. 2. С. 421—422.

О. А. Белоброва

Лысенин Тимофей Матвеев (конец XVII—начало XVIII в.) — старообрядческий писатель, автор полемических сочинений. Первоначально жил в Москве, затем около 1708 г. переселился в Нижегородские пределы — в Городец и сделался вскоре одним из предводителей керженских старообрядцев-поповцев. По прибытии на Керженец Л. принимал участие в полемике с известным старцем Онуфрием из-за «писем» протопопа Аввакума, обличая в них «неправое мудрование». Под влиянием Л. многие из керженцев отвернулись от Онуфрия, как, например, старец Никодим, написавший об этом письмо к Л. В ответном послании от 18 октября 1708 г. Л. одобрял поступок Никодима и призывал его отказаться от общения с Онуфрием.

Известно письмо Л. к старцу Онуфрию от 22 июня 1708 г., в котором он убеждал «отложить спорныя и нецерковныя» письма Аввакума, «понеже они несогласны с божественным писанием» как в учении о св. Троице, так

и в учении о кресте Христовом.

Около 1709 г. была написана так называемая «Книга» Л., состоящая из 51 главы и включающая главы, посвященные единосущной, нераздельной Троице, воплощению Сына Божия, единому престолу Троицы, поклонению честным иконам, «нововерцам», под которыми автор подразумевал почитателей спорных «писем» Аввакума, выпискам из «еретических писем» протопопа Аввакума.

Духовный отец многих керженских старообрядцев (в том числе и дьякона Александра), ветковский старец из Покровского монастыря Феодосий вызвал Л. с учениками на собор с целью «досмотрить и с божественным писанием сличить» «Книгу» Л. Но Л. «Книгу» на собор не принес, он стязался со старцем о формах креста Христова («Описание прения старца Феодосия с некоим Тимофеем Матвеевым Лысениным и с их единовольники о честном и животворящем кресте Христове» издано: Л иле е в М. И. Материалы для истории раскола на Ветке и в Стародубье. Киев, 1893. С. 3—9) и остался при своем «мудровании», вследствие чего собор постановил не иметь с ним общения.

Вскоре, в 1710 г., на Ветке состоялся новый собор (по жалобе кержаков на дьякона Александра, попа Димитрия и Л. за то, что они «начаша новое кадити двукратно и трекратное каждение оставиша». На этот раз на собор явились дьякон Адександр и поп Димитрий. В результате работы собора Александр и Димитрий дали клятву своему духовному отцу Феодосию от своего «мудрования» отстать «и написанную книгу о том мудровании советника их Тимофея Лысенина сыскати, и тое книгу принести пред нижегородских отец на собор, и в той книге несогласное и противное мудрование, чтоб до конца истребити». Но, вернувшись на Керженец, дьяконовцы продолжали свою прежнюю практику, а книгу Л. на собор не явили.

В 1720 г. после казни дьякона Александра на соборной нижегородской площади Л. вместе с большим числом единоверцев переселился на Ветку. Здесь пришлецы очень скоро заявили о своих несогласиях с ветковцами, и начался раздор. Главного виновника обострившихся отношений видели в Л. «А ныне оный Тимофей прийде с поборники своими и прельстиша обители нашей старца Сергия, и той чернец Сергий присовокупи поборников к себе», — писали ветковцы. На ветковских диспутах 20-х гг. XVIII в. обрываются наши сведения о Л.

П. С. Смирнов отождествил рукопись ГПБ, собр. Погодина, № 1256 с «Книгой» Л. Сборник Погодинского собрания, № 1256 состоит из 4 частей. Первую из них составляет «Книга» Л., а третью — Сказание о распрях из-за спорных «писем» протопопа Аввакума, составленное в 1710 г. П. С. Смирнов доказал, что автором и этого Сказания является Л. Сказание содержит подробный рассказ о догматических спорах в старообрядчестве, о начале их в Пустозерске между протопопом Аввакумом и дьяконом Феодором и о продолжении на Керженце; рассказ заканчивается описанием собрания 6 октября 1708 г. Затем идет «Обличение от святого писания на несогласные письма протопопа Аввакума и на заступников тех писем: старца Онуфрия и Иерофея бельца и единомышленников их». В этом обличении есть «Сказание вкратце» сначала о спорах Аввакума с диаконом Феодором, затем — о собраниях на Керженце (начиная с собора 1693 г.) и более подробный рассказ о последних сходках на Онуфрия (начиная со сходки в кельях матери Голиндухи).

И «Книга» и Сказание Л. известны по одному списку. «Книга» не опубликована.

Соч.: Есппов Г. Раскольничьи дела XVIII столетия. СПб., 1863. Т. 2. С. 244—248 (письмо Онуфрию); Материалы для истории раскола за первое время его существования / Под ред. Н. Субботина. «М., 1887». Т. 8. С. 204—353 (Сказание о распрях из-за спорных «писем» Аввакума).

Пит.: Обличение на раскольников, сочиненное Василием Флоровым // Братское слово. 1894. Т. 1. С. 476; Смирнов П. С. 1) Новый труд по истории раскола // Христ. чт. 1895. Ч. 2. С. 542—544; 2) Внутренние вопросы в расколе в XIII веке. СПб., 1898. С. 192; 3) Из истории раскола первой половины XVIII века. СПб., 1908. С. 99—196; 4) Споры и разделения в русском расколе в первой четверти XVIII века. СПб., 1909. С. 33—40, 111—119, 262—280, 311—329; Лилеев М.И.Из истории раскола на Ветке и в Стародубье XVII—XVIII вв. Киев, 1895. Вып. 1, С. 169, 192—198, 208, 405—428.

Н. В. Понырко

Ляпунов Прокопий Петрович (ум. 22 VII 1611) — политический деятель, организатор и руководитель Первого народного ополчения, автор посланий и грамот. Происходил из старинного дворянского рода, в событиях первого десятилетия XVII в. стал политическим лидером рязанского дворянства. После смерти Бориса Годунова целовал крест Лжедмитрию I; когда воцарился Василий Шуйский, присоединился к восстанию И. И. Болотникова. Однако 15 ноября 1606 г. во время подготовки восставших к блокаде Москвы отряды во главе с Л. и Г. Ф. Сумбуловым перешли на сторону Шуйского. Щедро вознагражденный царем, возве-

денный в чин думного дворянина и назначенный воеводой Рязани, Л. стал фактически неограниченным властителем Рязанского края. К началу 1610 г., как свидетельствуют некоторые летописные источники, Л. вновь изменяет свое отношение к правительству Василия Шуйского; он активно способствовал его свержению.

В конце 1610 г. с началом открытой польско-шведской интервенции Л. начинает подготовку и с января 1611 г. возглавляет организацию Первого народного ополчения. Формируя ополчение, Л. добивается союза с оставшимися после разгрома «Тушинского вора» отрядами (так называемыми казацкими «таборами») во главе с Д. Т. Трубецким и И. М. Заруцким. С конца января 1611 г. Л. начинает рассылку по городам агитационных грамот, обращенных ко всем слоям населения, где, не скупясь на посулы, обещает «боярским людям, крепостным и старинным. . . воли и жалованья. . . как и иным казаком». На призывы рязанского воеводы откликнулись жители Костромы, Нижнего Новгорода, Суздаля, Галича, Владимира, Ярославля, Казани, Мурома, Вологды, Перми и многих иных городов. В феврале 1611 г. началось продвижение отрядов к Коломне и Серпухову, а 3 марта Л. с «нарядом» и «гуляй-городом» двинулся из Коломны к Москве. Однако к моменту вспыхнувшего в Москве 19 марта 1611 г. восстания против оккупантов его отряды не успели, и восстание было подавлено.

1 апреля 1611 г., когда формирование Первого ополчения, происходившее в течение января—марта 1611 г., было завершено, объединенные отряды под предводительством Д. Т. Трубецкого и Й. М. Зарудкого осадили Московский Кремль и Китай-город. Однако успешным действиям ополчения препятствовали социальные противоречия между сословными группировками внутри ополчения и установившаяся между воеводами, по словам Летописца Нового, «рознь великая». Имевшие боярский чин, Д. Т. Трубецкой и И. М. Заруцкий не считали для себя обязательным признавать авторитет Л., который первоначально занимал главенствующее место в «законодательном органе» Первого ополчения «Совете всей земли». Для прекращения розни было создано правительство триумвирата, в котором по чину первые места заняли князь Д. Т. Трубецкой и боярин И. М. Заруцкий, а третье — думный дворянин Л., продолжавший, однако, сохранять первенство в руководстве ополчением. Но руководство Первого ополчения не смогло достичь ни внутреннего согласия, ни установить прочный порядок на территории Московского государства, признавшей его власть.

30 июня 1611 г. Л. было осуществлено создание «Приговора», раскрывшего крепостническую суть социальной программы землевладельческих верхов ополчения — не только боярства, но и дворянства, а также зажиточной верхушки казачества («старых казаков»). Взрыв протеста в социальных низах ополчения был вызван обнародованным указом возвращать «боярских крестьян и людей» в прежнюю «крепость», их «старым помещикам» («надлежит по сыску крестьян и людей отдавать назад старым помещикам»), т. е. полным нарушением данных ранее Л. агитационных обещаний. Это послужило одной из основных причин его гибели и распада ополчения.

Первое покушение на Л. было спровоцировано самовольной (вопреки предписанию «Приговора») расправой Матвея Плещеева над 28 нарушившими дисциплину казаками. Вспыхнувшее в связи с этим в отрядах волнение побудило Л. сделать попытку к побегу из подмосковного лагеря в Рязань, от которого, впрочем, его удалось отговорить. Однако вскоре после этих событий, по рассказу Нового летописца (достоверность которого не имеет фактического подтверждения и ставится историками подсомнение), И. М. Заруцкий в сговоре с паном Гонсевским подделали руку Л. и создали от его имени «изменную» грамотку, из которой следовало, что тот якобы сносился с поляками. Для разбора этого дела Л. был вызван

на казацкий «круг» (на котором отсутствовали и Д. Т. Трубецкой, и И. М. Заруцкий) и зарублен атаманом Сергеем Карамышевым. Смерть Л. послужила началом открытой междуусобицы в подмосковном лагере и распада Первого ополчения.

Эпистолярное наследие Л. сохранилось далеко не полностью. В городских грамотах 1608—1612 гг., деловых актах того времени, Новом летописце и других источниках имеются свидетельства о посылке им личных грамот и посланий царю Василию Шуйскому (в ноябре 1606 г. — по поводу перехода в царские войска из отрядов И. И. Болотникова), а затем против Шуйского, когда, по словам Нового летописца, Л. «нача на царя Василья умышляти всякими умыслы и по городом нача писати от себя Колугу к Вору посылаше» (Лжедмитрию II), а также посланий М. В. Скопину-Шуйскому и Д. М. Пожарскому (ПСРЛ. Т. 14, ч. 1, С. 92). Согласно рассказу Нового летописца свое послание М. В. Скопину-Шуйскому Л. направил как поздравление по случаю одержанной полководцем победы над интервентами под Александровской слободой. Не ограничиваясь поздравлением, он, однако, выражал в нем пожелание видеть на царском престоле вместо Василия Шуйского его племянника («здороваша на царство, а царя ж Василья укорными словесы писаша»). М. В. Скопин-Шуйский, прочтя грамотку, разорвал ее, а привезших ее посланцев сначала приказал арестовать и отправить в Москву к царю, но затем, учтя их непричастность к делу и «не хотя их крови», отпустил в Рязань. Послание Л. Д. М. Пожарскому в Зарайск было вызвано известием о смерти 23 апреля 1610 г. М. В. Скопина-Шуйского и волной народного возмущения против Шуйских, особенно против брата царя Дмитрия Шуйского. Л. призывал в послании «мстити смерть царю Василью князь Михайла Васильевича». Однако Д. М. Пожарский остался верен присяге Шуйскому и отослал грамоту царю. После свержения Василия Шуйского и договора боярского правительства об избрании на царство королевича Владислава Л., по словам Жолкевского, посылал к гетману своего сына Владимира с приветствием по этому случаю (П л а т о н о в. Очерки. . . С. 371). Все эти личные послания Л. не сохранились; не дошла до нас и тайная его переписка с братом Захарием, находившимся под Смоленском, и с московским стольником В. И. Бутурлиным, разведывавшими замыслы интервентов.

Из нескольких посланий Л. правительству «семибоярщины» известно только содержание его грамоты в защиту патриарха Гермогена. В составе февральской грамоты 1611 г. во Владимир сохранилось авторское переложение содержания грамоты Л. к Я. П. Сапеге от 11 февраля 1611 г. Грамота Л. во Владимир написана по типу городских агитационных грамот 1608—1610 гг. В ней, следуя стилю деловой и городской переписки, он извещает о планах объединения отрядов Первого ополчения, о предложении Я. Сапегой союза Ю. Н. Трубецкому «с товарищи» (отряды которого располагались в Калуге) и объясняет владимирцам причину своего встречного предложения о заключении союза с Я. Сапегой, перелагая при этом содержание своего послания гетману, которое он отправил с племянником Федором Ляпуновым. Однако о стиле личной переписки Л. на основании этого переложения судить нельзя, так как пересказ уже предназначался для агитации среди широких кругов населения и, по-видимому, именно этим обусловлена его близость формам и языковым особенностям агитационной патриотической письменности той поры, вкрапление в текст просторечных оборотов (типа «у нас за хребтом не были»).

В том же стиле городской агитационной письменности в основном выдержаны и первоначальные агитационные грамоты, рассылаемые Л. в период формирования Первого народного ополчения в январе—марте 1611 г., в которых, однако, уже встречаются вставки литературно обработанного текста, по-видимому, принадлежавшие перу профессионального книжника. Агитационная направленность грамот Л., призывающих к во-

оруженному восстанию против интервентов («дерзость на кровь»), противприсяги Сигизмунду III и против признания Владислава, близка агитационным призывам московской патриотической литературы рубежа 1610—1611 гг.: Новой повести о преславном Российском царстве и двум грамотам-воззваниям, написанным от имени осажденных смольнян (см. Грамота смольнян) и москвичей (см. Грамота москвичей). В тексте грамоты от 31 января 1611 г. в Нижний Новгород прослеживается даже стилистическое влияние московской патриотической литературы — те же метафоры и приемы ритмизации прозаической речи («и мы боярам московским давно отказали и к ним о том писали, что они, прельстяся на славу века сего, Бога отступили и приложилися к западным и к жестосердным, на своя овца обратились»). Чтобы можно было, «не задержав. . . отписать» ответ, Л. обычно рассылал свои грамоты с гонцами в сопровождении стряпчих или дьяков (часто посыльным оказывался его племянник Федор).

Начавшееся после 1 апреля 1611 г. формирование аппарата для управления всеми объединенными силами (отрядами Л., Д. Т. Трубецкого и И. М. Заруцкого) и возникшая при этом необходимость упорядочения ведения дел в Разряде и Приказах привлекли к делопроизводству Первого ополчения целую группу профессиональных писцов, дьяков и стряпчих, среди которых кроме лиц, руководствовавшихся традиционными приказными приемами, оказались также и книжники, искушенные в литературе, такие как Марк Поздеев. Агитационные грамоты за апрель—июль 1611 г. (включая окружную грамоту триумвирата от 23 июня), шедшие сначала за подписью одного Л., а затем всех членов триумвирата, особенно отличаются литературной обработанностью текста и обильным употреблением в них традиционных литературных формул воинских повестей и агиографии. Типичны в этом отношении апрельские грамоты в Казань (СГГ П. Ч. 2, № 251) и в Соль Вычегодскую (ААЭ. Т. 2. № 185), а также грамота от 12 июля 1611 г. (ААЭ. Т. 2. № 188). При описании польско-литовской интервенции в апрельской грамоте в Казань использована, например, такая общая литературная формула, как: «...городы взяли взятьем и православных крестьян, мужеского полу и женсково и до сущих младенец, различными смертми скончаша». Картина разгрома Московского восстания 19 марта 1611 г. в той же казанской грамоте (а также в грамоте от 11 апреля 1611 г. в Соль Вычегодскую) заменена традиционным для воинских повестей описанием, лишенным всякой исторической конкретности (столь характерной для агитационной патриотической городской письменности 1608—1610 гг. и первых грамот Л.): «Московское государство выжгли и высекли и многие Божии перкви и монастыри осквернили и разорили, и раки чудотворных мощей разсекли, и чюдотворные мощи поругали, и во многих Божиих церквах лошади поставили. . . и многое убойство, и поругание, и осквернение иноческому чину учинили. . . и. . . матерей, и жон, и детей, и до сущих младенец, беззлобивыя души, лютой и горкой смерти предаша. . . И сия вся, нашедшая на ны злая, грех ради наших». Сохранились черновые заготовки грамот, составленных еще при жизни Л., но отправленных уже после его смерти Д. Т. Трубецким и И. М. Заруцким (например, грамота 24 июля—26 августа 1611 г. — Б огоявленский, Рябинин. Акты. . . С. 37—38 и др.), в которых слова с именем «думного дворянина и воеводы Прокофья Петровича Ляпунова» последовательно вычеркнуты. Всеми членами триумвирата был подписан «Приговор» 30 июня 1611 г., в котором наиболее отчетливо отразилась социальная программа Л. со всеми ее противоречиями.

Агитационная патриотическая городская письменность откликнулась на смерть Л. высокой оценкой исторического значения его деятельности как организатора и руководителя национально-освободительного движения. В казанской грамоте, распространявшей известие о гибели Л., он назван «промышленником и поборателем по Христове вере», «который

стоял. . . за Московское государство против польских и литовских людей и русских воров» (СГГ Д. Т. 2, № 269. С. 568—569).

Соч.: СГГ Д. М., 1819. Т. 2, № 228. С. 497—498; № 238. С. 509—510; № 251. С. 535—537; № 252. С. 537—538: № 262. С. 547—549; ААЭ. СПб., 1836. Т. 2, № 176. С. 301—302; № 182. С. 311—312; № 185. С. 315—316; № 188. С. 325—327; № 191. С. 330—331; АИ. СПб., 1841. Т. 2, № 319. С. 375—376; № 328. С. 394—395; Ю ш-к о в А. Акты ХІІІ—ХVІІІ вв., представленные в Разрядный приказ представите ков А. Акты А111—Аv111 вв., представленные в Разрядный приказ представителями служилых фамилий после отмены местничества. Ч. 1. 1257—1613 гг. М., 1898. С. 286, 291—301, 305. 319—321; Забелин И. Е. Минин и Пожарский: Прямые и кривые в Смутное время. 4-е изд., доп. М., 1901. С. 57—65, 226—234, 260—268 (1-е изд.: Русский архив. 1872, № 2—6, 12; 2-е изд. М., 1883; 3-е изд. М., 1896); Веселовский С. Б. Акты Подмосковных ополчений и Земского собора 1611—1613 гг. М., 1911. С. 1—4, 7—9, 16—19, 56—57, 163 (Отд. отт. из ЧОИДР. 1911. Кн. 4); 1613 гг. М., 1911. С. 1—4, 7—9, 16—19, 50—37, 163 (ОТД. 6ТТ. ИЗ ЧОИДР. 1911. КН. 4); Памятники истории Нижегородского движения в эпоху Смуты и Земского ополчения 1611—1612 гг. // Сборник Нижегородской губернской ученой архивной комиссии. СПб., 1912. Т. 11. С. 48—50, 52—56, 58—80, 82—124, 181—182; Богоявленский С. К., Рябинин И. С. Акты времени междуцарствия (1610 г. 17 июля—1613 г.) // ЧОИДР. М., 1915. Кн. 4. С. 19, 37—41, 44—46.

Лит.: Платонов С. Ф. Очерки по истории Смуты в Московском государстве

XVI—XVII вв. (Опыт изучения общественного строя и сословных отношений в Смутное время). СПб., 1899; переизд. М., 1937. С. 211—213, 247—248, 252—257, 274—280, -334—339, 369—392; Корсакова В. Ляпунов Прокопий Петрович // РБС. СПб., 1914. Т. 10. Стб. 834—842; Л ю бом и ров П. Г. Очерк истории Нижегородского ополчения 1611—1613 гг. М., 1939. С. 41—42; Щ е пелев В. С. 1) Вопросы государственного ополчения делеговического простои по податителя и простои по податителя податителя податителя податителя податителя податителя податителя по податителя пода ственного устройства и классовые противоречия в Первом земском ополчении // Сб. науч. тр. Пятигорского пед. ин-та. Вып. 2. Сер. ист.-филол. Пятигорск, 1948. С. 101— 137; 2) Организация земского ополчения в 1611 году // Учен. зап. Пятигорского пед. ин-та. Каф. обществ. наук. Ставрополь, 1949. Т. 5. С. 171—189; 1951. Т. 6. С. 207—254; 3) Освободительная и классовая борьба в Русском государстве в 1608—1610 гг. Пятигорск, 1957. С. 79, 129—131, 150—151, 183—184, 208—210, 427, 490—491; 4) К вопросу горск, 1957. С. 79, 129—131, 150—151, 183—184, 208—210, 427, 490—491; 4) К вопросу о внутрифеодальной борьбе в Русском государстве в годы польско-литовской интервенции в начале XVII в. // Изв. Воронежского пед. ин-та. Т. 31. Из истории Воронежского края. Воронеж, 1960. С. 132, 136—138, 143, 150—154; 5) Ляпунов Прокопий Петрович // Сов. ист. энциклопедия. М., 1965. Т. 8. Стб. 870—871; С м и р н о в И. И. Востание Болотникова. 1606—1607. Л., 1951. С. 164, 168, 171—172, 184, 192, 255—257, 260, 293—298, 302—303, 405—406, 439—440; Д о л и н и н Н. П. Подмосковные полки (казацкие «таборы») в национально-освободительном движении 1611—1612 гг. Харьков, 1958. С. 5—78, 125—131; Б у д о в н и ц. Словарь. С. 161, 247; П р ок о ф ь е в Н. И. Видение как жанр в древнерусской литературе // Учен. зап. Моск. пед. ин-та. 1964. Т. 231. Вопросы стиля художественной литературы. С. 45—46; С ол о д к и н Я. Г. К датировке и атрибуции «Новой повести о преславном Российском царстве» // ТОДРЛ. Л., 1981. Т. 36. С. 112—113.

Н. Ф. Дробленкова

Малевинский Арефа (Арефей, т. е. Ерофей) (вторая XVII в.) — подьячий тотемской приказной съезжей избы, автор любовных писем (сохранилось тринадцать) 1686 г. к девице Аннице, сестре тотемского дьякона церкви Воскресения Михаила Федоровича Федотова. Автографы писем сохранились в составе судного дела (ГÎІБ, ф. 299, собр. Зинченко, № 981). О М., ответчике по этому делу, известно лишь, что он был коренным тотемцем (его брат Дмитрий был священником тотемской Петропавловской церкви) и вдовцом (в письмах упоминается сын М.).

Обстоятельства судного дела в изложении М. выглядят следующим образом. 14 августа 1676 г. дьякон Михаил Федотов зазвал М. в гости и в клети своего дома «для смертной устрастки» вынудил его написать сговорную запись о женитьбе на дьяконовой сестре Аннице. Свадьбе надлежало быть в первое воскресенье после Крещенья 1687 г., а за неисполнение обещания предусматривалась неустойка в пятьдесят рублей. В тот же день М. подал жалобу на дьякона и потребовал дезавуировать сговорную запись.

Михаил Федотов со своей стороны объяснил дело следующим образом. В гости он М. не звал, «пришел де он, Аревка, в ночи к сестре ево. . . в клеть, а она де. . . Анница в клете спала с сестрой своей с девкой Федоркой». Федорка выбежала из клети, заперла ее, разбудила в избе дьякона с дьяконицей: «Пришел де приказные избы подьячей Арефа Малевинской

в клить к сестре моей... и сестру мою в клите изнасиловал». Дьяконов брат Ивашка залез на крышу, чтобы перенять М., а дьяконица позвала соседей. Вместе с ними дьякон вошел в клеть. М. стал им кланяться и попросил чернил да бумаги «и стал писать на себя полюбовную запись». Соседи показали, что «устрастки и побоев» не было.

Дъякон требовал очной ставки с М., но тот сбежал в Москву. В конце концов архиепископ Великоустюжский и Тотемский Александр приказал разобрать дело, когда М. вернулся домой. 13 декабря 1686 г. архимандрит Спасо-Суморина монастыря Игнатий «с товарищами» свел на тотемском архиепископском дворе истца и ответчика. Из судоговорения ясно, что встретились два плута. М. стоял на том, что «мучил де он, дьякон, ево, Аревку, в клите, хотел убить», причем ни Анницы, ни вообще посторонних людей при этом не было. Дъякон возражал; М. доказывал свою правоту тем, что сговорную запись не скрепили послухи, и тем также, что не было росписи о приданом. М. обвинял дьякона в клевете. Тот представил 13 «советных писем» (это русский синоним «billets doux»: ср. «совет да любовь»), «а сказал, те де письма ево Аревкина рука».

В судном деле (39 составов) много автографов М. Он писал четкой и красивой приказной скорописью. Что до вклеенных в дело писем, то они написаны примитивным поздним полууставом. Нельзя полагать, что этот почерк рассчитан на «полуграмотную» Анницу. Из опроса свидетелей выяснилось следующее: посредником между М. и Анницей Федотовой был «тотемець посадской детина Лазарко Викторов» (а также Стенька Прокопьев сын Кузнецов). Лазарко показал: «В розных месяцех и числех носил он... от Арефы Малевинского многие грамотки в дом воскресенского диакона... к сестре его девке Аннице, а что де в тех грамотках было писано, того он... не ведает. А многие грамотки он, Арефа, к нему, Лазарку, на дом приносил и на площеди ему... давал, и те де грамотки велел относить... Аннице. А она... к... Арефе от себя писала напротиво грамотки ж. И те де ее девкины грамотки к... Арефе относил он же, Лазарко».

М. запирался: «. . . те де писма рука не ево», чьи они и к кому писаны, он не знает, «потому что они писаны гладью и имян никаких в тех писмах не написано, и гладью писать он, Аревка, не умеет, а знатно де, что те писма воровские, потому что он де, дьякон, под многие писма рукою своею подписывался». Очевидно, что М. заранее старался избежать последствий своих домогательств. Действительно, в 13 письмах нет ни обращения, ни подписей.

М., искушенный в приказном крючкотворстве ярыжка, всячески пытался опорочить истца. Он обвинял дьякона в том, что и покойный отец его поп Федор, и сам он подделывали почерка тотемских подьячих ради выгоды. Дьякон отрицал это, и тогда М. обрушил на него множество «укоризн». У одного жителя Тотьмы Михаил Федотов якобы украл гуся; дьякон недостоин «у престола божия предстояти, потому что. . . у прежняго воеводы у Ивана Мичюрина украл борана, и того борана своими руками убил, а овчину с того борана сам ли снимал или нет, того он, Аревка, не ведает. И того же дни он, дьякон, литоргию божию служил». Истец опровергал обвинения, но их было слишком много: «и двух боранов у воеводы украл», и воеводские слуги взяли их из дьяконовой бани; «своровал, в хмельнике четырех боранов убил»; унес у кого-то «овин соломы овсяные из гумна»; «переносил воровски изо взорода рождественское сено» и т. л.

На оправдания дьякона у М. был заранее приготовлен список с челобитной некоего свидетеля-устюжанина. Там были эти и новые улики вплоть до того, что дьякон «ко Кручинихе ходит». М. в соответствии с приемом argumentum ad personam пытался так или иначе опорочить противника. Дьякон дрогнул, когда противник напомнил ему о распрях с воскресенским причтом, с попом Иаковом и пономарем Ивашкой: они обижают Михаила Федотова и в церковных доходах, и в сенных покосах; когда дьякон приходит «к попу на благословение с стихарем и орарем, и он де поп Иаков на благословение к себе. . . не пущает, только де посылает с стихарем и орарем к нечистому духу». Наконец и дьякон ответил М. тем же, заявив, что брат ответчика «до поповства изнасиловал у тотемца у Федора Дюпина дочь ево девку Федосьицу», а у другой девки «добыл робенка».

Вся эта перебранка заняла целый день. Впрочем, М. не расположил судей в свою пользу. Хотя конец судного дела и не сохранился, ясно, что М. ожидало наказание.

Любовные («советные») письма М. — не исключение в эпистолярном наследии 80-х гг. XVII в. (ср. письма царевны Софыи князю В. В. Голицыну). Историко-литературная их ценность — вовсе не в «простонародности», потому что в то время в любовной переписке «социальные диалекты» еще не существовали. Тяжба тотемского подьячего и воскресенского дьякона — это тяжба двух плутов. М. наперед боялся осложнений (поэтому он писал «гладью» и «без имян»); Анница Федотова тоже действовала с задней мыслью, иначе она не сохранила бы записки своего соблазнителя и не передала бы их брату. Ничего романтического в отношениях М. и Анницы не было. «Советные письма» М. красноречиво характеризуют русский провинциальный быт конца XVII в.

Соч.: Гейман В. Г. «Billets doux» подьячего приказной избы гор. Тотьмы Арефы Малевинского к сестре тотемского дьякона девке Аннице, писанные в 1686 году // Начала: Журнал истории литературы и истории общественности. Пб., 1921. № 1. С. 204—207; Панкратова Н. П. Любовные письма подьячего Арефы Малевинского // ТОДРЛ. М.; Л., 1962. Т. 18. С. 364—369.

А. М. Панченко

Марфа (в миру Ксения Ивановна Шестова) (ум. 27 I 1631) — инокиня, жена боярина Федора Никитича Романова из рода Захарьиных-Юрьевых, постриженного в монашество под именем Филарета по приказу Бориса Годунова и возведенного Лжедмитрием II в сан русского патриарха, мать царя *Михаила Федоровича*, автор писем. М. принадлежала к семье Шестовых, восходящей к Мише Прушенину, участнику Невской битвы, общему предку фамилий Салтыковых, Морозовых, Шеиных, Шестовых. Замужество приобщило ее к царствующему дому последних Рюриковичей. В первые годы царствования Бориса Годунова семья М. сохраняла свое высокое положение при дворе. Затем последовала опала Годунова на Романовых, опасных для него из-за их возможных притязаний на престол. В 1601 г. Федор Никитич был пострижен и сослан в Антониево-Сийский монастырь, жена его, — постриженная под именем М., — в Заонежье, в Егорьевский погост Толвуйской волости. Супруги были искренне привязаны друг к другу; судя по доносам пристава царю Борису, Филарет во время ссылки тревожился о жене и детях: «Милые мои детки! Маленьки бедные остались. Кому их кормить и поить? Мне же что надобно? Лихо на меня жена и дети, как их помянешь, ино што рогатиной в сердце толкнет»; «Где они, милые мои? Кому их кормить и поить? Жена моя бедная на удачу уже жива ли? Чаю, она где близко таково же замчена, где и слух не зайдет». В 1605 г. М. смогла переехать в Клин, где жили ее дети Михаил и Татьяна (двое, оставшиеся в живых, из шести ею рожденных).

После воцарения Лжедмитрия семья Романовых вернулась в Москву, где была встречена с почетом. Филарет получил сан Ростовского митрополита, 12-летний Михаил — чин стольника. М. была свидетельницей московских событий — встречи Марфы Нагой с Лжедмитрием и признания в нем своего сына, венчания на царство Марины Мнишек, гибели Лжедмитрия, воцарения Шуйского, к семье которого была близка. После занятия войсками Лжедмитрия II Ростова Филарет в 1608 г. переехал

в Тушино, где был объявлен патриархом, а в 1610 г. отправлен в Польшу с посольством для приглашения на русский престол королевича Владислава. Там он, задержанный Сигизмундом III в качестве пленника, оставался до 1619 г. М. с сыном до 1612 г. находились в Москве, в Кремле, где пережили схватки москвичей с поляками, осаду Москвы. После освобождения столицы она уехала в Кострому в Ипатьевский монастырь. Роль М. в государственных делах до возвращения из Польши Филарета довольно значительна. К ней обращается московское великое посольство в феврале 1613 г., «чтобы государыня пожаловала, благословила сына на царство». Дав согласие на венчание Михаила, она становится «государыней великой старицей инокой Марфой Ивановной». Поселившись в Кремле, в Вознесенском монастыре, в бывших хоромах Марфы Нагой, она держит в руках дворцовое хозяйство, ее имя ставится в государственных грамотах, от ее имени идут пожалования монастырям и приближенным лицам. У нее свой двор с целым штатом светских прислужниц и стариц-инокинь. М. окружена царской роскошью, в ее хоромы отпускаются из дарской казны деньги, драгоценности, ткани, церковная утварь, книги.

После возвращения Филарета влияние М. ограничивается семейным кругом. Она сопровождает сына в его поездках на богомолье, в пеших хождениях к Троице. М. не потеряла своего авторитета и после женитьбы Михаила на Евдокии Лукьяновне Стрешневой. Умерла М., возможно, скоропостижно, погребена в Новоспасском монастыре в усыпальнице

рода Романовых.

В 1619—1628 гг. во время поездок по монастырям М. писала Филарету письма. Опубликовано 47 писем: от 1619 г. — 14, 1620 г. — 11, 1621 г. — 2, 1622 г. — 4, 1623 г. — 3, 1624 г. — 1, 1627 г. — 5, 1628 г. — 7. Первые 14 писем были написаны в августе—октябре 1619 г. во время путешествия М. с сыном под Кострому на поклонение Макарию Желтоводскому в основанный им Унженский монастырь, где незадолго до того были открыты его мощи. Поездка совершалась по обету в благодарность за возвращение в июле 1619 г. из польского плена Филарета. Путешествие было тяжелым, в дороге М. болела. Обратный путь пришелся на глубокую осень, непогоду, о чем Михаил сообщал отцу в письме 24 октября 1619 г.: «. . .для великого непогодья и грязей произволили в Ростове дневати». «А из Ростова. . . пошли есмя октября в 24 день, в неделю, а идем, государь, мешкотно для того, что дозжи и снеги идут беспрестанно и грязи немерные, поспешить никоими мерами нелзе». Одно из писем, написанное М. 8 мая 1620 г., сообщает о прибытии ее и Михаила в Угрешский Николаевский монастырь, находящийся в 15 верстах от Москвы. Все остальные письма связаны с посещением дважды в год, весной и осенью, Троице-Сергиевского монастыря; в 1627 г. М. путешествует с сыном, невесткой Евдокией и внучкой Ириной; в 1628 г. еще и с внучкой Пелагеей. В 1629 г. М. идет в монастырь с сыном, невесткой, внуком Алексеем Михайловичем и внучкою Ириной; хотя она упоминается в письмах Евдокии и Михаила Филарету от 17 июня, но сама письма не посылает, что специально отмечено в приписке, сопровождавшей письмо Евдокии: «137 июня в 17 день ис походу идучи к Троице ис села Тонинского послана з жилцом с Сергеем Хоненевым. А от великие государыни иноки Марфы Ивановны грамоты не было». В последующих письмах царя и царицы, прибывших в Троицу 28 июня, М. не упоминается.

Письма М. невелики по объему и лаконичны. Первые письма отличаются эмоциональным, варьирующимся от письма к письму обращением к Филарету. Например: «Всесвятейшему и великому во архиереях, богодуховному в человецах, крайнему святителю, неблазнену во Христе страдальцу»; звучала в них и личная нота: «...преж убо по сочетанию законного брака свету очию моею государю и супругу, ныне же по призванию ни от человек, ни человеки, но богом и отцем и господом Исус Христом государю и отцу Филарету Никитичю божиею милостию патри-

арху Московскому и всеа Русии. . .» (23 августа 1619 г.); «. . .по сочетанию хрестьянского закона прежебывшая супруга, ныне же духовная ваша дщерь. . .» (26 августа 1619 г.). В других письмах М. называет Филарета «кормчим Христова корабля», «столпом терпения», обращается к нему, «человеку естеством и в подвизех ангелу произволением», «вышеестественному в подвизех», «учителю православных». По мере продолжения переписки вырабатывался стереотип как в обращении, так и в форме сообщений о здоровье, прибытии, отъезде, надежде на благополучное возвращение. Последующие письма обычно начинались: «Вышеестественному в подвизех и равноангелному изволением, изрядному во архиереях, богодохновенну в человецех, великому государю и владыце моему, святейшему Филарету Никитичу, божиею милостию патриарху Московскому и всеа Русии старица Марфа вашему святительству челом бьет» — и кончались: «Молимся человеколюбию божию, яко да сподобит нас всесильный Бог царствующаго града Москвы достигнути здраво, и равноангелное ваше лице видети и стопам вашим поклонитися и челом ударити».

Очень редко этот стереотип нарушался чисто житейскими событиями, вроде посылки Филарету калачей: «Да челом бьем тебе, государю, пятнатцать калачиков, и тебе б, государю, милость показати, велети приняти и кушать на здравие. . .» (23 августа 1619 г.), или сообщением о болезни самой М. или царя Михаила: «. . .и по греху государь, моему, припомянулася мне прежняя болезнь портежная (от порчи, — М. К.) и для того в Великом селе позамешкали. . .» (22 октября 1619 г.); «Государь и свет очию моею пресветлый царь и великий князь Михайло Федорович... понемог. . . и тое, государь, ночи не опочивал, маленько к свету поутишился и почало облехчевать; а помянулся прежней конской убой...» (2 июня 1620 г.). Но при известии о болезни Филарета в письмах М. появляется пафос «плача»: «. . .и сын наш и мы, слыша о твоей государеве болезни, плачевне скорбим и сердечною жалостию объяты есмя...»; «. . .сугубо скорбию уязвляюся и в плачь низвожуся и свою скорбь (свою болезнь, — М. К.) забыв, и яко не имев, о тебе, свете и государе нашем, конечно скорбию сокрушаюся. . .» (29 октября 1619 г.).

Письма инокини М. опубликованы вместе с письмами Михаила и Филарета, написанными в то же время. Вся эта переписка относится к жанру деловой письменности. Но в отличие от писем царя и патриарха в посланиях М. не находят себе места вопросы государственного значения — дипломатия, строительство в Коломне после большого пожара, устройство в Москве; они ограничены выражением почтения и пожеланием здоровья. Написанные в правилах придворного этикета, они не лишены эмоционально-экспрессивного тона и представляют собой документы человеческого общения; иногда они отступают от произведений делового жанра и подчиняются больше эпистолярно-литературным канонам.

Соч.: Письма русских государей и других особ царского семейства / Изд. Археографической комиссии. М., 1848. Т. 1, № 8, 10, 12, 16, 20, 24, 28, 31, 37, 43, 46, 51, 56, 60, 63, 71, 74, 76, 79, 82, 88, 91, 96, 99, 103, 124, 127, 134, 137, 140, 143, 146, 150, 163, 175, 187, 191, 196, 202, 208, 215, 221, 229, 236, 242, 248, 254. Примеч. на с. 309,  $\frac{314}{2}$ 

Лит.: X р у щ о в И. Ксения Ивановна Романова // Древняя и Новая Россия. 1876. Т. 3, № 12. С. 317—343; Михаил Федорович // Энциклопедический словарь / Ф. А. Брокгауз и И. А. Ефрон. СПб., 1896. Т. 38. С. 482; Назаревский А. А. О литературной стороне грамот и других документов Московской Руси начала XVII века. Киев, 1961. С. 44—46; В ге l о е г М. Zur Geschichte des russischen Privatbriefes in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts. Bonn, 1964. S. 8—9, 18—20, 37—39, 50. Anm. 4, 61—67.

М. Д. Каган

Матвеев Артемон Сергеевич (1625—1682) — государственный деятель, дипломат, меценат и библиофил, один из организаторов первой аптеки и придворного театра в Москве, заказчик ряда официозных литературных произведений. В справочной литературе М. ошибочно приписывается

авторство двух, а то и трех книг, на самом деле лишь составлявшихся по его указанию в Посольском приказе, в частности «Титулярник» (см. Николай Спафарий), «Избрание на царство Михаила Федоровича» и др. Взгляд на М. как на писателя высказан А. Ф. Малиновским (в 1837 г.), митрополитом Евгением Болховитиновым (Словарь. Т. 2. С. 49—52), П. М. Строевым (Словарь. С. 209) и был так распространен, что И. С. Тургенев в 1878 г. противопоставлял живой язык Аввакума «книжному языку» М. (Л у к а н и н а А. Мое знакомство с И. С. Тургеневым // И. С. Тургенев в воспоминаниях современников. М., 1983. Т. 2. С. 200). Признание М. автором литературных произведений проникло и в советские справочные издания (Энциклопедический словарь русского библиографического института Гранат. М., 1933. Т. 128. С. 314—315; Б у д о вн и ц. Словарь. С. 165). В некоторых списках «Титулярника» и «Книги избрания и венчания на царство Михаила Федоровича» (XVIII в.) имеются приписки: «Сочинение А. С. Матвеева».

Современники отмечали ум и деловитость М.: «...бе человек остр в разуме и гражданским делом искусен зело» (Сильвестра Медведева Созерцание краткое лет 7190, 91 и 92, в них же что содеяся во гражданстве / С предисл. и примеч. А. А. Прозоровского // ЧОИДР. М., 1894. Кн. 4, отдел 2. С. 54).

М. был сыном дьяка, участника нескольких посольств в иностранные государства (В е с е л о в с к и й С. Б. Дьяки и подьячие XV—XVII вв. М., 1975. С. 324). Начало службы М. проходило в стрелецких полках на Украине; он участвовал в войнах с Польшей. М. входил в состав русской делегации на Переяславской раде (1654 г.), а в 1656—1657 гг. — в состав посольства московского правительства в Польшу. Сохранились статейные списки, составленные с участием М. (1653 г. июня 5—июля 6. Из статейного списка А. Матвеева и И. Фомина к гетману Богдану Хмельницкому. . . // Воссоединение Украины с Россией: Документы и материалы. М., 1953. Т. 3, № 166. С. 287—317; 1657 г. Статейный список полковника и стрелецкого головы Артемона Матвеева и дьяка Перфилья Оловянникова, посыланных к писарю Ивану Выговскому и к войску запорожскому. . . // АЮЗР. СПб., 1863. Т. 4; 1657—1659, № 15. С. 20—26).

М. участвовал в подавлении Московского восстания 1662 г. С 1669 г. он возглавлял Малороссийский приказ, а с 1671 г. руководил также и Посольским приказом. Выдвижению М. способствовал брак царя Алексея Михайловича с воспитанницей М. Натальей Кирилловной Нарышкиной, а также его незаурядные организаторские способности и европейская образованность. Сохранившиеся описи имущества и библиотеки М. обнаруживают в нем «западника», собиравшего редкие издания и украшавшего свои покои светской живописью («персоны», «12 сивилл... письма старого»), чертежами, невиданными оптическими приборами («труба зрителная болшая»), моделями кораблей, клетками с попугаями наряду с обычными на Руси сундучками, ларцами, шкатулками, поставцами и шкафами, содержавшими рукописи и книги. Из дворовых людей М. была создана театральная труппа, которая играла при царском дворе, причем первая пьеса «Артаксерксово действо» была наделена аллюзиями, прозрачно намекавшими на особую роль М. при царе. И. М. Кудрявцеву удалось установить и раскрыть инициативную роль М. в так называемой «книгоиздательской» деятельности Посольского приказа (1671—1676 гг.). В те же годы М. сблизился с Николаем Спафарием, которому он поручал выполнять переводы и компиляции, а также вести обучение своего малолетнего сына Андрея («по-гречески и по-латыни литерам малой части»). О своем воспитаннике — будущем дипломате — Спафарий вспоминал в письме к М., написанном из Енисейска, по пути в Китай, в июле 1675 г. (Письмо Николая Спафария к боярину А. С. Матвееву // Русский архив. 1881. № 1. С. 52-57). После смерти царя в 1676 г. М. с семьей был выслан

из Москвы на Север (его обвиняли, в частности, в «чернокнижии»); он провел 7 лет в Пустозерске, куда привез часть книг и рукописей из своего собрания (некоторые вошли в современное Вологодское собрание ГБЛ). В этот период М. обращался с челобитными и письмами к царю Феодору Алексеевичу и др. лицам; тексты их включены в «Историю о невинном заточении. . . А. С. Матвеева». После избрания на царство Петра I М. был возвращен в Москву, но через несколько дней он стал одной из первых жертв восстания стрельцов 1682 г. — был убит в Кремле. Сохранился портрет М. XVII в. (Очерки по истории СССР: Период феодализма. XVII век. М., 1955. С. 379).

Лит.: Объявление о возвращении из заточения ближнего боярина Артемона Сергеевича Матвеева и о кончине его // История о невинном заточении ближнего боярина Артемона Сергеевича Матвеева / Изд. Н. Новиковым. 2-е изд. М., 1785. С. 367—427; Малиновский А.Ф. Боярин, дворецкий и наместник Серпуховский Артемон Сергеевич Матвеев // Труды и летописи ОИДР. М., 1837. Ч. 7. С. 57—67; Боярин Матвеев // Сахаров И. П. Записки русских людей. СПб., 1841; Белокуров С. А. О библиотеке московских государей в XVI столетии. М., 1898. С. 69—74; Опись имущества боярина Артемона Сергеевича Матвеева / Сообщ. Г. Писаревский // ЧОИДР. 1900. Кн. 2. отд. V: Смесь. С. 7—21; Щепотьев Л. Ближний боярин А.С. Матвеев как культурный политический деятель XVII в. СПб., 1906; Старони А.С. Матвеев как культурный политический деятель XVII в. СПб., 1906; Старонении затоворных писем // Учен. зап. Карело-Финского ун-та. Петрозаводск, 1948. Т. 2, вып. 1. С. 44—89; Кудрявцев В. М. М. 1) Артаксерксово действо: Первая пьеса русского театра XVII в. М.; Л., 1957. С. 6—17; 2) «Издательская» деятельность Посольского приказа: (Кистории русской рукописной книги во второй половине XVII века) // Книга: Исследования и материалы. М., 1963. Сб. 8. С. 179—244; Луппов С. П. Книга в России в XVII веке. Л., 1970. С. 102—107; Демин А.С. Русская литература второй половины XVII—начала XVIII века. М., 1977. С. 52, 102.

О. А. Велоброва

Матвей Андреев (конец XVII—первая половина XVIII в.) — старообрядец-поповец, автор полемических «бесед» и посланий против федосеевцев. Сын священника Андрея, он был крещен попом дониконовского поставления. 21 ноября 1703 г. Дмитрий Ростовский рукоположил М. А. в священники церкви Николая Чудотворца в селе Рамены Пошехонского уезда Ярославской губернии (ставленная грамота полностью приведена во 2-й «беседе»). Пробыв три года при церкви, М. А., «ревнуя по благочестии и по вере истинней», оставил дом и ушел в старообрядческие скиты на Керженце. Здесь поповский наставник инок-схимник Онуфрий, священник Досифей и схимник Арсений приняли его в 1708 г. в старообрядчество. В 1715 г. эти же старцы уже посылали М. А. на проповедь против беспоповцев-федосеевцев. В 10-е гг. XVIII в. старообрядцыпоповцы, жившие в новгородских и псковских пределах, были сильно обеспокоены успехом распространения недавно возникшего учения федосеевцев, отвергавших священство в скором ожидании второго пришествия. Не имея собственных сил для борьбы с федосеевскими проповедниками, они обратились за помощью на Керженец, в верховный центр поповщинского старообрядчества. В 1710 г. с Керженца было отправлено соборное послание «во Псков, и в уезды, и на Дерев, и за границу» в поддержку поповщинского старообрядчества. Но этого оказалось недостаточно, и в 1715 г. керженские старцы полемизировали с федосеевцами уже с помощью собственного миссионера — М. А.

Полемическая деятельность М. А. началась с того, что он послал 4 марта 1715 г. вопросы о вере федосеевцу Игнатию Трофимову в деревню Лыбовку, федосеевский центр в Псковском уезде, а 11 марта того же года были посланы вопросы к федосеевцам, проживавшим за границей. Не получив ответов на свои вопросы, М. А. сам отправился в Лыбовку и повел там спор лично. Первая «беседа» состоялась 17 января 1722 г., от федосеевцев на ней выступал Игнатий Трофимов. Вторая «беседа» происходила

13 марта 1722 г., ее вел *Евстрат Федосеев*. Третья «беседа» состоялась спустя 14 лет, 19 августа 1736 г. В первой «беседе» М. А. учил «о богоустановленном иерейском чине, яко есть вечен и непрелагаем». Вторая была главным образом посвящена обличению «обительных большаков и наставников самочинных». Запись третьей начинается с обращения к федосеевцам в 10 «главах», затем идут исповедание веры М. А. и копия с семи вопросов, поданных М. А. в 1726 г. Игнатию Трофимову, и, наконец, сто двадцать новых вопросов о вере. Кроме этих «бесед», написанных М. А., сохранились два его антифедосеевских сочинения: послание от 17 февраля 1733 г. Игнатию Трофимову и «Обличение о лжеучителях и прелестниках». Последнее ценно тем, что в нем обильно цитируются с конкретными ссылками сочинения протопопа Aввакума и дьякона  $\Phi$ ео $\partial$ ора. В первой четверти XVIII в. на Керженце особенно хорошо знали сочинения Аввакума и Феодора, это известно из истории старообрядческих споров по поводу догматических писем Аввакума. Сочинения М. А. дошли в рукописи XVIII в., хранящейся в БАН, собр. Дружинина, № 75 (стар. 100).

Соч.: Дружинин В. Г. «Священноиерей» Матвей Андреев, его беседы с беспоповцами и послания к ним. СПб., 1908 (извлечение из журнала «Христианское Чтеновы май. С. 730—762; Июнь—июль. С. 969—1043; Август—сентябрь. С. 1195—1237; Октябрь. С. 1342—1364; Ноябрь. С. 1542—1557).

Лит.: Смирнов П.С. Споры и разделения в русском расколе в первой четверти XVIII века. СПб., 1909. С. 131—132; Дружинин. Писания старообрядцев.

C. 49-50.

Н. В. Понырко

Матюшкин Афанасий Иванович (середина XVII в.) — думный дворянин, стольник при дворе царя Алексея Михайловича, автор писем. В течение всей своей жизни М., ровесник и сверстник царя в юные годы, пользовался его доверием и выполнял его поручения — например, ездил с уговорами и с «милостынею» к патриарху Никону, удалившемуся из Москвы в Воскресенский монастырь. Уличенный в 1660-х гг. во взяточничестве. М. только на время был отстранен от службы. Сохранились письма царя Алексея Михайловича к М., написанные достаточно доверительно; так, одно письмо-акростих (переиздано в кн.: Панченко А. М. Русская стихотворная культура XVII века. Л., 1973. С. 68-69) показывает, как скучал молодой царь без своего любимца; другое (датировано в кн.: С оловьев С. М. История России с древнейших времен. М., 1961. Кн. VI (т. 11—12). С. 615) описывает царскую забаву на Крещение, когда опоздавшие на смотр стольники подвергались купанию «ежеутрь в пруде»; наиболее известны однотипные письма царя, адресованные в 1650 г. М. и В. Я. Голохвастову (Сборник Муханова. М., 1836. № 149. С. 215; ААЭ. Т. 4. С. 140), когда М. вместе с В. Я. Голохвастовым участвовал в царской соколиной охоте в качестве ловчего. В ответ на это последовали иять писем М. и четыре В. Я. Голохвастова. Целью этих писем было подробное описание состояния здоровья и поведения охотничьих птиц — кречетов, соколов, кобчиков, которых царь знал поименно и о которых строго спрашивал, предупреждая (в случае, если его любимцы умрут): «. . . и вы меня не встречайте; а сокольников всех велю кнутом перепороть. . .». Письма М. написаны в форме челобитных со ссылкой на царскую «грамоту» о «государевых пьтицах». В одном из писем сообщается, что «на Москве. . . был дождь. . .», что у кречета по кличке Малец Сибирской болезнь была вызвана ушибом неплотно закрытой «окончины» и что за это пострадал сокольник («я ево бил батогами, чтоб вставливал окончину крепко»). В другом описывается, как иные «пьтицы занемогли»; в третьем говорится о смерти пострадавшего «челика» (самца кречета). Сообщается и о пополнении количества соколов, и об их обучении. Представляют интерес клички птиц: Боярин, Беляй, Булат, Ойдар, Мурат, Стреляй, Алай да Нечай, Нагай, Колмагор, Ковач, Сальян, Друг, Юдрун и др. Письма М.

важны в историко-культурном отношении; они передают черты придворной забавы, сохраняют специфическую терминологию, сходную с близким по времени литературным произведением — Урядником сокольничьего пути.

Соч.: Пять писем стольника Аф. Ив. Матюшкина к царю Алексею Михайловичу / Сообщ. И. Я. Забелин // ЧОИДР. М., 1848, год трегий. № 5, отд. IV: Смесь. С. 141—

Лит.: Г. Котошихин. О России в царствование Алексея Михайловича. СПб, 1840. С. 79 и след.; Салмина М. А. Голохвастов В. Я.: (Исследовательские материалы для «Словаря книжников и книжности Древней Руси») // ТОДРЛ. Л., 1985. T. 40. C. 64-65.

О. А. Белоброва

Микулин Григорий Иванович (ум. ок. 1608) — посланник Московского правительства в Англии в 1600—1601 гг., дворянин, составитель (совместно с подьячим Иваном Зиновьевым) статейного списка; после смерти Бориса Годунова стрелецкий голова, активный приверженец Лжедмитрия I (упоминается в *Летописце Новом*). В статейном списке наряду с записями о деловых переговорах и встречах имеется ряд сведений о Лондоне и его достопримечательностях: упоминается мост через Темзу с каменными домами и лавками, каменная стена, Вышгород; описывается рыцарский турнир («королевина потеха») и другие приметы «обрядовой» стороны жизни у иноземцев с их выездами и выходами, приемами, титулами, приглашениями на королевскую охоту, органной музыкой и т. п. М. отметил происшедшее при нем восстание графа Эссекса (13 февраля 1601 г.) и сообщил о казни графа (24 февраля). Позднее, в 1604 г., английский посол Томас Смит, по известиям современников, останавливался на пути из Архангельска в Москву в доме М. в Ярославле, поблизости от которого жили английские эмигранты. Сохранился живописный портрет М. работы неизвестного западноевропейского (английского?) художника (хранится в ГИМ), 1601 г.

Соч.: Чарыков Н.В. Посольство в Англии дворянина Григория Микулина // Древняя и Новая Россия. 1876. № 8. С. 361—375; Отправление в Англию послом Григория Ивановича Микулина в мае 1600 г. // Памятники дипломатических сношений

Григория Ивановича Микулина в мае 1600 г. // Памятники дипломатических сношений древней России с державами иностраными. СПб., 1883. С. 278—363 (Сборник РИО; Т. 38); Путешествия русских послов XVI—XVII вв.: Статейные списки. М.; Л., 1954. С. 156—205, 330—331, 352—355, 402—417.

Лит.: Гамель И. Х. Англичане в России в XVI—XVII вв. СПб., 1865—1869; Дракохруст Е. И. Иконографические источники, освещающие польскую интервенцию XVII века // Сборник по истории СССР XVI—XVIII вв. М., 1941. С. 66—71 (Труды ГИМ; Вып. 14): Алексев М. П. 1) Англия и англичане в памятниках московской письменности XVI—XVII вв. // Учен. зап. Ленингр. гос. ун-та. Сер. ист. наук. Л., 1947. Вып. 15. С. 44—49; 2) Россия и русские в творчестве Шекспира // ВИ. 1965. № 7. С. 83—86.

О. А. Белоброва

Милютин Иоанн Иванов (середина XVII в.) — переписчик и составитель Четьих Миней. Родом из г. Балахны. В 1631 г. поступил в Троице-Сергиев монастырь, дав вкладом за себя соляную варницу. (К 1642 г. М. вышел из монастыря, как предполагает иеромонах Арсений, на основании того, что в 1642 г. эта варница за монастырем уже не числилась). В 1646 г. М., как следует из его послесловия к Четьим Минеям, был священником Христорождественской церкви в Служней слободе посада Троице-Сергиевой лавры.

Работу над Четьими Минеями он начал в 1646 г., а закончил в 1654 г. Вместе с ним трудились над перепиской трое его сыновей «отроческого возраста», одного из которых звали Дмитрием (декабрьская книга, л. 1107; «многогрешный и непотребный Митка, Иванов сын, попов»). В 1627— 1633 гг., как раз в годы пребывания М. в монастыре, в Троице-Сергиевой

лавре работал над составлением своих Четьих Миней и Прологов иеромонах Герман Тулупов. Книгохранителем в это время в монастыре был земляк М., бывший протопои из г. Балахны, иеромонах Иоасаф Кирьяков. Статьи Милютинских Четьих Миней переписаны с рукописей Троице-Сергиева монастыря. Их источниками были Макарьевские Великие Минеи Четии, Четьи Минеи Германа Тулупова, печатный Пролог 1643 г., Степенная книга и другие памятники. Сопоставление Милютинских Четьих Миней с ВМЧ проделано А. В. Горским и К. И. Невоструевым (ГБЛ, ф. 193, ед. хр. 8. л. 3). Д. Красин, сравнив ноябрьскую—январскую часть Милютинских и Макарьевских Миней, дал перечень статей, не вошедших в Макарьевские Минеи.

М. был не только переписчиком, но составителем и редактором. Одной из особенностей его редакторской манеры было то, что при работе с житиями во многих из них он выпускал вступления и предисловия, сокращал похвальные слова. Как редактора и источниковеда характеризуют М. приписки, сделанные им к отдельным статьям. Так, переписывая статью с печатного Пролога 1643 г., он на полях пометил: «с печати». К двум разным редакциям Мучения Власия, епископа Севастийского, приписал: 1) «Сие мучение списано из старыя Минеи Четьи»; 2) «Сие мучение списано из Миней же Четьих» (февральская книга, л. 250, 262— 273). О мучении Климента Анкирского заметил: «Сие мучение списано с Минеи же Четьи, только в ней было смешано. На полях были пометы и в строках кресты. И по тем пометам разбирал. Ино не верно, так ли или нет. Ино надобе спустить, с иные книги исправить» (январская книга, л. 1155). Относительно Жимия Василия Нового М. написал следующее: «Ведомо же буди и о сем, яко во многих слышится распря о преподобном Василии Новом и о ученику его Григорию и Феодоры: овии глаголют сице, овии же инако. И о сем да престанет распря и ведома будет истина. Истина же сице; сия повесть о Василии Новом и ученику его Григории и Феодоре обретох книгу в дому живоначальной Троицы Сергиева монастыря в книгохранилне. А та книга именуется Серапионовская, в десть, писана полууставьем. А назади той книги подписано сице: «В лето 6939 индикта 9, месяца июля во 2-й день конца достиже книга св. Исака Сирина в обители пречистыя Богоматере честнаго ея Рождества, на Лисичьей горке, в пределах великаго Нова Града, иеромонах Серапион Моза». В той же книге Авва Дорофей да сия книга Василей Новый, полное житие и с чудесы, да слово о 6-м псалме, да слово Максима Исповедника, да слово Иоанна Дамаскина, да мучение св. великомученика Артемия, да слово Илариона Великаго. Того же Василия и в Прологе печатном писано вкратце декабря 30 день. И се от многих слышится о Василии Новом: иные глаголют честь, а иные — не честь. И ныне аз поп Иванище обретох в сих книгах истинну». И далее: «. . .а те Прологи (в которых помещено краткое Житие Василия Нового, — Н. П.) писаны по повелению того же монастыря архимандрита Дионисия, мужа праведна и рачителя божественных писаний. . . А те Прологи писал по его повелению инок Герман Тулупов, такожде муж добродетелен. А те Прологи писаны со многих Прологов, выбираны повести и в те едины совокуплены» (мартовская книга, л. 733, 1481). А. П. Голубцов предполагал в М. автора Повести о Феодоровской иконе Божьей матери, помещенной в Четьих Минеях. В обоснование своего мнения он приводил следующий пассаж из предисловия Повести, находя в нем сходство с припиской М. к Житию Василия Нового: «. . . и овии глаголаху тако, инии инако, но мню, яко сему быти истинне, о еже хощу повести сея коснутися и написати».

В конце каждой месячной книги (кроме ноября — № 799 и февраля — № 802, где оно утеряно) помещено послесловие М.: «Божиею благодатию и пречистыя Богородица помощию написах жития святых преподобных отец. Писах же с разумных списков, тщася обрести правая и обретох в списках оных много неправлена и неисправлена и елико возможна моему

жудому разуму, сия исправлях, а яже невозможна, сия оставлях, да имущим разум болше нас, тии исправят неиспаравленая и недостаточная наполнят. Аз же что написах и аце кая обрящется в тех несогласна разуму истинны, и аз о сих прощения прошу. И хто имать сия преписовати или прочитати, да не преписуют тако, но прочитает, аще где неисправлено, но истинное да напишет и глаголет, еже есть угодно Богу и полезно души, понеже и аз грешный тако хощу. И не токмо еже зде написах, но и инде что писах и глаголях и аще что обрящется в тех неугодно Богу и неполезно души, ради моего неразумия и невежества, и о сих молю, да не творит кто тако, но лучшее да творит, еже есть благоугодно Богу и полезно душе, и аз о сем радуюся. И тако, благодатью Божиею прилагаю сия, отъемля вину ищущим на вред души: прочитающих же сия и слышащих чтомых молю, да Господа ради помолются о мне, да и аз помилован буду от Бога, понеже не мало потрудихся в сих, якоже мню, заповеди ради любви Божия и ближнего, да сих дивных отец житьем внимающе, ревнители будем деланию их, да с ними и живот вечный наследим. Яз бо аще и грешен и нерадив есмь и ничтоже благо отворих, но желаю много искренним спасения. Се же есть истинная любовь к ближним, еже воздвигнути им совесть к любви Божии и творити заповеди его по истинных Божественных писаний и по житию святых отец и тако спастися.

Приими книгу и прочитай часто знаемое, а неведомого иди к мудрейшим себе вопрошати. Солнечную светлость мрачный облак закрывает книжные бо премудрости множество разума. Подобает тебе, книгохранителю, почасту книг дозирати и в них разумеваемая чести и досматривати. Да аще коего не ведаешь, а ты вопроси у вышшего себе разумом и учением. Та бо мудрость не по старости дается, аще бо ты возрастом стар, но разумом неисполнен. Аще бо иный человек и млад, но учения наполнен. Да аще коему человеку есть вера велия чесо искати от кого, той убо желание свое исполнит и искомое обрящет, писано бо есть во святом евангелие — просящему дается, а толкущему отверзается, а сотворшему милость — и суд ему милостив.

Горе тому человеку, иже от Бога данный ему талант хощет скрыти зависти ради, то убо не Божие, но диаволе наречется, аще бо последи и даст, но первыя чести не улучит. Аще хощеши обрести от Бога милость, а от людей честь и похвалу, то не для поминков богатого и приносов поучай, но без приносов убогого изучи и свой разум к его разуму приложи. Во святом евангелии речено есть: «Туне приясте, туне же и дадите». А Бог тебе противу того невидимо отмерит мерою небесною. А всякий человек не с мудростью, ни с богатством родится, а наг от матери изшед, наг бо и смерть приимет. Тогда убо мудрость плотская вся погибнет, но мудрость духовная в нем почивает, да аще что в животе сотворил добро и человеколюбно, то имети сподоблен быти благим небесным. А скупый и завистливый и немилосердый человек спокается во аде, но тамо никто не поможет, якоже оному богатому. И глаголют тому человеку: о злой человече, не могл еси себе при животе своем пособити, а ныне кого помощника себе имаши. Кто ли тя избавит от толикыя беды, не чаял еси себе, беззакониче, и смерти. Соломон царь не мудр ли был, да и того смерть восхитила. Или Александр Македонский такоже не мудр ли и не храбр ли был? И Самсон сильный и иные прочии? А от начала миру много и богатых и славных было и сильных и храбрых, да и тех смерть приняла. А всякому делу благу начало любовь нелицемерная и союз, а Господь нащ Исус Христос человека с любовью приемлет и небесному царствию наследника сотворяет. Ему же слава во веки, аминь.

Хотяй кто уведети сущая в книзе сей, и той да не прежде начала и главы книги в средине ея поищет чесого превраща листы и числа, но приим книгу и разгнув, первее да зрит в главах ея и в числех и узрит ту тако на дщице добросветле потонку вся конца объявлена, яве обретаемо яже имать и содержит в себе книга сия. Подобает убо всякому человеку,

его же не весть, о том вопрошати, а еже что весть, тем не искущати и учити беззавистно и не хранити, но проповедати истинна. Книжная бо премудрость полобна солнечной светлости. Но солнечную светлость мрачный блак закрывает, а книжные премудростини вся тварь скрыти не может. Писано бо есть: «не увеляща, ниже разумеща, во тме холят». Того рали учися, учение свет. а неучение тма.

Небеси убо высота неиспытаема, земли же широта и долгота неосяжаема, морю же глубина неизмерима, святых же чудеса неисчетна и нелоумеваема. Аз же грешный и нелостойный священнического чина Иоанн, пореклом Милютин, егда новобывшу ми в дому живоначальныа Троица и великих чудотворцев Сергия и Никона, изволившу Богу и служашу ми в перкве рождества Госпола Бога и спаса нашего Исуса Христа Служни слободы, Богом начинающу, а человеком совершающу, повелевшу ми писати двенадесять книг миней-четьих тремя чадом моим отроческого возраста. С ними же иногда и самому моему худолюбству. Богом помогающу, отчасти потружатися поспешения рали скорым писанием и первоучным их. Писах же с монастырских миней-четьих. Почах же писати в лета 7154 года генваря в 18 лень и кончах 162».

Милютинские Минеи Четьи хранятся: ГИМ, Синодальное собр., № 797—808. Краткие их описания даны: Савва, архимандрит. Указатель для обозрения Московской Патриаршией (ныне Синодальной) ризницы и библиотеки. М., 1858. С. 211; Покровский А. А. Древнее псковско-новгородское письменное наследие. М., 1916. С. 245; Протасьева Т. Н. Описание рукописей Синодального собрания. М., 1970. Ч. 1. С. 208—211.

Соч.: Ключевский В.О. Сказание о чудесах Владимирской иконы Божией матери. СПб., 1878 (изд. ОЛДП; Т. 30) (по списку милютинских Четьих Миней). Лит.: И о с и ф. архимандрит. Оглавление Четьих Миней священника Иоанна Милютина // ЧОЛДП. М., 1867; Красин Д. Четии Миней священника Иоанна Милютина // Изв. Моск. ун-та. 1870. № 8. С. 762—777; 1871. № 1. С. 1—23; Ключевские жития. С. 297—298; Арсений, иеромонах. Христорождественская церковь в Сергиевском посаде // ЧОЙДР. 1891. Кн. 3, отд. IV. С. 30—32; Сергий. Полный месяцеслов Востока. Владимир, 1901. Т. 1. С. 265—266; Абрамович Д.И. Исследование о Киево-Печерском патерике как историколитературном памятнике. СПб., 1902. С. 86 (указание на список из милютинских Четьих Миней, относящийся к Кассиановской 1-й редакции); Серебрянский Н. Житие преподобного Евфросина Псковского. СПб., 1909. С. III—IV (ожитии в составе милютинских Четьих Миней) (ПДПИ; Т. 173); Голубцов А. П. Автор древней повести о Федоровской иконе Божией матери // БВ 1911, октябрь. С. 364—371; Щеглова С. Житие царевича Дмитрия в обработке св. Дмитрия Ростовского // Учен. зап. Самарского ун-та. 1919. Вып. 2, № 1. С. 85—97 (о заимствованиях из милютинских Четьих Миней); Кучкин В.А. Первые издания русских Прологов // тинских Четьих Миней); Кучкин В. А. Первые издания русских Прологов // Рукописная и печатная книга. М., 1975. С. 144; Шульгина Э. В. Скорописное письмо XVII в. по Милютинским Минеям Четьим // Вопросы славяно-русской палеографии, кодикологии, эпиграфики. М., 1987. С. 10—32.

Н. В. Понырко

Митрофан (первая половина—середина XVII в.) — поэт приказной школы. Никакими биографическими сведениями о M. мы не располагаем. Самое имя этого стихотворца известно из акростиха — единственного его разысканного произведения. Это сохранившаяся в одном списке эпистолия, состоящая из восьми «относительно силлабических» стихов с парной рифмой, сплошь грамматической. Первые буквы стихов и образуют имя автора (МИТРОФАН).

Причислить М. к приказной школе позволяет не только метрика и рифмовая техника, характерная как для него, так и для продукции этой школы вообще, но и поэтическая фразеология эпистолии М. Он, по всей видимости, знал *«Алфавит краестрочный»* и пользовался этим пособием при сочинении эпистолии, подбирая на отдельные буквы «образцовые» фразы и затем связывая эти фразы концевыми созвучиями. К приказной школе отсылают и такие использованные М. стереотипы, как «Море мысленное всегда волнуется» или «Огнены столи пути к себе не являет. 1 Фараону полобно яко в мори потопляет». Следует также учесть, что жанр коротких посланий, в которых число стихов равно числу букв в имени автора, а имя сообщается в акростихе, был в больщом холу среди приказных поэтов (см., например: Мардарий, Мартирий, Набанаил).

Олнако в ряду произведений этого жанра текст М. стоит особняком. Если пругие приказные авторы сочиняли послания к друзьям, ученикам, покровителям, недругам, то М. написал любовную эпистолию. Это самое старшее из известных по сей поры любовных стихотворений, и поэтому короткий текст М. может считаться вехой в истории русской поэвии. Эмоции эпистолии М. тицичны для всякого влюбленного: это скопбь в разлуке и просьба о свидании. Но М. пришлось выразить эти эмоции в рифмованных строках, к тому же акростишных. Он не мог опереться на традицию, не мог подражать какому-либо из русских поэтов, своих предшественников или современников. На долю поэта М. выпала нелегкая роль первооткрывателя любовной темы, основателя новой традиции. Это отразилось в том, что стиль эпистолии, в особенности библейские реминисценции, находится в известном противоречии с ее эмоциями. Но два последних стиха уже свободны от этого «противоречия»:

> Аше не приилеши ко мне в приятности. не могу стерпети великия печалности.

Здесь М. как бы прокладывает путь той любовной лирике, которая расцвела в Петровскую эпоху.

Соч.: Лихачев Д. С. Любовное письмо XVII века // Учен. зап. Ленингр. пед. ин-та им. А. И. Герцена. Каф. рус. лит. Л., 1948. Т. 67. С. 38 (по ркп. ГПБ, собр. Титова, № 1121, л. 303). Лит.: Панченко А. М. Русская стихотворная культура XVII века. Л.,

1973, C. 195,

А. М. Панченко

Митрофан (середина XVII в.) — архимандрит Кирилло-Белозерского монастыря, автор Жития Иродиона Илоезерского. Скудные биографические сведения о М. сохранились главным образом в его Предисловии к Житию. М. был архимандритом Кирилло-Белозерского монастыря с 1652 по 1660 г. 10 мая 1653 г. он был направлен патриархом Никоном для проведения церковного следствия (как он пишет, «большаго свидетельства статным свидетельством») о жизни и посмертных чудесах от мощей местночтимого вологодского святого Иродиона Илоезерского. «Свидетельствовал» он вместе со священником церкви Рождества пресвятой Богородицы, некогда созданной самим Иродионом, Василием Герасимовым, но о результатах писал один. Краткая запись по материалам обследования, по существу представляющая краткий текст Жития Иродиона Илоезерского, была составлена М., очевидно, в том же 1653 г. Характеризуя содержание и значение своего труда в Предисловии, М. пишет, что он работал, «. . .испытуя о пришествии, и о житии, и о пощении» Иродиона, «и по преставлении его о чюдесех от гроба святаго его, и в кои времена, кто такою скорбию одержим бываху, поче же свидетельствах со священником Василием Герасимовым... о чудесах и исцелениих, бываемых от святаго гроба его», и все это «...им, архимандритом Митрофаном, зде вкратце изобразися».

Иродион Илоезерский - ученик Корнилия Комельского, был основателем Илоезерской-Иродионовой-Озадской-Родионовской мужской пустыни (впоследствии известной как Родионовский погост, Родионовское), располагавшейся в Междуозерье Новгородской губернии Белозерского уезда, в 42 верстах к югу от Белозерска, на острове Илозера, в 2 верстах южнее Озадского озера. Иродион, скончавшийся 28 сентября 1541 г., был похоронен в основанном им монастыре. К середине XVII в. почитание мощей местного вологодского святого стало настолько популярным, что привлекло внимание официальных церковных кругов и завершилось созданием краткого текста Жития Иродиона Илоезерского и службы ему. Память его, ежегодно отмечавшаяся в течение более двухсот лет в день его смерти, была упразднена в 1764 г., по-видимому, после рассмотрения краткого Жития Иродиона Илоезерского, составленного М. на Святейшем Правительственном Синоде, куда, судя по приписке XVIII в., копия рукописи была отправлена 23 марта 1745 г. священником Михаилом Косминым.

События Жития Иродиона Илоезерского охватывают промежуток времени, начиная с 1537 г. (года смерти Корнилия Комельского) и кончая чудесами, датируемыми первой половиной XVII в. (до 1653 г.). Рассказ о жизни подвижника начинается с ухода Иродиона после смерти Корнилия из Комельского монастыря сначала на Белоозеро, «в весь, нарицаемую Илоские, на Уго озеро», а затем «на остров, иже есть на Иле озере», который он купил «у некоего боголюбивого мужа Анисима». Там он поставил церковь Рождества Богородицы, вокруг которой вскоре возник погост (Рождественский) и возле которой Иродион был похоронен.

Житие Иродиона Илоезерского содержит 21 посмертное чудо об исцелениях от разных болезней и от «хмельного пития», о спасении утопающих, заблудившихся в лесу, о каре, постигшей иноземных захватчиков («иновернии языцы») за ограбление храмов. Действующими лицами в чудесах являются главным образом местные вологодские жители, в числе которых воевода Белозерска Иоанн Артемьев, игумен Новоезерского монастыря Филарет, инок Вассиан, ехавший в лодке по Озацкому озеру, иерей Евфимий, провалившийся под лед на Иле-озере, некий заблудившийся в лесу Антоний, «рабыня. . . царедворца» Матрона, а также Григорий Золотилов с сестрой родом из детей боярских, приехавшие, по-видимому, издалека.

Текст Жития Иродиона Илоезерского изучению не подвергался и научной публикации не имеет. В конце XIX в. при разборке библиотеки и архива Междуозерской церкви Рождества Богородицы священник этой церкви Павел Смирнов обнаружил список Жития Иродиона, составленный М. (оригинал или копию?) и опубликовал его под заглавием «Сказание и повесть. . .». Однако сам текст Жития (после Предисловия М.) имеет другое название: «Житие, и жизнь, и подвизи преподобного о. н. Иродиона, новаго Илоезерскаго чудотворца, еже есть в Межозерье. Благослови, отче, прочести» и начинается словами: «Не во многа времена и в наша лета содеяся, божием изволением, преподобному и богоносному отцу нашему Корнилию игумену к Господу отщедшу».

В. О. Ключевскому и Н. П. Барсукову Житие было известно в трех списках: это список Археографической комиссии (XVIII в.), список, содержавшийся в Поморском сборнике из собрания В. О. Ключевского, и список 1746 г. (ГПБ, собр. Погодина, № 726). В списке Археографической комиссии текст Жития завершается службой Иродиону Илоезерскому (Тропарем и Кондаком), которая отсутствует в списке, опублико-

ванном П. Смирновым.

Соч.: Смирнов П. Сказание и повесть о чюдесех преподобнаго и богоноснаго о. н. Иродиона чудотворца Божиею благодатию просиявшаго в Белозерских пределах, в веси Междуозерье, иже на Иле озере // Новгородские епархиальные ведомости.

1899. № 14—15 (август). С. 882—893.

— Лит.: Ключевский. Древнерусские жития. С. 337; Барсуков
1) Источники агиографии. Стб. 225—226; 2) Рукописи Археографической комиссии.
СПб., 1882. № 6. С. 2; Будовниц. Словарь. С. 100, 168.

Н. Ф. Дробленкова

Михаил Вышатин (ум. 1732) — старообрядец, бывший вязниковский подьячий, автор догматического трактата «Бисер драгоценный» (1729 г.), толкующего со старообрядческих позиций о кресте, сугубой аллилуйи,

перстосложении для крестного знамения и т. д. Долгое время жил в одном из скитов Выговского общежительства. В самом начале 30-х гг. в разгар старообрядческих поисков священства по инициативе  $Au\partial pen$  Денисова предпринял путешествие в Палестину в поисках старообрядческого епископа. Жил некоторое время в Польше и Молдавии, умер в Палестине.

Сочинение М. носит следы зависимости от «Книги о вере» (М., 1648). Как и «Книга о вере», оно посвящено обрядово-догматическим вопросам веры и борьбы с еретиками. М. ориентировался в целом на позицию «Книги о вере», а также на ее структуру и тексты. «Бисер драгоценный» содержит обширное стихотворное (неравносложные силлабические вирши) обращение к читателю, имеющее отдельные заимствования из стихотворного предисловия «Книги о вере». Кроме того, в «Бисере драгоценном» имеется еще одно стихотворное предисловие и одно стихотворное послесловие.

 $\it Cou.$ : Понырко Н. В. Выговское силлабическое стихотворство // ТОДРЛ. Л., 1974. Т. 29. С. 273—280, 287—290.

Лит.: Смирнов П.С. 1) Из истории раскола первой половины XVIII в. СПб., 1908. С. 13; 2) Споры и разделения в русском расколе в первой четверти XVIII века. СПб., 1909. С. 106; Дружинин. Писания старообрядев. С. 79.

Н. В. Понырко

Михаил Феодорович (1596—1645) — первый царь из рода [Романовых, автор писем. Избран на царство в 1613 г. В 1619 г. из польского плена в Москву возвратился отец М. Ф. митрополит Филарет (в миру Федор Никитич Романов, бывший в немилости и постриженный при царе Борисе Годунове) и был посвящен здесь во всероссийские патриархи. С этого времени до смерти патриарха Филарета в 1633 г. М. Ф. правил государством совместно с отцом, подчиняясь во всех вопросах влиянию патриарха («опытный и твердый Филарет имел очень большую долю в правлении при малоопытном, молодом и мягком Михаиле». — С о л о в ь е в. История России. . . Кн. 5. С. 214).

До нас дошла довольно обширная переписка М. Ф. с патриархом Филаретом и несколько писем царя к его матери инокине  $Map \phi e$ . Это письма, которыми М. Ф. обменивался со своими родителями во время путешествий на богомолье в монастыри (в Макариевский на Унжу в 1619 г., в Николо-Угрешский — в 1620 г., в Троице-Сергиеву лавру в 1620-1624 и 1627-1629 гг., а также во время путешествий патриарха в Саввино-Сторожевский и Пафнутьево-Боровский монастыри и во Владимир в 1630 г.). Стиль писем М. Ф. подчинен торжественному чину, информативность их очень мала: большая часть писем не содержит в себе ничего, кроме приветственных выражений и извещений о здоровье и приезде в различные «станы» на пути к месту богомолья. Очевидно, такого сорта переписка подготавливалась дьяками по официальной форме. Но примечательна ее частота: буквально с каждого «стана» на недолгом пути к Троице-Сергиевой лавре и обратно царь слал письма патриарху с уведомлением о здоровье и благополучии (и получал ответные). На этот факт следует обратить внимание. Здесь мы имеем дело с перепиской как элементом придворного этикета, это начало того пышного «урядства» и церемониальности, которые особенно разовьются при дворе сына М. Ф. Алексея Михайловича (см.: Робинсон А. Н. Борьба идей в русской литературе XVII века. М., 1974. С. 94-194). Наряду с церемониальными посланиями есть в переписке М. Ф. сугубо деловые письма. Они касаются политических сношений с Крымом и Польшей, некоторых внутренних дел и т. п. Стиль этих посланий (отписок) позволяет отнести их к памятникам деловой письменности.

Соч.: Письма русских государей и других особ парского семейства, изданные Археографическою комиссиею. М., 1848. Т. 1, № 7, 9, 11, 15, 17, 19, 23, 26, 27, 30, 36, 39, 40, 42, 45, 47, 50, 53, 54, 58, 59 (1619 г.); № 62, 64, 68, 70, 73, 75, 78, 81, 86, 87, 90, 94, 95, 98, 102 (1620 г.); № 104, 105, 107, 108, 110, 111, 115, 116—118, 119, 123—126, 129 (1621 г.); № 133, 135, 136, 139, 142 (1622 г.); № 145, 149, 151, 155, 156, 159, 160, 165, 167, 168, 170, 172, 173 (1623 г.); № 174, 177, 178, 180 (1624 г.); № 182, 185, 189, 194, 199, 200, 205, 206, 210 (1627 г.); № 213, 219, 226, 227, 234, 240, 246, 252 (1628 г.); № 255, 261, 265, 267, 271, 276, 279, 283, 285, 287 (1629 г.); № 292, 296, 302, 310, 312, 314, 317, 319, 324, 330, 332, 349, 350, 351 (1651 г.). 

Лит.: Соловьев С. М. История России с древнейших времен. М., 1961. Кн. 5 (т. 9—10). С. 1—370; Ключевский В. О. Курс русской истории. М., 1908. Ч. 3. С. 74—139; Васенко П. Г. Бояре Романовы и воцарение Михаила Феодоровича. СПб., 1913; Платонов С. Ф. Вопрособ избрании М. Ф. Романова в русской исторической литературе. СПб., 1913; Забелин И. Домашний быт русских царей. СПб., 1862. Ч. 1.

Н. В. Понырко

Михаил Юрьев (нач. XVII в.) — один из двух переводчиков (вторым был Иван Фомин Алманзенов) «Воинской немецкой книги», или устава (Fronsperger L. Kriegsbuch. Francfurt., 1596), подготовивших ее перевод по указанию царя Василия Шуйского. Перевод сохранился в двух частях (ч. І — ркп. Казанской науч. б-ки им. Н. И. Лобачевского, Отдел рукописной и редкой книги, N 4550; ч. II — ркп. ГПБ, F.IX.19); он не опубликован и в целом не исследован. А. И. Соболевский сопоставлял текст II части с «Уставом ратных, пушечных и др. дел. . .» в близком по времени переводе Онисима Михайлова Радишевского. Список перевода «Воинской книги» в числе 5 рукописных книг был поднесен в дар царю Феодору Алексеевичу в 1681 г. князем Н. И. Одоевским. Список I части перевода принадлежал ок. 1665 г. Симону Азарьину.

Лит.: Соболевский. Переводная литература. С. 42, 103—104; Луппов С. П. Книга в России в XVII веке. Л., 1970. С. 112; Клитина Е. Н. Симон Азарьин: (Новые данные по малоизученным источникам) // ТОДРЛ. Л., 1979. Т. 34. C. 305, 310.

О. А. Белоброва

Морозов Борис (Илья) Иванович (1590—1662) — боярин, стольник, с 1633 г. воспитатель, а затем и друг царя Алексея Михайловича, автор писем, владелец книг. Свою карьеру он начал в 1620-е гг.; к 1660-м гг. он сумел значительно расширить свои земельные владения и наладить промышленное производство и торговдю хлебом к большой личной выгоде. В вотчинном хозяйстве М. применялось немало жестоких мер по отношению к крестьянам. Рачительный хозяин, владелец заводов и вотчинных земель, М. утвердил свое положение при царском дворе, женившись на сестре царицы А. И. Милославской. Дядька молодого царя, не имевший порядочного образования, но обладавший организаторскими способностями, к 1645 г. М. фактически управлял Большой казной, Стрелецким и Иноземным приказами и оказывал сильное влияние на Алексея Михайловича. Введенный в стране по инициативе М. режим экономии, в том числе в содержании стрельцов, повышение налога на соль, денежная реформа и др. подобные меры имели целью пополнить царскую казну. Во время Московского восстания 1648 г. дом М. в Московском Кремле был разорен, а его ставленники Л. Плещеев и Траханиотов убиты. Благодаря личному покровительству царя М. был под охраной отослан в Кирилло-Белозерский монастырь, где он пробыл все лето 1648 г. Здесь вскоре было составлено «Слово на обретение мощей Кирилла Белозерского» (ГПБ, Кирилло-Белозерское собр., № 13, л. 120-135, не издано) в память о спасении М. во время бури на Белом озере. Вернувшись в Москву в октябре 1648 г., М. больше не занимал прежние официальные посты, но остался достаточно влиятельным лицом. К нему, например, обращался с просьбой ходатайствовать перед царем гетман Богдан Хмельницкий в 1651 и в 1653 гг. Сохранилось письмо М. Богдану Хмельницкому от 25 марта 1654 г. о приеме в Москве его послов С. Богдановича и П. Тетери.

К концу жизни (1660 г.), когда М. много болел, относится его ценный вклад в Успенский собор Московского Кремля — богато украшенное серебряное шестиярусное паникадило работы иностранных мастеров весом в 66 пудов и 16 фунтов, т. е. более 1 т (вывезено из Москвы в 1812 г. французами). Известие об этом грандиозном вкладе читается в летописных текстах XVII—XVIII вв. (ср.: Насонов А. Н. История русского летописания XI—начала XVIII вв. М., 1969. С. 422—423). Йз числа принадлежавших М. книг известен список Жития Зосимы и Савватия соловецких, XVII в. (Выголексинское собр., № 46). О причастности М. к кружку «западников» Ф. М. Ртищева в 1640-х гг. позволяют судить два литературных памятника: 1) Послание архимандрита Венедикта Царегородского к некоему Борису Ивановичу (толкование Апокалипсиса), известное в двух списках XVII в. (ГИМ, Синодальное собр., № 484, л. 271—275 и ГПБ, Q.I.1010, л. 207—210); 2) Предисловие неизвестного переводчика, обращенное к Илье Ивановичу Морозову, перед текстом книги Трога Помпея «Рассказы по всемирной истории», озаглавленной в переводе «Краткое пяти монархий древних описание» (БАН, 16.17.30, л. 3—116). У М. были также контакты с Виниусом-старшим по поводу горнорудного дела и производства поташа. Наличие у М. двух имен -Борис и Илья — привело к некоторой путанице в литературе (например: Левинсон Н.Р. Подвесные осветительные приборы XVI—XVII вв. // Труды ГИМ. М., 1941. Вын. 13. С. 88 (автор сообщает о двух разных паникадилах, вкладах Б. И. и И. И. Морозовых); Пушкарев Л. Н. Общественно-политическая мысль России. Вторая половина XVII века: Очерки истории. М., 1982. С. 220 (Борис и Илья здесь считаются братьями). Автограф М. опубликован в кн.: Русский исторический альбом, изданный М. Погодиным. М., 1853, лист 17, № 112. Отзывы о М. находим у Мейерберга и других иностранных путешественников в России. Книги на латинском и немецком языках XV—XVII вв. с владельческими надписями М. хранятся в БАН СССР и в Иркутске (Исторический очерк и обзор фондов Рукописного отдела Библиотеки Академии наук. Л., 1956. Вып. 1: XVIII век. С. 429—431; Боннер А. Г. Бесценные сокровища. Иркутск, 1979. С. 75-76).

Соч.: АЮЗР. Т. 10, № 8/XXIV. С. 513—514 (Письмо Богдану Хмельницкому; перепечатано в кн.: Воссоединение Украины с Россией: Документы и материалы

перепечатано в кн.: Воссоединение Украины с Россиеи: Документы и материалы в трех томах. М., 1953. Т. 3, № 246. С. 565—566).

Лим.: Забелин И.Е. Большой боярин в своем вотчинном хозяйстве // Вестник Европы. 1871. Т. 1; Смирнов П. Правительство Б. И. Морозова и восстание в Москве 1648 г. Ташкент, 1929; Хозяйство крупного феодала-крепостника XVII в. Л., 1933. Ч. 1, 2; Петрикеев Д. И. Земельные владения боярина Б. И. Морозова // ИЗ. М., 1947. № 21. С. 51—104; Акты хозяйства боярина Б. И. Морозова. М., 1940. Т. 1; 1945. Т. 2.

О. А. Белоброва

Моховиков Симеон Федорович (первая четверть XVIII в.) — автор рассказа о чуде, совершенном иконой с изображением Максима Грека, возможный автор наиболее пространного из Сказаний о Максиме Греке и собрания чудес преподобного, возможный автор Сказания о чудесах от икон Божьей матери. Скудные биографические сведения о М. содержатся в его «Чуде новейшем преподобнаго отца нашего Максима Грека», в котором повествуется о событиях 1720 г. Старообрядец М., уже немолодой человек, служил сторожем Благовещенского собора Московского Кремля и имел свою торговлю — лавку в Седельном ряду. Между тем выяснилось, что ревностный исполнитель петровского указа некий подьячий Михаил Морсочников похвалялся обрить героя или даже вырвать «щипками» его бороду. Надеясь на заступничество Максима Грека, М. заказал его икону изографу Евстафию. Но Евстафий изобразил Максима с благословляющей рукой, сложенной тремя перстами, за что был немедленно наказан преподобным: его рука покрылась нарывами и высохда. Слухи о чуде пошли до наря, который повелел схватить изографа и самого М.: оба спаслись бегством. О пальнейшей сульбе М. свелений

«Чуло новейшее» сохранилось в единственном списке первой трети XVIII в. (ГБЛ. ф. 340. собр. Ундольского. № 338), где оно завершает пелую серию чупес Максима Грека (первые шесть чупес заимствованы тут из Жития Лионисия Зобниновского). Чупеса в свою очерель примыкают к Сказанию о Максиме Греке («Сказание о житии и страдании преполобнаго отпа нашего Максима Грека философа. . .») — наиболее обширному из жизнеописаний святогорского старца, составленному на основании более ранних сказаний, собственных сочинений Грека, наконец, Повести о втором браке Василия III. Это Сказание, в котором рассказ о жизненном пути Максима приспособлен к агиографическому канону и украшен некоторыми легендарными подробностями (например, афонский старец называется архимандритом Ватопедского монастыря), также неизвестно в пругих списках. Кроме Сказания и собрания чулес в рукописи В. М. Ундольского помещено особое собрание сочинений Максима Грека — Архивное 2 (его описание см. в работах Д. М. Буланина). Поскольку сборник переписан рукой М. (запись на л. 244 об.), С. А. Белокуров высказал резонное предположение, что герой «Чула новейшего» является автором и Сказания о Максиме, и всего собрания чудес.

В 1971 г. археографическая экспедиция МГУ привезла сборник с владельческой записью М., содержащий рассказы о чудотворных иконах и чудесах святых (Науч. б-ка МГУ, № 10535-22-71). Исследовавшая сборник И. В. Поздеева полагает, что состав его был установлен до начала переписки (на это указывает внутреннее единство книги). и считает М. его составителем. Датируется сборник 1714—1716 гг. — первая дата определяется собором, предавшим проклятию последователей ереси Димитрия Тверитинова («пяточисленные еретици» сборника М.), вторая названа на л. 538 об. рукописи. И. В. Поздеева атрибутирует М. читающееся в рукописи «Сказание известно вкратце» о богородичных иконах, которое украшено гравюрами, по большей части резанными Г. П. Тепчегорским. Авторство сторожа Благовещенского собора обличает свойственный Сказанию интерес к Максиму Греку, причем, как и в Сказании о Максиме Греке, он называется архимандритом.

Книга в целом и входящее в нее составной частью Сказание составлены для борьбы с «иконоборческой ересью» Тверитинова. Автор Сказания проявил исключительную начитанность, использовав материал почти иятидесяти произведений, оригинальных и переводных.

Cou.: Белокуров С. Обиблиотеке московских государей в XVI столетии. М., 1898. Приложения. С. XLIII—CXXV; Russische Heiligenlegenden / Hrsg. von E. Benz. Zürich, 1953. S. 366—412 (перевод на нем. яз.).

Лит.: Klostermann R. A. Maxim Grek in der Legende // Zeitschrift für Kirchengeschichte. 1934. Bd 53, 3. Folge 4. S. 206—227; Denissoff E. Maxime le Grec et ses vicissitudes au sein de l'église russe // Revue des études slaves. 1954. Т. 31. P. 16—17; Поздеева И.В. 1) Археографические работы Московского университета в районе древней Ветки и Стародуба (1970—1972 гг.) // Памятники культуры. Новые открытия: Ежегодник 1975. М., 1976. С. 57—58; 2) Вновь найденный сборник Симеона Моховикова с гравюрами Г. П. Тенчегорского // Народная гравюра и фольклор в России XVII—XIX вв. М., 1976. С. 175—198; Булани Д.М. 1) Лексикон Свиды в творчестве Максима Грека // ТОДРЛ. Л., 1979. Т. 34. С. 275—279; 2) Переводы и послания Максима Грека: Неизданные тексты, Л., 1984. С. 236—238. воды и послания Максима Грека: Неизданные тексты. Л., 1984. С. 236—238.

Л. М. Буланин

Найденов Иван Сидоров (вторая половина XVII в.) — толмач Посольского приказа, автор «Сказки». Биография его известна из «Сказки», ваписанной 20 августа 1682 г. в Архангельске, в съезжей избе при воеводе князе Никите Семеновиче Урусове и дьяке Федоре Микулине. В 1670 г. казачий сын Н. был взят в плен азовскими татарами под городом Валуйки (на Белгородчине) «на пашне». Через месяц из Азова он был продан в Царьград турецкому паше, у которого прожил «во дворе» десять лет. Бежав ночью, он доплыл в лодке до французского «опасного» корабля, на котором через четыре недели дошел до Марселя, а затем с письмом капитана пешком добирался год до Парижа. Если верить словам Н., то он получил аудиенцию у французского короля Людовика XIV, который, «досмотря того письма, отпустил его, Ивашка, до Английской земли с тем же письмом». Из Парижа до Лондона Н. доехал за четыре дня. Но была зима, и торговые корабли в Архангельск не ходили. Так как жить Н. было не на что, то он нанялся на английский военный корабль «в работу из хлеба и платья» и в составе эскадры из ста кораблей участвовал в экспедиции в Арапскую землю «для войны с арапы о. . . королевском городе Азере». Экспедиция заняла полтора года. После успешного завершения похода, прожив в Лондоне еще два месяца, Н. нанялся на торговый корабль, на котором и пришел к Архангельску. Переводчики Посольского приказа «свидетельствовали и сказали, что он, Иван, пофранцузски и по-турски говорить умеет», после чего Н. был назначен толмачом.

«Сказка» Н. — деловая записка, свидетельствующая о способах, коими пополнялись кадры служащих Посольского приказа. За границами этого лаконичного документа остались впечатления Н. о Франции Людовика XIV, незадолго до путешествия бывшего пленника пережившей грандиозные крестьянские восстания. Равно не найдем в нем и подробностей о Царьграде, и об Англии времени реставрации Стюартов, правительство которых в лице Карла II получало от Людовика XIV финансовую помощь. Трудно сказать, в какой колониальной кампании участвовал Н. Можно только высказать догадку, не кроется ли за упомянутым им городом Азером Танжер в Африке, находившийся под властью Англии с 1661 по 1684 г. Последние годы английского правления были отмечены рядом восстаний местного населения. Возможно, масштабы и сроки этой военной экспедиции несколько преувеличены. Вообще по расчетам Н., зафиксированным в «Сказке», получается, что после побега его из Царьграда до прибытия в Архангельск прошло два года одиннадцать месяцев, что не совпадает с датами документа.

Соч.: «1682 г. 20 августа Сказка казачьего сына Ивана Сидорова Найденова о побеге из турепкого плена чрез Францию и Англею» / Сообщ. С. К. Богоявленский // ЧОИДР. 1917. Кн. 2 (251), отд. II: Смесь. С. 30—31.

М. Д. Каган

Неронов Иван (Гавриил) (в иночестве Григорий) (1591—2 І 1670) — писатель-старообрядец, зачинатель «боголюбческого» движения. Родился в скиту Спаса на Лому, на реке Саре (в 60 «поприщах» от Вологды). Крещен был Гавриилом (отсюда монашеское имя на «глаголь»), прозвание получил по имени отца Мирона (в просторечии Нерона). «По святом же крещении изволися отцу и матере преименовати младенца Иоанном» (ср. его подписи в зрелые годы: «К сему прошению и молению Казанской протопоп Гавриил, рекомый Иоанн Неронов руку приложил»).

В Смуту отчий дом Н. был разграблен и сожжен. Н. в сопровождении некоего «отрока Евфимия» ушел в Вологду, где начал проповедническую деятельность. Н. исповедовал идею «оцерковления» человека, поэтому в Вологде на святках (это было в 1610-х гг.) он дерзнул обличать архиерея, в доме которого «славили» ряженые и скоморохи. «И начаша Иоанна бити немилостиво», потому что скоморошество в ту пору еще было естественным элементом культуры и пользовалось покровительством светских и духовных властей.

Отсюда он перебрался в Устюг, принадлежавший к Вологодской епархии, и здесь приобщился книжной науке. Она давалась ему нелегко:

«...учашеся зело медленно, яко един букварь учаше лето и месяцев шесть». Потом Н. жил в Никольском, пригородном селе Юрьевца Повольского, в доме местного священника, на дочери которого Евдокии он женился. Здесь, по-видимому, он был возведен в низшую церковную степень чтеца. В Никольском Н. обнаружил себя поборником ригористического «боголюбчества». Обличаемые им в «развращенном житии» местные попы подали патриарху Филарету жалобу, под которой подписался и тесть Н. Ему пришлось тайно ночью бежать из Никольского в Троице-Сергиев монастырь, где Н. нашел покровителя в Дионисии Зобниновском, став его келейником. По просьбе Дионисия патриарх рукоположил Н. в дьяконы, а через год — в иереи.

Новопоставленный священиих продолжал свою борьбу за благочестие клира и мирян. Возвращение в Никольское и новые распри с местным духовенством; учеба у популярного тогда священника Анании в нижегородской деревне Лысково; переселение в Нижний Новгород, где Н. облюбовал ветхую, много лет пустовавшую церковь Воскресения Христова, — таковы странствия молодого «боголюбца». Н. возродил личную проповедь, которой уже несколько столетий не знало русское православие, «на стогнах града и на торжищах... возвещая всем путь спасения» по «Маргариту» Иоанна Златоуста — книге, всегда находившейся при нем.

Его проповедническая деятельность была одушевлена идеей «социального христианства». Он заводил школы, богадельни, вмешивался в дела светских властей — не только в провинции, но и в столице. За неодобрение похода 1632 г. Н. попал на два года в ссылку в Никольский Корельский монастырь. Когда Н. освободили, он вернулся в Нижний Новгород, а после смерти царя Михаила Феодоровича (1645 г.) поселился в Москве. Здесь Н. снискал славу виднейшего из «ревнителей благочестия» и попал в ближайшее окружение юного государя. По ходатайству царского духовника Стефана Вонифатьева и Ф. М. Ртищева он стал протопопом Казанского собора.

1645—1652 гг. — время самых больших успехов Н. Казанский собор не вмещал желающих послушать его проповеди. Он «написа же и окрест стены. . . поучительная словеса». Это был новый принцип общения с аудиторией: если в средние века учили каждого конкретного человека («духовный отец» и «духовное чадо»), то Н. адресовался сразу ко многим.

Когда «боголюбец» Никон был избран патриархом, он порвал со своими прежними сподвижниками. Конфликт приобрел особенную остроту, когда началась реформа обряда. Н. резко протестовал и 4 августа 1653 г. был выслан из Москвы в Спасо-Каменный монастырь. Там и началась его писательская деятельность. Оттуда Н. направлял послания царю, царице, Стефану Вонифатьеву (их под диктовку автора писали его сын Феофилакт и игумен Феоктист). Основная их тема — антиниконовская. В «росписи царю государю» споров с патриархом Н. привел дерзкие его отзывы об Алексее Михайловиче («мне де и царская помощь негодна и ненадобна, да таки де на нее плюю и сморкаю»). Другая тема (не считая просьб о защите преследуемых Никоном «боголюбцев») — тема упадка церкви («всяко благочестие преста и чадом церковным везде плачь»), а также эсхатологические предсказания.

На Кубенском озере в Спасо-Каменном монастыре опального протопопа приняли с почетом. Архимандрит Александр «выше келаря поставлял его в церкви», «слугу ему дал для чести, и ис поварни прибавочныя ествы приносить к нему повелевая в келью первому слуге. . . а прочим слугам квасу доброва. . . носить повелевая в оловянниках, — братины медные с покрышками». Однако Н. не ужился с братией, то и дело вмешивался в монастырский обиход и в конце концов донельзя разозлил настоятеля: «. . .архимарит же, ем его за власы, по трапезе влачаше и рукама по щекам бияше время довольно». Из-за этих распрей Н. было решено от-

править в далекий Кандалакшский монастырь (1 июля 1653 г.). Путь туда лежал через Вологду; здесь 13 июля Н. сочинил «общую отписку всем христолюбцам», московским своим друзьям и ученикам, в которой шла речь о наступлении «последнего времени».

Литературная работа продолжалась и в Кандалакшской обители (в Переславль-Залесский Н. послал «за своею рукою тетрати», которые до нас не дошли). Н. очень скоро бежал из Кандалакши вместе с тремя спутниками: «В 4-м часу нощи в маленьком карбасе поехали морем; а все неискусны морскому плаванию. Из монастыря были за ними две погони: одна за 70 верст от монастыря, а другая за сто верст; ближнюю погоню видели, — стояли в то время на острову, часы пели и хлеба ели; а другие погони не видели. Августа в 10 день, Богу изволившу, воста ветр от запада; так подняли парус, сшиты были две рогожи новые, и ехали парусом версты з две. И внезапу бысть буря велия, волнам убо восходящим на высоту. . . и карбас в мале не опровержеся, зане от страха содержащаго не можаху паруса спустити». Удалось все же доплыть до Кемского устья. Отсюда беглецы на промысловой ладье отправились на Соловки, и тогда, и потом бывшие оплотом староверия.

До Москвы Н. добирался сначала морем, а потом посуху, минуя речной путь по Северной Двине, так как Никон повсюду разослал приказы задержать беглого протопопа: «И много молва бысть в Русии Иоанна ради». В столице Н. жил в келье у Стефана Вонифатьева. Царю это было известно, но от Никона все скрывали (вообще царь мирволил Н.). 25 декабря 1666 г. Н. стал иноком: «...пострижен же бысть старец Григорий в Данилове монастыре в соборной церкви, по отписке протопопа Стефана, за ево рукою» (в Переславле-Залесском). Через год старец Григорий рискнул явиться к патриарху.

Зная, конечно, о расположении царя к Н., Никон отнесся к нему весьма снисходительно, позволил жить на Троицком подворье, часто принимал Н. в крестовой палате. Изложение их бесед («Записка о жизни Ивана Неронова с 1653 по 1659 г.», написанная либо игуменом Феоктистом, либо кем-то другим из близких Н. людей) скорее всего недостоверно, ибо Н. все время нападает, а Никон защищается, и весьма неуверенно. Однако самый факт «прений» с глазу на глаз отрицать нельзя. Патриарх пошел на компромисс, чтобы угодить царю, «разрешил» Н. от «клятвы» и благословил его.

По натуре Н. был вечным странником (об этом хорошо сказал Никон: «И бегает и является»). Два места особенно привлекали его — Москва и родная Спасская обитель на Лому. Последнюю он обустраивает (на деньги московских доброхотов), начинает там каменное строительство и т. д.

После того как в 1658 г. Никон оставил патриарший престол, у Н. появились надежды на отмену церковной реформы. Он подает царю челобитные о скорейшем избрании нового главы церкви (в 1660 и 1664—1665 гг.), в челобитной от 6 декабря 1664 г. заступается за протопопа Аввакума: «Милости у тебя. . . прошу со слезами о изгнаннем ссылном протопопе Аввакуме Петрове». Н. просил царя отпустить Аввакума на покой в Спасский на Лому монастырь, «чтоб маленким ево сироткам в зимное время на нужном пути до Пуста-озера от студени безгодною смертию не помереть, яко же и прежде в Даурех двое детей ево от глада помроша». Хотя все эти просьбы успеха не имели, но и на положение Н. никак не повлияли. Только в 1665 г. постигли его новые беды.

Причиной были распри с архиепископом Вологодским Симоном, который в соответствии с каноническим правом требовал, чтобы Спасский на Лому монастырь ему подчинялся. Н. запальчиво отстаивал самостоятельность обители — и проиграл дело. 21 августа 1665 г. сыну боярскому Михаилу Онучину было указано везти из Москвы в Вологду в распоряжение Симона колодника (!) Н. и в дороге его «беречь накрепко с ве-

ликим бережением, чтоб он з дороги не ушел и дурна над собою какова не учинил» (это стереотипная формула, применявшаяся в XVII в. к преступникам). Но и тут царь заколебался и задержал Н. в Переславль-Залесском Горицком монастыре. Хотя колодник все же попал «под начал» к Симону Вологодскому (тот поместил его в Прилуках), однако ненадолго. Уже 14 марта 1666 г. Н. — в Иосифове Волоколамском монастыре; он отправляет здесь священнические обязанности, произносит проповеди (опять по «Маргариту») — и ссорится с местным начальством.

В 1666—1667 гг. имел место пресловутый собор (сначала на нем присутствовали только русские иерархи, а потом и «вселенские патриархи»), который наложил «клятвы» на приверженцев старой веры. Н., надеясь поначалу на благоприятный для «ревнителей древлего благочестия» исход собора, подал челобитную, которая кончалась такими словами: «А за имя великаго Бога и за государское величество аще и смерть приму, но не буду молчать». 1 июля 1666 г. Н. был осужден собором, а 20 сентября возвращен в Волоколамский монастырь, но теперь уже «под начал»— «за церковный мятеж и к освященному собору за непокорение».

Это сломило его, в 1667 г. он представил покаянное послание и в нем отрекся от того дела, за которое боролся и страдал всю жизнь. Последние годы он был архимандритом Данилова Переславского монастыря. 26 декабря 1669 г. Н. «начат зельне изнемогати, огницею бо содержимый бяше... И пребыть в болезни той 7 дний, нимало могий от одра востати... Во утрие же, ианнуария в 2 день, в последний час нощи, предаде... душу с миром богу». В Даниловском монастыре он был и похоронен.

До нас дошло не все написанное Н. Когда в начале 1666 г. конфисковывалась библиотека жившего в Вятке игумена Феоктиста, была составлена опись отобранных у него старообрядческих рукописей. Среди них—немало сочинений Н., в частности «Девят тетраток в четверть связаны, а в них писано моление Григория Неронова к великому государю, каково подано великому государю у праздника пресвятые Богородицы Казанские в 22 день». Эти «девять тетраток» ныне неизвестны.

Как писатель Н. не возвышается над средним уровнем многочисленных старообрядческих авторов. Его популярность (и громадная) — это популярность «первого боголюбца».

Соч.: Материалы для истории раскола за первое время его существования / Под ред. Н. Субботина. М., 1875. Т. 1, разд. 1, 2.

Лит.: Знаменский П. Григорий Неронов // ПС. 1969. Ч. 1. С. 236—282, 325—366.

А. М. Панченко

Никанор (вторая половина XVII в.) — архимандрит Воскресенского Новоиерусалимского монастыря (в 1686—1698 гг.), автор монастырского летописца, написанного досиллабическим стихом. Текст летописца выреван на каменных плитах при южных дверях Воскресенской церкви. Н. сообщает, как, когда и кем была основана Воскресенская обитель, воздает должное патриарху Никону — ее основателю. В летописце нашли отражение сведения, связанные с судьбой патриарха Никона: его вынужденный отъезд из Воскресенского монастыря, а впоследствии егопогребение здесь. Заканчивается летописец сообщением об освящении в 1685 г. Воскресенского каменного храма. Н. принадлежит также стихотворная надпись на каменной плите в церкви Всех Святых Воскресенского монастыря над могилой архимандрита Германа.

Соч.: Леонид, архимандрит. Историческое описание ставропигиального Воскресенского Новый Иерусалим именуемого монастыря // ЧОИДР. 1874. Кн. 3. С. 92—98. 101. 9: Кн. 4. С. 128—129.

98, 101, 9; Кн. 4. С. 128—129.

Лит.: Филарет. Обзор. С. 256 (№ 239); Позднеев А. В. 1) Рукописные песенники XVII—XVIII веков: (Из истории песенной досиллабической поэзии) // Учен. зап. Моск. гос. заоч. пед. ин-та. М., 1958. Т. 1. С. 18; 2) Песни-акростихи Гер-

мана // ТОДРЛ. М.; Л., 1958. Т. 14. С. 364; 3) Никоновская школа песенной поэзии // ТОДРЛ. М.; Л., 1961. Т. 17. С. 421—422; Панченко А. М. Русская стихотворная культура XVII века. Л., 1973. С. 113—114.

М. А. Салмина

Никифор Евдокимов (вторая половина XVII в.) — мастер книгопечатного дела, работавший в типографии Валдайского Иверского Богородицкого монастыря. Типография была вывезена на Валдай из Кутеин по распоряжению патриарха Никона, переведшего в основанную им в Новгородских пределах обитель и всю братию Кутеинского Богоявленского монастыря. Прибывшая на место назначения к лету 1656 г. типография начала функционировать при участии белорусских мастеров, к числу которых, надо полагать, относился и Н. Е. Современным библиографам известны три книги, напечатанные в Иверском монастыре: Часослов 1658 г. с анонимным предисловием, «Рай мысленный» 1658—1659 гг. и «Брашно духовное» 1661 г., предисловия к которым подписаны архимандритом Филофеем «з братиею». Однако этими изданиями продукция монастырской типографии не исчерпывалась — известно, что в 1665 г. Иверский монастырь по указу Никона напечатал царскую жалованную грамоту (текст издания воспроизведен в кн.: Амфилохий, архимандрит. История российской мерархии. М., 1812. Ч. 4. С. 222-239) и «Круг часам дневным и нощным» (Акты Иверского Святоозерского монастыря (1582-1706), собранные о. архимандритом Леонидом. Пб., 1878. Стб. 533—535, № 198 (РИБ; Т. 5)); высказывались предположения, что из-под монастырского стана вышли в свет и другие книги: С а х аров И. Иверская типография // Северная пчела. 1842, 17 июля. № 157. С. 627—628 (признается неосновательность предположений об издании каких-либо книг сверх «Рая мысленного», «Брашна духовного» и царской грамоты); Леонид, архимандрит. Материалы для истории книгопечатания в России: Типография Оршинского Кутеинского и Иверского Валдайского монастырей (С 1630 по 1665 год) // Вестник Общества древнерусского искусства при Московском публичном музее. 1876. № 11—12. С. 92-95. Мы не располагаем сведениями, все ли эти издания, продолжавшие традиции белорусского книгопечатания, готовил Н. Е., были ли у него помощники, принимал ли он участие в редактировании текста. Известно только, что «друкарь» Н. Е. с соборным иеромонахом Феодосием сопровождали обоз с типографским оборудованием в Воскресенский Новоперусалимский монастырь, куда патриарх приказал доставить стан и другие материалы в 1665 г. Известно также, что Н. Е. не остался на Истре, но выехал назад, причем в Москве Феодосий купил своему спутнику очки «хрустальны».

Лит.: Сидоров А. А. Древнерусская книжная гравюра. М.; Л., 1951. С. 203—206; Зернова А. С. Книги кирилловской цечати, изданные в Москве в XVI—XVII вв.: Сводный каталог. М., 1958. С. 138—139. Приложение IIB, № 1—3; Голенченко Г.Я. Белорусы в русском книгопечатании // Книга: Исследования и материалы. М., 1966. Сб. 13. С. 99—106; Белоненко В.С. 1) Из истории книгопечатания Иверского Валдайского монастыря // Исследования памятников письменной культуры в собраниях и архивах Отдела рукописей и редких книг ГПБ. Л., 1988. С. 67—76; 2) Из истории книжности Иверского Успекского монастыря на Валдайском озере в XVII в. // Литература Древней Руси: Источниковедение. Л., 1988. С. 197—206.

Д. М. Буланин

Никодим (вторая половина XVII—первая четверть XVIII в.) — архимандрит Антониево-Сийского монастыря (1692—1721 гг.), составитель Жития игумена Феодосия и Сийского иконописного толкового подлинника (см. Подлинник иконописный), заказчик, вкладчик и писец рукописей, владелец келейной библиотеки, иконописец. Н. был уроженцем Русского Севера, в детстве обучен грамоте, постригся в монахи в Антониево-Сийском монастыре, был на Москве «в строителех», затем назначен (против

воли Афанасия Холмогорского) казначеем Антониево-Сийского мона-

стыря и, наконец, его архимандритом.

Житие Феодосия известно в одном списке (БАН, Архангельское собр., д. 408, л. 235—269); оно не опубликовано. Здесь раскрыта интеллектуальная жизнь монастырских властей (Антониево-Сийского и Кожеозерского монастырей), сочетавших хозяйственные заботы с чтением, перепиской и украшением рукописных книг. В Житии фигурируют ученики Феодосия — реальные исторические лица, известные вкладами книг (старец Паисий, казначей московского патриарха, и др.), имеются видения и чудеса, в том числе о счастливом улове и т. п.

Толковый иконописный подлинник (БАН, Архангельское собр., с. 205) и сопровождавший его альбом прорисей икон и западноевропейских гравюр (ГПБ, собр. ОЛДП, F.88) позволяют представить высокий эстетический уровень интересов Н. Перед нами образец целенаправленного собирательства, в чем-то подобного коллекций гравюр и рисунков А. Виниуса («Книга Виниуса»). Среди персонажей Сийского иконописного подлинника выделяются Дионисий Ареопагит, Максим Грек; многие прориси имеют подписи, указывающие на авторство иконописцев-знаменщиков — Симона Ушакова, Василия Кондакова и др. Этот памятник определенно имеет общерусское значение.

По мнению М. В. Кукушкиной, Н. принадлежит авторство «Алфавита духовного слагательного» (БАН, Архангельское собр., Д. 527, л. 182—194; не опубликован). М. В. Кукушкина исследовала состав келейной библиотеки Н., выделила рукописи, переписанные им самим, и отметила его вклады.

Лит.: Строев. Словарь. С. 216; Верюжский В. Афанасий архиеп. Холмогорский, его жизнь и труды в связи с историей Холмогорской епархии за первые 20 лет ее существования. . . СПб., 1908. С. 309 и след.; Кукушкина М. В. Монастырские библиотеки Русского Севера. Л., 1977.

О. А. Белоброва

**Никон** (в миру Никита Минов) (V 1605—17 VIII 1681) — патриарх Московский, автор Слова о создании Валдайского Иверского монастыря, «Ответа» на вопросы-ответы Стрешнева-Лигарида, грамот, составитель сборника «Скрижаль», книголюб. Родился в с. Вельдеманово Нижегородского уезда в крестьянской семье. Учился грамоте у местного грамотея, юношей ушел на учебу в Макарьев Желтоводский монастырь. Вернувшись домой, женился и в 1625 г. был рукоположен попом в церкви одного из соседних сел, однако вскоре по просьбе московских купцов был переведен в Москву. В 1630 г. Никита, уговорив жену принять пострижение в Алексеевском женском монастыре, ушел на Север, где принял монашеский обет с именем Н. в Анзерском скиту, руководимом суровым отшельником Елеазаром Анзерским. Вместе с анзерским игуменом, который согласно преданию предсказал царской семье рождение первенца — будущего царя Алексея Михайловича, Н. ездил в столицу за «милостыней», предназначавшейся на постройку каменного храма в Анзерах. Однако аскетические подвиги в скиту не смогли укротить деятельную и властолюбивую натуру молодого отшельника. Между ним и Елеазаром возникли трения, и Н. в 1634 г. вынужден был покинуть скит и перейти на жительство в Кожеозерский монастырь, где он в 1643 г. был избран игуменом.

В 1646 г. во время поездки в Москву по делам монастыря Н. был представлен молодому царю Алексею Михайловичу. Еще не старый сорокалетний монах могучего телосложения, речистый, богомольный, обладавший редким по красоте голосом и пользующийся славой сурового аскета—ученика Елеазара Андерского, Н. произвел сильное впечатление на молодого царя. Отличаясь практическим умом и волевым характером, Н. сумел войти в доверие к царю, став его «собинным другом», и со временем подчинил его своему влиянию. По желанию царя Н. был оставлен

в Москве, получив место архимандрита Новоспасского монастыря, где находилась родовая усыпальница рода Романовых. Именно в этот период Н. сблизился с членами просветительского кружка «ревнителей древлецерковного благочестия», в состав которого входили царский духовник Стефан Вонифатьев, протопоп Казанского собора Иоанн Неронов и другие представители столичного и провинциального духовенства, искавшие пути духовного обновления русской общественной и церковной жизни на путях церковных реформ.

В 1648 г. Н. был назначен на освободившуюся Новгородскую митрополичью кафедру. На этом посту он проявил незаурядные организаторские способности, проявил твердый и решительный характер. В 1650 г. он сумел без кровопролития усмирить восстание новгородцев, вызванное голодом, за что получил благодарность от царя. В Новгороде Н. впервые осуществил некоторые из задуманных им нововведений в церковную богослужебную практику: единогласное чтение в церкви и пение греческим и киевским распевами. Введение единогласия во всей стране было санкционировано церковным собором, состоявшимся в феврале 1651 г. На следующий год Н. по своей инициативе и с санкции правительства отправился в Соловецкий монастырь за мощами митрополита Филиппа (убитого по приказанию Ивана Грозного), которые было решено перевезти в Москву. Это был политический акт, символизирующий «покаяние» царской власти перед церковной, а также их примирение для будущего тесного сотрудничества. В связи со смертью патриарха Иосифа Н. по возвращении с Соловков был соборно избран на патриарший престол (23 июля 1652 г.).

С весны 1653 г. Н. при поддержке царя начал проведение в жизнь задуманных им церковных реформ, которые по своей внешней форме состояли в унификации русских церковных обрядов с греческими (замена двуперстного крестного знамения триперстным, перемена некоторых других обрядов, новая редакция текста «символа веры» и текстов ряда богослужебных книг). По своему внутреннему смыслу эти реформы преследовали цель регламентации идеологической жизни общества, придания ей определенного единства. Их организаторы стремились закрепить феодально-иерархическое положение князей церкви и повысить ее роль в целом как государственного учреждения. Во внешнеполитической области реформы Н. проходили под знаком откровенного «грекофильства», которым увлечены были в то время царь и патриарх. Исправление книг и обрядов по новогреческим образдам, принятым также в южнославянских странах, служило укреплению церковно-политических связей России с этими странами и соответствовало честолюбивым планам Н. стать фактическим главой вселенской православной церкви. Однако эти реформы были враждебно встречены значительной частью русского духовенства, выступившего против нововведений, насаждавшихся на местах крутыми волевыми методами. Они были восприняты как серьезное покушение на основы национальной самобытности и духовной жизни народа, как навязывание правящей верхушкой чуждых элементов идеологии и культуры, заимствованных с Запада. По словам А. М. Панченко, церковная реформа 1653—1658 гг. «перевела с обиходного на событийный уровень культуры весь реформированный церковный обряд, церковные и монашеские одежды, музыку, живопись, закрепленные авторитетом церкви обычаи и традиции, богослужебные книги. В силу этого спор об исторической правоте традиционалистов и реформаторов-никониан был неожиданно перенесен на самую болезненную для средневекового сознания идеологическую почву церковной догматики и принял четкие формы борьбы никониан-реформаторов с защитниками старой веры». Так в русской церкви возник раскол, после чего Н. и светская власть начали жестоко преследовать старообрядцев-традиционалистов, среди которых было много бывших друзей и единомышленников патриарха по кружку «ревнителей благочестия».

Н. активно участвовал в решении политических вопросов государственной жизни, вмешивался в дела гражданского управления. Рост недовольства в придворных кругах произволом и властностью Н. способствовал охлаждению к нему царя. Разрыв был вызван и разным подходом царя и патриарха к оценке роли церкви и государства. Н., обновив старую католическую теорию о том, что «священство выше царства», пытался использовать реформу для укрепления церковной организации и усиления личной власти патриарха с тем, чтобы освободить церковь от всякой опеки парской власти. В 1658 г. Н. демонстративно покинул патриарший престол и уехал в построенный им Воскресенский Новоиерусалимский монастырь. Опальный патриарх надеялся, что царь одумается и вернет его в Москву; однако этого не произошло. Когда Н. в 1664 г. самовольно приехал в столицу и попытался вновь занять патриаршее место, его выслали обратно. Церковный собор 1666—1667 гг., проходивший при участии греческих патриархов, снял с него сан патриарха, подтвердив при этом правильность церковной реформы, проведенной Н. Бывший патриарх был сослан как простой чернец в Ферапонтов, а затем переведен в Кирилло-Белозерский монастырь. В 1681 г. царь Феодор Алексеевич разрешил Н. вернуться из ссылки и поселиться вновь в Новоперусалимском монастыре. По дороге из ссылки Н. умер и был похоронен в вышеназванном монастыр по патриаршему чину.

Образованный для своего времени человек, Н. понимал значение просвещения и книгопечатания в России. Есть сведения о попытке Н. организовать типографию при Хутынском монастыре еще в бытность его на новгородской митрополии (Н. А. Гиббенет). Позднее, уже в период патриаршества, Н. перевел типографию из упраздненного Кутеинского монастыря в один из основанных им — Иверский Валдайский монастырь. Здесь были напечатаны три книги: Часослов (1658 г.), «Рай мысленный» (1659 г.) и «Брашно духовное» (1661 г.). В сборнике «Рай мысленный» помещено собственное сочинение Н.: «Слово благополезное о создании монастыря пресвятыя Богородицы Иверския». Еще два сочинения Н. вышли ранее в Москве особыми изданиями. Это Грамота об основании Крестного монастыря на Белом море (1656 г.) и Поучение о моровой язве (1656 г.). Несомненно участие Н. в составлении и редактировании обширного полемического антистарообрядческого сборника «Скрижаль» (М., 1655—1656), составленного из большого количества оригинальных переводных сочинений и материалов.

Кроме названных сочинений Н. принадлежит значительное число писем, посланий, грамот, челобитных, написанных им с 1652 по 1681 г. и адресованных разным лицам. Часть этого эпистолярного наследия издана в приложениях к книгам Аполлоса, Н. А. Гиббенета, С. М. Соловьева и в «Деле о патриархе Никоне», изданном Археографической комиссией. Ряд этих писем и посланий имеет публицистический характер. Таковы письма Н. к царю Алексею Михайловичу, Паисию Лигариду, к восточным патриархам Нектарию и Дионисию, «Возражение», или «Ответ» на вопросы боярина Радиона Стрешнева к Паисию Лигариду и ответы на них последнего (Гиббенета).

Особенно велика роль Н., бывшего большим книголюбом, в органивации библиотечного дела и сосредоточении в Москве и в Воскресенском Новоиерусалимском монастыре старинных рукописей, что было связано в первую очередь с нуждами проводимой им церковной реформы. Для этой цели им были затребованы старинные книги из 39 русских монастырей. В Москве поступившим книгам была сделана опись (см.: Савва, архимандрит (Тихомиров). Указатель. . . С. 100—102). В 1653 г. по инициативе Н. была организована поездка на православный Восток ученого монаха Арсения Суханова за греческими и древними славянскими рукописями. Собранные книги легли в основу двух крупнейших русских на-

циональных библиотек — Патриаршей и Типографской. Имел Н. и личную библиотеку. По подсчетам С. П. Луппова, в нее входило 156 книг на русском и иностранных языках. Сведения об этой библиотеке можно почерпнуть из «Переписной книги» домовой казны патриарха, составленной в 1658 г. Много книг Н. пожертвовал в основанные им монастыри: Воскресенский Новоиерусалимский, Богородицкий Иверский и Крестный Онежский. Большая часть книг из библиотек Н. хранится ныне в Синодальном собрании ГИМ и в других книгохранилищах Москвы и Ленинграда. Выявление и описание книг этой библиотеки — задача будущего.

Почерк патриарха Н. воспроизведен в книгах Аполлоса и А. Чирецкого. В книге Аполлоса воспроизведен также герб Н., взятый из книги «Рай мысленный», и патриаршая печать. Митрополит Платон (Левшин) писал, что «патриарх Никон был просвещением выше своего века, что он, как пастырь, был ревностный и попечительный, и как человек — доброй и верной души, но своенравен и горяч даже до излишества, неуступчив даже до упрямства, пышен по внешности, даже до возбуждения зависти других» (Цит. по: Гиббенет Н. А. Историческое исследование. . . T. 2. C. 464).

Соч.: А п о л л о с. Начертание жития и деяний Никона, патриарха Московского и всея России. 4-е изд. М., 1845; Соловьев С.М. История России с древнейших времен. М., 1961. Т. 11: Примечания; Раlmer W. The Patriarch and the Tsar. London, 1871—1876. Т. 1—6; Гиббенет Н. А. Историческое исследование дела патриарха Никона. СПб., 1882—1884. Ч. 1—2; Дело о патриархе Никоне / Изд. Архео-

1817; Платон, митрополит (Левшин). Краткая российская церковная история. 2-е изд. СПб., 1822. Т. 2; Переписная книга домовой казны патриарха Никона: (О составе библиотеки патриарха Никона по описи 1658 г.) // ВОИДР. М., 1852. Кн. 15. С. 8—15; С а в в а, архимандрит (Тихомиров). Указатель для обозрения Московской Патриаршей (ныне Синодальной) ризницы и библиотеки. М., 1855; Арсений Грек при патриархе Никоне // ПС. 1858. Ч. 3. С. 328—353; С у б б о т и н. Н. И. 1) Дело патриарха Никона: (Историческое исследование по поводу 11 тома «Истории России» проф. Соловьева). М., 1862; 2) Рассказ Петра Великого о Никоне патриархе // Русский вестник, 1864. Т. 49; 3) Московский собор 1654 г. М., 1873; М и х а й л о в с к и й С. 1) Жизнь св. Никона, патриарха Всероссийского. С 9 рис. М., 1878; 2) Святейший Никон, патриарх Всероссийский. Б. м., б. г. (с портретом Никона и факсимиле его почерка); К-в В. Взгляд Никона на значение патриармей власти. СПб., 1880; М а к ар и й, митрополит. 1) Патриарх Никон в деле исправления церковных книг и обрядов. М., 1881; 2) История русской церкви. СПб., 1883. Т. 12; К о л о с о в В. Старед Арсений Грек // ЖМНП. 1881, сентябрь. С. 77—93; К а п т е р е в Н. Ф. 1) Следственное дело об Арсении Греке // ЧОЛДП. 1881, июль. С. 70—96; 2) Характер отношений России к православному Востоку в XVI и XVII столетиях. М., 1885; 2 изд. Сергиев Посад, 1914; 3) Патриарх Никон и царь Алексей Михайлович. Сергиев Посад, 1909—1912. Т. 1—2; Н и к о л а е в с к и й П. Ф. 1) Обстоятельства и причины удаления патриарха Никона. СПб., 1882; 2) Жизнь патриарха Никона в ссылке. СПб., 1886; 3) Патриариан область и русские епархии в XVII в. СПб., 1888; Ж и з н е в с к и й А. К. Поход великого государя святейшего Никона. . . в 1656 г. в Тверь, Вязьму и Иверский монастырь. Тверь, 1889; Б ы к о в А. А. Патриарх Никон: Библиографический очерк. С. 8—15; Савва, архимандрит (Тихомиров). Указатель для обозрения Московской монастырь. Тверь, 1889; Быков А.А. Патриарх Никон: Библиографический очерк. СПб., 1891; Четыркин Ф.В. Жизнеописания святейших патриархов Московских и всея России (1589—1700 г.) с изображениями их. СПб., 1893. С. 57—77; Брилских и всея России (1589—1700 г.) с изображениями их. СПб., 1893. С. 57—77; Б р и лли а н т о в Н. И. Патриарх Никон в заточении на Белоозере: Исторический очерк. СПб., 1899; В е н г е р о в С. А. Источники словаря русских писателей. СПб., 1900. Т. 1; Г е й д е н. Из истории возникновения раскола при патриархе Никоне: Живнь патриарха Никона / Изд. Воскресенского монастыря. Б. г.; М а т в е е в с к и й П. Святейший Никон, патриарх Всероссийский. Б. м., б. г.; Ч и р е ц к и й Ан. Патриарх Никон, его жизнь и деятельность: Биографический очерк. СПб., 1908; Б а рсков. Памятники; Н и к о л ь с к и й Н. М. История русской церкви. 2-е изд. М.; Л., 1931; З ы з ы к и н М. В. Патриарх Никон: Его государственные и канонические идеи. Варшава, 1931—1939. Ч. 1—3; У с т ю г о в Н. В., Ч а е в Н. С. Русская церковь в XVII в. // Русское государство в XVII в. М., 1961; Л у пп о в С. П. Книга в России в XVII веке. Л., 1970; П а н ч е н к о А. М. Русская культура в канун Петровских реформ. Л., 1984; Г у н н Г. П. Патриарх Никон и Елеазар Анзерский // Древнерусская книжность: По материалам Пушкинского Дома. Л., 1985. С. 230—242.

Образцов Дементий (первая половина XVII в.) — дьяк, составитель совместно с Павлом Ивановичем Волынским (о последнем известия скудны) «Росписи книгам святейшаго патриарха Филарета Никитича...» 1631 г. Дьяк О. известен по службе в Твери, Новгороде, Нижнем Новгороде, Владимире, Москве (1613—1638 гг.), где он совместно с каким-либо высоким должностным лицом составлял описи, писцовые книги и другие документы. В 1630-х гг. О. имел в Москве двор, где жил с семьей. Роспись книг «на патриарше дворе в книгохранительной палатке» 1631 г. насчитывает 154 книги — из них 148 рукописных и 6 печатных; 5 на греческом языке; по составу книги преимущественно богослужебные; отмечены два летописца, сборник с Хождением Пимена в Царьград. В росписи книг приведены сведения об их переписке («писано в Старице», «письмо патриархова подьячево Еуфима Максимова») или об их покупке («дана три рубли двадцать алтын», «купил ее Юрьевской архимарит Герасим в торгу», «сию книгу продал яз Федор Федоров сын Ивану Данилову Княжнину», «куплена в торгу»). Охарактеризованы содержание, формат, переплет, оформление («евангелие писменное, в полдесть, заставицы писаны красками, оболочено было камкою, застежки медные, а ныне ободрались», «заставица и строка писано золотом»). Роспись книг показывает, что О. имел не только опыт делопроизводства, но и был начитанным человеком. Роспись книг публиковалась дважды.

Соч.: Беляев И. Д. Роспись книгам святейшаго патриарха Филарета Никитича, учинена по патриаршему приказу Павлом Ивановичем Волынским и дьяком Дементьем Образцовым 20 октября 7140 года // ВОИДР. 1852. Кн. 12, отд. III: Смесь. С. 1—9 (3-я пагинация); Викторов А. Е. Опись патриаршей ризницы 1631 г. М., 1875. С. 97—117.

Лит.: Викторов А. Е. Обозрение старинных описей патриаршей ризницы. М., 1875; Луппов С. П. Книга в России в XVII веке. М., 1970. С. 170—173; Веседовский С. Б. Дьяки и подъячие XV—XVII вв. М., 1975. С. 379.

О. А. Белоброва

Онуфриев Алексей Захарьевич (середина XVII в.) — стихотворец. Из семьи служилых людей, очевидно, москвич. Отец О. в 1647 г. был пожалован из торговых людей в дьяки и назначен в Казенный приказ, где служил до 1654 г. Сам О. был подьячим в приказе Большого дворца (сведения о нем извлечены из акростиха).

Перу О. принадлежат три стихотворения (всего 123 стиха), которые сохранились в единственном списке (ГПБ, Q.XVII.227, л. 23—27). В них идет речь о «животворящем кресте Господне», что видно из заглавий «Стихи кресту Господню похвални двоестрочни» и «Ини стихи всечестному и животворящему кресту Господню». Анализ стихотворений, сопоставление их с «Грамотой о Крестном монастыре» (М., ок. 1656) патриарха Никона и «Сказанием о святем и животворящем кресте в Крестном монастыре на острове Кие» (ГПБ, собр. Погодина, № 1583, л. 4—31 об.) позволяют предположить, что небольшой стихотворный цикл О. был написан после основания Крестного монастыря в 1656 г. Эта датировка подтверждается идейной и иногда текстуальной зависимостью стихотворений от «Сказания» и «Грамоты». Отразившийся в стихотворениях панправославный экспансионизм патриарха Никона позволяет думать, что они были написаны до 1658 г., когда Никон оставил патриарший престол.

Первое стихотворение называется «Стихи двоестрочни о книзе сей, образу Спасову благодарни и Богородице молебни». Судя по всему цикл предназначался в качестве предисловия для какого-то неосуществленного издания, посвященного Крестному монастырю. Участие О. в таком издании вполне возможно, так как Печатный двор был тесно связан с приказом Большого дворца, где служил О.

Техника стихосложения (неравносложные вирши) и жанр (стихотворное предисловие с акростихом) свидетельствуют о том, что О. был знаком

с поэтической деятельностью поэтов приказной школы, которая к середине XVII в. уже прекратила свое существование.

Соч.: Отчет имп. Публичной библиотеки за 1897 год. СПб., 1900. С. 151—153 (отрывки); Николаев С.И. Два стихотворца XVII века // ТОДРЛ. Л., 1985. Т. 39.

С. И. Николаев

Ордин-Нащокин Афанасий Лаврентьевич (во иночестве Антоний) (1605/1606—1680) — государственный деятель, дипломат, составитель «записок», «наказов» внешнеполитического и экономического характера, автор писем. О.-Н. происходил из семьи неродовитых псковских дворян; он был образованным человеком, знакомым с правилами риторики; с юности владел латинским и польским языками, позднее выучил немецкий и молдавский языки. В 1630-х гг. О.-Н. служил в псковской администрации; с 1642 г. вступил на дипломатическое поприще, приняв участие в пограничных переговорах со шведами (продолжены в 1652 г.) и посетив Молдавскую, а затем и Польскую земли с целью выяснения обстановки (1644 и 1645 гг.). О.-Н. был последовательным сторонником выхода России к Балтийскому морю и возвращения ей земель, захваченных Швецией. В 1658 г. О.-Н. добился Валиесарского перемирия со Швецией, а в 1667 г. участвовал в выработке и подписании условий Андрусовского перемирия с Польшей. С 1667 по 1671 г. он возглавлял Посольский приказ. Наряду с дипломатической деятельностью О.-Н. привлекался и к административной службе: он назначался воеводой пограничных горопов. а в 1664—1665 гг. воеводой Пскова, где попытался провести реформы в области городского самоуправления с ограничением торговых привилегий иноземных купцов и др. К 1667 г. О.-Н. полготовил Новоторговый устав в 94 статьи, покровительствующий отечественной торговле. заключил договор с армянской компанией о торговле шелком-сырцом. В это же время по инициативе О.-Н. была создана корабельная верфь на Оке в селе Лединове — прообраз будущего петровского флота (сожжена во время крестьянской войны Степана Разина). В целях обеспечения регулярного обмена корреспонденцией О.-Н. наладил почтовую связь между Москвой, Ригой и Вильно, а в Посольском приказе установил регулярный перевод иностранных газет — выпуск «Курантов». Активная, энергичная натура О.-Н. сказалась на деятельности всего Посольского приказа, расширившего при нем связи с Востоком и Западом. Независимость и категоричность в суждениях, ряд тактических просчетов, связанных с руководством Малороссийским приказом, привели к опале О.-Н. и его отставке 1671 r.

В 1672 г. О.-Н. постригся в монахи в Крыпенком монастыре под Псковом. Сюда он перевез общирный архив, включавший списки грамот, копии писем и др. Эти документы послужили владельцу при составлении челобитной, адресованной царю Феодору Алексеевичу в 1676 г., автобиографической записки «Ведомство желательным людем» (1678—1679 гг.) и еще одного сочинения под названием «Извещение истинное о началу войны о Киеве с Украиной и царства Московского с королевством Польским миру совершение быти крепко» (известно в нескольких редакциях). В 1679 г. О.-Н. был вызван в Москву для участия в русско-польских переговорах (для чего он даже снял монашескую одежду), но его предложения не были приняты; О.-Н. был возвращен в Крыпецкий монастырь, где вскоре и скончался. Темперамент полемиста проявился в письмах, челобитных, заметках и докладах О.-Н. По царскому распоряжению бумаги из архива О.-Н. после его смерти были привезены в Москву в Посольский приказ. Среди современников О.-Н. его характеристику оставил в своих записках придворный врач царя Алексея Михайловича англичанин С. Коллинс (ум. до 1671 г.).

Соч.: Торговый устав. . . 1667 г. // СГГД. М., 1828. Т. 4. № 55. С. 189—204; ДАИ. СПб., 1853. Т. 5: Акты о Исковских земских и торговых делах. 1665—1666 гг. С. 1—37 (челобитные к царю 1665—1666 гг.); К о п р е е в а Т. Н. 1) Неизвестная записка А. Л. Ордина-Нащокина о русско-польских отношениях второй половины XVII в. // Проблемы источниковедения. М., 1961. Т. 9. С. 195—220; 2) «Ведомство желательным людем» (из автобиографических материалов А. Л. Ордин-Нащокина) // АЕ за 1964 г. M., 1965. C. 333—349.

Лит.: Соловьев С. М. А. Л. Ордин-Нащокин // СПб. ведомости. 1870. № 70; Лит.: С о л о в в е в С. М. А. Л. Ордин-Нащокин // Спо. ведомости. 1870. № 70; И к о н н и к о в В. С. Ближний боярин А. Л. Ордин-Нащокин // Русская старина. 1883, октябрь. Т. 40. С. 18—66; Ноябрь. С. 273—308; Эйнгор н В. О. Отставка А. Л. Ордина-Нащокина и его отношение к малороссийскому вопросу // ЖМНП. 1897, ноябрь. Ч. 314. С. 92—176; Ключевский В. О. А. Л. Ордин-Нащокин — московский государственный человек XVII в. // Научное слово. 1904. Вып. 3; кин — московский государственный человек XVII в. // научное слово. 1904. Бып. 3; Л и х а ч Е. Ордин-Нащокин // РБС: «Обезьянинов—Очкин». СПб., 1905. С. 282— 303; Ф е й г и н а С. А. Первый русский канцлер А. Л. Ордин-Нащокин // Историче-ский журнал. 1941. № 5. С. 35—46; Ч и с т я к о в а Е. В. Социально-экономические взгляды А. Л. Ордина-Нащокина // Труды Воронеж. гос. ун-та. Воронеж, 1950. Т. 20. С. 3—57; Г а л а к т и о н о в И., Ч и с т я к о в а Е. А. Л. Ордин-Нащокин, русский дипломат XVII в. (Выдающиеся дипломаты нашей родины). М., 1961.

О. А. Белоброва

Павел (в миру Моравский) (ум. 5 IX 1686) — митрополит Рязанский и Муромский, автор грамоты. В 1672 г. П. был поставлен архимандритом Макарьева Желтоводского монастыря, в 1676 г. — архиепископом Коломенским и Каширским, а в сентябре 1681 г. — Суздальским и Юрьевским. С ноября 1681 г. и до конца жизни был митрополитом Рязанским. При участии П. в Рязани были построены Симеоновский монастырь и Успенский собор — одно из замечательнейших зданий города. Его наставительная грамота 1683 г. обращена к архимандриту Богословского монастыря Иосифу и к келарю Солотченского монастыря Пахомию; в ней говорится о многочисленных нарушениях церковных правил и обрядов в Рязанской епархии. Коснулся П. и знаменитого спора о времени пресуществления, причем придерживался иной точки зрения по этому вопросу, чем патриарх Иоаким: «В божественной литургии ума намерение твердо имети. Ума же намерение сие есть, егда глаголет словеса сия: приимите, ядите и пейте от нея, да имать ум свой весь собран в оны словеса. . . Блюди, о иерее! аще во время оно ум твой будет неподвижим. . .; аще ж в то время уста твоя глаголют оне словеса, ум же твой иная мыслит, веждь, яко смертию, сиречь непрощенно согрешаеши». В своей грамоте П. показывает глубокое знание текста Библии.

Соч.: Тихон Воздвиженский. Историческое обозрение Рязанской епархии. М., 1820. С. 171—181; Пискарев А.И. Древние грамоты и акты Рязанского края. СПб., 1854. № 51. С. 130—131.

Лит.: Соловьев С.М. История России с древнейших времен. М., 1962. Кн. 7.

С. 432—434; РБС: «Павел преподобный—Петр». СПб., 1902. С. 69—70.

В. К. Зиборов

Павел (ум. 4 II 1692) — митрополит Сибирский и Тобольский, автор наставления и грамот. Долгие годы был архимандритом известных русских монастырей: Суздальского Спасо-Евфимиевского (1663—1671 гг.), Московского Симонова (1671—1674 гг.), Московского Чудова (1674— 1678 гг.). 21 июля 1678 г. поставлен в митрополиты Сибирские и Тобольские. Приехав в Тобольск 25 марта 1679 г., произвел не слишком хорошее впечатление на местных жителей (по словам С. У. Ремезова, «всяким образом бе гонитель и сребролюбец»). За полгода до смерти его разбил паралич, о чем С. У. Ремезов сообщает следующее: «...в 199-м внезапу июня в 26 день в 9 часу дни отъятся язык и все тело расслабело, накось руки и ноги, и мало приоздравел, и снова в грамоте учился» («Служебная чертежная книга»). Похоронен в Суздальском Спасо-Евфимиевском монастыре.

Наиболее известно его «превосходное» (Филарет) наставление об обращении сибирских народов-язычников в христианство: «Лета 7189 мая в 15 день. . . указ игумену Феодосию да черному попу Макарию с братьею. Ехати им из Тобольска в Сибирские понизовские города. . . приехав в Дауры, в Селинчинском и в иных Даурских городех и острожках, иноверцев всяких вер от неверствия к истенней православной христианстей вере призывати. . . без тчеславия и гордости со благоучителным намерением, без всякого озлобления. . .». Сохранились 32 его грамоты с различного рода распоряжениями по делам епархии (1680-1691 гг.), в которых много места уделено борьбе с раскольниками. Язык грамот местами образен и выразителен. Предполагается, что при П. в Тобольске была создана Головинская редакция Сибирского летописного свода (Н. А. Дворецкая).

Соч.: АИ. СПб., 1842. Т. 5. С. 101—102; Древние церковные грамоты Восточного Сибирского края (1653—1726) и сведения о Даурской миссии, собранные миссионером архимандритом Мелетием. Казань, 1875. С. 8—42.

архимандритом мелетием. Казань, 1875. С. 8—42.

Лит.: Строев П. М. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российской церкви. СПб., 1877. Стб. 317; Соловьев С. М. История России с древнейших времен. М., 1962. Кн. 7. С. 318, 319, 321, 326, 329; РБС: «Павел преподобный—Петр». СПб., 1902. С. 75—77; Андреев А. И. Очерки по истории источниковедения Сибири. М.; Л., 1960. Вып. 1: XVII век. С. 143; История Сибири, Л., 1968. Т. 2. С. 121; Дворецкая Н. А. Сибирский летописный свод (вторая половина XVII века). Новосибирск, 1984. С. 43—45, 59.

В. К. Зиборов

Пазухин Марк Иоанн (вторая половина XVII в.) — переводчик. В 1676 г. перевел с польского и латинского книгу, получившую в переводе наименование «Инфирмария (Анфирмария) христианская» (М o sс i c k i. Infirmaria chrešciańska. . . Krakow, 1626). Известны два списка перевода (ЦГИА и ГБЛ). Сведения о переводчике по другим источникам неизвестны. Имя переводчика установлено А. И. Соболевским по тайнописи — «простой литорее». Перевод не опубликован.

Лит.: Строев П. Библиотека имп. ОИДР. М., 1845. С. 4, № 4; Соболевский. Переводная литература. С. 209—210; Никольский А.И. Описание ру-кописей, хранящихся в архиве святейшего правительствующего Синода. СПб., 1910. Т. 2, вып. 2. С. 131, № 2239.

О. А. Белоброва

Петлин Иван (первая половина XVII в.) — сибирский казак, участник посольства в Монголию (к алтын-ханам) и в Китай в 1618—1619 гг., автор «Росписи Китайскому государству и Лобинскому, и иным государствам, жилым и кочевым, и улусам, и великой Оби, и рекам и дорогам». Роспись дошла в двух авторских редакциях (вариантах); одна была создана еще в Сибири по возвращении П. в Томск между серединой мая—началом июля 1619 г., другая, записанная с его слов в Москве, — осенью того же 1619 г. Путь П. лежал по маршруту: Томск — кочевые земли алтын-хана — Абакан — Саяны у верховьев Енисея — Монголия — Пекин. П. с товарищами (ими были в числе других казаки Андрей Мундов и Петр Кизылов) удалось пересечь всю Монголию («Калканское царство») на пути к Северному Китаю.

В «Росписи» описаны разнообразные природные условия — от пастбищ и рощ до склонов гор и горных перевалов («итти щелью промежь камени страсти изымут»), степи, долины, пески. Внимание П. привлекли буддийские монастыри (которые он называет городами) с каменной и кирпичной кладкой храмов и палат, скульптурой («болваны», «звири»), с монахами-ламаистами в характерных желтых одеждах. В Китае П. отметил невоинственность народа («к воинскому делу робливы, а воюют с муганами»), общирные торговые связи с различными странами, многообразие товаров на внутреннем и внешнем рынке. Упоминает П. и великую китайскую стену («китайский крым»), где участники посольства «. . . сочли. . .

башен со сто». Значение отчетов о путешествии П. в том, что это первые дошедшие до нас описания Китайской земли, сделанные русским очевидцем и наделенные им чертами живой разговорной речи XVII в.

Соч.: Сибирский вестник. 1818. Кн. 8, отд. III. С. 211—236; С а х а р о в И. П. Сказания русского народа. СПб., 1849. Т. 2. Кн. 8. С. 183—186 (приписано Ивану Петрову и Бурнашу Ялычеву); П о п о в А. Н. Изборник славянских и русских сочивений, вошедших в хронографы русской редакции. М., 1869. С. 430—437 (с тем же псевдоэпиграфом); Б ы ч к о в А. Ф. Описание церковно-славянских и русских рукописных сборников имп. Публичной библиотеки. СПб., 1882. Т. 1. С. 43—45 и 525 (отрывки; ошибочно приписано Василию Тюменпу и Ивану Петрову); П о к р о в с к и й Ф. И. Путешествие в Монголию и Китай сибирского казака Ивана Петлина в 1618 году // ИОРЯС. 1913. Т. 18, кн. 4. С. 257—304; В а d d l l е у Ј. F. Russia, Mongolia, China. London, 1919. Vol. 2. Р. 81—86; Материалы по истории русско-монгольских отношений. 1607—1636. М., 1959. № 34. С. 81—86; Д е м и д о в а Н. Ф., М я с н и к о в В. С. Новые русские дипломаты в Китае: («Роспись» И. Петлина и статейный список Ф. И. Байкова). М., 1966. С. 41—55.

Лит.: Сибирская история с самого открытия Сибири до завоевания сей земли Российским оружием, сочиненная на немецком языке. . . И. Е. Фишером. СПб., 1774. Кн. 1. С. 267—268; Е в г е н и й. Словарь. Т. 2. С. 117; С т р о е в. Словарь. С. 235; Ф и л а р е т. Обзор. С. 223; В. С - и й. Петлин Иван // РБС: «Павел—Петр». СПб., 1902. С. 631; История русской литературы М.; Л., 1948. Т. 2, ч. 2. С. 119—121; Б а н- н и к о в А. Г. Первые русские путешествия в Монголию и Китай. М., 1954; Русско-китайские отношения в XVII веке: Материалы и документы. М., 1969. Т. 1. С. 79—95,

О. А. Белоброва

Патрикий Патрикеевич (ум. 1757) — старообрядец-поповец, глава дьяконовского согласия в Стародубье и на Ветке, автор посланий и полемических сочинений. Появился на Ветке в начале 3-го десятилетия XVIII в. В одном из следственных дел полковой стародубской канцелярии он называется «вдовым попом Патракеем Патракеевичем». Старообрядец Федор Семенов Чопов, попав в руки никонианских духовных властей в 1757 г., рассказывал следующее: тому будет 23 года, как «явился ему во сне неякийсь человек старый. . . и приказал ему, Федору, дабы он от того времени крестился двоперстным сложением. . . Потом, как бы года с два, когда был он. . . в городе Орле, случилось ему увидеться в том городе с попом раскольничьим Патрикеем Патрикеевичем вдовым (кой де ныне живет в слободе Зыбкой. . . с сыном своим Михаилом женатым, на едином дворе живет). . . И он де, Федор, от него, Патрикея, так от книг наставлен в расколе. . . что уже онаго оставить никогда не желает».

Первоначально П. П. поселился в заграничной старообрядческой слободе Вылевой. Из ветковских свидетельств известно, что в 1725 г. в бытность свою на Ветке П. П. вручил «через Еремея Семенова некоторому человеку тетради и тогда и ныне на тетради требует свидетельства», а потом, еще до 1727 г., подал в Ветковский Покровский монастырь «книжку за руками», в которой доказывал, что дьяконовцы кадят правильно (разногласия между дьяконовцами и ветковцами касались способа каждения во время службы). В этой поданной ветковскими отцами «книжке» он сравнивал церковный обычай ветковцев с «эллинским обычаем».

Книжка и тетради П. П. известны нам только по цитатам из ветковских сочинений. Если противники П. П. хулили его сочинения, то последователи и приверженцы, напротив, высоко ценили их. В дьяконовской «Книжице о каждении» литературная борьба П. П. с ветковскими учителями приравнивалась к деятельности дьякона Александра, защищавшего старообрядчество от обличений епископа Нижегородского Питирима: «О крестообразии, еже творят священный крест кадилом. . . тридесять свидетельств, а вовторыя вкратце 12 свидетельств подаде священный отец Патрикий на увещание ветковским учителем» (ГПБ, 0.1.489, л. 27—27 об.).

По мнению ветковцев, именно П. П. с другим дьяконовским учителем Тимофеем Лысениным добивались от панов Халецкого и Красинского, на землях которых селились старообрядцы, устроения диспута между ветковцами и дьяконовцами. Диспут-собор состоялся в 1727 г. и, как писали ветковцы, окончился победой ветковцев; обличения ветковцев против дьяконовцев были настолько сильны, что «вельможные паны ему, попу Патрикию, отказаща, чтоб он на Ветку и в прочая слободы ни в какие домы, ни с какою потребою не входил, и чтоб: аще дети ево духовные восхотят, и они бы ходили к нему на Вылево». Ветковцы от имени собора послали во все слободы письма о том, чтобы П. в дома не пускать.

В момент первой «выгонки» Ветки в 1735 г. П. П. уцелел. Некоторое время он оставался чуть не единственным поном среди оставшихся в окрестностях Ветки старообрядцев, не тронутых русскими войсками. Он приобрел в этих условиях такую известность, что его даже называли «патриархом». Приблизительно около 1739 г. П. П. переселился в главную в то время стародубскую старообрядческую слободу Зыбкую (нынешний г. Новозыбков). Благодаря П. П. слобода Зыбкая сделалась центром дьяконовского толка. В своих посланиях этого времени, изданных Андреем Иоанновым (Журавлевым), П. П. называл себя «благодатию Бога Спаса нашего Исус Христа иерей, обретающийся в Стародубских слободах и по области Польского королевства церкви».

В первой половине 1753 г. полковая стародубская канцелярия командировала «для сыску и взятия раскольничьего попа Петракея» атамана Лемешевича. Но зыбковские старообрядцы не допустили взятия своего наставника и побили явившихся атаманов с казаками. В 1758 г. консистория Черниговской епископии требовала сыску и поимки П. П. Но поиски не увенчались успехом, так как к тому времени П. П. уже не было в живых. О времени смерти П. П. сообщается в особой приписке одного из списков «Книжицы о каждении»: «1757 году преставился отец Патрикий месяца февраля в Великий пост, во вторую неделю, на память священномученика Поликарпа, епископа Змирнскаго».

Сохранились два послания П.П: одно из них — это рекомендательное письмо священнику Афиногену, направляемому к заграничным дьяконовцам, другое — послание в слободу Борскую о том же Афиногене.

Соч.: Андрей Иоаннов (Журавлев). Полное историческое известие о древ-

них стригольниках и новых раскольниках. . . СПб., 1799. С. 287—290.

Тит.: Л и л е е в М. И. Из истории раскола на Ветке и в Стародубье XVII—XVIII вв. Киев, 1895. Вып. 1. С. 363, 406—436, 438—457, 518, 519; С м и р н о в П. С. Споры и разделения в русском расколе в первой четверти XVIII в. СПб., 1909. С. 279—280.

Н. В. Понырко

Пафнутий (ум. между 1732 и 1739) — старообрядец, автор посланий. Выходец из Соловецкого монастыря, где был священноиноком. При создании Выговского старообрядческого общежительства пришел к братьям Андрею и Семену Денисовым и остался на Выгу. В Выговском монастыре на П. лежала обязанность исполнять духовные требы. Он способствовал перенесению в церковный обиход поморцев традиций Соловецкого монастыря. Историк Выговской пустыни Иван Филиппов писал о П. так: «Муж велми духовен, много лет живый в Соловецкой обители и весь чин церковный и монастырский добре ведый»; по словам Филиппова, он «всерадостно благословляще устав общежительства и церковныя службы, возвещая вся благочестивыя уставы и обычаи Соловецкого монастыря и сладостно прилагашеся сего (т. е. Выговского, — Н. П.) общежительства уставу».

От П. дошло послание в Лексинскую обитель (женскую половину Выговского монастыря) «к дщерем . . . духовным» о необходимости соблюдать правила благочинного поведения («чтоб щапств в платье, и в походках, и убеленей, и власов учрежденей, от чего гордость бывает, соблюдатися»). Так как в послании Андрей Денисов назван настоятелем, то позво-

лительно датировать сочинение временем после 17 сентября 1702 г., когда Андрей Денисов был избран главным наставником и управителем Выговского общежительства. Послание сохранилось в двух списках: БАН, собр. Дружинина, № 8 (20), л. 22 об. и ИРЛИ, кол. Заволоко, № 3 (Выговский чиновник), л. 25; оно не опубликовано.

П. С. Смирнов опубликовал еще одно послание от имени П. с «братством» ко всем старообрядческим общинам с просьбой поделиться своим опытом. С этим посланием к ним специально был отправлен выговский представитель Андрей Денисов. Послание датируется временем раньше 17 октября 1702 г., так как Андрей Денисов упоминается в нем только как «от причта единый сын и брат», а не как настоятель. В строгом смысле это послание следует считать коллективным, так как под ним кроме П. подписались («приложили руку») еще 19 человек.

Сохранились автографы П. в виде подписей под двумя соборными постановлениями и двумя уставными статьями в Выговском чиновнике (ИРЛИ, кол. Заволоко, № 3, л. 18 об., 116 об., 126 об., 133). Все эти документы относятся соответственно к 1719, 1726, 1732, 1731 гг.

В 1739 г., во время работы на Выгу следственной комиссии Квашнина-Самарина, старца П. называли уже умершим. Следовательно, он умер между 1732 и 1739 гг.

Соч.: С мирнов П.С. Споры и разделения в русском расколе в первой четверти XVIII века. СПб., 1909. С. 0104—0106.

Лит.: Иван Филиппов. История Выговской старообрядческой пустыни.

СПб., 1862. С. 86, 107; Дружинин. Писания старообрядцев. С. 225, 380.

Н. В. Понырко

**Петр Проконьев** (1665—25 IV (7 V) 1719) — первый уставщик Выговского старообрядческого общежительства, двоюродный племянник настоятелей Андрея и Семена Денисовых, автор посланий и др. сочинений. Как и братья Денисовы, П. П. был родом из села Повенец на Онежском озере. Отец его Прокопий умер в миру, о матери же Ефросинии, во иночестве Екатерине, известно, что она обратилась к пустынножительству (неясно только, вслед за II. П. или прежде него). Будучи 19 лет отроду, П. П. ушел из мира и «поживе в пустыни 35 лет» до конца своих дней. Этозначит, что странническую жизнь в лесах он начал около 1684 г., т. е. за 10 лет до основания Выговского монастыря. В монастыре П. П. жил с момента его создания (вывез туда своих сестер Февронию и Татьяну), был одним из его организаторов и главным уставщиком («екклезиархом»). Он владел пением по знамени и обучал этому искусству других, учил также и грамоте. Как блюститель устава богослужения П. П. заботился об учреждении часовен в скитах монастыря. В первые годы по создании Выговского общежительства П. П. участвовал в организованной Андреем Денисовым деятельности по сбору книг и икон. С этой пелью он ездил во Псков и Новгород. Андрей Денисов говорил о П. П., что он «чтению священных писаний, яко райския сладости по дни и по нощи выну наслаждатися не преста, читая, преписуя, каталоги устрояя» (Слово надгробное блаженныя памяти боголюбивому Выгопустыннаго общежительства екклесиарху Петру Прокопиевичу: Сочинено того же общежительства господином киновиархом Андреем Дионисиевичем / Сообщ. И. Д. Беляев // Русская старина. 1879. Т. 26. С. 523-537). Как сообщает выговский историк Иван Филиппов, П. П. собрал корпус Четьих Миней из 12 книг (сам переписывая и разыскивая тексты, а также побуждая к этому Андрея и Семена Денисовых), которые служили выговцам все последующие годы существования монастыря (История Выговской старообрядческой пустыни: Издана по рукописи Ивана Филиппова / Изд. Д. Е. Кожанчикова. СПб., 1862. С. 107, 136, 141, 156—165. Выговцами создана служба в честь П. П. и написаны «Рифмы воспоминательные о екклисиархе Выторецкого общежительства Петре Прокопьевиче» (см.: П о н ы р к о Н. В. Выговское силлабическое стихотворство // ТОДРЛ. М.: Л., 1977. Т. 29. C. 290).

Из сочинений П. П. известны следующие. 1) Послание к Даниле Викулину о самоубийственных смертях (о том, что «предающие себя во время гонения ради благочестия и за правоверие самовольной смерти во огнь и в воду или инако како, удостаиваются венцов и похвал от господа»). Как предполагает П. С. Смирнов, это сочинение, созданное в ответ на вопрошение Данилы Викулина, оправдывавшего в 90-х гг. XVII в. сторонников «самоубийственных смертей», написано также в 90-х гг. 2) Послание к некоему Михаилу Степановичу о «суете и прелести» жизни и о необходимости более заботиться о спасении душевном, нежели о внешнем украшении, ризах и проч. 3) Обращение перед смертью к Семену Денисову. 4) Духовная («Отца Петра Прокопьевича писание прощательное и умиленное о себе со извещением»). 5) Наставление перед смертью сестрам Февронии и Татьяне («Написание блаженныя памяти отца Петра Прокопьевича»). 6) Завещание (перечислены келейные книги и иконы

По мнению П. С. Смирнова, П. П. принадлежат также два послания к новгородцу Никифору Семенову по нескольким обрядово-догматическим вопросам, подписанных в рукописях именем Поликариа Яковлевича. В. Г. Дружинин не разделял этого мнения и поместил оба послания в своем справочнике под именем Поликарпа Яковлева (см.: Дружинин. Писания старообряднев. С. 270).

Cou.: Смирнов П.С. Споры и разделения в русском расколе в первой четверти XVIII в. СПб., 1909. С. 95—101, 307—310, 081—0100 (послания к Даниле Викулину,

Михаилу Стецановичу, Никифору Семенову).

Лит.: Пыпин А. Н. Сводный старообрядческий Синодик: Второе издание Синодика по четырем рукописям XVIII—XIX в. СПб.. 1883. С. 30 (ПДП И); Срезневский В. И. Из истории поморского согласия. 1. Лексинский летописец // Материалы к истории и изучению русского сектанства и раскола / Под ред. В. Бонч-Бруевича. СПб., 1908. Вып. 1. С. 277; С м и р н о в П. С. Лексинская беспоповщинская пустынь в первое время ее существования // Христ. чт. 1910, март. С. 326—331; Д р у ж ини и. Писания старообрядцев. С. 327—240 (дан перечень списков сочинений П. П. и посвященных ему произведений).

Н. В. Понырко

Питирим (ум. 19 IV 1673) — патриарх Московский, автор духовного завещания, документов собора 1666—1667 гг., уроженец Суздаля, постриженник Спасо-Ефимиева монастыря. В этом монастыре П. сделался архимандритом. В сан митрополита Сарского и Подонского, или Крутицкого (по Крутицкому монастырю в Москве, где жили владыки Сарской епархии), П. был возведен в 1656 г. уже из архимандритов Московского Спасского, что на Новом, монастыря. На Крутицах П. оставался митрополитом девять лет, до августа 1664 г., когда был поставлен в митрополиты Новгородские. По обычаю как митрополит Крутидкий он в течение шести лет до этого ведал в качестве местоблюстителя патриаршим престолом после самовольного оставления его Никоном. 7 июля 1672 г. уже в преклонных летах П. был избран на патриарший престол Московского государства, через десять месяцев после этого он скончался (см.: Роспись, или Краткий летописец новгородских владык // ПСРЛ. СПб., 1841. Т. 3. C. 192-193).

Когда в 1656 г. по случаю объявления войны шведам царь Алексей Михайлович выезжал из Москвы к своему войску, готовившемуся к военным действиям на западных границах, в его свите находился новопоставленный митрополит Крутицкий П. В Полоцке произошла его встреча с начинавшим тогда свою карьеру Симеоном Полоцким, который выступил перед царем и его свитой с торжественным стихотворным приветствием. В этом сочинении к П. были обращены следующие строки:

И твое святительство хвалим буди, Питириме, Освященный митрополите всегда и ныне, Яже на сей войне всячески потрудился еси, Всегда утверждая воинство сладкими словесы, Дабы несумненно шли воевати за веру, Ты же о сем приносил всегда святую оферу.

Можно ли из этих строк делать вывод о том, что деятельность П. как духовной особы при русском войске заключалась в устной проповеди («Всегда утверждая воинство сладкими словесы»), или их следует расценивать всего лишь как этикетные слова? Для однозначного ответа на этот вопрос нет достаточных данных.

Энакомство патриарха П. с придворным дидаскалом Симеоном Полоцким было, как видим, давним. В московских бумагах Симеона сохранились речи П. и даже его духовное завещание (см.: ГИМ, Синодальное собр., № 229, л. 277 об.). Писал ли их Симеон для П. или только редактировал? Или тексты П. понадобились Симеону для каких-то особых литературных целей? На примере литературной обработки деяний собора 1666 г. видно, что подлинные речи, говоренные разными лицами, Симеон Полоцкий заменял писаниями своего собственного сочинения. Именно на месте торжественной речи П., обращенной к царю (царь открыл собор своим Словом, а П. в ответ на него произнес речь), в «Деяниях» Симеона Полоцкого значится: «Здесь речь преосвященного митрополита написати или вместо ея сей Ответ»; вслед за этими словами помещена речь, сочиненная Симеоном.

Кроме короткой грамоты 1644 г. о том, можно ли священносхимонаха поставить архиереем (в связи с делом патриарха Никона), писанной в ответ на запрос царя, и уведомительной грамоты о собственном возведении на патриарший престол в 1672 г. к цареградскому патриарху Дионисию от П. дошло два документа, связанных с собором 1666—1667 гг., низложившим патриарха Никона и осудившим старообрядчество, — собором, в котором П. принимал деятельное участие. Это лаконичное «Исповедание» православности восточных патриархов, греческих богослужебных книг и московского церковного собора 1654 г. — документ, открывающий собой соборный акт 1666 г., подписанный вслед за П. прочими архиереями и другими духовными лицами, и Ответ царю на первом заседании собора (как уже было сказано, он сохранился в изложении Симеона Полоцкого). Собору 1666 г. предшествовала торжественная встреча в Москве восточных патриархов Макария Антиохийского и Паисия Александрийского, прибывших на собор.

Будучи митрополитом Новгородским, П. написал духовное завещание (дата написания неизвестна); оно составлено в привычных традициях этого жанра. Став патриархом, П. написал новое духовное завещание (17 апреля 1673 г., за два дня до смерти), представляющее собой небольшую переделку первого.

Соч.: ПСРЛ. СПб., 1841. Т. З. С. 193—197 (духовное завещание митрополита П.); Материалы для истории раскола за первое время его существования / Под ред. Н. Субботина. «М., 1876». Т. 2. С. 34, 64—65, 74—77 («Исповедание» и Ответ царю на соборе 1666 г.); Попов М.Г. Материалы для истории патриарха Московского Питирима // Христ. чт. 1890, сентябрь—октябрь. С. 489—523 (грамота к патриарху Цареградскому Дионисию и духовное завещание патриарха П.); Дело о патриархе Никоне / Изд. Археографической комиссии. СПб., 1897. С. 120 (грамота о том, можно ли священносхимонаха поставить архиереем).

химонаха поставить архиереем).

— Лит.: Макарий. История русской церкви. СПб., 1883. Т. 12. С. 332—378;
Татарский И. Симеон Полоцкий. М., 1886. С. 49—50, 100—101; Каптерев Н. Ф. Патриарх Никон и царь Алексей Михайлович. Сергиев Посад, 1912. С. 29—32, 150; Понырко Н. В. Житие протопопа Аввакума как духовное завещание // ТОДРЛ. Л., 1985. Т. 39. С. 379—387.

Н. В. Понырко

Пожарский Дмитрий Михайлович (1578—20 IV 1642) — князь, воевода, один из ведущих организаторов и руководителей Первого и Второго народных ополчений против польско-шведской интервенции, автор агитационно-патриотических грамот и посланий. Сын Михаила Федоровича Пожарского и Марии Федоровны Беклемишевой, П. принадлежал к захудалому роду князей Стародубских, которых постигла опала Ивана IV. Род Пожарских начал вновь подниматься при Ворисе Годунове: в 1598 г. П. — стряпчий, а с 1602 г. — стольник. При Лжедмитрии I, весной 1606 г., П. исполнял обязанности дворецкого.

С приходом к правлению Василия Шуйского и началом открытой польско-шведской интервенции П. неоднократно участвовал в военных действиях и с февраля 1610 г., став воеводой Зарайска, фактически возглавлял национально-освободительную борьбу. За воинскую доблесть в период «московского осадного сидения» и верное служение П. получил от Шуйского вотчину из своих старых родовых поместий в Суздальском уезде — с. Нижний Ландех и посад Холуй с прилежащими деревнями, починками и пустощами. П. стал одним из организаторов Первого народного ополчения, предводительствуемого П. П. Ляпуновым. Прибыв со своими ратниками в Москву к началу вспыхнувшего там 19 марта 1611 г. восстания против оккупантов, П. сыграл активную роль в уличных боях на Лубянке, в которых получил тяжелое ранение, и был вывезен сначала в Троице-Сергиеву лавру, а затем лечился от ран в своем родовом поместье Суздальского уезда, в Мугреевской вотчине на р. Лухе. Приглашенный в качестве военачальника Второго народного ополчения в конце октября 1611 г., П. прибыл в Нижний Новгород.

В Ярославле Нижегородское народное ополчение задержалось на четыре месяца, пробыв там с первых чисел апреля до конца июля 1612 г. Это «промедление» было вызвано необходимостью организационного упорядочения общественной жизни ополчения, формированием временного земского правительства (собранного по два человека «изо всяких чинов»), в котором П. как военачальник земского ополчения временно становился представителем закона и верховной государственной власти. (Законную силу приобретали только те документы, те грамоты и распоряжения, которые были составлены от его имени и от имени членов «совета всей земли», учитывая, «как будет прибыльнее земскому делу»). В Ярославле был создан ряд Приказов, ведавших составлением и рассылкой деловых грамот. Кроме того, был необходим нейтралитет со Швецией, и с этой целью в конце июня 1612 г. П. успешно проводит дипломатический прием новгородских послов, фактически означавший заключение перемирия со шведами. Два послания П. отправил германскому императору Матфею с просьбой помочь «казной» и дипломатически воздействовать на короля Сигизмунда III — «отписати» ему, чтобы прекратил «кровопролитие» и вывел войска из Москвы.

14 августа 1612 г. войска прибыли в Троице-Сергиев монастырь, где П. предполагал выработать общие договорные условия для совместных военных действий с подмосковными отрядами, предводительствуемыми князем Д. Т. Трубецким. Однако характер совместных действий Нижегородского и Подмосковного ополчений пришлось формировать уже в ходебоев с войсками Ходкевича. После совместного победоносного сражения между военачальниками П. и Трубецким было утверждено полное согласие: на Неглинной были поставлены общие Разряды и Приказы, а из грамот ополчения действительными признавались только те, на которых имелись подписи обоих предводителей. На следующий же день после сдачи оккупантов состоялось торжественное вступление в Кремль победоносных ополченческих войск. На этом официально заканчивалась деятельность П. как военачальника Второго народного ополчения. Одной из последних составленных совместно с Трубецким была «челобитная» П. от имени всех участников освобождения столицы и царских «холопов» «Митьки Трубец-

кого да Митьки Пожарского» перед прибытием нового самодержца из Костромы в Москву.

За взятие Москвы согласно «Докладной выписке 1613 г. о вотчинах и поместьях» П. получил, по распоряжению Земского собора, новой земельной «дачи 2500 чети» и был возведен в сан боярина. (Подпись «боярина» П. стоит на десятом месте под грамотой 1613 г. об избрании на царство Михаила Федоровича. Награды П. вотчинами были подтверждены царем жалованными грамотами 1619 и 1621 гг.) Однако избрание на царство Романова сильно изменило прежнюю местническую лестницу, выдвинув в первые ряды родственников паря, благодаря чему П. оказадся дадеко не первым среди бояр, а это в свою очередь повлияло на его положение при даре и вызвало его многочисленные местнические счеты (в 1613 г. с Г. Г. Пушкиным и Б. М. Салтыковым, в 1617 г. с И. А. Колтовским, в 1619 г. с Ф. Л. Бутурлиным и Г. Г. Пушкиным, в 1624 г. с Д. И. Долгоруким, в 1627 г. с князем Волконским, в 1631 г. с В. В. Волынским, в 1634 г. с Г. Г. и Б. Г. Пушкиными; в основном это были случаи отказа быть в «подручных» у П., и во всех случаях, кроме одного — с В. М. Салтыковым, - П. был оправдан).

П. принимал участие во всех торжественных церемониях, имевших важное государственное значение, начиная с венчания на парство Михаила Романова, продолжал участвовать в дипломатических переговорах и приемах иностранных послов. Однако основной его деятельностью, несмотря на мещавший тому недуг, оставалась воинская служба. В июне 1615 г. П. вместе с воеводой С. И. Исленьевым и дьяком Заборовским был направлен парем против войск Лисовского. В течение 1617—1618 гг., во время вторжения в русские пределы войск королевича Владислава, царь направлял его на самые трудные участки сражений. С 21 августа 1628 г. по 1629 г. П. был воеводой Новгорода вместо умершего Г. П. Ромодановского. В конце апреля 1631 г. П. вместе с М. Б. Шеиным был назначен воеводой в Смоленск, но сослался на болезнь («сказал на себя черный недуг»), и 4 июня 1632 г. был назначен воеводой по крымским вестям на Коломенскую дорогу. В 1637 г. в связи с угрозой нападения на столицу крымского хана Нураддина П. был назначен смотрителем за оборонными работами по обнесению Москвы земляным валом, а в 1639 г. он был поставлен воеводой в Переславле-Рязанском.

В промежутках между исполнением обязанностей П. неоднократно назначался начальником разного рода Приказов: в 1619 г. ведал только что учрежденным Ямским приказом; с 19 июля 1621 г. по декабрь 1628 г. состоял начальником Разбойного приказа и внес дополнения и изменения в его прежний устав; а с 1634 г. по 1638 г. и в 1639 г. был начальником Московского Судного приказа.

П. был дважды женат и имел троих сыновей. Фамилия его первой жены Прасковии Варфоломеевны неизвестна; вскоре после ее кончины в августе 1635 г. он женился на княжне Феодоре Андреевне Голицыной. Согласно легенде перед смертью П. принял монашество с именем Козьмы — в память своего бывшего соратника Минина. Погребен в родовой усыпальнице Спасо-Евфимиевского Суздальского монастыря (что подтверждено раскопками С. А. Уварова 1852 г.).

Кроме агитационных грамот и посланий периода Второго ополчения письменное наследие П. представлено подписанными им деловыми документами (известны его автографы, скрепленные его печатью) и Разрядной книгой за 1577—1605 гг.

Из окружных агитационных грамот от имени П. (по их стилистиче ским особенностям) могут быть выделены па мятники раннего, нижегородского, периода (рубежа 1611—1612 гг.) и ярославские агитационные грамоты (начиная с грамоты 7 апреля 1612 г. и включая окружную июньскую грамоту в Путивль, а также послания германскому императору 1612 г.).

Нижегородские агитационные грамоты еще сохраняют некоторые черты, свойственные агитационной патриотической письменности (отпискам, грамотам, воззваниям), которыми широко обменивались между собой в 1608—1610 гг. северные и поволжские города: им еще присуща деловитая лаконичность и некоторая простота изложения. Однако наличие в них торжественной украшенности изложения, риторических оборотов речи, элементов литературной обработки стиля в отличие от живой разговорной и деловой речи агитационной письменности, а также содержание призывов больше сближают грамоты с агитационными воззваниями Гермогена. В ярославских же окружных грамотах 1612 г. от приемов агитационной патриотической городской письменности осталось лишь традиционное оформление адресата и призывов. Центральная часть этих грамот, так же как и посланий германскому императору от 20 июня 1612 г., содержит историко-литературное повествование о Смуте со времени прекращения династии Калиты до распада ополчения П. П. Ляпунова. По сути это историко-публицистические новести о событиях начала XVII в., оформленные в виде грамот и посланий. С. Ф. Платонов отмечает влияние воззваний, рассылаемых от имени П. «со товарищи», на содержание и стиль литературных цамятников той поры, в частности на Плач о пленении и конечном разорении Московского государства, автор которого повествует о Смуте преимущественно по тексту грамот П., усвоив из них трактовку исторических событий одновременно с их фактическими ошибками, заимствуя из них отдельные фразы и выражения и «даже последовательность изложения» (Платонов. Древнерусские сказания... С. 112—113).

Степень участия самого П. в составлении патриотических воззваний не установлена. Деловые грамоты с распоряжениями П. составляли дьяки Сыдавней Васильев, Иван Софонов, Афанасий Евдокимов, Михайло Данилов, Семен Головин, Андрей Иванов, а «справляли» грамоты подьячие Юшка Горяинов, Семейка Матюшин. (В случае, когда документ направлялся повторно, его скрепляла личная подпись и печать П.) Эти же приказные дьяки, среди которых были опытные и литературно образованные, очевидно, принимали участие и в написании агитационных грамот, рассылаемых от имени П.: в Ярославле это были дьяки Василий Юдин (состоявший в Приказе Второго ополчения еще в Нижнем Новгороде) и Андрей Иванов, а грамоты соединенного ополчения, предводительствуемого П. и Трубецким, вероятно, составлял думный дьяк Сыдавней Зиновьев Васильев.

Разрядная книга П. за 1577—1605 гг. (ГБЛ, ф. 79, собр. Горского, № 16), обследованная В. И. Бугановым, составлялась после 1612 г., очевидно, домашним писцом под наблюдением владельца.

Размашистый почерк автографов Пожарского известен, в частности, по «данной» и дарственной его приписке на Евангелии, вложенном в Суздальский Спасо-Евфимиевский монастырь (ГБЛ, ф. 256, собр. Румянцева, № 316, л. 4 об. и 5) и др. (Кроме того, дарственная запись была оставлена П. на Церковном уставе, который он вложил в Зарайский Никольский собор в ознаменование победы над Исаией Сумбуловым.)

Соч.: ДРВ. 2-е изд. М., 1790. Ч. 15. С. 177—191; СГГД. М., 1819. Ч. 2, № 281—283. С. 593—600; № 285. С. 604—607; № 287. С. 609; М., 1822. Ч. 3, № 29. С. 136—137; ААЭ. СПб., 1837. Т. 2, № 201—206. С. 338—351; № 216—II. С. 366—367; Т. 3, № 179—185. С. 261—267; № 239—240. С. 354—359; № 243—245. С. 370—374; № 247. С. 379; А de l u n g F. Schreiben des Fürsten Dmitri Michailowitsch Posharsky an den römischen Kaiser Mathias d. d. Jaroslawl d. 20. Juni 1612. St.-Petersburg, 1840. XIII. 23; АИ. СПб., 1841. Т. 2, № 336—339, № 341—343. С. 407—408; Галахов А. Историческая хрестоматия церковно-славянского и русского языка. Т. 1 (IX—XVIII ст.). М., 1848. С. 393—395, 403—404; Fi dler J. Zur russischen Geschichte // Slavische Bibliothek oder Веіtга́де ти Slavischen Philologie und Geschichte / Hrsg. von F. Miklosich. Wien, 1851. Вd 1. S. 19—42; Памятники дипломатических сношений древней России с державами иностранными. Т. 2 (XI. Сношения Михаила Федоровича с императором Матфеем. 1613). СПб., 1852. Стб. 984—986, 1004—1008, 1404—1432; Савваит ов П. Современное известие о делах под Москвою в сентябре 1611 года // Учен.

зап. АН по 1 и 3 отд. СПб., 1855. Т. 3, вып. 1. С. 94—96; Б у с л а е в. Историческая хрестоматия. Стб. 995—999; Грамоты и отписки 1611—1612 г. курмышскому воеводе Елагину // ЛЗАК за 1861 г. СПб., 1862. Вып. 1, отд. II. С. 8—27, № 1—3, 6—7, 9—11, 18; Акты, относящиеся до исторического быта. СПб., 1864. Т. 2, № 191. Стб. 601—603; Памятники истории нижегородского движения в эпоху «Смуты» и земского ополчения 1611—1612 гг. // Сборник, изд. Нижегородской губернской ученой архивной комиссией. Т. 11. В намять 300-летия Нижегородского подвига. СПб., 1912. С. ХХ—ХХХІІІ (Т у р а е в а - Ц е р е т е л и Е. Ф. «Отражение Нижегородского движения 1612 г. в литературных памятниках XVII в.»). С. 123—124 (№ LXXI), 131—137, 149—150 (№ LXXVI—LXXXVI), 158—274 (№ СІІ—СЬХІV), 324—329 (№ СЬХХУІІІ—СЬХХІХ), 528—538: Приложения (Т о д о р с к и й П. П. «Сведения о кн. Д. М. Пожарском и его вотчинах и материалы к его биографии»); Л ю б о м и р о в П. Г. Очерк истории Нижегородского ополчения 1611—1613 гг. Пгр., 1917. Приложения.

С. 237—245 (переизд. с доп. М., 1939. С. 233—241).

Лит.: Малиновский А. Ф. Биографические сведения о князе Димитрие Михайловиче Пожарском. М., 1817; Бекетов П. П. Собрание портретов россиян. . с приложением их кратких жизнеописаний. М., 1821. Ч. 1. С. 66—70; Банты ш - Каме н с к и й Д. Н. Словарь достопамятных людей Русской земли. М., 1836. Ч. 4. С. 154—164; И в а н о в П. И. Местничество. Дела // Русский исторический сборник, издаваемый ОИДР. М., 1838. Т. 2. С. 294—295; 1842. Т. 5. С. 328—329, 334—336; Мельников П. 1) Нижний Новгород и нижегородцы в «Смутное» время // Отечественные записки. СПб., 1843. Т. 29, отд. II. С. 24—32; 2) Несколько новых сведений о «Смутном» времени, о Козьме Минине, князе Пожарском и патриархе Ермогене // Москвитянин. 1850. № 21, отд. III. С. 1—12; Голохвастов Д. П. Замечательные случаи по местничеству в царствование Михаила Федоровича, извлеченные из рукописной Разрядной книги // ЧОИДР. 1848. Кн. 9, отд. IV: Смесь. С. 227—230, 252—253, 260—265; Чичагов Н. П. Жизнь князя Пожарского, келаря Палицына и гражданина Минина. СПб., 1848; С м и р н о в С. 1) Болрин и воевода князь Дмитрий Ми-хайлович Пожарский // Отечественные записки. СПб., 1849. Т. 67, отд. II. С. 41—114; 2) Биография князя Дмитрия Михайловича Пожарского. М., 1852 (с родосл. табл.); С е р е б р е н и к о в С. Князь Дмитрий Михайлович Пожарский и нижегородский гражданин Кузьма Миныч Сухорукий в Ярославле в 1612 г. (Эпизод из неизданной истории г. Ярославля) // Ярославский литературный сборник. Ярославль. 1851. С. 39-71; Коркунов М. А. О грамоте Земской думы 1612 года // ИпоОРЯС. СПб., 1852. Т. 1. С. 189—192; П о годин М. П. Исследование о месте погребения князя Дмитрия Михайловича Пожарского // Москвитянин. М., 1852. Т. 5 (№ 19, кн. 1, № 10, октябрь), отд. III. С. 38—80; Арсеньев К. И. Высшие правительственные лица времен царя Михаила Федоровича. СПб., 1857. С. 20—22; Новиков Н. Н. О доме князя Д. М. Пожарского в Москве на Лубянке // ЧОИДР. 1870. Кн. 2, отд. V: «Смесь». С. 169—172; Костомаров Н. И. 1) Личности «Смутного» времени: Михаил Скопин-Шуйский—Пожарский—Минин—Сусанин // Вестник Европы. СПб., 1871. Т. 3. Июнь. С. 502—516; 2) Кто виноват в «Смутном» времени? // Там же. 1872. Т. 5 (37). Сентябрь. С. 26—34; 3 а б е л и н. И. Е. Минин и Пожарский. Прямые и кривые в «Смутное» время // Русский архив. М., 1872. № 2—6, 12. Стб. 353—424, 581—621, 881—926, 2436—2499 (отд. изд.: М., 1883; 3-е изд., доп. М., 1896); Б у т у р л и н. М. Д. О месте погребения князя Дмитрия Михайловича Пожарского и о том, где он лечился от ран осенью 1611 г. // ЧОИДР. 1875. Кн. 4. С. 1—47; Платонов С. Ф. 1) Древнерусские сказания и повести о «Смутном» времени XVII века как исторический источник. СПб., 1888. С. 109—116; 2) Очерки по истории «Смуты» в Московском государстве ТХVII вв. (Опыт изучения общественного строя и сословных отношений в «Смутное» время). СПб., 1899. С. 365, 527, 533—565, 569, 638—647 (переизд. М., 1937); 3) Московское правительство при первых Романовых // Статьи по русской истории (1883—1912). 2-е изд. СПб., 1912. Т. 1. С. 339—406; 4) К истории московских земских соборов // Там же. С. 310—319 (см. также: Заметки по истории московских земских соборов // П л а т о н о в С. Ф. Статьи по русской истории (1883—1902). СПб., 1903. С. 5—46): 5) «Смутное» время. Пб., 1923. С. 139—149: Б а р с у к о в А. П. Локдал-С. 5—16); 5) «Смутное» время. Пб., 1923. С. 139—149; Барсуков А. П. Докладная выписка 121 (1613) г. о вотчинах и поместьях // ЧОИДР. 1895. Кн. 1, отд. 1. С. 5; Корсаков В. Пожарский, кн. Дмитрий Михайлевич // РБС. СПб., 1905. Т. 15. С. 221—247; Савелов Л. М. Князья Пожарские. Родословие: Приложение // Летопись историко-родословного общества в Москве. М., 1906. Вып. 2 и 3.; В е с е л о вский С.Б. Акты подмосковных ополчений и земского собора 1611—1613 гг. М., 1911; Сухотин Л. М. К истории Нижегородского ополчения 1611—1613 гг. // ЧОИДР. 1915. Кн. 3 (254): Смесь. С. 40—53 (рец. на кн. П. Г. Любомирова); Л ю бом и р о в П. Г. 1) Одна из грамот кн. Пожарского: Этюд из начальной истории Ниже-городского ополчения) // ЖМНП. 1912. № 12, отд. IV. С. 225—256; 2) Очерк истории Нижегородского ополчения 1611—1613 гг. // ЖМНП. 1913. № 2. С. 301—340; № 3. С. 137—160; № 10. С. 274—322; 1914. № 3. С. 1—62; № 9. С. 1—94 (отд. изд.: Игр., 1917; М., 1939); Замятин Г. А. Квопросу об избрании Карла Филиппа на русский престол (1611—1616 гг.). Юрьев, 1913. С. 34—94; Лихачев Н. П. Земская печать Московского государства в «Смутное» время // Нумизматический сборник Московского нумизматического общества. М., 1915. Т. 3. С. 263—283; Садиков П. А. «Земская» печать и Нижегородское ополчение 1611—1612 гг. // ЛЗАК. Л., 1929. Вып. 35. С. 110; Генкин Л. Б. Ярославский край и разгром польской интервенции в Московском государстве в начале XVII века. Ярославль, 1939. С. 155—166; Козаченко А. И. Разгром польской интервенции в начале XVII в. М., 1939. С. 129—164; Дайри Н. Минин и Пожарский // Ист. журнал. М., 1940. № 8. С. 44—58; Парусов А. И. Нижегородское ополчение 1611—1613 гг. // Горьковская область. 1941. № 1. С. 40—43; Бахрушин С. В. Минин и Пожарский. Ташкент, 1942 («Великие русские полководцы»); Бибиков Г. Н. 1) Минин и Пожарский. М., 1942; 2) Бои русского народного ополчения с польскими интервентами 22—24 августа 1612 г. под Москвой // ИЗ. М., 1950. Т. 32. С. 173—197; Чебаевский Ф. Путь Нижегородского ополчения // Ист. журнал. М., 1942. № 12. С. 42—47; Великое дело Минина и Пожарского: Сб. под ред. Н. М. Добротвора. Горький, 1943 (1944) (Труды Горьковского пед. ин-та; Т. 11); Даниле вский В. В. Дмитрий Пожарский. М., 1944 (см. также изд. 1942, 1943 гг.); Богоя вленский С. К. Приказные судыи XVII века. М.; Л., 1946. С. 285 и др.; Бахрушин С. В., Савич А. А. Борьба за освобождение Москвы от интервентов в 1612 году // Вестник АН СССР. 1947. № 7. С. 62—72 (переизд.: История Москвы. М., 1952. Т. 1, гл. 1); Щепеленого гос. пед. ин-та. Т. 5. Каф. обществ. наук. Ставрополь, 1949. С. 179—183; Т. 6. 1951. С. 207—254; Оськи Г. И., Карассветской литературы за 1917—1952 гг. М., 1956. Т. 1. С. 388—390; Адриан во ва- Перетц В. П. Литература 1580-х—1610-х годов: Возникновение и расцвет историко-публицистической повести // История русской литературы. М.; Л., 1958. Т. 1. С. 263—264; Буган о в В. И. Разрядная книга Д. М. Пожарского // Два неизвестных стихотворных послания первой половины XVII в. // ТОДРЛ. М.; Л., 1958. Т. 1. С. 263—264; Буган о в В. И. Разрядная книга Д. М. Пожарского // Два неизвестных стихотворных послания первой половины XVII в. // ТОДРЛ. М.; Л., 1961. Т. 17. С. 396—413 (послание С. И. Шаховского к П.); Сергев В. И. Д. М. Пожарский // Сов. ист. энциклопедия. М., 1968. Т. 11. С. 246—247.

Н. Ф. Дробленкова

Поликарнов-Орлов Федор Поликарнович (ок. 1670—12 I 1731) — писатель и поэт. лексикограф, переводчик, книгоиздатель, учитель академии. Московский житель, П.-О., имея от роду 10 лет, поступил в школу «греческого чтения, языка и письма» при Печатном дворе, а после открытия Славяно-греко-латинской академии стал ее учеником, где на протяжении 9 лет усваивал греческий и латинский языки, риторику, диалектику, логику, философию, физику, учился вести диспуты, писать стихи. С 1690 г. П.-О., оставаясь учеником академии, работал писцом на Печатном дворе. В 1694 г. после отстранения Иоанникия и Софрония Лихудов П.-О. назначен учителем академии, где преподавал грамматику, поэтику и риторику. В марте 1698 г. П.-О. был назначен справщиком Печатного двора, где сначала работал под начальством Кариона Истомина, а в 1701 г. поставлен во главе типографии. С небольшим перерывом (1722—1726 гг.) П.-О. руководил деятельностью Московской типографии до конца своей жизни. Занимая видное положение в государстве, П. был ярким представителем русских интеллектуалов нового времени, активным участником петровских преобразований в области культуры; неоднократно выполнял личные поручения Петра Великого.

В 1698 г. П.-О. составил Службу иконе Грузинской Божьей матери («сочинися трудом царственныя Московския типографии смотрителя и еллиногреческия школы учителя Феодора Поликарпова» — БАН, Архангельское собр. С. 117, л. 2 об.—3), причем в предисловии особо отмечен характерный для него прием работы: «в речениях и в проописании орфографии, яже имаше неслично и погрешително, исправися лучшим грамматическим исправлением, елико возможно». Повышенное внимание к слову определило основное направление почти всех его последующих работ. В начале XVIII в. П.-О. издает два своих лексикографических труда. В 1701 г. был напечатан «Букварь славенскими, греческими, римскими писмены учитися хотящым, и любомудрие в ползу душеспасительную обрести тщащымся. . .». Акростих, находящийся на обороте заглавного листа, сообщает имя автора: «Богодара (т. е. Федора, — В. 3.) труд». Букварь состоит из двух частей — учебная книга для чтения и письма на трех языках и славяно-греко-латинский словарь. В первой части П.

как литературные образцы предлагает тексты из Библии и различных житий, стихи Григория Богослова, проповеди патриарха Константинопольского Геннадия. Вторая часть, имея особое заглавие («Краткое собрание имен, по главизнам расположенное треми диалектами, в ползу хотящим ведети свойство еллиногреческого и латинского диалекта»), содержит
около 2 тысяч слов, объединенных в 34 тематические группы. В «Букваре»
впервые в русском книгопечатании были использованы латинские и греческие литеры. Книга имеет оглавление и список опечаток («Типографская погрешения исправлена»). «Букварь» П.-О. богато иллюстрирован
(18 гравюр, 10 заставок и столько же концовок).

В 1704 г. П.-О. издал словарь, содержащий 27 тысяч слов: «Лексикон треязычный, сиречь речений славенских, еллиногреческих и латинских сокровище, из различных древних и новых книг собранное и по славенскому алфавиту в чин расположенное». Источниками П.-О. в его работе над «Лексиконом» служили рукописные словари, в том числе белорусско-латинско-польский словарь Епифания Славинецкого (см. работы М. Н. Сперанского и Т. Д. Якубовича). В предисловии, высоко оценивая значение славянских языков и обыгрывая при этом слово «слава», П.-О. характеризует церковнославянский язык, «яко поистине отец многих языков, благоплоднейша, понеже от него аки от источника неисчерпаема, прочим многим произыти языком, сиречь польскому, чешскому, сербскому, болгарскому, литовскому, малороссийскому, и иным множайшим, всем есть явно. Немалую же и отсюду наш язык славенский имеет почесть». При организации словарного материала П.-О. тщательно прорабатывал гнезда (группы однородных слов и словосочетаний), широко пользовался комментарием, продолжил традицию калькирования сложных слов. Замечательно, что в предисловии к «Лексикону» латинский язык оценивается как общенациональный язык науки, а не как язык католических схизматиков: «Сей диалект ныне паче иных по кругу земному во гражданских и школьных делех относится; такожде и о всяких науках и художествах ко человеческому жительству нуждных, книги премноги с иных языков преведены и вновь сочинены на сем языце обретаются. Вкратце рещи: несть кому лишитися обрести, его же бы пожелал имети по своей потребе тако художник, яко и военных дел искусный ратоборец». Все исследователи очень высоко оценивают значение «Букваря» и «Лексикона» П.-О., отмечая при этом, что эти книги способствовали осознанию мирового значения русского языка (см. работу А. С. Курилова). В 1721 г. П.-О. издал «Грамматику», положив в основу своей книги «Грамматику» Мелетия Смотрицкого в издании 1619 г. и дополнив ее «Чином технологии» и «Заключительным увещеванием». В «Чине технологии» П.-О. впервые попытался применить катехизический метод при обучении грамоте.

В 1708 г. П.-О. получил через начальника монастырского приказа И. А. Мусина-Пушкина распоряжение Петра I о написании русской истории («Историю указал государь писать, почав от царства великого князя Василья Ивановича, даже и до днесь российских дел»). Выполняя заказ царя, П.-О. завершил свою работу в 1715 г. («Сие краткое собрание истории Российской совершися. . . в лето 1715 г. марта в 16 день»). Петр I остался недоволен работой П.-О., хотя и наградил автора 200 рублями. «История» П.-О. не была опубликована, известны три ее списка (ЦГАДА, ф. 181, № 849; БАН, 32.6.30; ГБЛ, Музейное собр., № 4698), отражающие различные этапы работы над ней. В окончательном виде работа озаглавлена: «История о владении российских великих князей вкратце, о царствовании же десяти российских царей, а наипаче всероссийского монарха Петра Алексеевича (тем именем) Первого и его войне противсвейского короля Карола второго на десять пространнее описующая». «История» делится на три части: 1) краткий рассказ о русской истории досередины XVI в., основанный на «Синопсисе» Иннокентия Гизеля и занимающий всего лишь 30 листов; 2) описание событий до воцарения Романо-

вых (280 листов); источниками для нее послужили Казанская история, «Степенная книга», «История» А. Курбского, «Сказание» Авраамия Палицына, «Новая повесть о преславном российском царстве», русские летописи и грамоты; 3) описание событий начиная с правления царя Михаила Федоровича и до 1710 г. (200 листов, из них пятая часть отведена описанию Северной войны); источниками для нее были летописи, грамоты, статейные списки, печатные реляции, манифесты, реестры, журнал военных действий Б. П. Шереметева. Особенностью последней части является то, что П.-О. очень высоко оценивает деятельность Петра и его сподвижников, что видно, например, из следующей характеристики: «Зде не Македонского Александра дела, о них же дивляшеся древле страна Македонская и Афинская, но славныя провинции Финская, Ижерская, Лифляндская, Естляндская, Ингерманландская, Ливонская, Корелская, Полская, Литовская, Саксонская, Померанская, Олсатская и протчее и протчее. Вкратце вся Европа и Азия каковых и коль преславных по храбрости и мудрости видели и уведали Александров сами. . .». «История» написана высоким книжным стилем с многочисленными кальками иностранных слов; последнее, как предполагает Г. Н. Моисеева, потребовало приложить к «Истории» «Лексикон вокабулам новым по алфавиту» (существует отдельная рукопись «Лексикона»  $\mathbf{c}$ многочисленными Петра I — БАН, 32.6.14).

В 1726 г. П.-О. составил историческую справку о деятельности Московской славяно-греко-латинской академии на основе своих личных воспоминаний. Много занимался П.-О. и переводами с латинского и греческого, в том числе он перевел: патриарха Нектария «О власти папской» (1693 г.); сочинение против католиков Нила Фессалоникийского «О святом Лусе» (после 1693 г.); «Книга хитрости руководства воинам в ратоборстве» Льва Премудрого (1698 г.); несколько поучений Ефрема Сирина, напечатанных в дополнение к Паренесису (1701 г.); Юрия Крижанича «Обличение на соловецкую челобитную» (1704 г.); учебник риторики Стефана Яворского «Рука риторическая, пятию частьми или пятию персты оукрепленая, в шуйце ея богатство и слава» (1705 г.); «Изъявление армянской литургии» (1708 г.). Одним из наиболее значительных оказался его перевод написанного по-латински географического сочинения Бернарда Варения: «География генеральная небесный и земноводный круги купно с их свойства и действы в трех книгах описующая. Преведена с латинска языка на российский и напечатана в Москве повелением царского пресветлого величества лета господня 1718 в июне». В основу перевода П. положил амстердамское эльзевировское издание 1664 г. (см. работы Э. В. Лукичевой). Над «Географией генеральной» переводчик работал около трех лет: в апреле 1715 г. он приступил к работе («. . .листов в ней больше 700. И такую надобно преводить многим и тех наук искусным. Однако ж я не отрицаюсь», — писал П.-О. Мусину-Пушкину); к сентябрю 1716 г. перевод был готов (сохранилась рукопись, где указано, что работа выполнена «трудом Федора Поликарпова, справщика типографии»). Первоначальный вариант перевода не понравился Петру, о чем П.-О. сообщил Мусин-Пушкин: «...исправь хорошенько не высокими словами славенскими, но простым русским языком. . . высоких слов славенских класть не надобят, но Посольского приказу употреби слова». П.-О. исправил работу. Перевод «Географии генеральной» насыщен специальными терминами, кальками латинских терминов (например, «околоостровие» вместо «полуостров»), и все же его значение велико, так как благодаря ему русские читатели познакомились с лучшим географическим сочинением XVII-XVIII вв.

Литературное наследие П.-О. не исчерпывается перечисленными трудами. Он вел обширную переписку с известными деятелями своего времени, — например, с И. А. Мусиным-Пушкиным, Димитрием Ростовским, митрополитом Новгородским Иовом, архиепископом Холмогорским Афанасием. Он стоял у истоков русской периодической печати, редактируя и

подготавливая тексты для «Ведомостей» на протяжении первых лет их издания. Участвовал П.-О. и в создании первого русского гражданского шрифта (1708 г.) У него была довольно большая библиотека, опись которой сохранилась и включает 581 книгу в основном на русском и славянских языках; почти половину библиотеки составляла религиозная литература, были в ней рукописи и иностранные издания.

Соч.: Букварь... М., 1701; Лексикон треязычный... М., 1704; География генеральная... М., 1718; Грамматика... М., 1721; Историческое известие о Московской Академии, сочиненное в 1726 году от справщика Федора Поликарпова и дополненное преосвященным епископом Смоленским Гедеоном Вишневским // ДРВ. 2-е изд. М., 1791. Ч. 16. С. 295—306; Черты из истории книжного просвещения при Петре Великом: Переписка директора Московской Синодальной типографии Федора Поликарпова с графом Мусиным-Пушкиным, начальником Монастырского приказа. 1715—1717 // Русский архив. 1868. № 7—8. Стб. 1041—1057.

Переписка директора Московской Синодальной типографии Федора Поликарпова с графом Мусиным-Пушкиным, начальником Монастырского приказа. 1715—1717 // Русский архив. 1868, № 7—8. Стб. 1041—1057.

Лит.: Евгений (Болховитинов). Словарь исторический. СПб., 1827. Т. 2. С. 191—193; Враиловской типографии // ЖМНП. 1894. № 9. С. 1—37, № 10. С. 242—286; № 11. С. 50—91; Тихонрафии // ЖМНП. 1894. № 9. С. 1—37, № 10. С. 242—286; № 11. С. 50—91; Тихонрафии // КМНП. 1894. № 9. С. 1—37, № 10. С. 242—286; № 11. С. 50—91; Тихонрафии // КМНП. 1894. № 9. С. 1—37, № 10. С. 242—286; № 11. С. 50—91; Тихонрафии // КМНП. 1894. № 9. С. 1—37, № 10. С. 242—286; № 11. С. 50—91; Тихонрафии // КМНП. 1894. № 9. С. 1—37, № 10. С. 242—286; об вич Т. Д. 1) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова — важное пособие для изучения классических языков в XVIII веке. Л., 1958; 2) Об источниках «Лексикона треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 3) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 3) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 3) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 3) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 3) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 3) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 3) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 3) «Лексикон треязычный» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1958; 2) Об источниках «Лексикон друх (Мсториков Связый» 1704 г. Ф. П. Поликарпова. Л., 1970 г. С. 23, 142; 2) Книпа в России в первой четверти XVIII века. Л., 1971; 2) Федор Поликарпов — первоник «Географии генеральной» Бернарда Варения // Проблемы литературы горазития в России первой трети XVIII века. Л., 1971; 2) Федор Поликарпов — первоник «Географии генеральной» Бернарда Варения // Проблемы литературы // Там же. С. 81—92; 2) Древнерусская литература в художественном сознании и историческая мысль и Западавая Европа. XVII—перва четверть XVIII века. М., 1970. С. 239, 270, 420; К ук у и к и на М. В. Монастырские биб

В. К. Зиборов

Половецкий Николай Алексеевич (середина XVII в.) — автор послания, написанного 10 сентября 1654 г. в осажденном Смоленске и отправленного в ставку царя Алексея Михайловича. В послании отразились как военные, так и политические проблемы Белоруссии середины XVII в. Автор послания прямо не говорит о своем социальном положении, но по некоторым намекам можно считать его мещанином, а возможно, даже и купцом. Ему приходилось переезжать с места на место, подвергаясь военным опасностям («близу града Львова во всех бедах брани ради и бедне скитахся»), попадать в плен, кажется, к туркам или крымским татарам («три краты в неволи варвар бедствовах сам»), разлучаться с семьей («а жена в Полше с княгинею Вишневецкою»), терпеть наступление польского короля Казимира, моровое поветрие, голод. Семья соединилась в Смоленске, переехав к дяде жены Андрею Ивановичу Борецкому. П. объясняет свое передвижение на восток желанием быть ближе к Руси, однако он не решился, будучи уроженцем юго-западных земель, переселиться к Москве, — «ниже глаголания и обычая не знающе», — и ожидал прихода русских в Смоленск. Большое место в послании П. занимают конфессиональные вопросы. Он недоволен службой смоленских попов: «А зде в Смоленску попы церковные, ниже поп, ниже ксендз. . . литоргии же святой треть едва изотче, такожде и утреню, ниже псалтыри, ниже канонов не слышах аз никогда. Всенощного на праздники и не знаша, устав церковный ни во что обратиша, пречистыми тайнами аки ксендз не в ризах, но в комжи до болных людей». Трудно сказать, имеется ли в виду униатская служба или П. описывает краткую и упрощенную службу православной церкви, совершавшуюся в условиях осажденного города. П. — человек начитанный, знающий Священное писание, в своем послании то и дело приводит изречения, скорее не цитируя, а пересказывая их по памяти (например: «Либо писано, ищите прежде царствия Божиего и правды его, а сия вся приложится вам; но неимущему повелено: просите, даст вам, и ищите — обрящете»).

Находясь в гуще военных событий, в осажденном городе, он пересказывает ходящие там слухи: одни ждут прихода польского короля, поэтому боятся сдать город; другие слышали, что царь намерен вырезать горожан. Сам П. готов служить царю, выйти из города и сдаться, но считает более полезным остаться в осаде и увещевать народ покориться. Кончается послание челобитьем: «Молю же и аз, умилосердися над не имеющим где главы подклонити с женою и детми. . . на мне, грешном, удиви милость твою, о сем яви человеколюбие твое, повели твое величество ущедрити малым чим по воли своей, да имам пищу и одеяние, где ли волиши, толко умилосердися. . . И аз с женою и с сыном припадающе молимся, ущедри нас не по достоинству, яко, но распятого ради Христа просим, имеюще надежду на благость величества твоего, той же ся и вручаем».

С некоторыми оговорками все послание можно отнести к жанру челобитных, цель его — извлечь выгоду из взятия русскими города. Деловые формулы челобитья применяются автором в сочетании с оборотами книжного красноречия. Послание дошло до нас в списке, копии с подлинника белорусского письма, среди прочих челобитных, которые подавали жители белорусских городов — Могилева, Орши, Витебска, Смоленска и др., — излагая условия добровольного их подданства московскому государю. Документы эти попадали в дела походной канцелярии (Походного приказа) царя Алексея Михайловича, которой ведал думный дьяк Посольского приказа Ларион Дмитриевич Лопухин. Затем эти дела передавались в Посольский приказ. В настоящее время послание П. хранится: ЦГАДА, ф. 79: «Сношения России с Польшей», оп. 1, 1654 г., № 6, л. 343—348.

Соч.: АЮЗР. СПб., 1889. Т. 14, № 9/ХХVІ. С. І—V, 325—330. Лит.: Очерки истории СССР. Период феодализма. XVII век. М., 1955. С. 480—484, 706—708, 710—711.

М. Д. Каган

Посников (Постников) Василий Тимофеевич (ум. ок. 1710) — дьяк Посольского приказа, дипломат конца XVII в., автор статейного списка. Служил подьячим в Судном приказе в 1660-х гг.; затем дьяком (с 1676 г.) в приказах Казанского дворца, в Малороссийском, Новгородском, Устюжском; в Посольском приказе с 1681 г. П. поручались ответственные дипломатические миссии: в 1670-х гг. он участвовал в посольствах в Польшу, в 1676 г. послан в Вену с сообщением о смерти царя Алексея Михайловича, в 1682—1683 гг. направлен в Турцию. П. принимал участие в мирных переговорах с польскими послами в Андрусове в 1684 г. и позднее, в 1686 г., при подписании так называемого «вечного мира». В 1687 г. П. возглавил посольство в Бранденбург, Голландию, Англию и Флоренцию (сохранился статейный список, не опубликован), целью которого было извещение о «вечном мире» Москвы и Польши и получение материальных ссуд, мотивированных общей защитой против турок и крымских татар (на это откликнулся только курфюрст бранденбургский). В 1688 г. П. с Ф. А. Головиным в Нерчинске участвует в торговых соглашениях с Китаем. В 1699 г. он присутствует в «ответной палате» при приеме в Москве австрийского посла И. Гвариенте. П. был энергичным, деятельным человеком; нередко он вступал в конфликтные отношения с людьми, но неизменно держался солидного покровителя — сначала М. Ю. Долгорукого, затем  $B.\ B.\ Голицына$  и  $\Phi.\ A.\ Головина.\ П. отдал своего сына Петра (см. Постников <math>\Pi.\ B.$ ) на обучение в Славяно-греко-латинскую академию, по окончании которой он был направлен в Италию, в Падуанский университет.

Неизданный статейный список П. отличается пространностью и носит преимущественно деловой документальный характер. Из его текста видно, как непреклонно добивался московский посланник соблюдения церемониальных знаков уважения к Русскому государству. Именно в этих целях П. требует торжественности обстановки при вручении государевых грамот и не соглашается на их пересылку; он настаивает, чтобы князья («курфистры»), короли или «господа статы» приветствовали московского посланника стоя и чтобы при упоминании царствующих особ — Ивана и Петра Алексеевичей и *Софии Алексеевны* — они снимали или хотя бы приподнимали шляпы. Среди условий («статей») посланника постоянно фигурируют ссылки на прием его предшественников, с тем чтобы нельзя было «превысокодостойную честь умаляти». Очевидно, посольство имело с собой упоминаемые неоднократно отписки своих предшественников дипломатов Семена Алмазова, Петра Потемкина и др. — для сверки. В статейном списке П. подчеркнуто, что посланник и все участники посольства являлись на официальные приемы с саблями; тщательно записано количество солдат или «протазанщиков» в карауле, количество выстрелов из пушек в честь посла и т. п. («били в барабаны, играли на фиолях»). Отмечена сухость приема в Англии, где посланников хотя и принимал король, но не пригласили к столу. Наиболее интересны краткие описания оружейной палаты английского короля, золотой цепи «с запаною» церемониймейстера «Серчалуса», убранства «ответной палаты» с зажженным камином, коврами и завесами, бури на море при переходе из Англии в Ливорно, кораблей («Помогай» и «Иоанн Богослов»). В статейном списке П. видна осведомленность автора в процедуре дипломатических переговоров и в деятельности московского Посольского приказа (при проезде у берегов Испании записано, что «там царского величества послы стоят князь Яков Федорович Долгоруков с товарыщи»). При описании пути употребляются разные меры длины: мили, версты и сажени. Представляют интерес топонимические обозначения европейских городов, рек, стран, а также наименования профессий — «шиперы» (шкиперы), «стурманы» (штурманы) и «морские вожи» (лоцмейстеры). В XVIII в. статейный список П. вместе с царскими грамотами, отписками посла и расходной книгой был переписан; позднее он вошел в состав Эрмитажной библиотеки (ГПБ, Эрмитажное собр., № 537).

Лит.: Шмурло Е.Ф. П.В. Посников. Несколько данных для его биографии // Учен. зап. имп. Юрьевского ун-та. 1894. № 1. С. 73—238; ⟨Н.В.⟩ Посников В.Т. // РБС. СПб., 1905. Т. 12. С. 630—633; Белов М.И.К истории дипломатических отношений России во время Крымских походов (1686—1689 гг.) // Учен. зап. Ленингр. гос. ун-та. Сер. ист. наук. 1949. Вып. 14. С. 149; Историческая коллекция Эрмитажного собрания рукописей. Памятники XI—XVII вв. Описание / Сост. Д. Н. Альшиц. М., 1968. С. 80, № 218; Веселовский С.Б. Дъяки и подъячие XV—XVII вв. М., 1975. С. 426.

О. А. Белоброва

Постников (Посников) Петр Васильевич (ум. после 1716) — дипломат, переводчик, автор Слова на Рождество Христово и писем. Сын В. Т. Посникова, дьяка Посольского приказа и внук Т. Посникова, подьячего Аптекарского приказа. П. получил образование в Москве, в Славяногреко-латинской академии, где учился, видимо, не менее 5 лет, судя по его сочинению «Слово на Рожество. . . Иисуса Христа», поднесенному им около 1689 г. патриарху Московскому Иоакиму (текст не публико-

вался, известен в списке — ГПБ, собр. Погодина, № 1963, л. 159— 163 об.; не его ли видел П. М. Строев в Синодальном собрании ?); это подносной экземпляр с подписью-автографом в конце: «Блаженства твоего последнейший раб, но верный и усердный Петр Посников, рече». Это краткое Слово (за которое П. был пожалован высшей наградой в 3 золотых) показывает знакомство ученика с правилами риторики; оно содержит упоминание Пифагора и ссылку на «Метафизику» Аристотеля (кн. 4, гл. 8). Наряду с обычным восхвалением патриарха автор уподобляет «пространнейшее и благочестивейшее Московское царство» кораблю, а до этого упоминает «корабль нашего разума ко божию познанию». Примечательно, что явление Вифлеемской звезды волхвам П. отделяет от астрологической науки, а идею троичности Высшего Божества иллюстрирует следующим образом: «. . . в гуслех три присутствовати видятся: художество, десница, струна, обаче же един слышится звук. Художество поведует, десница прикасается, струна звенит и со струною подобне соделоваются. . .». Все это свидетельствует о приобщении П. к «свободным художествам или наукам» еще в стенах Московской академии. По окончании ее П. в чине стряпчего был послан для продолжения образования в Италию. Здесь в Падуанском университете, где учились когда-то братья Иоанникий и Софроний Лихуды, П. учился с 1692 г. и в августе 1694 г. был признан доктором медицины и философии. 2 мая 1695 г. П. получил докторский диплом с текстом на латинском языке (перед этим ему пришлось перейти из «юридической» корпорации в «художественную»). П. сделал при этом обязательный дар в корпорацию — передал 9 латинских и греческих книг с латинскими автографами. Он получил в Италии специальные знания и совершенствовался в итальянском, французском, латинском и греческом языках. Дальнейшая судьба П. сложилась таким образом, что он с ведома Петра I широко применял знание языков то при закупке лекарств и книг, то при попытках нанять медиков, то при выполнении дипломатических, главным образом переводческих, поручений Московского двора начиная с участия в «великом посольстве». Все эти закупки, переговоры и переводы П. осуществлял в Европе — в Голландии, Англии, Франции, — изредка попадая в Москву. А. А. Матвеев отзывался о П. с уважением («муж умный и дела европскаго и пользы государевой сведомый и в языках ученый»). Однако П. не удалось ни заняться интересовавшей его экспериментальной медициной, ни получить пост резидента в Италии или Англии. В Москве (с 1712 г.) П., именовавшийся «доктор или врачефилософ Петр Постников перворожденный» (или его младший брат, также Петр, прозванный «Петр меньшой, дьяк»), выполнил переводы сочинений французских авторов, например, Викфора «Посланник и его функции», Дю-Рие «Алькоран Магомета» и др. Привезенный из Италии диплом П. был переведен в 1701 г. с латыни на русский язык Николаем Спафарием; перевод сохранился в ЦГАДА, в архиве МГАМИД; латинский оригинал, находившийся первоначально в Аптекарском приказе, в XIX в. затерялся (перевод Спафария издан дважды: Рихтер В. История медицины в России. М., 1815. T. 2. C. 321—323 (прибавления) 143—152; Цветаев. Медики... Приложение IV. Сохранились письма П. к царю Петру I. Начало одного из писем совпадает с началом «Слова на рожество... Иисуса Христа».

Соч.: Бычков И. А. Новые материалы для биографии первого русского доктор П. В. Постникова: (Письма его к Петру Великому за 1695 и 1696 гг.) // ЧОИДР. 1911 Кн. 4: Смесь. С. 41—51.

Лит.: Строев. Словарь. С. 238; Бычков А.Ф. Описание церковнославянских и русских рукописных сборников имп. Публичной библиотеки. СПб., 1882. Ч. 1. С. 354; Шмурло Е.Ф. 1) П.В. Постников. Несколько данных для его биографии. Юрьев, 1894; 2) Постников П.В. // РБС: «Плавильщиков—Примо». СПб., 1905. С. 634—635; Цветаев Д.В. Медики в Московской России и первый русский доктор. Варшава, 1896; Радовский М.И.Изистории англо-русских научных свя-

зей. М.; Л., 1961. С. 46—47; Луппов С. П. Книга в России в первой четверти XVIII века. Л., 1973. С. 128—129.

О. А. Белоброва

Потап Прокофьев Игольнишников (вторая половина XVII в.) предполагаемый автор сборника проповедей под названием «Статир». Сборник сохранился в единственном списке (ГБЛ, ф. 256, собр. Румянцева, № 411), очевидно в автографе, и состоит из слепующих частей: «Предсказание о наименовании книги сея»: «Предисловие к читателю»: «Оглавление словес в книзе сей. . .»; первый раздел, включающий 111 поучений, начиная с Пасхи до страстной субботы; «Молитва по совершении первыя части»: второй раздел, включающий 44 слова на головые празлники и разные случаи жизни; «Молитва господу Иисусу Христу по совершении книги сея»: «Оглавление книги сея вторые части. . .»: «Стихи в них Богу благоларение и на завистников дерзновение»: «Сия стихи к доброму читателю да и к завистливому хулителю»; поучение без номера «на день неделный». Смысл заглавия сборника раскрывается в предисловии, где автор говорит, что статир «есть камень честен, иже в Сирии ронится, или четвертая часть златицы, духовне же разумеется статир исповедание слова Божия»; намекая на известный евангельский эпизол (Матф. 17, 27), проповедник сравнивает свои творения, рожденные мятежным разумом, со статиром, извлеченным из уст рыбы.

Хотя сочинитель укрыл свое имя, он точно обозначил время, когда трудился над сборником (8 апреля 1683 г.—20 августа 1684 г.), и сообщил некоторые факты своей биографии: в сане диакона он прожил пять лет в Пыскорском Преображенском монастыре, затем служил священником при церкви Рождества Христова в Соликамске, наконец, обосновался в расположенном в устье Яйвы городке Орле, бывшем в то время административным и культурным центром вотчин Григория Дмитриевича Строганова. Будучи священником в местной церкви Похвалы Богородицы и пользуясь покровительством и поддержкой знаменитого уральского промышленника, он и составил сборник своих проповедей. Указанные события имели место после 1674 г., когда занял кафедру архиепископ Вятский и Великопермский Иона (С т р о е в П. М. Списки перархов и настоятелей монастырей Российской церкви. СПб., 1877. Стб. 799), согласно предисловию поставивший автора «Статира» в диаконы и священники и благословивший его на переезд в Орел.

В предисловии к «Статиру» едва ли не впервые в русской ораторской прозе возникает образ слушателей, к восприятию которых должен примериваться проповедник, которых он должен убедить своей речью (убеждение — регѕиаѕіо — издревле считалось главной задачей риторического искусства). Когда автор, рассказывается в предисловии, стал читать прихожанам Евангелие учительное Кирилла Транквиллиона, его не слушали, так как книга была многим знакома, а «человецы обычай имуть всегда новыя слышати»; проповеди же Симеона Полоцкого были слишком мудреными для его аудитории, не говоря уже о беседах Иоанна Златоуста: «...иностранным языком тая Златоустаго писания нарицаху». В сложившейся ситуации писателю не оставалось ничего делать, кроме как испытать свои собственные ораторские способности.

Впрочем, не все в предисловии к «Статиру» можно принимать за чистую монету: по-видимому, к экзордиальной топике нужно отнести жалобы на гонения и насмешки, которым подвергался со стороны жителей Орла новоявленный проповедник. Что автор предисловия не чужд был литературной стилизации, показывают во всяком случае его заявления о своем убожестве и невежестве, соответствующие и даже превосходящие требования писательского этикета: «Поселянин сый и навозогреб, сущий невежа, аще и от правоверных родителей, но от простейших, не от священного корене, ни от славна рода, ибо отца имам усмаря, деда портнягу,

прадеда скотопаса, а больше сих не свем»; «...окроме Буквы, Часаслова и Псалтыри, ничто же учих, и то не совершено; грамматикии же ниже слышах, како ея навыкают, а зря ее — ано иноязычнами зрится; риторика же ни мало покусихся; а философию ниж очима видах; мудрых же мужей ниже где на пути в лице усретох».

Составитель «Статира» вовсе не так прост, как он хочет представить себя, и это очевидно, если познакомиться ближе с содержанием его книги. Все, кто обращался к проповедям орловского священника, единодушно отмечали замечательную начитанность автора, прекрасно ориентирующегося и в христианской классике (щедрой рукой черпает он в особенности из слов Златоуста), и в современной ему проповеднической литературе (Евангелие учительное Кирилла Транквиллиона, «Обед душевный» и «Вечеря душевная» Симеона Полоцкого); в числе других его источников слова Кирилла Туровского. Автор «Статира» несомненно испытал влияние западнорусских проповедников — не случайно такое восхищение вызывает у него книга Транквиллиона, так что «редкое слово его речей минуло». Чтобы привлечь внимание слушателей, оратор часто вставляет в проповеди занимательные рассказы, обращается к разнообразным историческим, географическим, естественнонаучным материалам. Заслуживает внимания, что он обыкновенно указывает источник того или иного заимствования. Выявленные недавно книги, вложенные Г. Д. Строгановым в церковь Похвалы Богородицы и Воздвижения креста, позволяют восстановить в общих чертах круг чтения подвизавшегося здесь писателя (Н. А. Мудрова).

Атрибуция сборника «Статир» П. П. принадлежит А. А. Введенскому, в изложении которого начальный период жизни орловского проповедника представляется так: П. П. происходил из строгановских дворовых деловых людей Игольнишниковых, в конце 1660-х гг. он бежал из пермских вотчин Строгановых, возглавил в Нижегородском крае восставших крестьян и шел на соединение с отрядами Степана Разина. После разгрома восстания неугомонный П. П. вернулся в пермские вотчины, надеясь поднять людей Строгановых; лишь потерпев неудачу в этой затее, он стал послушником Пыскорского монастыря. По данным А. А. Введенского, П. П. скрывался от преследований под разными кличками и именами — Илькоатаман, Попов, Долгополов и др. Служа священником в Соликамске, П. П. будто бы привлек внимание Строгановых тем, что разоблачал «гнусные методы жестокой эксплуатации бедноты соликамскими конкурентами Строгановых». Тогда-то он получил приглашение в Орел, где и дожил до конца XVII в. Трудно сказать, сколько правды в этой романтической биографии, которую историк дома Строгановых основывает на неопубликованных материалах П. Т. Алексеева и не подкрепляет ссылками на источники.

Посвященная П. П. статья А. А. Введенского «Атаман повстанческого отряда Ст. Разина и поп-еретик на службе у Строгановых в их пермских вотчинах» в свое время не была напечатана и затерялась в архивах. Документально подтверждается следующее: в 1678 г., т. е. за пять лет до работы над «Статиром», при церкви Похвалы Богородицы действительно состоял «поп Потап Прокопиев, у него дети Ивашко да Павлик» (М у дрова. Книжное собрание... С. 36, примеч. 51), причем происходил П. П. из семьи священника Прокопия Сергеева Игольнишникова (см. М у дрова. Библиотека... С. 18).

«Статир», замечательный памятник ораторского искусства XVII в., как и биография его автора, нуждается в обстоятельном исследовании издании. На сегодняшний день из всей рукописи опубликованы только предисловие и отдельные проповеди — в переводе на русский язык и с купюрами, — а также два стихотворения, написанные одиннадцатисложным размером со смежными рифмами.

Соч.: Поучение в неделю шестнадцатую по пятдесятнице // Духовная беседа. 1858. № 35. С. 195—206; Поучение в неделю 23-ю по пятдесятнице // Там же. № 42. С. 65—76; Поучение на преславный день Воскресения Христова // Там же. № 44. С. 150—153; Поучение в день Вовнесения Господня // Там же. С. 153—157; Поучение в неделю 26-ю по пятдесятнице // Там же. № 45. С. 161—173; Я х о н т о в И. Русский проповедник семнадцатого века и несколько статей из его сочинения «Статир». СПб., 1883; Е л е о н с к а я А. С. Русская ораторская проза в литературном процессе XVII века. М., 1990. С. 195—197.

Лит.: В о с т о к о в. Описание. С. 629—633; С у х о м л и н о в М. И. О языковнания в древней России // Учен. зап. Второго отделения имп. Академии наук. СПб., 4854. Кн. 1. С. 255—258 (перепечатано в кн.: С у х о м л и н о в М. И. Исследования по древней русской литературе. СПб., 4908. С. 434—438 (СОРЯС; Т. 35); Я х о нт о в И. Русский проповедник XVII столетия // Духовная беседа. 1858. № 40. С. 26—38; № 44. С. 141—149; М а л ы ш е в с к и й И. Русский приходской свищенник проповедник XVII века // Труды КДА. 1861. № 4. С. 385—466; Е р е м и и И. Л. Литературное наследие Кирилла Туровского // ТОДРЛ. М.; Л., 1955. Т. 11. С. 349; В в е д е н с к и й А. А. Дом Строгановых в XVI—XVII веках. М., 1962. С. 240—241; А л е к с е е в П. Т. «Статир»: (Описание анонимной рукописи XVII века) // АЕ за 1964 год. М., 1965. С. 92—101; Р о б и н с о н А. Н. 1) Зарождение концепции авторского стиля в украинской и русской литературах конца XVI—XVII века (Иван Вишенский, Аввакум, Симеон Полоцкий) // Русская литература на рубеже двух эпох (XVII—начало XVIII в.). М., 1971. С. 66—67; 2) Борьба идей в русской литературе XVII века, М., 1974. С. 346; История дореволюционной России в двевниках и воспоминаниях. М., 1974. С. 346; История дореволюционной России в двевниках и воспоминаниях. М., 1974. С. 346; История дореволюционной России в двевниках и воспоминаниях. М., 1974. С. 325; 241 (то же в кн.: Д е м и н Д. М. Некоторые трудности изучения биографии древнерусских писателей // РЛ. 1980. № 3. С. 139—140; Д е м и н А. С. Русскве старопечатные предисловия и послесловия 1660—1670-х годов: (Формирование литературы массового предваваначения) // Русская старопечатная литература (XVII—первая четверть XVIII в.). Тематика и стилистика предисловий и послесловий. М., 1981. С. 225, 241 (то же в кн.: Д е м и н А. С. Писатель и обществень убаза с то в С. И. Кирили. Транквиллоно-Ставровекий и его литературная деятельность. Киев, 1984. С. 38, 185—186; М у д р о в а Н. А. 1) Книжное собрание Г. Д. Строганова на рубеже XVIII—вх ИІ в. (Постановке проблемы

Т. В. Буланина

Потемкин Петр Иванович (1617—ок. 1700) — стольник, составитель статейного списка (совместно с дьяком Семеном Румянцевым) о посольстве в Испанию и во Францию в 1667—1668 гг. Принимал непосредственное участие в русско-польской войне 1654—1655 гг., в том числе в осаде и захвате крепости Люблин; в 1656 г. командовал отрядом, взявшим в том же году шведскую крепость Канцы (Шанцы) в устье Невы, а затем и крепость Орешек. В статейном списке П. о посольстве в Испанию и во Францию помимо официальных сведений о приемах, церемониях, речах содержится лаконичное описание дворцов и садов Севильи, Мадрида, Эскуриала; приводятся титулы испанской знати; дается описание одежды испанцев, их торговли, земледелия и т. п. Путешествие по Франции описано в статейном списке более скупо, хотя посланникам были показаны Париж и его пригороды, Лувр, Версаль, Сен-Клу, театр и гобеленовая мастерская, а также пышный двор Людовика XIV в Сен-Жермене.

Статейный список дважды переводился на французский язык в XIX в., а на русском языке издавался в отрывках (раздел об Испании) еще в XVIII в., затем в XIX в. и в 1954 г. (раздел о Франции). П. выполнял и другие дипломатические миссии московского правительства: в 1674 г. участвовал в посольстве в Вену, в 1680—1682 гг. был в Париже и Мадриде, затем в Лондоне, где Г. Неллер написал его парадный портрет (копия хранится в Эрмитаже). Последняя его должность перед смертью —

воевола Новобогородицкий (Поводжье). Сохранидся портрет Потемкина. хранящийся в ГИМ.

Соч.: ПРВ. 2-е изл. М., 1790. Ч. 4. С. 457—564; Масальский К. Тайный наказ, данный при паре Алексее Михайловиче первому русскому посольству в Испанию// Сын Отечества. 1850. Кн. 5. С. 1—8; Кн. 9. С. 1—9; Путешествия русских послов XVI—XVII вв. Статейные списки. М.; Л., 1954. С. 227—315, 356, 426—441.

Лит.: Алексев М. П. 1) Очерки истории испано-русских литературных отношений XVI—XIX вв. Л., 1964. С. 18—23; 2) Русская культура и романский мир.

Л., 1985. С. 19-24.

О. А. Белоброва.

Рапишевский Анисим Михайлов (1550-е—конец 1620—нач. 1630-х) мастер книгопечатного дела в Москве в первое десятилетие XVII в., автор-составитель руководства по военному делу. Основные сведения о его жизни и деятельности изложены в статье М. А. Петрушенко. Р. (в послесловии к Уставу 1610 г. Радошевский) был родом с Украины: в послесловии к Евангелию 1606 г. он называет себя «волынцем». О своем образовании писал: «...училища мало видех» (см. послесловие к Уставу). Известные о Р. отрывочные биографические данные относятся к периоду его жизни в Москве, куда он приехал в 1586 г. из Литвы. По приезле поселился на Печатном дворе и начал там службу в качестве переплетчика. В челобитной царю Федору Иоанновичу рекомендуется «печатных книг переплетным мастером» и просит выделить дом («пожаловать дворишком»), «чтоб меж дворы не волочился». В 1588 г. указом царя «нововыезжий литвин печатных дел переплетный мастер Онисим Михайлов» получил пом в Ругопивской слоболе (челобитная и указ хранятся в ЦГАЛА. ф. 141: Приказные дела старых лет, 1588 г., ед. хр. № 1, л. 1—2; опубл. А. Гераклитовым). На основании названных документов С. А. Клепиков сделал предположение, что Р. принял участие в организации переплетной мастерской при Московском Печатном дворе (Клепиков С. А. Из истории русского художественного переплета // Книга. М., 1959. Сб. 1. С. 126). Пеятельность Р. как самостоятельного печатного мастера проходит в годы правления царя Василия Ивановича Шуйского (1606— 1610 гг.). За издание книг он взялся, как сам пишет в послесловии к Уставу, «не своею бо волею дерзнух на сие и отрещися отнюд не возмогох и делах, елико могох. . .». Наряду с Р. в Москве в эти же годы работали известные изпатели-печатники Иван Невежин (1603—1611 гг.) и Никита Фофанов (1609—1618 гг.). Остается не вполне ясно, являлись ли «штанбы» их раздельными типографиями, или же это были три стана в одной книгопечатне. В связи с этим обращает на себя внимание то, что в изданиях Р., так же как и в двух книгах, выпущенных Иваном Невежиным (Апостол. М., 1606; Триодь постная. М., 1607), выходные даты «от рождества Христова» при переводе на европейское летосчисление вычислены с отпибкой в 8 лет (вместо 5508-5500). Указанные случаи - первая попытка в московских изданиях ввести новое летосчисление. По наблюдениям А. С. Зерновой, в Минее общей 1609 г. Никиты Фофанова 4 из 9 заставок повторяют заставки из Евангелия Р. «Штанба» Р., содержавшаяся, как и станы Ивана Невежина и Никиты Фофанова, за счет государственной казны, была наиболее состоятельной; ее издания отличались самым высоким качеством полиграфической техники.

С 1607 г. Р. начал также — по заказу Шуйского — работу над составлением «воинской книги». По-видимому, с выполнением этого задания связано появление мастера среди служащих Пушкарского приказа. Он стал здесь одним из ведущих технических руководителей, получил звание «пушкарских дел мастера», был сослуживцем знаменитого мастералитейщика Андрея Чохова, отлившего «царь-пушку». По переписи 1620 г. Р. — житель Пушкарской слободы (см.: Переписи Московских дворов XVII столетия. М., 1896. Перепись 1620 г. С. 7). Р. был одаренным человеком. Архивные документы представляют его как разностороннего специалиста: он принимал участие в отливке колоколов (см.: Там же), строил колодцы, тайники, делал пруды (см.: Забелин И. Е. Дополнения к Дворцовым Разрядам // ЧОИДР. 1882. Кн. 3. Стб. 322—323, 340). Р. проявил себя как способный военный инженер: под его руководством проводились фортификационные работы в Путивле и в Калуге (см.: Теплов Л. П. Мастер Анисим Михайлов // Техника молодежи. 1955. № 2. С. 14—16). Последнее упоминание о Р. находится в списке служащих Пушкарского приказа, составленном по документам 1629 г. для включения в «Сметный список» на 1631 г. (см.: ВОИДР. 1849. Кн. 4: «Смесь». С. 26). Без указания фамилии здесь назван «пушкарских дел мастер». М. А. Петрушенко утверждает, что речь идет именно о Р., так как он один только на протяжении всего XVII в. имел это официальное наименование (Друкар. . . С. 218—219).

В книгоиздательской практике Р. был последователем Ивана Федорова и Петра Мстиславца. В каталоге А. С. Зерновой зарегистрированы два его издания с вариантами типографского набора: Евангелие (М., 1606) и Устав (М., 1610) (см.: Зернова А. С. Книги кирилловской печати, изданные в Москве в XVI—XVII веках. М., 1958. С. 24—25, № 27, 28; описание Устава см. также: Строев П. 1) Описание старопечатных книг славянских. . . Ивана Никитича Царскаго. М., 1836. С. 48-54 вдесь же публикация предисловия; 2) Обстоятельное описание старопечатных книг славянских и российских... Федора Андреевича Толстова. М., 1829. С. 124-128 - здесь же опубликовано послесловие; А. Описание старопечатных и церковнославянских Родосский книг, хранящихся в библиотеке С.-Петербургской Духовной академии. СПб., 1891. С. 66-68). В ГИМ имеется особый экземпляр Устава: в нем вместо послесловия на л. 233—238 (пятого счета) находится «Предисловие надписанию пасхалии».

Остается неизвестным, какую именно работу выполнял мастер при печатании своих изданий. По мнению А. С. Зерновой, «принимая во внимание разнообразие познаний Радишевского в разных видах мастерства, можно допустить, что. . . он был и словолитцем, и гравером, и печатником, или по крайней мере был превосходным руководителем всех работ» (З е рно в а. Орнаментика. . . С. 17).

В обоих изданиях Р. был автором послесловий, написанных от первого лица. На фоне господствовавшей в XVII в. в русском книгопечатном деле традиции анонимности их отличает ярко выраженное личностное начало. Содержащееся в послесловиях указание на имя издателя («мастерством многогрешнаго Анисима Михайлова сына Радишевского волынца и прочих любезно трудившихся», «книжнаго печатного дела мастера Анисима Михайлова сына Радошевского») сближает издания Р. с продукцией первых русских печатников (Иван Федоров, Петр Мстиславец, Андроник Невежа). Послесловия называют также имена инициаторов изданий (Шуйский, патриархи Иов и Гермоген), содержат сведения об обстоятельствах и времени печатания книг, традиционную просьбу к читателям о снисходительном отношении к недостаткам труда. Представляет интерес и предисловие к Уставу; в нем примечательны строки о том, что книга печаталась в «граде Новом Роме — Москве». Здесь же толкуется название книги: «Око умное, сиречь добрый разум просвещающе его всем добрым делом»; определяется место Устава среди других книг: в церковном обиходе он — «вождь»; сообщается история происхождения, бытования, состав книги, мотивировка настоящего издания: «От многых бо лет сия книга, егда от греческаго языка на словеньский преведена и мнози преводницы или преписующеи или изронища, или в чем погрешиша», поэтому книга для настоящего издания была исправлена «с прилежным усердием» и напечатана «во общую духовную пользу». В Устав вошли слова и поучения апостолов, а также византийских и славянских писателей: Евфимия Великого, Иоанна Дамаскина, Саввы Освященного и др. Из предисловия Герасима Смотрицкого к Острожской библии 1581 г. здесь заимствовано рассуждение о функции и форме книжных предисловий, а также некоторые формулы в послесловии Устава.

Издания Р. большого формата, роскошно оформлены, их крупный шрифт, напоминающий по рисунку уставное письмо, очень сходен с тем, каким набраны виленские издания Мстиславца (Евангелие 1575 г., Псалтирь 1576 г.). В подражание шрифту Р. мастер Кондрат Иванов отлил впоследствии шрифт, который получил название «большого евангельского» (см.: Покровский А. А. Печатный Московский двор в первой половине XVII в. М., 1913. С. 41). Издания Р. свидетельствуют о качественно новом уровне полиграфического мастерства в русском книжном деле. Он достигнут применением искусной техники гравирования и печатания. Вырезанные с большой тщательностью доски заставок, гравюр и инициалов давали ясные и четкие отпечатки благодаря использованию высококачественной бумаги (филиграни: в Евангелии — виноград, лилия, литеры «RG», царский венец; в Уставе — виноград и лилия; Гераклитов. № 1, 2, 35—38, 957, 958, 1007, 1474, 1477, 1483—1484). Бумага с филигранью «дарев венец», употребленная для Евангелия, была самой дорогой: по данным А. А. Покровского, в 1638 г. за стопу такой бумаги заплатили 1 рубль 3 алтына 2 деньги, в то время как средняя цена за бумагу была 20-23 алтына за стопу (см.: Там же. С. 44). Печать в книгах Р. — с применением киновари.

Художественное оформление изданий Р. изучено А. С. Зерновой и А. А. Сидоровым. В великоленных заставках и инициалах проявились и тицично московские приемы, и глубоко оригинальные, своеобразные черты: обилие цветочного орнамента, заполненность им всего пространства гравюры, сердцевидная фигура, расположенная заострением вверх, включение маргиналий в так называемые «цветки». Особой нарядностью и пышностью оформления отличается Евангелие. Включение в него четырех фронтисписных гравюр с изображением евангелистов с их символами (по типу рукописных евангелий) явилось новшеством в московском книжном деле. Предшествовавшие настоящему изданию три анонимных евангелия (ок. 1555, ок. 1560, ок. 1564) не имели фронтисписных изображений. В гравюрах Евангелия господствует декоративный принцип. Отдельные экземпляры его расцвечивались художниками для поднесения сановным лицам. Лучший из них и по качеству раскраски, и по сохранности находится в Отделе редких книг ГБЛ (инв. № 2242): в нем гравюры, заставки, вязь, инициалы покрыты красками и золотом. Разрисовка сближает гравюры с миниатюрной живописью рукописей. Элементом (художественного убранства раскрашенного экземпляра являются так называемые «предохранители» — бумажные рамки, украшенные орнаментом, с помещенными в них шелковыми прокладками. Парадный экземпляр предназначался, по мнению А. А. Сидорова, для поднесения царю В. И. Шуйскому (Древнерусская книжная гравюра... С. 154— 159). В одном из экземпляров Евангелия, хранящемся в ГБЛ и происходящем из библиотеки Соловецкого монастыря, имеется интересная вкладная запись, сделанная вскоре после издания — в 1607 г. В ней говорится о продаже книги в Соловецкий монастырь, описан ее внешний вид, сорт бумаги, указана цена: «Евангелие печать московская, бумага браная царев венец, оболочен бархатом, кармазин по атласу черчатому грады черных и на нем евангелисты серебряны. Москвитин торговый человек Гаврило Елеуферьев сын Москатиннин по своей душе вкладом за пять рублев с четвертью».

ы Напечатав в 1610 г. Устав, Р. впервые осуществил издание свода церковных законов. Объем книги — 1266 листов. Это было самое монументальное издание в русском книжном деле, начиная от его истоков и включая весь XVII в. Печатание его заняло длительный период — 3 года и 3 месяца. Устав, как и Евангелие, напечатан тщательно и красиво, но оформление его более строгое. В правление первого царя из династии Романовых Михаила Федоровича Устав подвергся цензурным гонениям со стороны церковных властей: в нем были замечены неточности и нововведения, допущенные «самовольством» редактора, уставщика Троице-Сергиевой лавры, «вора» и «бражника» Логгина Коровы. По указу патриарха Филарета экземпляры Устава были повсюду изъяты и сожжены (см.: Макарий, митрополит. История русской церкви СПб., 1882. Т. 11: Патриаршество в России. Кн. 2. С. 47). К настоящему времени от всего тиража Устава (при обычном тираже в XVII в. 1200 экз.) сохранилось более 30 экз., в то время как Евангелия — около 60 (см.: В помощь составителям сводного каталога старопечатных изданий кирилловского и глаголического шрифтов: Методические рекомендации. М., 1982. С. 26, 29). Издания Р. принадлежат к лучшим образцам отечественного книжного искусства.

Р. составил также руководство по артиллерийскому делу «Устав ратных, пушечных и других дел, касающихся до воинской науки». Начав работу над ним при Шуйском, повелевшем «сию книгу с немецкого и латинского языков на русский перевести», он закончил ее уже «при державе» царя Михаила Федоровича в 1621 г. Опубликован же «Устав» был лишь в XVIII в. по приказу Г. А. Потемкина известным издателем В. Г. Рубаном (СПб., 1777—1781). На титульном листе указано: «...выбран из иностранных военных книг». Одним из источников явилась книга немецкого военного писателя и инженера Л. Фронспергера (F r o n s p e rg e r L. Kriegsbuch. Franckfurt am Mayn, 1571—1573). В рукописи, по которой сделана публикация Рубана, составитель назван «Онисимом Михайловым». Вопрос об авторстве Р. был окончательно решен благодаря найденной М. А. Петрушенко рукописной копии «Устава» (середина XVII в.), в которой полностью названо имя автора: «Анисим Михайлов, сын Родошевский» (Друкар. . . С. 217). Современные военные историки оценивают «воинскую книгу» Р. как труд, положивший начало военнотехнической литературе в России (см. об этом у М. А. Петрушенко).

Соч. (типографские работы): Евангелие. М., 1606; Устав. М., 1610; Устав ратных, пушечных и других дел, касающихся до воинской науки. . . СПб., 1777—1781. Ч. 1—2. 
Лит.: Соболевский. Переводная литература. С. 104—106; Гераклітов О. До біографії Онисима Михайловича Радишевського // Бібліологічні вісті. 
Київ, 1926. Ч. 1 (10). С. 63—64; Райнов Т. Наука в России ХІ—ХVІІ веков. М.; 
Л., 1940. С. 288—371; Сидоров А. А. Древнерусская книжная гравюра. М., 1951. 
С. 145—159; Зернова А. С. Орнаментика книг московской печати XVI—XVII веков. М., 1952. С. 16—17; Петрушенко М. А. Друкар XVII сторіччя Онисим Радишевський // Українська книга. 400 років: Зб. ст. / Відповід. ред. І. М. Педанюк. 
Київ; Харків, 1965. С. 209—219; Каменева Т. Замечательный мастер // Культура и жизнь. 1970. № 10. С. 47—48; Веселовский С. Б. Дьяки и подьячие XV—XVII вв. М., 1975. С. 341; Епифанов П. П. Оружие // Очерки русской культуры XVII века. М., 1979. Ч. 1. С. 275—276; Немировский Е. Л. 1) Онисим Михайлов Радишевского // Полиграфия. 1990. № 1. С. 51—52; Иванова Ж. Н. Издания Радишевского // Полиграфия. 1990. № 1. С. 51—52; Иванова Ж. Н. Издания Анисима Радишевского в собраниях ГИМ // Русская книжность XV—XIX вв. М., 1989. С. 119—138.

Л. И. Сазонова, А. Н. Гусева

Ржевская Соломонида (конец XVI—нач. XVII в.) — служительница царевны *Ксении Борисовны Годуновой*, автор письма из осажденного польскими интервентами Троице-Сергиева монастыря. Р. принадлежала к знатному роду дворян-царедворцев Ржевских, бывших при царе *Борисе-Годунове* окольничими и думными, но в правление Василия Шуйского и «семибоярщины» (1610—1611 гг.) перешедших на сторону польского короля Сигизмунда III и королевича Владислава (см.: АИ. СПб., 1841. Т. 2. № 311—VI). Служительницей Ксении Борисовны Годуновой Р., очевидно, стала после того, как в конце 1605 г. дочь царя Бориса Году-

нова была пострижена в монахини (под именем Ольги; в письме она именуется Ольгой Борисовной) и выслана Самозванцем из Москвы. Фефана Савиновна Ржевская, «матушка» Р., к которой адресовано письмо, так же как и дочь (очевидно, после дворцовых перемен), проживала в монастыре («на Новоманастырском дворе»), как рядовая монашка, в стесненных условиях, не имея прислужницы («жоночьки или девьки»).

Письмо Р. датируется 6 июля 1609 г. («после Петрова дни») и отправлено из осажденной войсками Сапеги и Лисовского Троице-Сергиевой лавры, т. е. относится ко времени героической 16-месячной обороны крепости и представляет ценность как исторический документ, как свидетельство очевидца событий о состоянии защитников крепости на одиннадцатом месяце осады. Письмо написано в середине лета после перенесенной защитниками тяжелой, голодной зимы и мора, гибели многих осажденных от цинги. Р. утешает мать («...а нету мне, государыняматушка, здеся никоторыя нужи, Ольги Борисовны милостью»), описывает «крепкой. . . приступ», бывший «в канун Петрова дни» 1609 г. с «огневым боем», пушечным обстрелом крепости «огнянками» и уничтожением «многих воров». В письме Ксении Годуновой к ее тетушке о тяготах осады говорится гораздо откровеннее, но и письмо Р. свидетельствует о высоком патриотическом настрое и героической стойкости защитников, предпочитавших умереть, но не сдаваться: несмотря на то что летом мор среди осажденных и «унелся», людей в крепости осталось меньше трети («а не осталося людей ни трети»). Через мать Р. пытается передать писавшему ей Макарию Карякину, что «Федор Карьцов жив, а Кашпиров, сын Дмитрей, умер», и «схоронить» его было не на что, если бы не «пожаловала» им на похороны рубль царевна Ольга Борисовна. К моменту написания этого письма почтовая связь Троице-Сергиева монастыря с внешним миром уже была нарушена, и письма перехватывались поляками. Р. жалуется: «. . . а мне, государыня-матушка, от тебя граматка не бывала от Великаго мясоеду до Петровых заговень». Письмо Р. (так же как и письмо Ксении Годуновой) не дошло до адресата.

Подлинник письма, писанный столбцом и сложенный пакетом, на котором написан адрес, имеет помету на польском языке, свидетельствующую, что письмо было задержано и прочитано врагами, а затем (очевидно, при освобождении Троице-Сергиева монастыря войсками М. И. Скопина-Шуйского в союзе со шведами) попало в архивы Швеции. Письмо Р. соблюдает все основные трафаретные формулы эпистолярного стиля XVII в. и в то же время сохраняет оригинальные черты русской речи.

Cou.: АИ. Т. 2. № 182—II. С. 213.

Н. Ф. Дробленкова

Романчуков Алексей Саввич (Савинович) (первая половина XVII в.) — поэт «приказной школы». Он был сыном известного московского администратора Саввы Юрьевича Романчукова, служившего дьяком (по-видимому, Денежного двора) уже в 1610—1611 г., затем, в 1614 г., получившего за «Московское осадное сиденье» вотчину в 80 четвертей в Ярославском уезде. Потом Савва Романчуков был дьяком в Новгородской чети и одновременно в Посольском приказе (упоминается еще 21 октября 1625 г.; вскоре, очевидно, умер). Его сыновья Р. и Василий были в 1627 г. «стряпчими с платьем», а Иван и Юрий — патриаршими стольниками. Среди них самой яркой фигурой был Р.

Быстро поднимаясь по служебной лестнице, Р. в 1636 г. был назначен посланником в Персию. Русская миссия съехалась с миссией голштинской 3 сентября под Самарой; далее русские и голштинцы путешествовали вместе. Адам Олеарий оставил подробную характеристику Р.: «Этот русский, посланный великим князем московским к персидскому шаху в качестве малого посла, более для того, чтобы блюсти за нашим делом

и нашими отношениями, был человек лет 30, с здравым умом и весьма: ловкий, знал несколько латинских изречений, против обыкновения русских имел большую охоту к свободным искусствам, особенно же к некоторым математическим наукам и к латинскому языку; он просил, чтобы мы помогли ему в изучении этих предметов, и в Персии, где мы были вместе, а особенно на обратном пути он прилежными занятиями, постоянными разговорами и упражнением в продолжение 5-ти месяцев сделал такие успехи в латинском языке, что мог передавать на нем, хотя не совсем удовлетворительно, свои задушевные мысли. Он также быстро и с охотою уразумел употребление астролябии и все то, что относится до высоты солнца, часов и геометрии. Нашему часовщику он заказал сделать астролябию, и когда, бывало, мы останавливались на ночлег в каким-нибудь городе или селении, особенно же в Астрахани, он выходил с этой астролябией для упражнений на улицу и рассказывал людям высоту домов и других зданий, что чрезвычайно удивляло русских» (ЧОИДР. 1869. Кн. 1, отд. IV. С. 464—465).

Р. сошелся с голштинцами на почве не только наук, но также искусств. В альбоме записей и рисунков, который принадлежал участнику миссии доктору медицины Гартману Грамману (он перешел впоследствии на русскую службу и был при кончине царя  $Muxauna \Phi e \partial o po в u u a$ ), есть карандашный, прекрасно сохранившийся портрет человека лет тридцати в русском платье и с русскими чертами лица (ГБЛ, собр. Норова, № 40, л. 46 об.). Это, несомненно, Р. (рисовальщиком, видимо, был посольский художник Дитрих Ниман, умерший на пути из Персии). Непосредственно за портретом (на л. 47-47 об.) помещен автограф Р., сделанный 15 января в Касвине «для памяти дружелюбныя Голштенския земли дохтура Артъмана Грамба». Автограф начинается «относительно-силлабическими» виршами с акростихом — типичным альбомным стихотворением с добрыми пожеланиями. Поэтические упражнения были естественными для обеих миссий: среди голштинцев находился Пауль Флеминг, крупнейший поэт немецкого барокко, посвятивший несколько сонетов Москве (потом их переводил А. П. Сумароков). Русскую миссию возглавлял Р., тоже поэт.

Он известен скорее как любитель книжного стихотворства: дружеские послания адресовали ему справщик Савватий и Михаил Злобин. Но и сам Р. кроме альбомных вирш оставил еще одно стихотворение. Оно по акростиху («Алешка Раманчуков») легко извлекается из сохранившейся во многих списках компиляции «Послания многоразлична, а в них описует имена отлична». Принадлежащие Р. строки отмечены глубоким пессимизмом:

> Аз же отгоним бываю сего света, лишаются дви мои и кончаются лета, Ерихона животнаго стены разрушаются, шумения гласящих труб на торжищи приближаются. . .

Это, быть может, предсмертные стихи. Существует предположение, что вскоре по возвращении из Персии в 1638 г. Р. отравился (ему грозила опала, ибо царь был разгневан результатами переговоров). Но достоверных сведений о самоубийстве Р. нет. Возможно, он умер от «студеной дорогуши», болезни почек, которой страдал во время путешествия в Персию и от которой его лечил Гартман Грамман.

Соч.: Панченко А. М. Русская стихотворная культура XVII века. Л., 1973. С. 35—42, 46—48, 242—243. Лит.: РБС: «Романова—Рясовский». Пгр., 1918. С. 53—54 (ст. о Савве и Алексее Р.

написаны А. Виноградовым); Богоявленский С. К. Приказные судьи XVII века. М.; Л., 1946. С. 93—94, 128, 292; Веселовский С. Б. Дьяки и подьячие XVI-XVII вв. М., 1975. С. 451.

Савва Долгий (в иночестве Симеон) (вторая половина XVII в.) — священник, возможно, автор Покаянного исповедания. С. Д. был сподвижником, а возможно, и учеником Сильвестра Медведева, разделявшим его взгляды на богословско-литургический вопрос о времени пресуществления святых даров (таинстве евхаристии). Однако за этим вопросом стояла более широкая проблема о характере организации на Руси школьного дела, разделившая русское образованное общество на две партии — старомосковскую во главе с патриархом Иоакимом и приехавшими в 1685 г. в Москву из Венеции братьями Иоанникием и Софронием Лихудами, сторонницу греческого образования, и западную, ратовавшую за обучение москвичей по латинскому образцу; к последней относился Сильвестр Медведев и его единомышленники.

О С. Д. известно только из розыскного дела Сильвестра Медведева и из подписанного им Покаянного исповедания, автором которого, он, возможно, и не был («К сему моему истинному исповеданию аз недостойный и многогрешный Симеон во извещение правды руку приложил»: — Прозоровский сильвестр Медведев. С. 359, примеч. 182). Из этих документов видно, что С. Д. тогда уже, в 1688—1689 г., монах Симеон, часто посещал Сильвестра Медведева, читал его сочинения и учил других. Он же распространял среди «священников и простецов» вышедшие из круга Сильвестра полемические сочинения, направленные против братьев Лихудов. А. Прозоровский считает, что в их число прежде всего входит произведение, известное под названием «Обличение на новопотаенных волков», названное Евфимием Чудовским «Неистовобреханием». Как показал при розыске старец Арсений, оно было переписано в трапезной келье Сильвестра в 40 тетрадей, а затем распространялось С. Д.

Нет никаких данных о том, что С. Д. был арестован вместе с Сильвестром Медведевым и что ему были предъявлены политические обвинения. Его имя фигурирует в розыскном деле только в показаниях старца Арсения. Но он был подвергнут вместе с Сильвестром церковному суду. Его Покаянное исповедание написано в декабре 1689 г., как считает Прозоровский, тем же лицом, которым написано Покаянное исповедание Сильвестра Медведева, на что указывают текстуальные совпадения ряда мест. Покаянное исповедание С. Д. целиком ориентировано на Покаянное исповедание Сильвестра. Так, в нем осуждается сочинение Сильвестра «. . .наполнена всякия прелести душегубительния. . . обманна, отрава, чаровница, губительница, яд скорпиев» (у Сильвестра — «не есть Манна, но православных обманна и прелесть, не хлеба животного манна, но яда душегубительнаго исполнена отрава»). Несмотря на сходство, Исповедание С. Д. меньше по объему и примитивнее стилистически по сравнению с Исповеданием Сильвестра Медведева. Возможно, в Исповедании С. Д. как-то отразились истинные черты его биографии: он, по-видимому, еще будучи попом, «в мятежное время страдал от раскольников церковных». Оба Покаяния были написаны в Троице-Сергиевой лавре, из чего следует, что С. Д. находился там вместе с Сильвестром Медведевым, однако дальнейшая его судьба неизвестна.

Покаянное исповедание С. Д. распространялось в конце XVII в. в списках сборника, составленного Евфимием Чудовским из материалов, посвященных вопросу о времени пресуществления святых даров и связанной с ним полемике. Сборник этот известен под названием «Остен» — от слова «остны»: «Словеса святых и мудрых, яко остны, к ним же прати кому жестоко есть» (см., например: Горский А. В., Невоструев К. И. Описание славянских рукописей Московской Синодальной (Патриаршей) библиотеки. М., 1862. Отд. 2, ч. 3. С. 424, 429).

Соч.: Остен. Казань, 1865. С. 104-111.

Лит.: Розыскные дела о Федоре Шакловитом и его сообщниках. СПб., 1884. Т. 1. Стб. 554—555, 705—706; Прозоровский А. Сильвестр Медведев: (Его жизнь. и деятельность). М., 1896. С. 296, 353, 354, примеч. 154, 359—362, 577—584.

Савватий (первая половина XVII в.) — справщик Печатного двора, монах, поэт «приказной школы». Его имя известно из акростихов, которыми начинались некоторые из его посланий («чернец Саватиище», «чернец Саватий»). Из стихотворных посланий обнаруживается причастность С. к Печатному двору. По приходно-расходным книгам Книжной справы чернец С. служил справщиком с сентября 1634 г. по сентябрь 1652 г. с окладом в 35 рублей. Возможно, до этого он состоял в причте одной из дворцовых церквей, как он сам пишет в послании к царю Михаилу Федоровичу («...богомолец твой государев царев, прежебывшей у тебя, государя, служитель олтарев»), но, по-видимому, овдовев, постригся в монахи.

Справщики Печатного двора обычно избирались из монастырской братии и служителей московских храмов, получали специальную подготовку и составляли затем особую корпорацию, интеллектуальную элиту черного и белого духовенства. Социальное положение их было двойственным: с одной стороны, они являлись приказными чиновниками, находящимися в ведении Большого дворца, с другой — церковными деятелями, занимавшимися выпуском церковных книг и подлежащими патриаршему контролю. Работа на Печатном дворе при патриархе *Иосифе* (1642—1652 гг.) становится особенно интенсивной, богослужебные книги подвергаются значительным исправлениям грамматического и фактического характера, вносятся новые статьи, предпринимаются сокращения, справщики сверяют тексты изданий с переводными рукописными книгами, ставится вопрос о необходимости обращения к греческим оригиналам. Иосифовские справщики были образованными книжниками.

Как видно из стихотворных посланий С., он подвизался также и на педагогическом поприще домашнего учителя. Его ученик князь Михаил Никитич Одоевский — сын боярина Никиты Ивановича Одоевского, посла в Польше, главы Казанского и Сибирского приказов, а впоследствии и Комиссии по составлению Уложения, — умер молодым в 1653 г.

Причина отстранения С. от печатной справы в 1652 г. с приходом к власти патриарха Никона неизвестны. Делались попытки объяснить его увольнение вместе со справщиком Иоанном Наседкой их неодобрительным отношением к реформе Никона и связями с одним из главных деятелей раскола Иваном Нероновым. В Житии Ивана Неронова упоминается его друг отец Савватий, умерший между 1652 и 1655 гг., могилу которого в Покровском монастыре в Москве посетили Иван Неронов, будучи уже иноком Григорием, а затем и Никон (Материалы для истории раскола за первое время его существования / Под ред. Н. Субботина, М., 1875. Т. 1. С. 145, 158—159). Однако достаточных доказательств для отождествления справщика С. с отцом Савватием, упоминаемом в Житии, не приведено.

Справщик С. — представитель «приказной школы» поэтов, сложившейся в 30-х гг. XVII в. и просуществовавшей два десятилетия. Книжная справа была литературным центром, вокруг которого эта школа объединялась. В нее входили прежде всего приказные служащие — монахисправщики, связанные друг с другом служебными и личными дружескими отношениями. К ней принадлежали и аристократы, и представители знатных приказных родов, но большинство из поэтов — Петр Самсонов, Стефан Горчак, Михаил Злобин, Ермолай Азанчеев, Иван Наседка, как и С., люди незнатные. Их поэтическая деятельность носила в основном неофициальный характер и состояла в регулярном обмене обширными посланиями.

С. обращался со стихотворными посланиями к разным лицам. Кроме собратьев по перу среди его адресатов встречаются представители придворных кругов (Иван Никитич Романов, дядя царя; Никита, царский духовник; Василий Сергеевич Прокофьев, учитель царевича Алексея Михайловича; князь Семен Иванович Шаховской, сам царь Михаил),

а также верхи приказной аристократии (дьяк Василий Львович Волков, к которому С. обращался за посредничеством, ища службы; Алексей Михайлович Львов, стольник, кравчий, а затем начальник Приказа Большого дворца и Печатного двора, благодаря которому С. стал справщиком). Их имена читаются в акростихах, но часто раскрываются из анаграммы, например: «Прикладом же дукс именуется, пред царем же государем говорит, не обинуется. Рождышего же имеет тезоименита лицу Божию, и всегда покланяется царскому подножию. По реклу же именит твоему отцу. . .» — в послании Василию Львовичу Волкову речь идет об Алексее Михайловиче Львове.

Часть стихотворных посланий С. написана по чисто житейским поводам — это ходатайство о должности, рассуждения о дружеских отношениях между поэтами и о разногласиях между ними, два наставления учителя ученику под названием «Прещение вкратце о лености и нерадении всякому бываемому во учении» и «Азбука отпускная тебе, моему ученику». Послания могли и вовсе не иметь определенного содержания, ограничиваясь триадой: приветствие, прошение, подпись. В стихах С. отразились современные ему события, собственные его взгляды и литературные интересы. В них можно найти суждения об отношении к иноверпам как отголоски идеологической полемики, связанной с приездом в Москву датского королевича Вольдемара и состоявшимися диспутами о лютеранстве. Одно из стихотворений С. посвящено работе справщика. Обвиненный в ошибках, он оправдывается, ссылаясь на трудности своей работы. Перу С. принадлежит «Предисловие к Царственной книге, сииречь к Гранографу», в котором неравносложными стихами изложена вкратце история византийских императоров в строгом соответствии с Хроникой Георгия Амартола. За «Предисловием» должен был следовать прозаический текст Хронографа, к которому стихи должны были служить не только предисловием, но и подробным оглавлением. Другое произведение С. «Слово о прелестнем сем и видимом нами свете и о живущих всех нас человек в новом сем завете» и связанные с ним нравоучительные стихотворения «О свете», «О плоти», «О утробе» развивали традиционную для христианской культуры тему суетности и бренности человеческой жизни. «Предисловие» и «Слово» С. хотел видеть напечатанными и просил об этом царя. Однако стихи С. напечатаны не были и известны только в рукописях.

Стихотворения С. — неравносложные вирши с парной грамматической рифмой, чаще всего глагольной. Рассуждения об «остроумии», «остром разуме», занимающие в них большое место, означали умение пользоваться «витийным», поэтическим языком, противопоставленным простому, «грамматическому» языку. Пристрастие к акростиху («краегранесию», «началострочию») также было признаком изысканной манеры. Излюбленным приемом С. становится принятое в приказной школе стихотворцев уподобление, традиционное для византийско-славянской книжности. Так, в послании к Алексею Романчукову темы мудрости и философии вызвали ряд ветхозаветных ассоциаций: олень «течет» на водные источники — разумный муж на благие словеса, солнечный свет разгоняет тучи — мудрый человек разрешает недоумения и пр. Литературные источники С. обычны для православного книжника — Псалтирь, Притчи Соломона, Новый завет, писания отцов церкви, Физиолог, Азбуковник, Пчела, откуда черпались скрытые и прямые цитаты. Из отечественных писателей авторитетом являлся Максим Грек.

Литературное наследие справщика С. дошло до нас в рукописных сборниках, как правило в сборниках виршевых посланий первой и второй половины XVII в.: ГБЛ, собр. Тихонравова, № 380; ГИМ, собр. Барсова, № 470; Чудовское собр., № 359/57; ЦГАДА, ф. 181, собр. Оболенского, № 250/455; БАН, Архангельское собр., № 527.

Соч.: Лопарев Хр. Описание рукописи Московского Чулова монастыря, № 57—359, л. 11—15 // ЧОИДР. 1886. Кн. 3, отд. V. С. 6—9; Шептаев Л. С. Стихи

сиравщика Савватия // ТОДРЛ. М.; Л.. 1965. Т. 21. С. 5—28; Русская силлабическая поэзия XVII—XVIII вв. 2-е изд. Л., 1970. С. 73—84. Б-ка поэта. Б. сер.; Панчен ко А. М. Русская стихотворная культура XVII века. Л., 1973. С. 39—75, 248—259.

Лит.: Мансветов И. Как у нас правились церковные книги. М., 1883. С. 13; Николаевский П. Ф. Московский Печатный двор при патриархе Никоне // Христ. чт. 1890. № 9—10. С. 457; 1891. № 1—2. С. 149—152; Демин А. С. Демократическая поэзия XVII в. в письмовниках и сборниках виршевых посланий // ТОДРЛ. Т. 21. С. 74; Панченко А. М. Книжное стихотворство // История русской литературы X—XVII веков / Под ред. Д. С. Лихачева. М., 1980. С. 360—361.

М. Л. Каган

Самсонов Петр (первая половина XVII в.) — поэт «приказной школы». Источники упоминают его с 1615 г., когда С. был дозорщиком в Вологодском уезде. В 1625 г. С. подьячий, с 28 сентября 1638 г. дьяк Патриаршего дворцового приказа. Принадлежал к семье, занимавшей видное место в среде московской администрации XVII в. (до десятка Самсоновых служили дьяками и подьячими в столице и в провинции).

По рукописям выявлены 10 стихотворных эпистолий С., из которых 6 опубликованы. Из этих текстов явствует, что С. какое-то время был в ссылке в глухой провинции — «в концах вселенныя», как он выражается. Некоторые авторские намеки позволяют предположить, что причиной опалы С. было его поведение в Смутное время. В некоторых эпистолиях С. просит своих московских доброхотов «печаловаться» о нем перед царем Михаилом Федоровичем и позаботиться о «преселении» ссыльного поэта в Москву. В конце концов С. добился своего. Занятия стихотворством он продолжал и в столице: некоторые послания, безусловно, написаны элесь.

В акростихах, в частности, названы имена и отчества адресатов. Из них пока удалось более или менее уверенно отождествить только одного: два послания С. направил некоему Михаилу Стефановичу, — по-видимому, протопопу собора Черниговских чудотворцев и справщику Печатного двора Михаилу Стефановичу Рогову, также стихотворцу. Как поэт С. вполне вписывается в рамки тех эстетических законов, которые исповедовала «приказная школа». С. заботится прежде всего о стихотворной технике, которой владеет довольно хорошо. Эпистолии С. читаются в рукописях: ГИМ, собр. Барсова, № 470, л. 19—21; Чудовское собр., № 359/57, л. 11—13; ЦГАДА, ф. 181, № 250/455, л. 249 (330)—260 об. (340 об.). В Музее истории религии и атеизма хранится экземпляр Острожской библии, проданной С. в 1619 г. (Б у л а н и н Д. М. Каталог книг кирилловской печати XVI—XVII веков Музея истории религии и атеизма в Ленинграде // Научно-атеистические исследования в Музеях (Л., 1986. С. 31).

Соч.: Панченко А. М. Русская стихотворная культура XVII века. Л., 1973. С. 263—269.

Лит.: Панченко А. М. Несколько замечаний о генологии книжной поэзии XVII века // ТОДРЛ. Л., 1972. Т. 27. С. 241—243; Веселовский С. Б. Дьяки и подьячие XV—XVIII вв., М., 1975. С. 462.

А. М. Панченко

Серапион (ум. 1653) — архиепископ Суздальский и Торусский, автор грамот и «сказки». В 1618 г. был поставлен игуменом Ярославского Толгского монастыря, которым руководил до своего поставления в 1634 г. архиепископом Суздальским, занимал эту кафедру до смерти (память его чтилась 25 февраля). О жизни С. сообщается в посвященной истории Суздаля работе Анания Федорова, ключаря Суздальской соборной церкви. Там же узнаем об участии С. в росписи соборной церкви «стенным письмом» и строительстве храмов во имя святых чудотворцев епископов Суздальских Иоанна и Феодора; после смерти он «положен бысть в соборной церкви

у первого левого столба». С. поучал христиан своей епархии, рассылал грамоты разнообразного содержания: о выборах игуменьи в Покровском монастыре с увещеванием не ссориться (1636 г.), о соблюдении церковного благочестия (1642 г.). Среди небогатого письменного наследия С. выделяется «Сказка Суздальского архиепископа Серапиона и допросные речи Спаса-Ефимиева монастыря архимандрита Иосифа с братьею о земляном вале в Суздале» (9 и 10 апреля 1643 г.), где находятся ценные сведения по истории Суздаля: «Строение тот вал изстари Суздальских Великих князей, в старину де по нем был другой город. . . А в прошлом во 149 году, как был в Суздале у селистреного дела князь Иван Шахматов, и городу и тому валу чертеж к Москве в Пушкарский приказ послал. . .». С. проявлял интерес к церковно-литургическим вопросам: ему направлено Послание о единогласии священника Агафоника.

Соч.: АИ. СПб., 1841. Т. 3. С. 345-346, 382-385.

Лит.: Историческое собрание о богоспасаемом граде Суждале / Ключаря тамошнего собора Анания Федорова // ВОИДР. 1855. Кн. 22. С. 5—6, 34—35, 116—117; Филарет. Обзор. С. 230; Румянцева В. С. Народное антицерковное движение в России в XVII веке. М., 1986. С. 37, 60.

В. К. Зиборов

Сергий (XVI—нач. XVII в.) — инок Троицкого Данилова монастыря в Переславле-Залесском, один из авторов службы Даниилу Александровичу, Жития Романа Владимировича и службы ему. Точные биографические данные о С. отсутствуют. В. О. Ключевский предположительно отождествлял его с архимандритом Переяславского Данилова монастыря Сергием, настоятельство которого относится к 1579—1586 гг. (см.: Строев П. М. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российския церкви. СПб., 1877. Стб. 667; Добронравов В. Г. История Троицкого Данилова монастыря в г. Переяславле-Залесском. Сергиев Посад, 1908. С. 32; Прилож. С. 33—40).

В соавторстве с С. Р. Алферьевым-Бездниным С. по благословению патриарха Иова написал службу Даниилу Александровичу. Позднее, вероятно, после открытия и перенесения мощей этого святого в 1652 г. (согласно Амфилохию, в 1682—1690 гг.), она была переработана и в таком виде дошла до нас. В службе Даниилу Александровичу, составленной по традиционной схеме, есть примеры рифмованной прозы; встречающиеся здесь метафоры и сравнения довольно однообразны (так, святой называется светлым либо пресветлым светильником, светильником света; сравнивается со светом, с «незаходным», светолучным солнцем). Но трудно решить, принадлежат ли эти выражения С. Р. Алферьеву-Безднину и С. или же редактору конца XVII в.

Из описания чудес Романа Владимировича (начиная со свершившегося 2 марта 1605 г.) известно, что вместе с С. Р. Алферьевым-Бездниным С. «сотворил» стихиры и каноны этому святому; в результате их «тщания и трудов» возникли его житие, а также повествование о первых «преславных чюдесех» («проявления» их начались 3 февраля 1605 г.); однако названные сочинения погибли во время «литовского» разорения Углича в 1609 г. (см.: Повесть о чудесех св. благовернаго князя Романа, Угличскаго чудотворца. Ярославль, 1874. С. 21). Судя по тому, что церковные иерархи во главе с митрополитом Казанским Гермогеном про освидетельствование чудес и мощей князя Романа в Угличе сообщали Лжедмитрию I (Опись архива Посольского приказа 1626 года. М., 1977. Ч. 1. С. 318—319), работа над этими богослужебными произведениями завершилась не ранее июня 1605 г.

Соч.: А м ф и л о х и й. Летописные и другие древние сказания о св. благоверном вел. князе Данииле Александровиче. М., 1875. С. 20—38.

Лит.: Ключевский. Древнерусские жития. С. 316—317; Макарий. История русской церкви. СПб., 1881. Т. 10, кн. 1. С. 226, 227; Строев. Словарь. С. 242—243: Барсуков. Источники агиографии. Стб. 146, 466—467; Филарет. Обзор. № 202; Васильев В. История канонизации русских святых. М., 1893.
 С. 210—211, 216.

Я. Г. Солодкин

Сергий (XVII в.) — инок Елецкого Черниговского Богородского монастыря, сын донского казачьего атамана (XVI в.) Михаила Черкашенина; от его лица ведется рассказ в «Слове о некоем старце», известном в единственном списке 1640 г. из собр. Х. М. Лопарева (ГПБ, собр. ОЛДП, Q.234). В Слове сообщается, что С. был взят в плен крымскими татарами и продан в Кафу. Отсюда он совершил путешествие по странам Востока посетил Константинополь, Аравию, Иерусалим, Египет. Х. М. Лопарев проследил судьбу вернувшегося на родину пленника-путника (его брат, как сообщается С. М. Соловьевым, был в Крыму казнен; см.: Соловьев С. М. История России с древнейших времен. М., 1960. Кн. 3, т. 5-6. С. 696). Исследователь «Слова о некоем старце» отметил неоднородность литературного памятника: достоверность начала и легендарность хождения, лишенного исторических реалий («повесть. . . не знает ни сарацин, ни турок в Иерусалиме») и восходящего к древним преданиям о святынях христианского Востока. Х. М. Лопарев обращает внимание на произвольность приведенных в Слове расстояний между географическими пунктами и на другие топографические несообразности. Исследователь называет источники легендарных сказаний, отразившихся в тексте Слова: о птице негуе (грифе), о горном золоте, о песчаном море, о камне, зеркале. Он приводит приметы зависимости текста Слова от паломнической древнерусской традиции (Хождения игумена Даниила, иеродиакона Зосимы, Арсения Солунского и др.).

Соч.: Лопарев Х. М. Слово о некоем старце: Вновь найденный памятник русской паломнической литературы XVII века // СОРЯС. 1890. Т. 51, № 2. С. 1—55. Лит.: Лопарев Х. М. Описание рукописей имп. ОЛДП. СПб., 1893. Ч. 2. С. 342; Seemann K. D. Die altrussische Wallfahrtsliteratur. München, 1976. S. 334—336.

О. А. Белоброва

Сергий Шелонин (в миру Семен Михайлов) (ум. 1667) — монах Соловецкого монастыря, автор новых редакций Жития Иоанна и Логгина Яренгских и Жития Филиппа митрополита. Принял пострижение в 1619 г., до этого, как установила М. В. Кукушкина, был подьячим в Москве. Прозвище Шелонин происходит либо от названия реки Шелона (в Новгородчине), либо от местного поморского диалектного слова «шелоник» — юго-западный ветер (Москва, откуда пришел С. Ш., по отношению к Соловкам на юго-западе). В 1647—1648 гг. С. Ш. был архимандритом Ипатьевского монастыря, затем вернулся на Соловки, где и оставался в иноческом звании вплоть до своей смерти. Об архимандритстве С. Ш. в Ипатьевском монастыре никаких сведений не сохранилось, на Соловках он занимался активной книгописческой деятельностью.

С. III. переписывал книги сам, а также руководил перепиской книг. За время пребывания на Соловках (с 1619 по 1667 г.) «он передал в Соловецкую библиотеку партиями 31 рукопись и шесть печатных книг, остальные 16 книг поступили после его смерти. В настоящее время выявлено 24 рукописи, которые непосредственно по припискам или косвенно по почерку атрибутируются Сергию Шелонину» (К у к у ш к и н а. Монастырские библиотеки. . . С. 99). В основном репертуар переписываемых С. III. книг — церковно-служебные, религиозно-дидактические и церковнополемические тексты. Но он проявлял большой интерес и к сюжетным произведениям церковного жанра. Им переписаны жития Василия Нового, Иоанна Дамаскина, Григория Синаита, Паисия Великого, Павла Фивейского и др., патерики Египетский, Азбучно-Иерусалимский, Синайский, Скитский, Киево-Печерский, Пролог, Космография, Стоглав.

С. Ш. не был только копиистом рукописей. Он часто заменяет устаревшие слова, вносит стилистические изменения в тексты. Но особенно ярко сознательное, творческое отношение С. Ш. к переписческой деятельности проявляется в том, что на полях своих рукописей он делает многочисленные заметки, приводит параллели, отмечает источники цитат. В переписанных патериках С. Ш. часто по-своему распределяет и группирует патеричные рассказы.

Оригинальными сочинениями С. Ш. являются два житийных произведения, в основе которых лежат более ранние, созданные на Соловках жития. В 1638 г. С. III. участвовал в перенесении мощей святых Иоанна и Логгина Яренгских. Он подробно описал эту церемонию (ркп. ГПБ, Соловецкое собр., № 182) как участник и очевидец ее. Позже, уже после возвращения на Соловки из Ипатьевского монастыря, Сергий включил это описание в свою редакцию Жития Иоанна и Логгина Яренгских: «Сергия, смиренного инока и презвитера обители Пантократоровы сущаго Понта окияна на полунощной стране, иже на Соловецком отоце, сказание о чюдесех святых праведных Иоанна и Логгина, новоявленных яренских чюдотворцев». Первоначальные рассказы об Иоанне и Логгине Яренгских (см. Сказание о Иоанне и Логгине Яренгских) под пером С. Ш. приобретают вид, более соответствующий канонам житийного жанра. У С. Ш. есть и риторическое предисловие, и риторическое заключение; более обобщенно и риторично передает он и содержание первоначальных записей об этих святых. Вместе с тем сочинение С. отличается несвойственными агиографическому жанру своеобразными «просветительскими» тенденциями и сильно выраженным субъективизмом. С. Ш. сообщает ряд сведений о Поморье, о жизни и обычаях поморов. В ряде мест он выражает свое отношение к описываемым событиям, говорит об охвативших его чувствах, что придает определенную лиричность его произведению. Особенно ярко это проявилось хотя и в очень риторичном, но весьма прочувствованном и не лишенном поэтичности описании Белого моря. Здесь перед нами первое в русской литературе описание морской стихии.

Второе оригинальное сочинение С. Ш. — Житие митрополита Филиппа, написанное им в 1651 г.: «Сергия смиренного инока и презвитера обители Пантократоровы, сущем понта окиана, иже на полунощной стране, на отоце Соловецком, слово на пренесение мощей иже во святых отца нашего Филиппа митрополита Московского и всея России чудотворца. Евлогисон патера». В основе сочинения С. Ш. лежит первоначальное Житие митрополита Филиппа, написанное в Соловецком монастыре в конце XVI в. И хотя С. III. никаких новых фактических сведений о Филиппе не сообщает по сравнению со своим источником, его сочинение совершенно новое, оригинальное произведение. С. Ш. следует лишь фактической канве своего источника, риторические же отступления и цассажи, общие житийные места, дидактические рассуждения на религиозные темы и по вопросам государственной жизни, даже эпизоды описательного характера полностью принадлежат С. Ш. Это сочинение С. Ш. известно в единственном экземиляре — автографе (ГПБ, Соловецкое собр., № 607/939), с которого списки в Соловецком монастыре не делались, хотя сам С. Ш. предназначал свою рукопись как оригинал для переписывания: «Рукопись эта скорописного мелкого письма на 128 лл. в 4 долю, вся написана рукою самого Сергия и во многих местах испещрена его же поправками, которые то дополняют текст новыми выражениями и мыслями, то заменяют какие-нибудь не понравившиеся автору выражения другими и т. п. На полях по местам написаны пометы автора для переписчика о том, что после чего писать, о вставке в текст пропущенного заглавия одной части сочинения (л. 118 обор.), об употреблении киновари в заглавиях» (З н а м е нский. Сергий Шелонин... С. 667).

С. Ш. может быть поставлен в один ряд с самыми известными книго-писцами Древней Руси. Судя по его глоссам в переписанных им рукопи-

сях и по его собственным сочинениям это был человек высокой кнжной культуры, беспредельно преданный книжному делу. Интересен он и как древнерусский писатель, так как его оригинальные сочинения наглядно иллюстрируют, что в XVII в. новые веяния в литературе дают себя знать даже в произведениях автора, стремящегося создать текст, отвечающий требованиям старых литературных канонов. Сочинения С. III. не издавались.

Лит.: Ключевский. Древнерусские жития. С. 326; Яхонтов Ив. Жития св. севернорусских подвижников Поморского края как исторический источник. Казань, 1881. С. 162—182; Знаменский П. Сергий Шелонин, один из малоизвестных писателей XVII века // ПО. М., 1882. Т. 1. Февраль. С. 282—344; Апрель. С. 666—686; Дмитриев Л. А. Житийные повести Русского Севера как памятники литературы XIII—XVII вв. Эволюция жанра легендарно-биографических сказаний. Л., 1973. С. 225—230; Кукушкина М. В. Монастырские библиотеки Русского Севера: Очерки по истории книжной культуры XVI—XVII веков. Л., 1977.

Л. А. Дмитриев

Симон (ум. 1685) — игумен Александро-Свирского монастыря (1660—1664 гг.), затем архиепископ Вологодский (1664—1684 гг.), автор духовного завещания с описью имущества, в том числе книг (1681 г.), переписчик богослужебных книг, владелец обширной келейной библиотеки (около 80 томов рукописей и печатных изданий). Принимал участие в церковных соборах 1666, 1675 и 1678 гг., в частности, в розыске по делу патриарха Никона, который адресовал С. гневное письмо. В 1676 г. оказал материальную помощь Юрию Крижаничу, сосланному в то время в Сибирь (сохранилась расписка в архиве Вологодского архиерейского дома). Известны письма и грамоты С., адресованные духовным лицам, — епископу Вятскому Александру (1671 г.), митрополиту Крутицкому (1676 г.) и др.

Лит.: Роспись келейной рухляди Вологодского архиепископа Симона // ЛЗАК за 1864 г. СПб., 1865. Вып. 3: 11. Материалы. С. 12—16; С т р о е в. Словарь. С. 61; Ф и л а р е т. Обзор. С. 248; К о н о в а л о в а Ж. Ф. О библиотеке архиепископа Вологодского и Белозерского Симона // Памятники культуры. Новые открытия: Ежегодник 1978. Л., 1979. С. 113—118.

О. А. Белоброва

Сназин Исидор (конец XVII в.) — автор Мазуринского летописца. Указание на его авторство и на написание С. еще одного крупного детописного произведения имеется в тексте Мазуринского летописца: «. . . a подробнее обо всем ево похождении и о войне писано в другом летописце, замечает автор в тексте о нашествии Батыя, — моем же, Сидора Сназина» (ПСРЛ. Т. 31. С. 68). Наиболее вероятно предположение, что речь идет о пространной редакции Мазуринского летописца, неизвестной исследователям. Летописные компиляции в конце XVII в. как правило создавались в несколько этапов — от наиболее пространного свода выписок из источников до тщательно отредактированного и унифицированного в литературном отношении текста, каким является текст единственного имеющегося в нашем распоряжении списка Мазуринского летописца. Почерк этого белового списка (ЦГАДА, собр. Мазурина, № 522) соответствует почерку приписок в важном памятнике русской историографии конца XVII в. - чудовском церковно-историческом справочнике, составлявшемся со второй половины 1670-х гг. до 1696 г. (ГИМ, Музейское собр., № 1499, л. 39 и др.). В свою очередь основной полууставной почерк справочника соответствует почерку чудовского синодика, написанного во второй половине 1670-х гг. и дополнявшегося до конца XVII в. (ГИМ, Синодальное собр., № 576/290), который по палеографическим признакам бесспорно принадлежит патриаршему летописному скрипторию, где создавались и переписывались крупнейшие русские летописные памятники конца XVII в. Следовательно, автор Мазуринского летописца был членом скриптория, как это предполагал В. И. Корецкий, исходя из содержания памятника. По-видимому, С. занимал в скриптории довольно видное место. Достаточно сказать, что в синодике, включавшем кратчайшие поминовения представителям наиболее видных боярских и княжеских родов, были записаны сразу три представителя рода Сназиных — мелких новгородских детей боярских, служивших в XVII в. в рейтарах и в приказных Новгородского Софийского дома.

Долю и форму участия С. в работе патриаршего скриптория над летописными сводами и компиляциями определить трудно. Для изучения его творчества наибольшую ценность представляет авторское произведение — Мазуринский летописец. Беловой список памятника, сделанный в первой половине 1680-х гг. с черновика, имевшего в тексте лакуны, оставленные для записи уточненных дат, имен, а иногда и целых летописных статей, имеет заглавие: «Книга, глаголемая летописец великия земли Росиския, великаго языка словенскаго, отколе и в кои лета начаща княжити» (л. 1). Повествование начинается от Потопа и сыновей Ноя, содержит легендарный рассказ о начале Русской земли и продолжается многочисленными статьями, содержащими в основном сведения о жизни и подвигах христианских святых мучеников. Далее автор сообщает немало любопытных сведений о происхождении славян и Древней Руси и переходит к изложению отечественной политической и церковной истории, завершая текст подробными повременными записями за начало 1680-х гг. Список механически обрывается на записи за 27 декабря 1682 г. Поскольку повременные записи (настолько частые и подробные, что М. Н. Тихомиров и В. И. Буганов рассматривали их как повесть или сказание о Московском восстании 1682 г.) начинались примерно со дня кончины Феодора Алексеевича (27 апреля 1682 г.), можно предположить, что основной текст датируется этим временем, и к концу 1682 г. произведение было близко к заверщению.

Мазуринский летописец выделяется в ряду современных летописных памятников богатством и неординарностью содержания. Он стоит наиболее близко к авторским произведениям, в которых уже отразились многочисленные элементы историографии нового времени, таким как «Созерцание краткое» Cильвестра Mедведева, «Скифская история» A. M. Jызлова, «Синопсис» Иннокентия Гизеля, «Хроника» Феодосия Сафоновича, «Летописец» Леонтия Боболинского и др. Вместе с тем форма Мазуринского летописца подчеркнуто традиционна: это хронологически последовательно расположенные и чаще всего не связанные между собой небольшие летописные статьи, начинающиеся с указания «лета» и представляющие собой внутрение законченное повествование об отдельном событии. Отбор статей, по-видимому, не был обусловлен определенной политической концепцией. Вместе с тем круг источников С. был весьма разнообразен. Автор использовал Пролог, Четьи-Минеи, святцы, «Откровение» Мефодил Патарского, Патерик Киево-Печерский, различные редакцииХронографа Русского, Лаврентьевскую летопись или близкие к ней Huконовскую, Софийскую 1-ю, Новгородскую 3-ю, Летописец Новый, Петопись о многих мятежах и др. С. привлек также сведения из Хроники Мацея Стрыйковского (вероятно, по одному из русских переводов), Житие Филиппа митрополита, Соборную грамоту 1570 г., разрядные записи и многие другие не установленные пока источники. Не исключено, что ряд источников использовался автором не непосредственно, а через неизвестные нам летописные памятники второй половины XVII в., однако не менее вероятно и то, что таким промежуточным этапом была первая, пространная, редакция самого Мазуринского летописца.

Специфическим и поистине замечательным явлением в летописании конца XVII в. является подчеркнутый объективизм изложения в легописи С. Автор точно, местами со скрупулезной точностью описывает

происходившее, почти ничем не проявляя своего отношения к событиям. Сообщая непроверенные сведения, он предпочитает сослаться на источник, даже если речь идет об официальном сообщении (доверие к которым среди летописцев второй половины XVII в. было весьма велико). Эта особенность Мазуринского летописца увеличивает ценность его сообщений (в том числе, как отметил М. Н. Тихомиров, о событиях XIII в.), но поистине незаменимой она делает последнюю его часть, посвященную событиям, непосредственно находившимся в поле зрения автора.

Соч.: ПСРЛ. М., 1968. Т. 31. С. 3, 11-179.

ПСРЗІ. М., 1906. Т. 51. С. 5, 11—179. М., 1906. Т. 51. С. 5, 11—179. М.; Л., 1956. Т. 12. С. 443—444, 448—450; 2) Краткие заметки о летописных произведениях в рукописных собраниях Москвы. М., 1962. С. 51—52; Буганов В. И. 1) Летописные известия о Московском восстании 1682 г. // Новое о прошлом нашей страны: Сб. ст. памяти академика М. Н. Тихомирова. М., 1967. С. 315; 2) Московские восстания конца XVII в. М., 1969. С. 28—29; Корецки В. И. Мазуринский летописец конца XVII в. и летописание «Смутного времени» // Славне и Русь: Сб. ст. М., 1968. С. 282—290; Богданов А. П. «Без гнева и пристрастия» (Исидор Сиазин и патриаршие летописи) // Чистякова Е. В., Богданов А. П. «Да будет потомкам явлено...» Очерки о русских историках второй половины XVII века и их трудах. М., 1988. С. 60—75.

А. П. Богданов

Спарвенфельд Иоганн Габриэль (Sparwenfeld Johan Gabriel, Иоанн Гавриил Иванович Спарвенфельд) (1655—1727) — шведский филолог, автор стихотворений на русском языке. В 1684 г. в составе шведского посольства прибыл в Москву, где пробыл до конца 1687 г. За это время он с помощью переводчика Посольского приказа С. И. Гадзаловского основательно выучил русский язык и собрал интересную коллекцию русских рукописей литературного и исторического характера. С. принадлежат три стихотворения на русском языке (1684, 1697 и 1704 гг.), которые считаются одними из первых тонических стихотворений в русской поэзии. С. написал также на русском языке «Плачевную речь» (1697 г.) — надгробное слово Карлу XI и составил славяно-латинский словарь в 4 т. (ок. 25000 слов). Стихотворения С. были известны В. К. Тредиаковскому.

Соч.: Петровский Н. М. Analecta metrica // РФВ. 1914. Т. 21. С. 534—538; Берков П. Н. Из истории русской поэзии первой трети XVIII в.// XVIII век. М.; Л.. 1935. С. 67—70; Быкова Т. А. К истории русского тонического стихосложения: (Неизвестное стихотворение И. Г. Спарвенфельда) // XVIII век. М.; Л., 1958. Сб. 3. С. 449—453.

Лит.: Пекарский П. Переписка Лейбница с разными лицами о славянских наречиях и древностях // Зап. имп. Академии наук. СПб., 1864. Т. 4. С. 4—7; Черепни Л. В. Материалы по истории русской культуры и русско-шведских культурных связей XVII в. в архивах Швеции // ТОДРЛ. М.; Л., 1961. Т. 17. С. 454—481; Биргегорд У. 1) Славянский словарь Спарвенфельда // Русская речь. 1979. № 4. С. 112—117; 2) Большой славяно-латинский словарь конца XVII в. // АЕ за 1981 г. М., 1982. С. 152—157.

С. И. Николаев

Спиридон Иванов (первая четверть XVIII в.) — старообрядец поморского согласия, автор посланий. В 1712 г. был послан Андреем Денисовым в стародубскую слободу Ардонь Чернецкую наставником. В эти же годы в Ардони появились старообрядцы — выходцы с Керженца, которые несогласно с поморцами учили о перекрещивании. Против этого учения и было написано в 1715 г. послание С. И., направленное представителям беспоповского старообрядчества на Керженце («Послание Спиридона Иванова от Малороссии до Нижних пределов для подлинного совета об искомых»). Второе дошедшее до нас послание С. И. написано в 1724 г. и касается вопроса об Антихристе и Втором пришествии. В нем автор свидетельствами от авторитетов доказывал неким Петру Ларионовичу, Михайле Ивановичу, Василию Кузьмичу и Гавриле Ивановичу, что о времени Второго пришествия не дано никому знать, и просил их утвердиться «в том же разумении», отложив распри. Стиль посланий С. И. носит

на себе черты влияния выговской литературной школы, выражающиеся в склонности к риторичности и «ращению слов».

В 1722—1724-х гг. С. И. покинул Ардонь, укрывшись от «миссионерской» деятельности никонианского иеромонаха Иосифа Решилова, развернувшейся здесь в эти годы: «. . . от лет Грешилова гонения со многими в Волохи отлучишася» (см. анонимное «Сказание о раздоре в крещении». написанное в 1751 г. по поводу послания С. И. о перекрещивании). Перечень списков посланий С. И. см. в книге В. Г. Дружинина.

Соч.: Смирнов П. С. Споры и разделения в русском расколе в первой четв ерти

XVIII века. СПб., 1909. С. 0106-0116 (первое послание).

Лит.: Лилеев М.И.1) Новые материалы для истории раскола на Ветке и в Стародубье. Киев, 1893. С. 14—18; 2) Из истории раскола на Ветке и в Стародубье. Киев, 1895. С. 339—341; Смирнов П.С.1) Внутренние вопросы в расколе в XVII веке. СПб., 1898. С. С—СІ; 2) Из истории раскола первой половины XVIII века. СПб., 1908. С. 202—210; Дружинин. Писания старообрядцев. С. 174—175.

Н. В. Понырко

Станкевич (первая половина XVII в.) — ротмистр, автор Истории Сибири, до нас не дошедшей. О сочинении С. известно из трудов В. Н. Татищева, называвшего его то «История Сибири», то «Летописец Тобольский». В 1749 г. в Отзыве на первый том Истории Сибири Ф. И. Миллера Татищев писал: «Летописец Тобольской я имею, сочиненный ротмистром Станкевичем, которой я древней у архимандрита Далматского монастыря Исаакиа списал и к тому продолжение о воеводах дополнил. Он был во времена Годунова, Шуйского и царя Михаила, в нем нечто полняе нахожу» (Татищев В. Н. История Российская. Л., 1968. Т. 7. С. 438). раньше, в 1735 г., в письме в Академию наук от 30 декабря Татищев сообщал: «Историю Сибири, которую 110 лет тому назад написал некто Станкевич и продолжение которой находим в разных местах, я распространил, собрав несколько списков (А. И. Андреев считал, что под продолжением следует понимать широко распространенное в рукописях «Описание о поставлении городов и острогов в Сибири по взятии ее», — M. K.), и кое-что в соответствующих местах добавил на основании архивных данных... однако в ней очень многого недостает» (Татищев В. Н. История Российская Т. 1. С. 20).

В трудах Татищева сохранилось несколько ссылок на Историю Сибири С. Среди источников Истории Российской, отмеченных в «Предъизвещении», Татищев называет «топографию», т. е. местную летопись — Историю Сибири С. (Татищев. История Российская. Т. 1. С. 84). В первоначальной редакции 22-й главы Истории Российской по Академическому и Уваровскому спискам, исследуя вопрос о расселении монголов, татар и русских в Сибири, Татищев обращается к Истории Сибири С.: «Что до древних обитателей сея страны принадлежит, то я по многим обстоятельствам, мню, быть мугалом. Обаче оное разумею о южной стране Сибири, а северная может изпревле была без жителей. Но во время Чингизово, как они чрез нападение их в Азию отдалились, а татары в Европу отделясь, сарматов утеснили, то оные во множестве для спасения своего чрез те великие горы ушед, на запад поворотясь, по вершине Яика и реке Белой оставленные от могол места населили. Но и тут им в исходе 15 ста татара, а потом руские в покое владения не оставили, о чем в Истории Сибирской Станкевич показал» («История Российская. Т. 1. С. 427).

В «Общем географическом описании всея Сибири», написанном в 1736 г., в главе 1 «О имяни Сибири» Татищев, опираясь на татарские летописи и Историю С., производит имя страны от названия татарского города Сенбирь на реке Иртыше, что значит «первый», или «главный». «Оный город стоял ниже Тобольска 30 верст на той же правой стороне. О причине имени его гистория татарская и сочиненная Станкевичем русская сказует тако: когда Магомет сын Оберов хисчника прародительского своего престола Онака хана победил и град его Чингидин разорил, тогда построил себе новый город ниже на Иртыше и назвал Сенбирь, но в которое время он построил, того точно в истории не написано» (Т а т и щ е в. Избранные труды... С. 46).

В «Лексиконе Российском, гисторическом, географическом, политическом и гражданском», над которым Татищев работал в 1741—1745 гг., он использует сведения С. об «идоле сарматов» у некоторых сибирских народов («кондинских» и «бдоров»), живущих «против самого устья Иртыша» (Татищев В. Н. Избранные произведения. Л., 1978. С. 290).

Наконец, в «Введении к гисторическому и географическому описанию Великороссийской империи», законченному после 15 марта 1744 г., в главе 8 «О животных и рыбах и птицах и насекомых» Татищев отмечает, что до прихода русских в Сибири не было воробьев, «о чем Станкевич в гистории упоминает, что воробьи уже при нем в Енисейске показались» (Т а т ищев. Избранные труды... С. 170).

Эти упоминания Татищева позволили исследователю источников по истории Сибири А. И. Андрееву сделать ряд заключений относительно утраченного Летописца С. В. Н. Татищев видел этот памятник и сделал с него список в Далматском Успенском монастыре в первый свой приезд в Сибирь в 1720-1723 гг. В 1702-1724 гг. игуменом этого монастыря был Исаакий (С троев П. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российской церкви. Спб., 1877. Стб. 947). Однако ни список, сделанный Татищевым, ни оригинал из библиотеки Далматского монастыря не сохранились. Список, как и написанный на его основе труд самого Татищева, по-видимому, сгорели в его имении селе Грибанове уже после смерти Татищева. Известно, что Татищев сравнивал Летописец С. с летописями Сибири, использованными Миллером. Это были Ремезовская летопись и краткая и распространенная редакции Есиповской летописи. На этом основании А. И. Андреев сделал вывод, что Летописец С. представлял собой повесть о первоначальном завоевании Сибири в XVI—начале XVII в. того же типа, что и другие сибирские летописи, — Есиповская, Строгановская, Ремезовская и проч.

Исследовательница сибирских летописей Н. А. Дворецкая сделала попытку уточнить тип Летописца С., предположив, что Абрамовский список Есиповской летописи, также названный Летописцем Тобольским (Сибирские летописи / Изд. Археографической комиссии. СПб., 1907. С. 241—261), мог быть сводом, близким к Летописцу Тобольскому С. Однако само название еще не говорит о близости текстов; так, Летописцем Тобольским Миллер называл Ремезовскую летопись; в других сибирских летописях присутствует большой пласт известий, связанных с Тобольском и его историей.

Татищев датировал Летописец С. 1626 г.: в 1736 г. он писал о том, что сочинение С. написано 110 лет назад. Ученый обратил внимание и на то, что С. жил в Енисейске, т. е. появился в Сибири после 1618—1619 гг. (годы основания Енисейска).

Сообщение В. Н. Татищева о том, что в Летописце С. описаны времена Бориса Годунова, Шуйского и царя Михаила Федоровича, позволяет думать, что в сочинении С., кроме истории и этнографии Сибири, а также весьма вероятно, истории ее завоевания Ермаком отразились и события Смутного времени. Не дают ли основание польская фамилия автора и его чин ротмистра видеть в нем участника польской интервенции, попавшего в плен, высланного в один из городов России, а затем оказавшегося в Сибири, в Енисейске? Среди источников по истории Смутного времени известны дневники пленных поляков: В. Диаментовского, жившего в Ярославле, С. Немоевского — на Белоозере, а также записки К. Савицкого, Жолкевского (см.: С м и р н о в И. И. Восстание Болотникова. Л., 1949. С. 450—451, 472—473). Ответить на эти вопросы можно будет только

в случае обнаружения списка Летописи С., представляющей несомненный интерес не только как ранний источник по истории Сибири, но, возможно, и как свилетельство очевища событий Смутного времени.

Лит: Новиков Н. Опыт исторического словаря о российских писателях. СПб., 1772. С. 201; Евгений. Словарь. Т. 2. С. 176; Материалы для истории русской литературы / Изд. Ефремов. СПб., 1857. С. 99; РБС: «Смеловский—Суворин». СПб., 1909. С. 319; Андреев А.И.1) Труды В.Н. Татищева по географии России // Татищев В. Н. Избранные труды по географии России. М., 1950. С. 8, 34. Примеч. Татищев В. Н. Избранные труды по географии России. М., 1950. С. 8, 34. Примеч. С. 74, 75, 196; 2) Очерки по источниковедению Сибири. 2-е изд., испр. и доп. М; Л., 1960. Вып. 1: XVII век. С. 152, 154, 195, 230—231, 232, 283; 3) Труды В. Н. Татищева по истории России // Татищев В. Н. История Российская. М.; Л., 1962. Т. 1. С. 20; Тихомиров М. Н. Орусских источниках «Истории Российской» // Татищев В. Н. История Российская. Т. 1. С. 42; Татищев В. Н. История Российская. М.; Л., 1962. Т. 1. Примеч. С. 445; Ромоданов Ская Е. К. Русская литература в Сибири первой половины XVII в. (Истоки русской сибирской литературы). Новосибирск, 1973. С. 8; Клосс Б. М., Корецкий В. И. В. Н. Татищев и начало изучения русских летописей // Летописи и хроники. 1980. (В. Н. Татищев и изучение русского летописания). М., 1981. С. 9; Дворецкая Н. А. Сибирский летописный свод (вторая половина XVII в.) Новосибирск, 1984. С. 6—7.

М. Л. Каган

Станкевич Аркадий (первая половина XVII в.) — смоленский шляхтич, перевел сочинение рижанина «стольника Крестьяна Алгердовича сына фон Лессиина» (фон-Лесси) «Книгу охотничей регул, или Порядок о содержании исовой охоты», посвященную царю Алексею Михайловичу и составленную в августе 1635 г. <? >. В посвящении указан возраст фон-Лесси — 63 года. Книга о псовой охоте в четырех частях была переведена с немецкого оригинала по рукописи (местонахождение неизвестно). Перевод известен в единственном списке (ГПБ, Q.X.3, середина XVII в.), не издан и целиком не исследован, хотя его текст привлечен для Словаря русского языка XI—XVII вв. (см.: Указатель источников. М., 1975. С. 48). Появление книги связывается с требованиями придворной эстетики XVII в. (ср. Урядник сокольничьего пути).

Лит.: Соболевский. Переводная литература. С. 111—112; Робин-сон А. Н. Борьба идей в русской литературе XVII века. М., 1974. С. 99.

О. А. Белоброва

Суков Василий Нелюбов Семенов сын (ок. 1540—1610) — дьяк, один из составителей описи имущества Кирилло-Белозерского монастыря, возможный автор «Сказания и повести еже содеяся в царствующем граде Москве и о разстриге Гришке Отрепьеве и о похождении его», краткой редакции. Вероятно, начал службу в 60-х гг. XVI в. Упоминание о том, что в 1550—1551 гг. он ведал поместными делами (Ш умаков С. А. Экскурсы по истории Поместного приказа. М., 1910. С. 48), следует считать ошибочным; в Поместном приказе С. служил позднее, до 1595 г. (Шумаков С. А. Обзор «грамот Коллегии экономии». М., 1917. Вып. 4. С. 136). В качестве подьячего скрепил выпись из писцовой книги 1552—1553 гг. на вотчины Рязанского Богословского монастыря (III л я пкин И. А. Книги описныя Рязанского И. Богословского монастыря (1673—1687 гг. // Труды Рязанской ученой архивной комиссии. Рязань, 1904. Т. 18, вып. 3. С. 259). В 1572 г. С. стал опричным дьяком в Новгороде, занимался испомещением опричников в Новгородской земле; в январе 1573 г. участвовал во взятии Пайды и Ливонии, в сентябре 1581 г. сопровождал в походе Ивана IV. В начале царствования Федора Ивановича служил в Разбойной избе. В 1586—1587 гг. был писцом в Вяземском уезде, затем — дьяком в Казани. В 1592—1598 гг. служил в Разрядном приказе, в 1598—1606 гг. — в Приказе Большого прихода, а с 1599 г. и в Приказе Большого дворца. В 1598 г. С. посылался в Смоленск и Псков для раздачи милостыни и приведения населения к присяге Борису Го-

динови, во время серпуховского похода был оставлен в Кремле ведать «осапное пело» (Разрядная книга 1550—1636 гг. М., 1976. Т. 2. вып. 1. С. 138, 150). Подписал Грамоту Утвержденную 1598 г., в которой вначится среди участников избирательного земского собора (ААЭ. СПб.. 1836. Т. 2. С. 45. 52). В боярском списке этого времени, гле перечислено трилпать льяков «по приказом». С. назван на пятналпатом месте (Боярские списки последней четверти XVI—начала XVII вв. и роспись русского войска 1604 г. М., 1979. Ч. 1. С. 182). В 1599—1600 гг. С. вместе с боярином Ф. Н. Романовым (см. Филарет) составлял песятни по Арзамасу. Мещере и Нижнему Новгороду; 21 июля 1601 г. вместе с Михаилом Васильевичем Молчановым составил опись имущества Кирилло-Белозерского монастыря (ГПБ, Кирилло-Белозерское собр., № 71/1310; см.: Вотчинные хозяйственные книги XVI в. М.: Л., 1983. Вып. З. С. 358, 359). На л. 1— 1 об. сделана запись, из которой известно, что опись была произведена по приказу паря Бориса Годунова и что в числе прочего монастырского имущества были переписаны книги: «Лета 6109 июля в 21 д(ень) по госупареву пареву и великого князя Бориса Фелоровича всея Руси наказу Михайло Василевич Молчанов да дияк Василей Нелюбов в Кирилове монастыре переписали перкви, и в перквах образы окладные, и не окладные, и у образов кузны золотые, и венцы, и цаты, и пелены, и в венцах и в патах и на пеленах каменье, жемчюг, и книги, и ризы, и сосуды церковные, и свечи медные, и поставные, и паникадила, и тябла, и на паникапилах и на тяблах наклецы, и на колоколнице колокола, и всякое монастырское істроение, и государевы жаловалные и монастырские грамоты, и кабалы денежные и хлебные, и всякие монастырьские крепости, и в монастырской казне налицо денги, и суды серебряные, и камни, и бархаты, и отласы, и платье, и на погребах и в сушилах запасы всякие годовые, и в житницах хлеб, а что в церквах образов, и книг, и всяково церковново строенья, и сколко в казне денег, и в сущилех каких запасов, и сколко в житницах хлеба, и что на конюшне всяких лошадей, и сколко в селех животины всякие, — и то все писано в сех книгах». Что писал опись один дьяк С., известно из его постскриптума на л. 504: «А Михайдове руки в сех книге, Молчанова, нет: сказал, что он писать не умеет». Опись книг, нахолятихся в книгохранилище, помещается на л. 207—244, за ней (л. 245—248) следует опись «Да по церквам книг». Всего в книгохранилище исчислено более тысячи книг, а по церквам — 46. В конце 1604 г. С. раздавал денежное жалованье епифанским служилым людям. Пик карьеры С. как дворцового дьяка приходится на первые месяцы царствования Василия Шуйского. Его скрепы имеются на десятках иммунитетных грамот этого времени; позднее он упоминается в них эпизодически, последний раз— в октябре 1609 г. (Тебекин Д. А. Перечень иммунитетных грамот 1584—1610 гг. // АЕ за 1978 г. М., 1979. С. 200, 201, 208, 212, 216, 221, 226; AE sa 1979 r. M., 1981. C. 215, 216, 234—238, 240, 243 и др.). Лишенный затем должности в Приказе Большого дворца, С. получил ее вновь по указу Сигизмунда III (1610 г.). Умер он, по-видимому, до 2 декабря 1610 г., когда поместье С. было решено передать его сыну Ивану Маньшому (АЗР. СПб., 1851. Т. 4, С. 390).

Допустимо предполагать, что С. создана краткая редакция Сказания о Гришке Отрепьеве. После текста произведения в одном из его списков читаем: «...у подлинного подписано тако: диак Василий Нелюбов» (ГПБ, собр. Погодина, № 1616, л. 105 об.). Е. Н. Кушева считала, что это указание является дьячьей скрепой на перечне поляков и «литвы», убитых и арестованных в Москве 17 мая 1606 г. (данный перечень завершает Сказание). Но поскольку С. служил тогда в приказах Большого прихода и Большого дворца, составление такого документа вряд ли входило в его обязанности. В рукописи, сохранившей упоминание о «подписи» С., Сказание включено в общирную компиляцию, создатель которой, возможно, располагал списком памятника с приведенным замечанием. Ска-

вание содержит реалии, соотносимые с фактами биографии С. В нем подробно говорится о борьбе между отрядами Лжедмитрия I и войсками царя Бориса на юге России. Известно, что в конце 1604 г. С. с «разрядом» был отправлен против Самозванца в Северскую землю, в частности под Брянск. Публицист обстоятельно рассказывает о походе «расстриги» из Тулы к Москве. С. принимал участие в этом походе в составе «дворца» «царевича Дмитрия». Согласно Сказанию с невестой Самозванца Мариной Мнишек и ее отцом в Россию прибыли «многие воеводы литовские, и гетманы, и войты, и старосты, и рохмистеры с ротами, и многое множество ляхов и з женами и з детми», а собранными для них «кормами великими» Лжедмитрий «запустоши» «дорогу Смоленскую». С. посылался в Смоленск с целью заготовки «дорожного корму» для Мнишков и их встречи (Б елокуров С. А. Разрядные записи за Смутное время (7113—7121 гг.). М., 1907. С. 41, 75; Опись архива Посольского приказа 1626 г. М., 1977. Ч. 1. С. 317-318). По свидетельству публициста, Сигизмунд III -«Свицкие земли родом, Яганов сын». Об этом вполне мог знать С., выполнявший некоторые дипломатические поручения. Так, он посылался на переговоры с датчанами в Колу, участвовал в размежевании русских и шведских земель в Карелии (1595 г.), во встречах в Москве шведского королевича Густава (1599 г.) и польско-литовских послов (1600 г.), подписавших мирное соглашение с царем Борисом (о нарушении этого договора Речью Посполитой говорится в Сказании). Таким образом, есть основания атрибутировать Сказание С.

По предположению В. И. Буганова, С. был одним из составителей Разрядной книги редакции 1598 г. (Буганов В.И. Разрядные книги последней четверти XV—начала XVII в. М., 1962. С. 208).

Соч. РИБ. СПб., 1891. Т. 13. Стб. 713—754; 2-е изд. СПб., 1909. Т. 13. Стб. 713—754; 3-е изд. Л., 1925. Т. 13, вып. 1. Стб. 713—754.

Лит.: Лихачев Н. Н. Разрядные дьяки XVI века. СПб., 1888. С. 473, 474, 511—513, 556—557; Кушева Е. Н. Из истории публицистики Смутного времени XVII века // Учен. зап. Саратовского ун-та. Саратов, 1926. Т. 5, вып. 2. С. 92—93; Еогоявленский С. К. Приказные судьи XVII века. М.; Л., 1946. С. 17, 30, 278; Садиков П. А. Очерки по истории опричнины. М., 1960. С. 296—297, 299; Кобрин В. Б. Состав опричного двора Ивана Грозного // АЕ за 1959 год. М., 1960. С. 52; Веселовский С. Б. Дьяки и подьячие XV—XVII вв. М., 1975. С. 500—501

Я. Г. Солодкин

Терентий (нач. XVII в.) — благовещенский протопоп, автор писем Лжедмитрию I и «Повести о видении некоему мужу духовну». Биографических сведений о Т. сохранилось очень немного. Почти все они содержатся в написанных им произведениях. Именно из них мы узнаем, что он был видным представителем русского духовенства, занимая при Лжедмитрии I и Василии Шуйском пост протонерея Кремлевского Благовещенского собора в Москве. После 1606 г. (точная дата не установлена) Т. был устранен от этой должности, но в 1610 г. указом Сигизмунда III вновь поставлен во главе той же церкви.

Первое из известных произведений протопопа Т. написано в самом конце 1605 г. или в начале 1606. Оно дошло до нас в единственном, не совсем исправном списке (перепутаны листы, нет конца) XVII в. (ГПБ, собр. Погодина, № 1622): «Лета 7114 году послание благовернейшему и вышнему царю и богохранимому государю великому князю Димитрию-Ивановичю всея России иже во священницех наименший грубый Терентие метание еще о господе смирение творю». В этом послании за пышными и многочисленными славословиями в адрес Лжедмитрия I и поставленного им патриарха Игнатия отчетливо проглядывает недовольство предосудительным, с позиции морали строгого русского православия, поведением царя. Цель послания протопоп Т. видел в том, чтобы «изъявлением иносказательным и нравоучительным» воздействовать на Лжедмитрия.

Для этого он широко использует послание старца Псковского Елеазарова монастыря Филофея великому князю Василию III Ивановичу (М а л и н и н В. Н. Старец Елеазарова монастыря Филофей и его послания. Киев, 1901. Приложение. С. 49—51). Он напоминает царю, что Россия есть «третий Рим», наследие и вершина всего православного христианства, и наставляет его словами: «И сия вся церковная предания, писанная и неписанная. . . непреложно подобает соблюдати не токмо святителем, но и царем». Он позволяет себе даже предостерегающий намек на несчастливую судьбу царственных гонителей православия. Все это дало С. Ф. Платонову основания отнести протопопа Т. к числу таких сторонников Лжедмитрия, «которые мягко и дружески подавали самозванцу совет держаться старых правил московской жизни строже, чем он это делал».

Олнако несмотря на старание протопопа смягчить поучительно-требовательный тон послания лестными характеристиками самозванпа («Елин ты во всей поднебесней християном крепки хранитель и поборник». «светлый царь», «благородный государь», «премудрый царь» и т. д.), его обший обличающий смысл не мог не вызвать гневной реакции Лжедмитрия. Подтверждением этому служит второе послание протопопа Т. Лжелмитрию I, содержание и общий тон которого полностью противоположны первому. Т. слезно молит в нем паря сменить гнев на милость, призывая его последовать Богу, который «прощает кающихся и обращающихся с мольбой». Уже не уверенный в своей правоте ментор, а перепуганный подданный обращается к царю с униженными заверениями в своей препанности. «Пошали нас. . . отврати от нас правелный гнев свой». — умоляет «непостойне нарипатеся смиренный Терентие» Лжедмитрия, называя его «светилом русским», и клянется: «. . .никогда бо твоей царьстей власти зла сотворихом, не сотворим». Просительный характер послания заставляет протопона еще больше, чем в первом послании, возвеличивать паря.

По справедливому мнению С. Ф. Платонова, второе послание «есть не что иное, как литературно написанная челобитная». Этот вывод вытекает как из содержания послания и заглавия, помещенного в оглавлении сборника ГПБ, О.IV.17, по которому список послания опубликован в ААЭ («Список с челобитные и похвала Терентия, благовещенского протопопа, к тому же ложному царю Дмитрию»), так и из формы, ибо заканчивается оно обычной для челобитных формулой: «Государь, умило-

серпися! Нарь. смилуйся!.. самодержче, пожалуй».

Самым значительным произведением протопопа Т. является «Повесть о видении некоему мужу духовну». Жанр «видений» в древнерусской литературе известен был давно, но наибольшее распространение он получил в Смутное время. «Видения» не только отражали общественно-политическую ситуацию, но всегда выражали в форме призыва ко всеобщему покаянию определенную политическую и классовую тенденнию.

Повесть протопопа Т. появилась первой в ряду подобных «видений» начала XVII в. и оказала сильное воздействие на их возникновение, идейное содержание и литературный характер. Согласно Повести «некто свят муж», якобы запретивший Т. называть его имя, поведал, а протопоп записал рассказ о случившемся тому во сне видении Богородицы, трижды просившей Бога о прощении грехов русских людей. Только после третьего обращения Бог обещает смирить свой гнев, но ставит условие: «Тебе ради, мати моя, пощажу их, аще покаются; аще ли же не покаются, то не имам милости сотворити над ними». Мысль о всеобщем покаянии составляет главную идею Повести и возникла не случайно. «Повесть о видении некоему мужу духовну» была написана в сентябре 1606 г., т. е. в тот самый момент, когда крестьянская армия И. И. Болотникова подошла к Москве. В этих условиях призыв к всенародному покаянию приобретал агитацион-

ный характер и был направлен против посланных Богом в наказание «кровоядцев и немилостивых разбойников», т. е. восставших.

В наиболее полном и лучше всего сохранившем первоначальный текст Повести списке (ГПБ, O.IV.17) упоминание о нравственности светских и духовных владык, исполненных греховности, написано иначе, чем во всех других списках. Вместо «несть истины во царех же и патриарсех» здесь сказано «несть истины во царе же и патриарсе». Это отличие привело сначала П. Г. Васенко, а затем Е. Н. Кушеву к выводу о том, что Повесть протопопа Т. была направлена против Василия Шуйского, который использовал ее в своих интересах, изменив первоначальный текст. Эта точка зрения не выдерживает критики. Трудно допустить, что достаточно было столь незначительных исправлений, чтобы изменить идейный замысел Повести на противоположный. Она была прямо адресована царю и патриарху. «Муж свят» говорит Т.: «И тебе сия поведаю ползы ради, да проповеси царю же и патриарху. . . яже слышал. . .». Повесть была представлена царю, чего не могло быть, если бы она была направлена против Шуйского. Именно по приказу царя «Повесть о видении» зачитывалась в соборе перед народом, в связи с этим «видением» был установлен недельный пост и служились молебны, т. е. она повлекла за собой ряд санкционированных правительством мероприятий идеологического характера. Все это свидетельствует о том, что Повесть имела большое значение в литературно-идеологической кампании Василия Шуйского и была написана, вероятнее всего, по заданию правительства.

Протопоп Т. вполне оправдал доверие царя. По словам А. А. Назаревского, «он показал себя не только как искусный книжник-писатель, но и как знаток психологии народных масс», что выразилось в выборе наиболее удачной литературной формы «видения», которое лучше всяких убеждений воздействовало на обостренные чувства растерянных и испуганных современников. Т. не внес ничего нового в литературную схему жанра «видений». В основе сюжета лежит заступничество Богородицы перед Богом, традиционный мотив «видений», ведущий свое начало от Xождения Богородицы по мукам, которое и послужило источником  $\Pi$ овести Т. Композиция Повести также обычна для «видений», как и ее церковно-книжный язык. Но протопоп Т. весьма искусно использовал традиционные литературные средства, построив Повесть на диалогах, снабдив ее для большей достоверности небольшими бытовыми и пейзажными описаниями, которые уточняют место и время «видения». Главное же, что оживило старую литературную форму, — умелое наполнение ее злободневным содержанием, выраженным в привычных символических образах.

«Повесть о видении некоему мужу духовну» произвела сильное впечатление на современников благодаря ее высоким художественным достоинствам и большому социально-политическому значению. Уже вскоре после подавления восстания Болотникова она вошла в состав «Иного сказания». В новой политической ситуации она приобрела иную агитационную направленность при неизменности идейного содержания. В «Ином сказании» Повесть протопопа Т. служит доказательством действенности всенародного покаяния и поддержки, оказанной царю. Победа над войсками Болотникова представлена здесь как результат покаяния, поста и молитв, как дарованное свыше заслуженное избавление от восставших.

В 1611—1612 гг. Повесть протопопа Т. вошла полностью в состав компилятивного «Казанского сказания», написанного в другой общественно-политической обстановке, уже после свержения Василия Шуйского. В этом памятнике Повесть выражает совсем иные политические настроения. Здесь нет сообщения об одобрении Повести царем и патриархом, покаянии и посте, потому что они не поверили «видению», за что и были наказаны: «Царь же и патриарх и весь царьский сигклит не вняша сему ни мало. . . и по сих не по мнозех летех и збысться видение сие над Московским государьством. . .». Нарушая причинно-следственную

связь событий, отраженную в Повести и в «Ином сказании», составитель «Казанского сказания», явный противник царя Шуйского, считал, что восстание Болотникова и явилось тем наказанием, которое последовало за невыполнение поставленного в «видении» условия о всеобщем покаянии.

«Повесть о видении некоему мужу духовну» является литературным источником целого ряда других «видений». Наиболее отчетливо следы влияния Повести Т. видны в Повести о видении мниху Варлааму, отравившей захват Новгорода шведами 16 июля 1611 г. Она была написана вскоре после занятия города интервентами, но рассказывает о «видении» накануне этого события. Самым наглядным примером влияния Повести протопопа Т. является противоречие, допущенное автором новгородского «видения» из-за чрезмерной увлеченности источником. Он неоднократно подчеркивает, что действие происходит перед приходом шведов в Новгород, т. е. до 16 июля, но следуя повести Т. допускает просчет, удивляясь, «что ныне путь гладок есть, а осень нестройна и дождевна» (РИБ. Т. 13. Стб. 245).

Влияние Повести протопопа Т. сказалось и на Повести о «видении» в Нижнем Новгороде (см. Григорий) и Повести о «видении» во Владимире, хотя и в меньшей степени, чем на Повести о новгородском «видении». Начало Повести о «видении» в Нижнем Новгороде есть не что иное, как незначительно измененное начало Повести Т. (РИБ. Т. 13. Стб. 235). Сходство заметно также в сохраненной авторами поздних «видений» композиционной схеме московского «видения», в некоторых элементах сюжета, но главное, в сохранении его идейной основы. При этом новая историческая обстановка (повести о «видениях» в Нижнем Новгороде и во Владимире появились в 1611—1612 гг.), конкретный характер их назначения («видения» использовались в переписке русских городов) обусловили появление новых моментов в их идейном содержании. Требование покаяния и поста выдвигается в этих «видениях» как необходимое условие освобождения страны и всенародного избрания русского царя. «Видения» должны были эмоциональным воздействием на патриотические и религиозные чувства людей усилить содержавшийся в грамотах призыв к совместным действиям против интервентов. Таким образом, поздние «видения» полностью сохранили агитационный характер Повести протопопа Т., хотя новые исторические условия изменили ее направленность.

Перечень списков «Повести о видении некоему мужу духовну» содержится в книгах С. Ф. Платонова, А. А. Назаревского и в статье А. И.Ко-панева.

 $\it Cou.$ : ААЭ. Т. 2. № 224 (второе послание Лжедимитрию I); РИБ. СПб., 1891. Т. 13. Стб. 177—184 (Повесть).

Лит.: Б ы ч к о в А. Ф. Описание перковно-славянских и русских рукописных сборников имп. Публичной библиотеки. СПб., 1882. Ч. 1. С. 41, 402—403; Отзыв профессора В. О. Ключевского об исследовании С. Ф. Платонова «Древнерусские сказания и повести о Смутном времени XVII века, как исторический источник» // Отчет о тридать первом присуждении награл графа Уварова. СПб., 1890. С. 3—4; Платоно в С. Ф. Древнерусские сказания и повести о Смутном времени XVII века как исторический источник. СПб., 1913. С. 70—80; В а с е н к о П. Г. Заметки к стальям о Смуте, включенным в хронограф редакции 1617 года // Сб. ст. по русской истории, посвященных С. Ф. Платонову. Пгр., 1922. С. 248—269; К у ш е в а Е. Н. Из истории публицистики Смутного времени XVII в. Саратов, 1926; С м и р н о в И. И. Восстание Болотникова. 2-е изд. М., 1951. С. 280—283; Т и х о м и р о в М. Н. Новый источник по истори восстания Болотникова // ИА. М.; Л., 1951. Т. 6. С. 81—130; Назаревский А. А. Очерки из области русской исторической повести начала XVII века. Киев, 1958. С. 104—142; К о пане в А. И. Новые списки «Повести о видении некоему мужу духовну» // ТОДРЛ. М.; Л., 1960. Т. 16. С. 477—480; К о р е ц к и й В. И. Формирование крепостного права и Первая крестьянская война в России. М., 1975. С. 284.

Г. П. Енин

**Тихон** (XVII в.) — архимандрит Троицкого Данилова монастыря в Переславле-Залесском, предполагаемый автор Повести о обретении.

мощей Даниила Переяславского и описания чудес его, составитель грамот. Переведенный из Вознесенского Печерского монастыря, который он возглавлял в 1649—1651 гг. (Строев П. М. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российской церкви. СПб., 1877. Стб. 610), Т. управлял Даниловым монастырем, по П. М. Строеву, с 18 ноября 1651 г. и по крайней мере до октября 1658 г. (Списки. . . Стб. 668; ср.: Азбучный указатель имен русских деятелей для Русского биографического словаря. СПб., 1888. Ч. 2. С. 341 (Сб. РИО; Т. 62)), по А. И. Свирелину с 1652 по 1660 г. (Свирелин. Историко-статистическое описание... С. 86); иных биографических сведений о нем не сохранилось. Надо думать, Т. пользовался духовным авторитетом: ему в 1655 г. отправил «за своею рукою тетрати» из Кандалакшского монастыря Иоанн Неронов, принявший в том же году постриг у Даниловского архимандрита (Материалы для истории раскола за первое время его существования/ Под ред. Н. Субботина. М., <1874». Т. 1. С. 137, 285). При Т. в 1652 г. состоялось открытие мощей основателя монастыря, причем рассказ об этом событии, носящий явные следы местного происхождения, написан, как предполагает В. О. Ключевский, самим архимандритом. Издавший Повесть С. И. Смирнов низко оценивает литературные способности ее автора, но именно безыскусность произведения делает его ценным историческим источником. Поводом для открытия мощей, согласно Повести, послужило видение, бывшее во сне монастырскому служебнику сыну боярскому Ивану Андрееву Доурову. Даниил, явившийся спящему, возвестил свою волю: «Да прославит имя мое, яко же и блаженнаго Филиппа» (мощи Филиппа II только что были доставлены в Москву из Соловецкого монастыря). Повесть подробно, называя точные даты, рассказывает о всех этапах сложной процедуры обретения мощей, главным действующим лицом которой был монастырский эконом Никита, — о раскопках захоронения преподобного, о переговорах в Москве, наконец, об освидетельствовании мощей Ростовским митрополитом Ионой Сысоевичем.

Первоначальная полная редакция Повести была известна С. И. Смирнову в единственном неисправном списке XVII в. (ГБЛ, ф. 299, собр. Тихонравова, № 255). В остальных рукописях находятся сокращенные редакции — первая и вторая; последнюю издатель приписывает Александру, строителю Киржачского Благовещенского монастыря. По мнению С. И. Смирнова, автору Повести следует атрибутировать и компилятивное Похвальное слово Даниилу Переяславскому, выполняющее функцию предисловия к рассказу об обретении мощей. В. О. Ключевский считал Т. автором рассказа о чудесах Даниила Переяславского в первоначальной их редакции, которая читается в рукописи ГБЛ, ф. 310, собр. Ундольского, № 301; Повесть о обретении мощей во второй сокращенной редакции сообщает, что Т. с братией подал какую-то черновую редакцию описания чудес митрополиту Ионе, приехавшему свидетельствовать мощи Даниила.

В архиве монастыря хранились две грамоты, обращенные к патриарху Никону от имени Т. и строителя Никиты; в первой говорится об открытии мощей 18 ноября 1652 г., во второй, написанной в 1653 г., монастырские власти просят патриарха поскорее назначить празднование преподобному и дать указ о переложении его мощей в новый гроб. Грамоты издавали А. И. Свирелин и В. Г. Добронравов.

Соч.: Свирелин А. 1) Историко-статистическое описание Переславского Троицкого Данилова монастыря. М., 1860. С. 15—17, 18—20; 2) Жития святых Переславских чудотворцев: Никиты Столиника, Даниила игумена, благоверного князя Андрея и Корнилия Молчальника / Изд. Православного братства святого благоверного великого князя Александра Невского во Владимире. <1889. С. 30—31; 3) Житие преподобного отца нашего Даниила, Переславского чудотворца. 2-е изд. Переславль-Залесский, 1894. С. 44—45, 46—47; Добронра в ов В. Г. История Троицкого Данилова монастыря в г. Переяславле-Залесском. Сергиев Посад, 1908. Приложения.

С. 7—9; Смирнов С. И. Житие преподобного Даниила, Переяславского чудотворца, Повесть о обретении мощей и Чудеса его. М., 1908. С. 82—96, 104—132.

Лит.: Ключевский. Древнерусские жития. С. 336; Барсуков. Источ-

ники агиографии. Стб. 147—148.

Д. М. Булания

Толочанов Никифор Матвеевич (середина XVII в.) — стольник, автор статейного списка. В 1650-1652 гг. возглавлял посольство царя Алексея Михайловича в Имеретию и совместно с дьяком Алексеем Иевлевым участвовал в составлении отчета. В 1659—1663 г. Т. был воеводой в Дорогобуже и Смоленске. Статейный список посольства Т. и А. И. Иевлева в Имеретию дошел в трех редакциях (А, В и С, по определению М. А. Полиевктова). Редакции А и В — это официальные отчеты, представленные в Посольский приказ: А — о переговорах с кахетинским царем Теймуразом I, В — о переговорах с имеретинским царем Александром III. Они сохранились всего в двух списках — в черновом (ЦГАДА, Грузинские дела, оп. 1, 1650 г., № 2) и в копии XVIII в. (ИРЛИ, собр. П. Я. Дашкова, оп. 7, № 3). Более распространена редакция С (известно 7 списков), представляющая собой литературную обработку отчета, выполненную А. И. Иевлевым. Редакция В составлена Т. В этой редакции последовательно описывается путешествие от Москвы до Кутаиси (через Астрахань, Каспийское море, Северный Кавказ, по рекам Череку и Карасу, через горный перевал Гезевцек), прием московских послов, их переговоры с царем Александром, посещение монастырей, в частности Гелатского. В статейный список включены тексты грамот, фигурировавших на переговорах.

В историко-археологических трудах встречаются отрывки из описаний грузинских памятников по статейному списку С, например, о Хахульской иконе (см.: Кондаков Н., Бакрадзе Д. Опись памятников древности в некоторых храмах и монастырях Грузии. СПб., 1890. С. 4—5, 7; Кондаков Н. П. Иконография Богоматери. Пг., 1915. Т. 2. С. 305). Редакции А и В по списку ЦГАДА опубликованы в 1926 г.; редакция С публиковалась трижды — в 1788 г., в 1926 г. и в 1969 г. (перепечатка с предыдущего издания) по списку ГИМ, Синодальное собр., № 541.

Соч.: ДРВ. 2-е изд. М., 1788. Ч. 5. С. 135—252; Посольство стольника Толочанова и дьяка Иевлева в Имеретию 1650—1652 / Изд., введ. М. Полиевктова. Тифлис, 1926; Статейный список посольства в Имеретию 1650—1652 г., составленный Алексеем Иевлевым / Рус. текст с груз. пер., обозрением рукописей подгот. к изд. И. З. Цинцадзе. Тбилиси, 1969.

Лит.: Полиевктов М. А. К вопросу об авторе «Статейного списка С» посольства Толочанова и Иевлева // Сообщения Груз. филиала АН СССР. 1940. Т. 1, № 1. С. 91—95; Белоброва О. А. О ленинградских списках древнерусских хождений в Грузию // Русская и грузинская средневековые литературы. Л., 1979. С. 171—173.

О. А. Белоброва

Торокан Василий Ильин (нач. XVII в.) — подьячий смоленского Большого денежного стола, автор письма от 8 октября 1609 г. к дьяку Земского приказа в Москве Василию Миронову из осажденного поляками Смоленска (осада продолжалась в течение 20 месяцев с 1609 по 3 июня 1611 г.). В небольшом письме, написанном языком, близким к разговорному, Т. пишет своему покровителю и его жене Пелагее Васильевне о всех мытарствах, которые ему приходится переносить вместе «з женишками и з детишками». Несмотря на частный характер письма и его небольшие размеры в описании автором осады города наряду с живыми бытовыми деталями нашла отражение и стилистика воинских повестей: «А с Семеня дни сидим в осаде. А король с радными паны и со многими людьми стоит под Смоленском и часта к городу приступает и по городу, и в город по хоромом ис пушек верхевых огненными ядрами быют

безпрестани вселды. . .». Письмо Т., таким образом, представляет интерес и как документ эпохи, и как источник по истории языка, и как литературное явление.

Соч.: Гейман В. Г. Письмо подьячего В. И. Торокана из осажденного Смоленска в Москву в 1609 г. // ТОДРЛ. М.; Л., 1958. Т. 14. С. 275—277.

Л. А. Имитриев

Ту́птало Димитрий (в миру Даниил Саввич) (XII 1651—28 X 1709) — митрополит Ростовский и Ярославский, писатель и проповедник. Сведения о его жизни и деятельности находятся в автобиографическом сочинении «Диариуш», в письмах и посланиях святителя, наконец, в его Житии, составленном митрополитом Ростовским Арсением Мацеевичем в 1757 г. и получившем одобрение Синода. Туптало родился в селе Макарове на реке Ловиче. Родителями его были: Савва Григорьевич (ум. в 1703 г.), казак, дослужившийся до звания сотника, затем постригшийся в монахи (был ктитором Киевского Кирилловского монастыря) и проживший, как указывает «Диариуш», 103 года (портрет его в кн.: Т р о м он и н К. Я. Достопамятности Москвы. М., 1845. С. 32), и Марья Михайловна (ум. в 1689 г.). В 1660 г. сотник Савва с семьей переселился в Киев, купив пом на Пололе.

В 1662 г. Т. отдали учиться в Киево-Могилянскую академию, где ректором в то время был Иоанникий Галятовский, известный на Украине и в Великороссии писатель и проповедник. Остается открытым вопрос. как полго проучился Т. в Киево-Могилянской академии. И. А. Шляпкин. ссылаясь на исследование Макария Булгакова (История Киевской академии. Киев. 1848), пишет, что «в 1665 г. колдегия во время нашествия Дорошенко была совершенно разрушена и возобновлена лишь в 1669 г., и так Даниилу пришлось проучиться только три года (1662—65)» (Шляпкин. Святой Димитрий... С. 6). В. Эйнгорн считает, что «мнение это ошибочное и заимствовано оно из сочинений, которые, будучи написаны тогла, когла еще не были напечатаны Акты Южной и Запалной России, заключают немало фактических ошибок». Исследователь доказывает, что нашествия на Киев в 1665 г. Дорошенко не предпринял, коллегия не пострадала, так что Т. «мог пройти полный курс обучения, завершив классы риторики и философии» (Эйнгорн В. Очерки по истории Малороссии XVII в. М., 1899. С. 323). С. И. Котович отмечает, что Т. «мог достичь только класса риторики и поэтики, а высших классов тогда вообще в Киевской духовной семинарии не было» (Дмитрий Ростовский

9 июля 1668 г. в восемнадцатилетнем возрасте Т. принял монашество в Киевском Кирилловском монастыре от игумена Мелетия Дзика, 25 марта 1669 г. был посвящен Иосифом Тукальским в иеродиаконы, 23 мая 1675 г. — Лазарем Барановичем в иеромонахи. С 1675 по 1677 гг. Т. иеромонах Густынского монастыря, кафедральный проповедник при Лазаре Барановиче в Чернигове. По повелению архиепископа Черниговского Т. в 1677 г. написал «Руно орошенное» — первое из дошедших до нас его сочинений, представляющее собой сборник сказаний о чудесах чудотворного образа Богоматери в Черниговском Троицко-Ильинском монастыре. Впервые «Руно» издано в 1680 г., на существование этого несохранившегося издания указывают последующие переиздания книга выдержала в Чернигове семь переизданий). Во втором издании «Руно орошенное» начинается посвящением Лазарю Барановичу и двумя предисловиями: одно из них — «к читателю», другое — «на книжку». В предисловии «к читателю» сказано, что «книжка» вышла с исправлением (против первого издания) нравоучений и приложением «кратких бесед духовных». В книге собраны, таким образом, сказания о чудесах с прибавлением к каждому бесед, нравоучений и прикладов (т. е. примеров). Беседы и нравоучения составлены самим автором, а приклады собраны из разных источников «и то не от себя, но что инде читал и аки ичела от различных зел мед в един сот собра»). Имя автора выясняется из стихов, помещенных в книге после предисловий:

ИжЕ в Руне инОгда преобразованна, Мати сОтворшаго НАс всеХ зде написанна. Душевно И МыслИю Ту книжку пРИмете САми с Внимающе И другим проЧтете» (т. е. «Иеромонах Димитри Савич»).

С июля 1677 по январь 1679 г. Т. находился за пределами Украины: сначала проповедовал в Вильне, в монастыре Святого Духа, затем поселился в Слупке, где являлся проповедником Преображенского братского монастыря. С 1677 г. по 1679 г. Т. побывал во многих местах Минской губернии (см.: Котович С. И. Дмитрий Ростовский. . . С. 852). С 1679 по 1700 гг. Т. служил игуменом и проповедником самых различных монастырей на территории Украины. С 1679 по 1683 г. (с небольшим перерывом в пять месяпев, когла он был игуменом Максаковской обители) Т. — игумен Батуринского Николаевского монастыря. В апреле 1684 г. Т. приезжает в Киев по приглашению Варлаама Ясинского, архимандрита Киево-Печерской лавры, и становится ее проповедником (см. ркп. ГИМ. Синодальное собр., № 146 с собственноручной полиисью пол проповелью 1685 г.: «. . .на он час казнодея Печерского»). В Киево-Печерской давре проповедник принял на себя послушание — составление Четий-Миней, которые прославили его имя. В Киеве же он познакомился со Стефаном Яворским, впоследствии своим ближайшим другом. В 1686 г. Т. вторично принял игуменство в Батуринском монастыре, в 1689 г. впервые побывал в Москве в составе украинской делегации во главе с гетманом Мазепой. чествовал царей Иоанна Алексеевича и Петра, царевну Софью Алексеевич. патриарха Йоакима. С 1694 г. он — игумен Глуховского монастыря апостолов Петра и Павла, с 1697 г. — Киевского Кирилловского монастыря, затем архимандрит Черниговского Елецко-Успенского монастыря, а через два года переведен в Спасский Новгород-Северский монастырь.

Основная деятельность Т. на Украине — проповедничество и составление Четий-Миней, над которыми он трудился около двадцати лет и закончил лишь в 1705 г. в Ростове. И. А. Шляпкин отмечал, что составление Четий-Миней было необходимо «ввиду уничтожения списков русских житий во времена татарщины и позднее унии, и любителям душеспасительного чтения, и монахам для чтения за трапезой приходилось обращаться к польским и латинским книгам житий св. отцов, часто несогласным с духом православия» (Шляпкин. Святой Димитрий... С. 38). Составление Четий-Миней начал еще Петр Могила, продолжили работу Иннокентий Гизель, Лазарь Баранович, Варлаам Ясинский, но довел работу до конца — и это было делом всей его жизни — лишь Т. Разногласия в списках «Диариуша», дающих две даты начала работы над сводом (6 мая или июнь 1684 г.), по мнению исследователей, объясняются тем, что святителю пришлось проделать большую подготовительную работу, включавшую подготовку месяцеслова, выбор житий, поиск необходимых источников (см.: Державин. Четии-Минеи. . . // Богословские труды. № 15. С. 96). Используя в своей работе как русские источники (в том числе Великие Минеи Четии), так и латинские, греческие, польские, автор не просто собирал их воедино и занимался отбором: многие из его житий могут считаться оригинальными агиографическими произведениями. Из переписки Т. известны его помощники-писцы и сотрудники-переводчики: инок Чудовского монастыря Феолог, *Феодор По*ликарпов-Орлов, Карион Истомин, Филофей Лещинский, Стефан Любинский, Иосиф Конесский. «Поступившие к нему рукописи, — пишет А. Державин, — с житиями святых, он сначала критически изучал, а затем принимался за стилистическую обработку. . . Собранные мате-

риалы служили уже только канвой, по которой вышивалась совершенно самостоятельная, далеко превосходящая изложение сотрудников работа» (Богословские труды. № 15. С. 122). Издание Миней растянулось на много лет: в 1689 г. в Киево-Печерской лавре была напечатана первая часть (сентябрь—ноябрь), а работа над четвертой — последней — частью продолжалась до 9 февраля 1705 г. (см.: Летопись об архиереях ростовских // Собр. соч. . . . Киев, 1824. Т. 1. С. 15). В связи с переездом в Россию изменяется взгляд Т. на задачи и цели его труда; по наблюдениям исследователей, он уже в Москве, а затем и в Ростове уделяет все больше внимания памятникам русской агиографии; помимо великорусских житий Т. включает в Минеи повести и рассказы, некоторые — местного, ростовского происхождения (например, он включил в свод Житие Димитрия царевича). Работу над Четиями-Минеями Т. вел до конца своей жизни, об этом свидетельствуют два оставшихся после его смерти сборника с черновыми записями и поправками, описанные А. Державиным (Богословские труды. № 15. С. 122—123): ГИМ, Синодальное собр., № 811 («Неисправленные вещи различные, собранные в лето 1704-е в Ростове») и ЦГАДА, ф. 381, № 420; не весь обработанный автором материал из этих сборников вошел в печатный текст. В последние годы своей жизни Т. хотел напечатать второе исправленное и дополненное издание первых частей Миней, но смерть помещала ему осуществить свой замысел. Второе издание вышло в 1711-1716 гг. (были напечатаны три части, четвертая сгорела при пожаре), исправления вносили киевские справщики архидиакон Манассий и иеромонах Фома. Синод не был удовлетворен этой работой и поручил исправление Миней ректору Новгородской семинарии Иоасафу Маткевичу и ректору Петербургской семинарии Никодиму. Вторично исправленные Минеи вышли третьим изданием в Киеве в 1757 г. и в Москве в 1756—1759 гг.

Уже на Украине Т. стал известным проповедником. Варлаам Ясинский в 1693 г. называл его «искусным и благоразумным проповедником слова Божия» (Архив Юго-Западной Руси. Киев, 1873. Т. 1, ч. 5. С. 278). Не все проповеди украинского периода жизни Т. сохранились: в списках и печатных изданиях известны девять проповедей на украинском языке, произнесенных с 1677 по 1698 г. Нерешенным остается вопрос, кто переводил слова Т. с украинского языка на русский. И. А. Шляпкин считал самой ранней из дошедших до нас проповедь «Пирамис албо столп», произнесенную 24 февраля 1685 г. в Киево-Печерской лавре «в год по погребении» архимандрита Иннокентия Гизеля (ГИМ, Синодальное собр., № 146; ГПБ, собр. Титова, № 100, 2555; пер. на рус. яз.: ГПБ, собр. Титова, № 1153 и Собр. соч.). На самом деле существует более раннее слово, известное в единственном списке (ЦНБ АН УССР, ДА/П-292, сборник второй половины XVIII в., л. 106-111 об., 141-160 об.), -«Казание на страсти Господа и Спаса нашего Иисуса Христа», которое Т. произнес в Чернигове в 1677 г. (пер. на рус. яз. в Собр. соч.). К проповедям украинского периода относятся также «Слово на Успение Богородицы», оглашенное 15 августа 1693 г. в Киево-Печерской лавре (ГПБ, собр. Титова, № 3557; Софийское собр., № 1282, 1283; ЦНБ АН УССР, ДА/П-296 — перечень рукописных списков ранних слов приводится не полностью); «Слово 1 на сошествие св. Духа», или «Слово на св. Троицу», оглашенное в 1693 г. в Кирилловском монастыре (ГПБ, собр. Титова, № 100, 270; ЦНБ АН УССР, ДА/П—292, ДА/П—296; ГБЛ, ф. 310, собр. Ундольского, № 417; Ростовский музей-заповедник (далее — РМЗ), Р-819; напечатано в ЧОИДР за 1884 г. в изд. «Кафедральные Черниговские монастыри»; пер. на рус. яз. в Собр. соч.); «Брань архистратига Михаила со седмоглавым змием», произнесенное 8 ноября 1697 г. в Киевском Михайловском монастыре (ГПБ, собр. Титова, № 100, 2555, 2981; РМЗ, Р-819; пер. на рус. яз.: ГПБ, собр. Титова, № 1156; Ярославский музей-заповедник (далее — ЯМЗ), № 9131 и Собр. соч.);

«Слово на Рождество Христово», произнесенное 25 декабря 1698 г. в Чернигове (ГПБ, собр. Титова, № 100, 2555, 3557; Софийское собр., № 1283; ЦНБ АН УССР, ДА/П—292; ГБЛ, ф. 310, собр. Ундольского, № 467; РМЗ, Р—819; пер. на рус. яз.: ГПБ, собр. Титова, № 1153 и Собр. соч.); «Слово на Троицу», произнесенное в 1689 г. в Батуринском Никольском монастыре (ГПБ, собр. Титова, № 100, 2555; ЦНБ АН УССР, ДА/П—292; ГБЛ, ф. 310, собр. Ундольского, № 467; РМЗ, Р—819; пер. на рус. яз.: ГПБ, собр. Титова, № 1153 и Собр. соч.); «Слово в неделю 27, о жене сляченной» — время и место произнесения неизвестны (ГПБ, собр. Титова. № 608, не издано); «Слово в неделю 7 по Пасце» — время и место произнесения неизвестны (ГПБ, собр. Титова, № 100, 2555, 270; ГБЛ, собр. Ундольского, № 658; РМЗ, Р-819; пер. на рус. яз.: ГПБ, собр. Титова, № 1156 и Собр. соч.). Все перечисленные проповеди, кроме «Казаня на страсти Иисуса Христа», изданы А. А. Титовым (Проповеди святителя. . .). К украинским проповедям Т. примыкает «Послание на память св. мучеников кизических» 1694 г. (см., например: ГИМ, Синодальное собр., № 146). Проповеди Т. украинского периода, написанные в стиле барокко, стоят в одном ряду с произведениями известнейших в XVII в. украинских проповедников Иоанникия Галятовского, Антония Радивиловского, Варлаама Ясинского и др. Для них характерно обилие риторических вопросов, восклицаний, аллегорий и т. д. См., например, в Слове на Троицу употребление «словесных эмблем» — «мистичных» златников с изображениями Бога Отца, Бога Сына и Бога Духа Святого; в слове «Брань архистратига Михаила. . .» замечательны словесные портреты семи архангелов, как бы описывающие изображения на иконе. Особого внимания заслуживает проповедь «Пирамис албо столп». Образ «столпа» в ней отличается не только богатством художественного декора, но и своей многозначностью (сравнение архитектурного памятника — «столпа» или пирамиды — с литературным произведением — словом, проповедью). Слова этого периода строго следуют правилам «сложения казаней», изложенным в книге Иоанникия Галятовского «Наука албо способ сложеня казаней».

В феврале 1701 г. Т. приезжает в Москву, а 8 марта произносит приветственное слово Петру I (напечатано в Собр. соч.). 23 марта вышел указ о назначении его на Сибирскую митрополию в Тобольске, но из-за весеннего половодья и болезни в 1701 г. Т. из Москвы так и не выехал. Как сообщает Житие (см.: Житие св. Димитрия. М., 1863. С. 32), во время болезни писателя посетил Петр I, причем, учитывая слабое здоровье Т. и необходимость закончить работу по составлению Миней, царь отменил свой указ о назначении в Тобольск (на место Т. был поставлен Филофей Лещинский). И. А. Шляпкин указывает 15 проповедей, произнесенных Т. в период пребывания в Москве с февраля 1701 по февраль 1702 г. (все они напечатаны в Собр. соч.): Слово в субботу 5 похвальную Великого поста — 5 апреля; В неделю о расслабленном — 11 мая; В неделю по св. Духе — 15 июня в Донском монастыре; В «начатие Шведской войны» в четверг первой недели по св. Духе — 19 июня; Во 2 неделю по св. Духе — 22 июня в Преображенском монастыре; В неделю 9 по св. Духе — 10 августа в Донском монастыре; В неделю 10 по св. Духе — 17 августа; Празднование Донской Божьей Матери — 19 августа; В неделю 13 по св. Духе — 7 сентября; Слово о умерших — 12 сентября; В неделю 18 по св. Духе — 12 октября; В неделю 19 по св. Духе — 19 октября в Успенском соборе; В неделю 20 по св. Духе — 16 ноября; В неделю 23 по св. Духе — 16 ноября 1701 г.; В неделю 1 Великого поста — 23 февраля 1702 г. в Преображенском монастыре в присутствии Петра І. Построение этих слов, по мнению исследователей, остается прежним, но они в большей степени, чем раньше, отражают современные автору события. В Слове «о начатии Шведской войны» говорится о тяжелой жизни, «полной горя и безденежья», после поражения русских войск под Нарвой (подробнее см.: Шляпкин. Святой Димитрий... С. 285—288); проповеди московского и ростовского периодов выборочно издавались в периодических изданиях: Ярославских епархиальных ведомостях, Вестнике Европы и др.).

В конце 1701 г. скончался митрополит Ростовский Иоасаф Лазаревич, и в январе 1702 г. Т. назначается митрополитом Ростовским и Ярославским; начинается последний, но, пожалуй, самый замечательный период его жизнедеятельности. 1 марта 1702 г. Т. прибыл в Ростов и произнес в Успенском соборе приветственное слово (напечатано в Собр. соч.), отличающееся простотой стиля. Положение в ростовской епархии было сложное, Т. сам указывал на недостатки тамошнего духовенства — невежество, пьянство, невыполнение своих обязанностей. Все труды святителя были направлены на поправление этого положения: он развил широкую административную деятельность в Ростове, не щадя ни средств, ни собственных сил. Известно его послание монаху Варлааму о внешнем благоустройстве церквей и монастырей (см.: Шляпкин. Святой Димитрий. . . Приложение IV. С. 15-42), распоряжение о хранении «святых таин» (напечатано в Собр. соч.), которые «должны находиться не на дому у священника между клопами, тараканами и сверчками, а в церкви или, в крайнем случае, в особой клети и на месте честном, в сосуде чистом и чтимы поклонами», и некоторые другие документы.

Просвещая духовенство и паству, Т. произносил проповеди, составлял послания, но самое главное — открыл школу для священнослужителей. Занятия в Ростовской школе начались 1 сентября 1702 г. (см.: кольский». Ростовское училище...// Ярославские епархиальные ведомости. 1863. № 24. С. 281—284). Ростовская школа была первым на территории России после Славяно-греко-латинской академии учебным заведением «повышенного» типа (ср.: Луппов. Книга в России... С. 30); сам Т. называл ее грамматической. Она располагалась в Архиерейском доме Ростовского Кремля. Туда принимались не только дети священников, но и лица других сословий; всего за время существования школы в ней обучалось около 200 человек. В. В. Калугин пишет, что школа Т. «была общеобразовательной, а не специальной, и в этом ее основное отличие от всех школ петровского времени»; «школа Дмитрия Ростовского являлась своеобразным связующим звеном между древнерусскими училищами и народными школами XVIII века». Она делилась на три класса: низший (грамматический), средний (латинский), высший (философский). Полный курс грамматики, начинавшийся с азбуки, проходили за три года. Кроме того, в школе изучали латинский, древнегреческий языки, нотное пение, стихосложение, риторику (митрополит хотел, чтобы ученики его сами сочиняли проповеди); есть предположение, что преподавались польский язык, арифметика и философия (см.: <Н икольский». Ростовское училище. . . с. 239). Ученики писали домашние и классные (или школьные) сочинения, которые могли быть обыкновенными (безотносительными) или спорными (сочинения о местах, за звание лучшего ученика). Лучших учеников называли авдиторами, первого из них сеньором — в его обязанности входило наблюдение за порядком и тишиной в классе в отсутствие учителя, объяснение и повторение уроков. В школе было три учителя, имена двух из них известны — это выходцы с Украины Евфимий Морогин, предполагаемый автор драмы «Венец Димитрию» 1704 г. (см.: Берков П. Н. Школьная драма «Венец Димитрию» // ТОДРЛ. М.; Л., 1960. Т. 16. С. 323—357), и Иван Мальцевич. Т. сам проводил занятия в училище, часто посещал его, экзаменовал учеников; воспитанники во время «вакансий» приезжали к нему на архиерейскую дачу в село Демьяны близ Ростова. Ростовская школа просуществовала до 1705 г., ее закрыли стараниями И. А. Мусина-Пушкина, главы Монастырского приказа, и стольника В. Р. Воейкова, которые ссылались на то, что на ее содержание идут большие средства. В письме Иову, митрополиту Новгородскому, от 10 декабря 1705 г. Т. писал: «И аз, грешный. . . начал был прилагати тщание о учениях, и завел был училище греческое и латинское, и поучилися были ученики лета два. . . но сотворшаяся скудость, сотвори припятие и оставиша учение» (см. ркп. ГПБ, собр. Титова, № 1301, с собственноручной подписью Т.).

По праздникам и в дни именин учителей ученики произносили речи в стихах и прозе, разыгрывали театральные пьесы или пиалоги. Пля ростовской школы Т. в первый же год пребывания в Ростове написал пьесу «Рождественская драма» (или «Перемена непостоянного мира сего гордости, сетьми в маловременной жизни человеков уловляющая, в вечную муку посылающая на треокоянном Ироде за гордость, ишущем рожденного всех царя Христа убити»), поставленную 24 декабря 1702 г. Пьеса дошла до нас в трех списках XVIII в.: ГІІБ, 0.XIV.28; ГИМ, Мувейское собр., № 1199; ГЦТМ, № 162040 (см.: Русская праматургия. . . Комментарии. С. 333). Другая пьеса Т. — к празднику Успения Богоролицы — «Успенская прама» была написана, по мнению исследователей. на Украине в конце XVII в. Н. И. Петров считает, что она была создана не пля школы (пьеса представлялась 15 августа, это время школьных «вакансий»), а возможно, «пля постановки в монастыре Елепком монахами и бельнами» (Петров. Очерки из истории... С. 169). Текст пьесы «Каюшийся грешник» также, как считают исследователи, созданной Т. на Украине, не сохранился. «Олним из последних, кто читал полный текст "Кающегося грешника", — пишет О. А. Державина, — был знаменитый русский актер И. А. Дмитревский. Он принимал участие не только в переписке драм Дмитрия Ростовского, но и сам играл в "Кающемся грешнике", вновь поставленном в 1750-х годах при дворе Елизаветы Петровны» (Русская драматургия. . . Комментарии. С. 335). И. А. Дмитревский записал содержание пьесы и передал запись драматургу Щаховскому, который и опубликовал ее (см.: ской А. А. Летопись русского театра // Репертуар русского театра, издаваемый И. Песоцким, на 1840 год. СПб., 1840. Т. 1, кн. VI. С. 169). Некоторые исследователи приписывают Т. пьесы «Есфирь и Агасфер», «Воскресение Христово» и «Ростовское действо», но подтверждений этих атрибуций нет (ср.: Успенская драма. . . // ЧОИДР. Предисловие. С. I; Нечаев В. Святой Дмитрий...). Драмы Т. написаны по канонам школьных пьес, распространенных в Киево-Могилянской академии; они отражают эстетику барокко. Как отмечает Л. А. Софронова, «Дмитрий Ростовский создает сложные многоступенчатые образы, пелая излюбленный барокко переход от конкретного к абстрактному, стягивая воедино далеко отстоящие друг от друга явления. . . Он отдает дань театру как синтезу различных видов искусств и вводит в свою пьесу музыкальные номера. Он создавал особый тип сюжета, приводил к варьированию одной и той же темы, обыгрыванию ее с различных сторон, к проведению ее в разных тональностях. В наибольшей степени в соответствии с барочной техникой он строил сюжет драмы. В нем главенствовал принции отражения, ведущий в барочной поэтике» (Софронова. «Рождественская драма». . . С. 107-108). Интерес Т. к театру, по мнению исследователей, был вызван чисто практическими целями: прививая вкус и интерес спектаклям, митрополит осуществлял нравственно-воспитательную программу.

Живя в Ростове, Т. часто бывал в Москве, там он провел весь 1706 г. 20 сентября 1705 г. он произнес в столице в присутствии Петра I одно из лучших своих слов — «Терпением стяжите души ваши» (напечатано в Собр. соч.). Главным орудием воздействия Т. на умы в ростовский период оставались проповеди. Основная часть сохранившихся проповедей произнесена с 1701 по 1709 г.; ростовские проповеди становятся логичнее, короче, живее, общедоступнее. Ярок и выразителен язык его торжественных слов; митрополит Макарий пишет, что «между современни-

ками своими он отличался чистотой языка» и что «язык славянский довел до такого совершенства, что дальше он не может усовершенствоваться» (Макарий (Булгаков). История Киевской академии. СПб. 1843. С. 77, 91). Трудно определить общее количество произнесенных Т. проповедей; в Собр. соч. помещено 96 слов, но в списках есть и слова неопубликованные.

Наиболее важное место в литературном наследии Т. ростовского периона занимает «Келейный летописец». Мысль о создании Летописца возникла у него еще на Украине, но непосредственно к созданию произведения святитель приступил лишь в Ростове (ср. автограф Т. «Черновые материалы к летописи» 1693 г., хранящийся в ЦНБ АН УССР, № 346/ 162—Л). «Келейный летописец», по мнению В. В. Калугина, «представляет собой первую замену русского Хронографа, это был труд, основанный на обстоятельном изучении и самой Библии, и "отцов церкви", и сочинений европейских хронистов, и новейших церковных писателей» («Келейный летописец. . .» С. 172). Поначалу Т. располагал только списком Хроники Псевдо-Дорофея Монемвасийского и Летописцем Еллинским и Римским; материала, содержащегося в этих источниках, было ему недостаточно, поэтому митрополит с помощью купца Исаакия Вандербурга через Архангельск выписывал иностранные книги, обращался за помощью к Феологу, солепромышленнику Г. Д. Строганову. Летописец открывается «Известием о несогласном числении лет» и продолжающей его «Хронологией». Несогласие основных источников Т. между собой и со славянским переводом Библии — вот причина, побудившая автора приняться за отдельное исследование по хронологии. В. В. Калугин пишет: «Для того, чтобы избежать хронологических неточностей, Дмитрий решил расположить содержание "Келейного летописца" по столетиям, поместив в "Хронологии" таблицы, в которых сравнивал противоречивые показания многочисленных источников своего произвеления с приложением на каждый век пасхального круга, этим была устранена необходимость проводить точную датировку событий ветхозаветной истории» («Келейный летописец». . . С. 166). После завершения «Хронология» была послана Стефану Яворскому, Феодору Поликарпову, Рафаилу Краснопольскому. Не все сразу одобрили и приняли ее; предвидя это, Т. писал Яворскому: «. . .мало кому понравится мой труд, понеже в нем, как в збитню русском, мешанина: и история, и будто толкованиеце. . .» (письмо от 11 декабря 1707 г.). «События ветхозаветной истории, — пишет В. В. Калугин, - использовались для назидательного нравоучения... факт — это аналог иного события, дающий образец морального поведения, и в то же время он заключает в себе скрытую сакральную истину. . . отсюда и лироэпические и философские размышления Дмитрия о зависти после рассказа о жертвоприношении Каина и Авеля, о вечности и кратковременности человеческой жизни, о покаянии... Возмущает Дмитрия Ростовского возникшее в обществе равнодушие к Священному писанию и церковной службе» («Келейный летописец». . . С. 166—168). Отдельные места Летописца почти дословно совпадают с проповедями митрополита. Как отмечают исследователи, Т. осторожно намекает и на деятельность Петра I, подвергая критике «сущих на владетельствах», которые «вельми согрешают. . . и безгрешных осуждают вместо грешных», в то время как царю должны быть присущи «милость, кротость и незлобие». Отдельные главы автор посылал Яворскому, Поликарпову, Феологу с просьбой исправить ошибки, оказать содействие. Т. всегда учитывал замечания Яворского, чем объясняется наличие нескольких редакций «Келейного летописца», отличающихся стилистическими поправками и цензурными сокращениями. «"Келейный летописец" быстро разошелся в многочисленных списках; первое его издание осуществил в 1784 г. Н. И. Новиков, который один из первых осознал то большое значение, которое сыграли в деле просвешения России труды Дмитрия Ростовского»

(Калугин. «Келейный летописец». . . С. 170). Как считает В. В. Калугин, следует обратить особое внимание на список «Келейного летописца» ГБЛ, собр. Отдела рукописей, № 1171 (третья четверть XVIII в.) — единственный сохранивший предисловие к тексту. Из этого предисловия видно, что Летописец предназначался для ростовской школы: это был своеобразный учебник по ветхозаветной истории для учеников младшего класса, которые не могли продолжать свое образование после закрытия школы (см.: Калугин. «Келейный летописец»...С. 171). Святитель не закончил свою работу над «Келейным летописцем» — повествование кончается 3600 годом от сотворения мира. Работа была прервана из-за необходимости писать новый труд — знаменитое сочинение о расколе «Розыск о брынской вере» («Розыск о раскольничей брынской вере, об учении их, о делах их и изъявление, яко вера их неправа, учение их душевредно и дела их небогоугодны»). Создавая «Розыск», Т. полагал, что «надлежит простыми словесы увещание простерти ко уклоняющимся в раскольние заблуждения». Произведение было закончено в марте 1709 г. (первое издание вышло в 1745 г.). Источники «Розыска» многочисленны, в том числе русская полемическая литература XVII в., переводные тексты, сочинения иностранных писателей (см.: Шляпкин. Святой Димитрий. . . С. 448). Трактат начинается с поучения Т. «о четвероконечном кресте», произнесенного 23 ноября 1708 г. (напечатано в Собр. соч.), и состоит из 3 частей, в которых автор пытается объяснить происхождение раскола и резко выступает против его адептов. Раскол он рассматривает, главным образом, как плод невежества: «Человеку бо неучену сущу и светом разума непросвещену, неудобно есть постизати глубину Писания святого и толковати недоведомыя того тайны, на то токмо уповающему, яко черное по белом знает и по книгам бродит» (Розыск о раскольничей брынской вере. М., 1745. С. 5). Предмет обличения не только раскольники, но и их пособники: «. . .аще и при церквах своих живут и правоверными лицемерно сказуются: обаче с раскольниками мудрствуют и соглашаются оным, и прихожан своих, кии от раскольников прелыщены, укрывают и потакают им». Трактат Т. нашел сочувственный отклик у современников. По приказу Петра I один из разделов книги — «Рассуждение об образе Божии и человеце» — после смерти святителя был издан дважды: в 1714 и 1717 гг. «Розыск» — последнее крупное сочинение Т. - мало привлекал внимание исследователей; остается также неизученным «Диариуш», или поденные записи святителя, которые он вел с 1681 по 1703 г. Помимо рассмотренных сочинений перу Т. принадлежат «Вопросы и ответы краткие о вере и прочих ко знанию христианина нужнейших»; «Зерцало провославного исповедания»; «Двенадцать статей, иже сомнящихся, или неверство имущих человек, о пресуществлении хлеба в тело и вина в кровь Господа нашего Иисуса Христа»; «Врачество духовное»; «Апология в утолении печали человека, сущаго в беде, гонении и озлоблении»; «Каталог киевских митрополитов с кратким летоисчислением»; «Летописание краткое константинопольских царей и патриархов». Писал митрополит и стихи, о чем содержатся сведения в некоторых из дошедших до нас источниках.

Ростовский митрополит был погребен в присутствии Стефана Яворского, который по этому случаю написал надгробные «Стихи памяти смертной, всякому потребной» (см.: Собр. соч. Т. 1). Вскрытие гробницы, состоявшееся в 1752 г., показало, что мощи святителя остались нетленными (сейчас рака с мощами находится в Успенском соборе Ростовского Кремля). 22 апреля 1757 г. Т. был канонизирован. Амвросий Каменский, епископ Переяславский, составил ему службу (см.: Акты, относящиеся до составления службы святителю Ростовскому Димитрию // Ярославские епархиальные ведомости. 1872. № 1. С. 3—7). В Ростовском Кремле находится портрет Т. кисти В. Л. Боровиковского, написанный в 1790-х гг. для Ростовского Спасо-Яковлевского монастыря; он списан, видимо,

с одного из несохранившихся прижизненных изображений митрополита. Во второй половине XIX в. в Ярославле было создано общество Димитрия Ростовского, занимавшееся изучением его жизни и наследия (см. публ. в Ярославских епархиальных ведомостях).

По завещанию митрополита, оставшиеся после него черновики были положены в гроб при погребении, а при вскрытии мощей они оказались истлевшими, поэтому, как писал И. А. Шляпкин, «подлинных рукописей Дмитрия Ростовского осталось немного», до нашего времени дошло еще меньше. К тому же, как всякий иерей, Т. имел при себе штат писцов, которые изготовляли беловые списки его крупных произведений. Так, в Ростове у него были два постоянных переписчика — Андрей Баюковский и Савва Яковлев (последний, между прочим, выполнил масляными красками большой портрет Т.). Дошедшие до нас автографы — это личные письма, подписи к официальным документам, черновые материалы, правки тех или иных рукописных и печатных сочинений (см. работу М. А. Федотовой).

Рукописи и книги Т. после его смерти по распоряжению Стефана Яворского были переданы в Патриаршую библиотеку. «Книги Дмитрия Ростовского. . . перед поступлением их в библиотеку Патриаршую, — пишет А. С. Орлов, — оставались на Печатном дворе с целью их разбора и описи. В это время, вероятно, печатные книги были отделены от славянских рукописей и оставлены при типографии. . . а рукописи тогда же были переданы в библиотеку Патриаршую» (Библиотека Московской Синодальной типографии. М., 1890. Ч. 1, вып. 1: Сборники. С. ІХ). По данным С. П. Луппова, библиотека Т. насчитывала 288 книг, из них 173 — на латинском и греческом языках, 96 — на церковнославянском, 12 — на польском языке, 7 — многоязычные. С. П. Луппов также отмечает, что в «библиотеке Дмитрия Ростовского преобладала литература религиозного содержания, светских книг около 20 %, причем явно преобладала историческая тематика. . . в целом библиотека Дмитрия Ростовского была довольно типичной, хотя и крупной библиотекой церковного писателя, тяготевшего к исторической тематике» (Л у п п о в. Книги в России. . . С. 248—249). Первое собрание сочинений Т. вышло в Москве в 1786 г. в шести томах, но выполнено оно было крайне небрежно (об издании сочинений Т. см.: Акты. . .).

Рукописи Т. получили широкое распространение не только в России, но также в Болгарии, Сербии, отчасти в Румынии. Он, по словам Д. С. Лихачева, «последний писатель, который имел огромное значение для всей православной Восточной и Южной Европы» Лихачев Д. С. В чем суть различий между древней и новой русской литературой // Вопросы литературы. 1965. № 5. С. 174).

Соч.: Руно орошенное. Чернигов, <1680> (переизд.: Чернигов, 1683; 1689; 1691; 1966; 1697; 1702; 1827); Книга житий святых (Минеи Четии). Киев, 1689—1705 (переизд.: М., 1711—1716; 1756—1759; 1762; 1764; 1789; 1805; 1837; 1888; Киев, 1757; 1764; Ростов, 1824; 1849); Жития святых на русском языке, изложенные по руководству Четий-Миней св. Димитрия Ростовского с дополнениями из Пролога. М., 1902—1911. Т. 1—12; Апология во утолении печали человека, сущаго в бедах и озлоблении. Чернигов, 1700 (переизд.: Чернигов, 1716); Рассуждения о образе Божии и подобии в человеце. М., 1707 (переизд.: М., 1714; 1717); Розыск о раскольничей брынской вере, о учении их, о делах их, и изъявление, яко вера их неправа, учение их душевредно и дела их небогоугодн л. М., 1745 (переизд.: М., 1755; 1762; 1783; 1803, 1824; 1847; Киев, 1748; 1776; 1859; 1866; 1877; 1903); Дневные записи святого чудотворца Димитрия, митрополита Ростовского, изданные с собственоручно писанной им книги, находящейся в Киевопечерской библиотеке // ДРВ. М., 1774. Ч. 6. (переизд.: М., 1781); Роспись митрополитов кневских с кратким летописанием // Р у б а н В. Г. Московский любопытный месецеслов. М., 1776. С. 54—109; Летопись иже во святых отца нашего Димитрия, митрополита Ростовского, новоявленного чудотворца, сказующая вкратце деяния от начала миробытия до рождества Христова. . . с присовокуплением Келейной летописи сего же святого чудотворца. М., 1784; Собрание разпых поучительных слов и других сочинений святителя Димитрия, митрополита Ростовского. М., 1786. Т. 1—6; Молигва исповедания к Богу от человека, полагающая спасения начало. М.,

1795 (переизд.: М., 1809; 1823; 1843; Киев, 1823; 1839; 1879; 1894; 1898; 1906; СПб., 1849: 1853; 1858; 1861; 1868; 1896); Летопись иже во святых... с присовокуплением богоугодного жития сего святителя, Духовной грамоты, Келейных записок и гравированного его портрета. СПб., 1796. Ч. 1—2 (переизд.: СПб., 1799—1800); Краткий катехизис, или Вопросы и ответы о вере, и о прочих ко знанию христианину нужнейших, сочинения святого Димитрия, митрополита Ростовского, чудотворца // Житие иже во святых отца нашего Димитрия, митрополита Ростовского, чудотворца. СПб., 1796. С. 57—121; Зерцало православного исповедания. . . СПб., 1805 (переизд.: СПб., 1807); Сочинения святителя Димитрия, митрополита Ростовского. М., 1805—1807. Ч. 1—4. Сочинения святителя Димитрия, митрополита Ростовского. М., 1817—1818. Ч. 1—4; Сочинения святителя Димитрия, митрополита Ростовского. М., 1824. Ч. 1—4; Богомысленное размышление о пресвятых страстях Господа нашего Иисуса Христа. Киев, 1826 (переизд.: Киев, 1846; 1860; 1886; 1905; СПб., 1888); Врачество духовное на смущение помыслов. Киев, 1826 (переизд.: Киев, 1835; 1838; 1847; 1868; 1872; 1882; 1887; 1903; 1911; СПб., 1850; 1853; 1890; 1890; 1905); Письма Феологу и Г. Д. Строганову святителя Дмитрия Ростовского // Вестник Европы. 1826, январь—февраль. С. 272—275; Плачь на погребение Христово с прибавлением поклонения св. Троице и поклонения Пресвятой Богородице. Киев, 1826 (переизд.: Киев, 1830; 1842; 1851; 1858; 1875; 1892; 1893; 1905); Краткое богомысленное размышление. Киев, 1829 (переизд.: Киев. 1838; 1850; 1854; 1860; 1873); Внутренний человек в клети сердца своего уединен поучащся и молящся в тайне. Киев, 1830 (переизд.: СПб., 1849; 1853; 1862; Киев, 1857; 1878; 1890; 1893); Сочинения святого Димитрия, митрополита Ростовского. М., 1833—1840. Ч. 1—4; Апология во утолении печали человека, сущаго в бедах и озлоблении: (Печатается из сочинений святителя Димитрия Ростовского). Киев, 1833 (переизд.: Киев, 1848; 1864; 1886; 1916; СПб., 1850; 1853; 1862); Письма Стефану Яворскому // Маяк. 1842. Т. 2, кн. 4. С. 114—132; Святого отца нашего Димитрия, Ростовского святителя и чудотворца, догматическое учение, выбранное из его сочинений // Христ. чт. 1842. Ч. 4, кн. 12. С. 311—521; Размышление о смерти. Киев, 1846 (переизд.; Почаев, 1853; Киев, 1879; 1893); Благодарственное страстей Христовых воспоминание и молитвенное размышление, паче иных молитв зело полезное. Киев, 1847 (переизд.: Киев, 1857: 1871; 1883; 1908; 1913); Богодуховное наставление христианское. СПб., 1850 (переизд.: СПб., 1853; 1890); Дела богоугодные. СПб., 1850 (переизд.: СПб., 1853; 1890); Исповедание грехов генеральное, глаголемое перед иереем от лица кающегося. Киев, 1850 (переизд.: Киев, 1877; 1888; 1890; 1901; 1913); Пять стихословий. СПб., 1850 (переизд.: СПб., 1853; 1890): Размышления с самим собою. СПб., 1850 (переизд.: СПб., 1853; 1890); Целование ран Господа нашего Иисуса Христа на всяк день. СПб., 1850 (переизд.: СПб., 1853; 1890); Сочинения святителя Димитрия, митрополита Ростовского. М., 1857. Т. 1—5; О исповедании грехов и святом причащении. СПб., 1858 (переизд.: СПб., 1863; 1866); Слово на соществие св. Духа // Кафедральные черниговские монастыри: Ильинский, Елецкий и Борисоглебский. Киев, 1860. С. 127-142; Поклонение Пресвятой Богородице. СПб., 4864; Письма к отцу Феологу // Ярославские епархиальные ведомости. 1860. Ч. 2. С. 65—66, 73; Сочинения святителя Димитрия, митрополита Ростовского. Киев, 1869—1872. Ч. 1—5; Указ св. Димитрия Ростовского и письмо Феологу (ноябрь 1702) // Ярославские епархиальные ведомости. 1871. Часть неофиц. № 12. С. 93; № 46. С. 371—372; «Рождественская драма» Димитрия Ростовского // Тихонравов Н. С. Русские драматические произведения 1672—1725 годов. СПб., 1874. Т. 1. С—339—399; Письма святителя Димитрия, митрополита Ростовского, Феологу // Ярославские епархиальные ведомости. 1874. Часть неофиц. № 31— 38. С. 246—303; Титов А. А. 1) Краткое учение о седми таинствах церковных святителя Димитрия, митрополита Ростовского, исправленное его рукою: Фототицическое тителя димитрия, матрополита гостовского, исправленное его рукою. Фотоглавлеское воспроизведение оригинала рукописи. М., 1880; 2) Новые данные о святителе Димитрии Ростовском. М., 1881; 3) Проповеди святителя Димитрия, митрополита Ростовского, на украинском наречии. М., 1909; Сочинения святого Димитрия, митрополита Ростовского. Киев, 1880—1881. Ч. 1—5; Педагогическая мера св. Димитрия Ростовского к обузданию своеволия школьников // ЧОИДР. 1883. Кн. 2, отд. V. С. 17—18; Молитрия Стара (1882). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (1983). (198 венная песнь. Киев, 1884 (переизд.: Одесса, 1892; Киев, 1893; 1895); Слово на сошествие св. Духа св. Димитрия Ростовского // ЧОИДР. 1884. Кн. 2, отд. П. С. 1-15; Како подобает всем христианом тело и кровь Господа нашего Иисуса Христа, во святых тайнах на святом престоле сущее, всеусердно почитати всяким благовеенством. М., 1886; А м ф и л о х и й (Угличский). Из неизданных сочинений Димитрия Ростовского. СПб., 1889; И в р а и л е в А. Псалмы, или духовные канты, святителя Димитрия, митрополита Ростовского. М., 1889; Святой Димитрий Ростовский. Стяхи на страсти Господни, или стихи страстные. Я рославль, 1889; Ш л я п к и н И. А. 1) Святой Димитрий Ростовской димитрий Ростовской димитрий Ростовский. митрий Ростовский и его время (1651—1709). СПб., 1891. Приложения. С. 1—72; 2) «Рождественская драма» Дмитрия Ростовского // Старинные действа и комедии петровского времени, извлеченные из рукописей и приготовленные к печати. Пг.. 1921. С. 151—159; Сочинения святого Димитрия, митрополита Ростовского. Кнев, 1895—1905. Ч. І—V; Поклонение пречистым пяти язвам Христовым. М., 1906; «Успенская драма» св. Димитрия Ростовского // ЧОИДР. 1907. Кн. 3, отд. II. С. 1—43; Утешение человеку в скорби, беде и гонении: Из сочинений св. Димитрия, митрополита Ростовского / Переложена на чисто русский язык. СПб., 1916; Димитрий Ростовский. Успенская драма (Комедия на успение Богородицы) // Русская драматургия последней четверти XVII в. и начала XVIII в. М., 1972. С. 172-220; Рождественская драма (Коме-

дия на рождество Христово) // Там же. С. 220-274.

*Лит*: Святой Димитрий, митрополит Ростовский. М., 1849; <H икольский Ф.Я.> Ростовское училище при св. Димитрие митрополите // Ярославские епархиальные ведомости. 1863. Часть неофиц. № 24—45. С. 231—438; Жизнь святого Димитрия, митрополита Ростовского. М., 1866: Котович С.И. Дмитрий Ростовский в Западной Руси // Литовские епархиальные ведомости. 1871. Часть неофиц. № 19 С. 851—853: Акты, относящиеся до первого издания сочинений святителя Дмитрия Ростовского // Ярославские епархиальные ведомости. 1872. Часть неофиц. № 2. рия Ростовского // Ярославские епархиальные ведомости. 1012. Часть неофиц. № 2. С. 8—13; № 3. С. 22—23; Обретение и открытие мощей святителя Димитрия, митрополита Ростовского // Там же. 1879. Часть неофиц. № 50. С. 395—399; № 51. С. 401—406; № 52. С. 409—415: <Корсунский Н. Н.> Материалы для истории училища святителя Димитрия Ростовского // Там же. 1883. Часть неофиц. № 44—46. С. 347—365; Филарет. Обзор. С. 263—265; Буравцев Н. Святой Дмитрий Ростовский как проповедник // Тверские епархиальные ведомости. 1909. Часть неофиц. № 45. С. 945—953; № 48. С. 1008—1014; Дмитри В Д. Российский Загаточеский сметери Искар 1909. Златоуст святитель Димитрий, митрополит Ростовский. Сергиев Посад, 1909; Н икольский А.И. Несколько слов о житии и сочинениях святого Димитрия Ростовского // ИОРЯС. 1909. № 1. С. 160—171; Святой Димитрий, митрополит Ростовский. 1709. 28 октября 1909 (Очерк жизни и деятельности). Тула, 1909: Титов Ф.И.К истории Киевской духовной Академии в XVII—XVIII в. Св. Димитрий, митрополит Ростовский, бывший ученик Киевской Духовной академии (1651—1709) // Труды Киевской Духовной академии. 1909. Т. 3. кн. Х. С. 173—240; Попов М. С. груды гиевской духовной академий. 1909. Т. З. кн. А. С. 173—240; П о п о в М. С. Святитель Димитрий и его труды. М., 1910; Драматические произведения с именем св. Димитрия Ростовского // П е т р о в Н. И. Очерки из истории украинской литературы XVII—XVIII веков. Киев, 1911. С. 160—179; В а с е н к о Н. В. Дмитрий Ростовский и его литературная деятельность // ЧИОНЛ 1912. Кн. XXII, вып. 3, отд. III. С. 80—83; А б р а м о в и ч Д. И. «Повесть о Варлааме и Иоасафе» в Четьих Минеях Дмитрия Ростовского // Ювілейний збірник на пошану М. С. Грушевського. Киев, 1938. С. 729—734; Д ы л е в с к и й Н. М. 1) Димитрий Ростовский (Даници Туцтацо) и болгарское Возрожление: (Заметки к материалам) // Etudes balkeниил Туптало) и болгарское Возрождение: (Заметки к материалам) // Etudes halka-niques. Sofia, 1966. N 4. C. 133—139. 2) Димитрий Ростовский и болгарское Возпіques. Sofia, 1966. N 4. С. 133—139. 2) Димитрий Ростовский и болгарское Возрождение // Исследования по древней и новой литературе. Л., 1987. С. 85—90. Пуппов С.П. Книга в России в первой четверти XVIII в. Л., 1973. С. 248—249; Держав и н А., протоперей. Четии-Минеи Димитрия, митрополита Ростовского как церковно-исторический и литературный памятник // Богословские труды. М., 1976. № 15. С. 61—145; № 16. С. 46—141; Калугин В.В. 1) «Келейный летописец» Дмитрия Ростовского // Альманах библиофила. М., 1983. Вып. 15. С. 160—174; 2) Педагогическая деятельность Дмитрия Ростовского // Просвещение и педагогическая мысль Древней Руси. М., 1983. С. 76—84; 3) Автограф «Успенской драмы» Дмитрия Ростовского // Памятники культуры. Новые открытия: Ежегодник 1985. М., 1987. С. 99—101; Нічик В. М. Етичні погляди Д. С. Туптала // Философская думка. Киев, 1983. № 2. С. 77—87; Софронова Л. А. «Рождественская Фольклор; История. Л., 1983. С. 97—108; Янко вская Л. А. К исследованию писательского мастерства Димитрия Ростовского: (Литературная обработка Жития писательского мастерства Димитрия Ростовского: (Литературная обработка Жития Авраамия Ростовского) // Slavia Orientalis. 1984. Roc. 33. № 3—4. С. 383—396; Белоненко В. С., Енин Г. П. «Диариуш» Дмитрия Ростовского // Исследование памятников письменной культуры в собраниях и архивах Отдела рукописей и редких книг. Воспоминания и дневники: Сб. науч. трудов. Л., 1987. С. 7—21. Федо това М. А. Автографы Дмитрия Ростовского, хранящиеся в рукописных отделах Ленинграда и Киева // Проблемы развития русского фольклора и литературы XII-XX веков: Тез. науч. конф. молодых ученых и специалистов. Л., 1988. С. 28-29.

М. А. Федотова

Тяжкогорский (Тяшкогорский) Иван (вторая половина XVII в.) — переводчик Посольского приказа в Москве с 1671 г. Переводил с немецкого, латинского. Перевел текст Календаря на 1692 г. шведского математика Гендрика Фохта, в 1699—1700 гг., совместно с Николаем Спафарием, Матвеем Белецким и Моисеем Арсеньевым участвовал в переводе Дневника Иоганна Корба (ГПБ, F. IV. 321, л. 78—155). Во время пребывания Иоганна Корба в Москве (1698—1699 гг.) Т. был приставлен переводчиком при «цесарском посланнике» Христофоре Игнатии Гвариенте. Переводы Т. не изданы.

Лит.: Памягники дипломатических сношений древней России с державами иностранными. Памятники дипломатических сношений с Римской империей. СПб., 1868. Т. 9 (с 1698 по 1699 г.); Соболевский А.И.1) Переводная литература. С. 135—

136; 2) Из переводной литературы Петровской эпохи. СПб., 1908. С. 21; Белокуров С. А. О Посольском приказе. М., 1906. С. 131, 145—146.

О. А. Белоброва

Ушаков Симон (1626—1686) — художник, автор описания живописи Грановитой и Золотой палат. «Царский изограф» У. с 1667 г. официально ведал в Москве иконописанием. В 1672 г. совместно с дьяком Никифором Клементьевым он составил документальное описание стенной живописи XVI в. Грановитой и Золотой (разобранной в XVIII в.) палат Московского Кремля, сохранившееся в единственном списке ГПБ, Q.XIII.8. У. был адресован написанный около 1666 г. трактат об искусстве Иосифа Владимирова, его единомышленника в приверженности западноевропейской живописи.

Взглялы У, на русское иконописание во многом перекликались с эстетическими положениями Симеона Полоикого и вызывали нападки, например, со стороны сербского архидьякона Ивана Плешковича. В 1667 г. было создано «Слово к люботщательному «любителю» иконного писания» (ГПБ, Q.XIII.4), приписываемое У., но, возможно, составленное им совместно с Симеоном Полодким (В. М. Пузиков считает автором Слова слного Симеона Полоцкого) и подвергшееся переработке, — эта вторая репакция приписывается Кариону Истомину (ПГИА. ф. 834 (Архив Синопа), оп. 3, № 3764, л. 92 об.—102 об.). Авторы Слова пытаются сочетать тралиционные требования к иконописцам, сформулированные еще в VII в. Иоанном Ламаскиным и основанные на толковании библейских текстов. с просветительским взглялом на обучение хуложников по новым гравированным образцам, передающим анатомическое строение человеческого тела («Алфавит художества»). В Слове затрагивается проблема правдоподобия изображения и др. Опубликовано дважды — Г. Филимоновым и А. Никольским.

У. известен как иллюстратор литературных произведений: по его рисункам Афанасием Трухменским выполнялись гравюры к печатным книгам, изданным в 1680-х гг. в Верхней типографии, в частности, к Повести о Варлааме и Иоасафе (1680 г.), «Псалтири рифмотворной» Симеона Полоцкого (1680 г. — царь Давид) и еще к двум сочинениям того же автора — «Обед душевный» (1681 г.) и «Вечеря душевная» (1683 г.). Наиболее известна листовая гравюра по рисунку У., восходящему к иллюстрациям из «Экзерциций» И. Лойолы «Семь смертных грехов». В своих иллюстрациях У. обращается к традиции западноевропейских гравированных книг эпохи Возрождения и барокко, имевших хождение в Московской Руси XVII в.

В художественном наследии У. среди канонических образов, наделенных необычным психологизмом, выделяется икона «Богоматерь Владимирская», или «Древо Московского государства» (1668 г.), композиция которой представляет собой разветвленное генеалогическое древо с медальонами. Это произведение создано с целью прославления московского царствующего дома в духе многосложных барочных фигур; аллегорический смысл, литературные и иконографические источники этого памятника выявлены и оценены В. Г. Чубинской. В 1670-х гг. в Москве создаются с той же целью «Книга об избрании и венчании на царство Михаила Федоровича» и Титулярник, связанные с «издательской» деятельностью Посольского приказа; в украшении этих книг принимали участие близкие кругу У. мастера, например, Иван Максимов.

В качестве литературного персонажа У. фигурирует в Житии Иллариона Суздальского, герой которого навещает в столице в Китай-городе на Посольской улице своего родственника, ведущего московского иконописца.

Соч.: Ф < и л и м о н о в > Г. Слово к люботщательному иконнаго писания // Вестник общества древнерусского искусства при Московском Публичном музее.

1874—1876 г. М., 1876. С. 22—24; Забелин И. Е. 1) Материалы для истории, археологии и статистики города Москвы. М., 1884. Ч. 1. Стб. 1238—1255 и 1255—1271 («Описание, что значится на стенах в Золотой и Грановитой палате»); 2) Домашний быт русских царей. М., 1895. Т. 1. С. 149—178; Никольский А. Словок люботщателем иконнаго писания // ВАИ. СПб., 1911. Вып. 20. С. 70—77; Бартен в С. П. Московский Кремль в старину и теперь. М., 1916. Кн. 2. С. 182—193 (описание только Золотой палаты).

О. А. Белоброва

Фаддей Никитин Субботин (ум. около 1685) — выдающийся распевщик и музыкальный теоретик усольской (строгановской) школы, справщик певческих книг, один из соавторов трактата «Извещение в согласнейших пометах», книгописец. В научной литературе в соответствии с источниками упоминается как Ф. Н. (Д. В. Разумовский, В. В. Протопопов) и как Ф. С. (М. В. Бражников).

Родился в семье крестьянина-половника Никиты Иванова сына Субботина, который до 1639/1640 г. жил в деревне Милиной Пачеозерской волости Сольвычегодского уезда, а затем, продав свой двор усольскому посадскому человеку, приобрел половину двора на погосте у церкви архангела Михаила и проживал здесь как бобыль; умер в 1649/1650 г. (ЦГАДА, ф. 1209, оп. 1, № 451, л. 191 об., 178 об.; № 501, л. 436). Певческому искусству Ф. Н. первоначально обучался, вероятно, при церкви архангела Михаила (одно из его произведений создано в честь архистратига). Далее деятельность Ф. Н. была связана с Сольвычегодском, где при Благовещенском соборе, «домашней церкви» Строгановых, сложилось и развивалось знаменитое в XVII в. «усольское мастеропение». Во второй половине 60-х гг. Ф. Н. служил при соборе дьячком (ЦГАДА, ф. 1182, № 68, л. 99), занимаясь также обучением пению и письмом певческих книг. В 1668 г. прибыл в Москву для участия во Второй комиссии по проведению музы-

кальной реформы в России. В составе комиссии, куда кроме него вошли еще пять «дидаскалов» — Александр Мезенец, Александр Печерский, Федор Константинов, Кондрат Ларионов и Григорий Нос, — проработал 11 месяцев: с 1 января по 1 декабря 1669 г. (Парфентьев Н. П. О деятельности комиссий по исправлению древнерусских певческих книг в XVII в. // АЕ за 1984 г. М., 1986. С. 134—136). Наряду с редактированием раздельноречных текстов певческих рукописей Ф. Н. участвовал в разработке теоретических положений, вошедших в «Извещение о согласнейших пометах». Как представитель одной из ведущих школ в русской музыке XVII в. способствовал более четкому изложению описанных в этом трактате особенностей усольских вариантов отдельных попевок знаменного пения (Азбука знаменного пения (Извещение о согласнейших пометах) старца Александра Мезенца / Изд. С. В. Смоленский. Казань, 1888. С. 15 и др.). После комиссии Ф. Н., по-видимому, возвратился в Сольвычегодск. Однако в 1670-х гг. там осуществлялись реорганизация строгановского хора, освоение певцами пятилинейной нотации, переход к исполнению многоголосных партесных концертов. С середины 70-х гг. деятельность Ф. Н. связана с Москвой, с государственной службой.

В росписи придворных певчих дьяков, бывших «в чину» у царя A лексея Mихайловича в 1675/76-1676/77 гг.,  $\Phi$ . Н. упоминается в самом конце списка вместе с Алексеем Никифоровым и Ефимом Богдановым, которые, как и сам Ф. Н., в дальнейшем именовались «наречного пения мастерами». Между именами дьяков и мастеров в документе оставлено место, очевидно, из-за пропуска приказным писцом подзаголовка «Наречного пения мастера» (ЦГАДА, ф. 396, оп. 1, № 17440, л. 16). В обязанности этих мастеров входило обучать молодых государевых певцов «наречному» пению. Видимо, Ф. Н. с самого начала службы при царском хоре исполнял те же функции и не был певчим дьяком, либо сочетал те и другие обязанности, как, например, Алексей Никифоров. В конце 70-х гг. Ф. Н. возглавил штат «писцов наречного пения» с установленными ему окладами: денежным 15 р., «за поденой корм» 11, 4 р., сукном в 5 р., «славленого» 2 р. Однако в 1681 г. из Приказа Большого Дворца последовало распоряжение, что жалованье «давать ему не велено», но 20 декабря 1682 г. это распоряжение было отменено на том основании, «что отставлен он был безвинно» (там же, № 18454, л. 10—11; оп. 2, № 122, л. 24; № 124, л. 32—32 об.). На службе Ф. Н. числился до октября 1685 г., затем, по всей вероятности, уже со смертью мастера его оклад был упразднен (Там же, оп. 2, № 128, л. 50).

Сохранилась написанная и подписанная Ф. Н. певческая книга Трезвоны. Писцовые записи в рукописи позволили установить его полное имя и место происхождения (ГБЛ, ф. 199, № 146, л. 35 и др.). В памятниках письменности встречаются его певческие произведения. Известны стихиры: в честь архистратига Михаила «Яко чиноначальник», а также на праздники: Рождества Богородицы «Иоаким и Анна» и «Яже прежде неплодная», Воздвижения «Светосиянен звездами» и «Восплещем днесь», Рождества Христова «Днесь рождает» и «Господу Иисусу рождышуся» (ГИМ, собр. Уварова, № 741, л. 218—220; Новые памятники знаменного распева / Сост. М. В. Бражников. Л., 1976. С. 28—31, 81).

Лит.: Разумовский Д.В. Богослужебное нение православной грекороссийской церкви. М., 1886. С. 50; Протопопов В.В. Нотная библиотека
царя Федора Алексеевича // Памятники культуры. Новые открытия: Ежегодник
1976. М., 1977. С. 121; Парфенгьев Н.П., Парфентьева Н.В. Русский распевщик и музыкальный георетик XVII в. Фаддей Никитин Субботин и его
новооткрытые произведения // Там же. Ежегодник 1987. М., 1988. С. 138—149.

Н. П. Парфентьев

Феодор Афанасьев (первая половина XVII в.) — предполагаемый автор двух предисловий к «Риторике», которая приписывается (безоснова-

тельно) митрополиту Новгородскому и Великолуцкому Макарию. Имя Ф. А. читается в однотипных записях, завершающих три списка памятника «Да аще стяжет и известит кто сие учение, мног будет в разуме. Аз же неключимый Феодор Афонасьев, всем православным християном любви вашей и временных, и вечных благ желатель, трудолюбне потщався написати сию книгу лета 7139-го году в славу святей и неразделной единосущной Троицы Отцу и Сыну и святому Духу. Ей, аминь». Такова запись в рукописи ГПБ (Q.XV.80, л. 68), а в двух других списках «Риторики» с именем Ф. А. (ГИМ, Синодальное собр., № 918, л. 139 об. и ГПБ, собр. Титова,  $\mathbb{N}$  3512, л. 66 об. —67), его отчество (фамилия?) заменено формулой «имя рек». Ни один из этих списков не может быть автографом Ф. А., так как все они сделаны позднее 1631 г., которым, следовательно, датируется появление их общего протографа. Д. С. Бабкин высказал предположение, что Ф. А. является автором двух предисловий, которые предпосланы «Риторике» в поименованных списках: 1) «Ознаменование, или Приказнь риторики»; 2) «Предисловие» (нач.: «Аз есмь риторика доброглаголиваго и яснозрительнаго разумения. . .»). Как указал А. И. Соболевский (Переводная литература. С. 119), второе предисловие написано «стихами с рифмами, различной величины». Списки с именем Ф. А. содержат позднейшую пополненную редакцию «Риторики» (2-ю пространную редакцию, по терминологии В. И. Аннушкина). Наличие более ранних списков первого славянского учебника по теории красноречия, содержащих первоначальредакции памятника, заставляет отвергнуть предложенную П. М. Строевым атрибуцию Ф. А. всего текста «Риторики».

Соч.: Описание рукописей Соловецкого монастыря, находящихся в библиотеке

Соч.: Описание рукописей Соловецкого монастыря, находящихся в биолиотеке Казанской духовной академии. Казань, 1881. Ч. 1. С. 399—400; Б а б к и н. Д. С. Русская риторика начала XVII в. // ТОДРЛ. М.; Л., 1951. Т. 8. С. 334—336. .. Лит.: С т р о е в. Словарь. С. 301; Отчет имп. Публичной библиотеки за 1885 год. СПб., 1888. С. 67; Н и к о л ь с к и й. Рукописная книжность. С. 102; Б у д о в н и ц. Словарь. С. 351, 352; А н н у ш к и н. В. И. Редакции «Риторики» начала XVII в. // Древнерусская литература. Источниковедение. Л., 1984. С. 236; Б у л а н и н. а. Т. В. 1) Ранние списки «Риторики» псевдо-Макария и проблема ее датировки // Археография и изучение духовной культуры. III Уральские археографические чтения: Тез. докл. Свердловск, 1987. С. 9; 2) К вопросу о датировке первой русской «Риторики» // Публицистика и исторические сочинения периода феодализма. Новосибирск, 1989. С. 37.

Т. В. Буланина

Феодор Константинов (ок. 1608—III 1675) — патриарший певчий дьяк, автор «сказок» о событиях, связанных с отречением Никона от патриаршества, и Чиновника 1666—1674 гг., справщик-редактор певческих книг, один из соавторов музыкально-теоретического руководства «Извещение о согласнейших пометках», книгописец.

Сведений о времени и месте рождения не найдено. Наиболее ранее упоминание о нем как о патриаршем певчем обнаружено в приказных документах под 2 апреля 1620 г., когда Ф. К. в составе 2-й «средней» станицы подьяков был пожалован от имени царя сукном (ЦГАДА, ф. 396, оп. 2, № 205. л. 300 об.). В указанной станице с окладом 3 р. он прослужил до марта 1630 г., затем был переведен в 1-ю станицу с окладом 4 р. (ЦГАДА, ф. 235, оп. 2, № 3, л. 93 об., 270 об., 535 об.). В документах 20-30-х гг. сохранились многочисленные известия о его разносторонней служебной подьяческой деятельности. В 1622 и 1623 гг. он исполнял роль одного из отроков в «Пещном действе» (ЦГАДА, ф. 396, оп. 2, № 208, л. 129—129 об.; № 209, л. 176 об.—177). Эта литургическая драма разыгрывалась ежегодно в Успенском соборе накануне праздника Рождества Христова, а отроками были молодые певцы патриаршего хора как правило в возрасте не старше 15 лет (до их вступления в брак). Нередко Ф. К. в числе других подьяков сопровождал патриарха в поездках, доставлял предметы патриаршей Ризницы в московские церкви и монастыри, где по тому или иному поводу

службу отправлял сам патриарх (Материалы для истории, археологии и статистики города Москвы / Под ред. И. Е. Забелина. М., 1884. Т. 1. Стб. 794, 361, 536, 553 и др.); вел «ставленические» дела дьяконов и попов, что давало возможность получения дополнительного заработка (ЦГАДА, ф. 235, оп. 2, № 1, л. 187, 280 об. и др.; № 3, л. 196, 204 и др.); участвовал в обрядах, например, в рождественском «славлении» у царя и патриарха в падатах и т. п. С сентября 1636 г. Ф. К. зачислили в певчие льяки — высшую категорию русских профессиональных музыкантов того времени во 2-ю станицу с окладом 10 р. (там же, № 9, л. 337 об.). В составе станицы он ежегодно пел в «Пещном действе», в различных, в том числе во внебогослужебных, обрядах, в действе поставления патриарха Иосифа в мае 1642 г. (ЦГАДА, ф. 396, оп. 1, № 3033, л. 8—9; ф. 235, оп. 2, № 9, л. 473; № 15, л. 150 об.). В сентябре 1643 г. с указанием «петь верхнею строкою», т. е. исполнять партии «верхнего» голоса в многоголосных «строчных» произведениях, Ф. К. был переведен в «большую» 1-ю станицу дьяков с окладом 12,5 р., а с 1653 г. — 14,5 р. (ЦГАДА, ф. 235, оп. 2, № 18, л. 5; № 36, л. 9 об.). В штате этой станицы мастер оставался до последних дней своей жизни. Сообщение Д. В. Разумовского о переходе Ф. К. в 1652 г. в государев хор (Разумовский. Патриаршие певчие дьяки... С. 48) не подтверждается источниками. Например, в мае 1652 г. как патриарший певчий дьяк Ф. К. был пожалован за то, что «учил грамоте патриарших татарченков» (Материалы для истории. . . Т. 1. Стб. 969), в том же году он получил в натриаршем Казанском приказе годовое денежное и «славленое» жалованье (ЦГАДА, ф. 235, оп. 2,  $\mathbb{N}$  34, л. 9, 174 об.). Возможно, он служил какое-то очень короткое время в государеве хоре в период после смерти патриарха Иосифа (15 апреля) до поставления патриарха Никона (25 июля). Его имя встречается в росписях конца 40— 50-х гг. дьяков патриаршего хора, певших вместе с большими станицами государевых дьяков при крещении царевичей и царевен (ЦГАДА, ф. 396, оп. 1, № 4095, л. 3—4 об.); среди певцов, сопровождавших Никона в его многочисленных «походах» в дворцовые села, монастыри, города (ЦГАДА, ф. 235, оп. 2, № 34, л. 136; № 36, л. 343 об. и др.), причем «пение» Ф. К. иногда отмечалось специальными вознаграждениями (там же, № 38, л. 143).

В феврале 1660 г. в связи с отречением 10 июля 1658 г. Никона от патриаршества и в декабре 1664 г. в связи с неожиданным приездом 18 декабря того же года Никона в столицу Ф. К. в числе очевидцев событий подал «сказки», где подробно описал все происшедшее (Дело о патриархе Никоне / Изд. Археографической комиссией. СПб., 1897. С. 35, 43—44, 132—133, 156). Накануне прибытия в Москву «вселенских» патриархов, которые должны были принять участие в соборе по осуждению Никона, вероятно, «местоблюститель» патриаршего престола митрополит Сарский и Подонский  $\Pi$ авел поручил Ф. К. вести записи в форме Чиновника (с октября 1666 г.). Оригинал рукописи сохранился, имеет название «Книга Чиновник письмяной, писма певчаго Федора Константинова руки, мелким письмом, записки чину со 175-го ноября с 2 числа 183-го году (сентября> по 3 число» (ГИМ, Синодальное собр., № 423, л. 1). Издание памятника осуществлено по одному из списков и содержит множество разночтений, имя автора не указано, приведенные мастером нотированные строки песнопений не воспроизведены (ДАИ. Т. 5. № 26). Хронологически рукопись охватывает 1666—1669, 1671, 1672, 1674 гг. и продолжает никоновский Чиновник 1655—1658 гг.; составлялись такие книги и позже (см.: Дубровский Н. Патриаршие выходы // ЧОИДР. 1869. Кн. 2. С. 14—63; Чиновники Московского Успенского собора и выходы патриарха Никона / Публ. А. П. Голубдова. М., 1908. С. VI—XXXV и др.). Но записи «чипу» Ф. К. — особенно 60-х гг. — отличаются своей обстоятельностью. Мастер описал не только соборные службы, но и столы в государевых Грановитой, Золотой, Столовой палатах, функции певчих

дьяков во время этих приемов и после них, выезды патриархов в город и монастыри и т. п. Особое внимание уделил деятельности певцов — государевых, патриарших, архиерейских, «гречан», — подробно указывая, что и как ими исполнялось. Во время написания Чиновника Ф. К. продолжал выполнять свои профессиональные обязанности, участвовал в рождественских «славлениях», в поставлении патриарха Иоасафа в феврале 1667 г., в погребении лиц царского дома, в обучении молодых певдов письму «переводов» (ЦГАДА, ф. 235, оп. 1,  $\mathbb{N}$  60, л. 89, 107 об., 165, 178 об.; № 64, л. 144, 212; ф. 236, оп. 1, № 43, л. 200). Наконец, в тот же период мастер был включен в состав Второй московской комиссии по исправлению певческих раздельноречных книг и проработал в ней с 1 января по 1 декабря 1669 г. Кроме редактирования песнопений Ф. К. и остальные «дидаскалы» — справщики комиссии — Александр Мезенец, Александр Печерский, Фаддей Никитин, Кондрат Ларионов и Григорий Нос — подготовили обобщающий трактат по теории древнерусской музыки «Извещение о согласнейших пометах», написанный затем Александром Мезенцем (1670 г.) и содержащий помимо теоретических положений историю проведения музыкальной реформы в России XVII в. (Азбука знаменного пения (Извещение о согласнейших пометах) старца Александра Мезенца / Изд. С. В. Смоленский. Казань, 1888. С. 1—24 по пагинации памятника).

В последующие годы, оставаясь в штате патриаршего хора, Ф. К. занимался обучением молодых подьяков ведению ставленнического делопроизводства, благоустройством «Певчей слободки» в Китай-городе за Ветошным рядом и др. (ЦГАДА, ф. 235, оп. 2, № 73, л. 322; АЙ. Т. 4. С. 563). Особое место в деятельности мастера занимала переписка певческих книг. Некоторые из его рукописей попали в царскую библиотеку и вошли в Опись «разным книгам» этой библиотеки от 1682 г.: «Канон Пасце греческой», «Две тетрати в полдесть, а в них Степенна на 8 гласов», «Стихеры хвалитные и стиховные», «Успению Богородицы празник да канон», «Кафизма "Блажени непорочни" с припевы. . . греческого роспеву», «2 славника знаменных, да тропарь, да кондак греческой», «Канон Ивану Златоусту греческой» (Протопопов В. В. Нотная библиотека царя Федора Алексеевича // Памятники культуры. Новые открытия: Ежегодник 1976. М., 1977. С. 129, 131). На погребении Ф. К., состоявшемся 12 марта 1675 г. «в Спасове монастыре, что за Иконным рядом», присутствовали патриарх, «белые и черные власти», московское духовенство, патриаршие певчие дьяки и подьяки (ЦГАДА, ф. 235, оп. 2, № 83, л. 178; Материалы для истории. . . Т. 1. Стб. 392).

Лит: Разумовский Д.В. 1) Богослужебное пение православной греко-российской церкви. М., 1886. С. 50; 2) Патриаршие певчие, дьяки и подьяки и государевы певчие дьяки. СПб., 1895. С. 23, 44. 46, 48; Парфентьев Н.П. 1) О деятельности комиссий по исправлению древнерусских певческих книг в XVII в. // АЕ за 1984 г. М., 1986. С. 134—137; 2) Выдающийся деятель русской музыкальной культуры XVII в. Федор Константинов. (В печати).

Н. П. Парфентьев

Федор Трофимов (в иночестве Филипп) (ум. после 1676) — патриарший подьяк, старообрядческий писатель. До поступления в патриарший хор Ф. Т. проживал в Москве. Его двор находился на земле Благовещенского собора, что у государя «на Сенях», при котором он, по-видимому, нес какую-то службу. Вероятно, уже тогда Ф. Т. близко сошелся с одним из первых расколоучителей — дьяконом этого собора Феодором Ивановым. С 1 июля 1655 г. Ф. Т. зачислен во 2-ю станицу патриаршего хора с первоначальным окладом 5 р.; с сентября получал годовой оклад 6 р. 10 октября по указу патриарха Никона «на дворовую переноску» с храмовой земли «на кпязь юрьевской двор» Ф. Т. был пожалован 2 р.; 10 декабря для сопровождения патриарха в «походах» по монастырям, городам, дворцовым селам — снабжеп деньгами на «проезжий теплый кафтан» (ЦГАДА,

ф. 235, № 88, л. 46, 335 об., 548, 552). С марта 1658 г. в прежней станице ему «учинен» оклад 4,5р. и 1 р. «за корм» (ЦГАДА, № 43, л. 14 об.). В феврале 1660 г. Ф. Т. подал «сказку» о событиях в Успенском соборе 10 июля 1658 г., где изложил содержание речи бывшего патриарха (Дело о патриархе Никоне / Изд. Археографической комиссии. СПб., 1897. С. 47). В конце того же года он открыто выступил с осуждением никоновской церковной реформы — подал на имя царя Алексея Михайловича несохранившуюся «Роспись», в которой «писал на новопечатные справленые книги, и о Символе православныя веры, и о трегубой аллилуии, и о крестном воображении, и о чинех церковных многа злохуления, подобна Аввакумовым и Лазаревым злохулениям»; кроме того, в декабре вместе со своими сподвижниками — старцем Кожеозерского монастыря Воголепом Льюовым и благовещенским дьяконом Федором — участвовал в споре со справщиками Печатного двора (АИ. СПб., 1842. Т. 5. С. 480; Материалы. . . М., 1876. Т. 2. С. 17). Все это имело для Ф. Т. печальные последствия: 20 января 1661 г. его с женой Анной и малолетними детьми — сыном Ильей и дочерью Анастасией — в сопровождении сибирских служилых людей отправили в ссылку в Тобольск. Вместе с ними туда же везли и другого ссыльного — «сербенина» *Юрия Крижанича*, с которым Ф. Т. пути «умывашеся и пияще из единаго ковша» (Белокуров С. А. Юрий Крижанич в России: (По новым документам). М., 1902. C. 103—104).

По прибытии 8 марта 1661 г. в столицу Сибири Ф. Т. на основании царской грамоты, предписывавшей использовать его «у какова дела пригоже», и по грамоте архиепископа Сибирского и Тобольского был определен в дьячки Богоявленской церкви с жалованьем «поденным кормом» в 4 алтына. Однако в сентябре того же года он обратился с челобитной к царю о невыдаче тобольским воеводой жалованья, отчего, по словам бывшего подьяка, его семья умирала «голодною смертию со всякой нужды». Грамотой от 17 декабря 1661 г. велено было давать ему прежнее жалованье и пристроить к службе по усмотрению воеводы (Белокуров С. А. Юрий Крижанич в России. С. 117—119, 121). В период своего пребывания в Тобольске Ф. Т., по его собственному признанию, «к тем церквам не ходил, где по новоправленным книгам служат. . . и людем много вельми развращенно говорил о новоисправленных книгах, нарицая отступление и приводя о последних временах от писания». Юрий Крижанич, бывший свидетелем проповеднической деятельности Ф. Т., с иронией писал, что он, «не имея еще уса на устах, чиняшеся зде в церкви учителем и бяше досаден градским женам; но жены ему отвещаша: Поиде ты домой свою жену учити» (Обличение на Соловецкую челобитную. Казань, 1878. С. 67). Ближайшим другом и наставником Ф. Т. в Тобольске стал сосланный сюда же за раскол поп Лазарь. Общался он и с протопопом Аввакумсм, возвращавшимся из даурской ссылки и зимовавшим здесь в 1663—1664 гг.

Вокруг Ф. Т. и Лазаря сложилась группа защитников «старой веры», в которую входили жители Тобольска (поп Успенского девичьего монастыря Федот Семенов, поп Абалацкого Знаменского монастыря Терентий Афанасьев, дьякон Богоявленской церкви Иван Семенов, дьякон Вознесенской церкви Федор Стрикаловский, дьякон Софийского собора Федот Трофимов, ссыльный поп Полиевкт Максимов, ямщик Петр Денисов сын Шадра) и Тюмени (игумен Спасо-Преображенского монастыря Андриан и поп Знаменской церкви Доментиан). Весной и летом 1665 г. ими были организованы какие-то антицерковные выступления, в результате чего всех их арестовали и отправили за «неистовое прекословие» в Москву, куда они прибыли в начале ноября того же года (ЦГАДА, ф. 214, оп. 3, стб. 1237, л. 191—192, 230, 232, 246, 248, 251).

В Москве Ф. Т. написал два сочинения. Первое — «Роспись, за что я, Фетка, Никона патриарха и учеников его еретиками и отступниками называл и называю» — перечисляет в основном «вины» морально-эти-

ческого плана самого Никона и его окружения (интриги, «содомска блудня» и др.). Второе произведение — «Роспись вкратце, чем Никон патриарх с товарищи на царскую державу возгордились и его царский чин, и власть, и обдержание себе похищают», — созданное главным образом на основе личных впечатлений Ф. Т., полученных за годы проживания в Тобольске и по пути в Москву, показывает на многочисленных примерах «роскошь непристойную», вошедшую в церковь со времени Никона (передвижение в городах местных архиереев, как царей, в золоченых каретах под колокольный звон; пение «арганным согласием», «теререк», «приплясных стихов»; заведение в монастырях вместо келий «светлиц» и т. п.). Ф. Т. в своих писаниях настойчиво пытался доказать, что наступают последние времена и что непосредственно Никон является самим антихристом. Присовокупив к «Росписям» общирное, состоящее из четырех частей сочинение Лазаря, которое Ф. Т. собственноручно переписал еще в Тобольске, он все это в виде шести склеенных свитков подал царю.

В декабре 1665 г. Ф. Т., попа Лазаря и тюменского попа Доментиана отправили в ссылку в Пустозерск с предписанием «беречь их накрепко, чтоб они никуда не ушли, а бумаги и чернил им не давать и никаких смутных речей у них не слушать». Туда же ссыдались из Сибири и их семьи, которые прибыли к месту назначения раньше, чем их мужья и отцы, задержавшиеся на Мезени в Окладниковской слободке в ожидании водного

пути (Материалы. . . Т. 4. С. 434-440).

В Пустозерске Ф. Т. пробыл менее года. В июле 1666 г. его доставили в Москву на церковный собор. Во время соборного заседания, разбиравшего его дело, он «святейших патриархов и весь освященный собор неправославными нарече и в своем злохулном и злонравном писании... писа, и ни в чем не повинился и прощения не просил, за что анафеме предадеся» и вновь «заточися во острог Пустоозерский», куда были также в разное время отправлены Аввакум, Лазарь, Епифаний и Федор Иванов. В апреле 1670 г. в связи с приездом в острог стрелецкого полуголовы И. К. Едагина и «казнями» пустозерских узников Ф. Т. притворно отрекся от «старой веры» и написал Покаянный свиток.

После освобождения из пустоверского заключения Ф. Т. постригся в монахи. По всей видимости, к этому времени относится его несохранившаяся переписка с протопопом Аввакумом о сущности антихриста (С м и рнов П. С. Внутренние вопросы в расколе в XVII в. СПб., 1898. С. LXVI, примеч. 97, 26). Во второй половине 1670-х гг. Ф. Т. появился в скиту Корнилия Выговского на Кряткозере. Прожил он здесь «года с полтора, а нача звати Корнилия, еже идти на муки». После отказа Корнилия Ф. Т. «пойде к Великому Новуграду. И тамо, у Чюднаго Креста» был схвачен и отправлен в Москву. «Он же дерзновенно царя обличив и по многих муках и томлениях огнем сожжен бысть, скончася» (Брещинский Д. Н. Житие Корнилия Выговского пахомиевской редакции: (Тексты) // Древнерусская книжность: По материалам Пушкинского Дома. Л., 1985. С. 86—87; Смирнов П. С. Внутренние вопросы в расколе. . . С. XIV).

Соч.: Материалы для истории раскола за первое время его существования / Под ред. Н. Субботина. М., 1875. Т. 1. С. 440—444 (Покаянный свиток); 1878. Т. 4. С. 285—289, 289—298 (две «Росписи»).

Лим.: Бодянский О. М. 1) Предисловие к изданию «Грамматично изказание об руском езику» Юрия Крижанича // ЧОИДР. М., 1848. Кн. 1., отд. III. С. XVI; 2) Объяснение. Смещал ли? // Там же. М., 1859. Кн. 1, отд. V. С. 103—104; Смирнов С. По поводу мнения о месте погребения расколоучителя диакона Федора // Московские ведомости. 1859. № 58. С. 434—435; Дружинин. Писания старообрядцев. С. 257—258; Будовниц. Словарь. С. 345, 352; Пушкарев Л. Н. Юрий Крижанич: Очерк жизни и творчества. М., 1984. С. 109, 124, 147, 149; Шашков А. Т. Антицерковные выступления тюменских старообрядцев во второй половине XVII века // 400 лет Тюмени. История и современность: Тез. докл. и сообщ. гор. науч. конф. Тюмень, 1986. С. 6.

Феодосий (ум. Х. 1671) — архимандрит Иверского Валдайского монастыря, участник перевода «Ключа разумения» Иоанникия Галятовского. В 1650-х гг. был игуменом Буйницкого Могилевского монастыря; с июля 1669 г. до кончины — архимандрит Иверского Валдайского монастыря. Участвовал в переводе «Ключа разумения» Иоанникия Галятовского, спешно выполнявшегося в Иверском монастыре по приказанию митрополита Новгородского *Питирима*, будущего патриарха (за май—сентябрь 1669 г.). В процессе перевода часть текста отсылалась митрополиту Питириму в Новгород на сверку: «. . .прикажи те тетрати. . . принять, и что будет в них неисправно переведено на русской язык, прикажи, государь, исправить...» (Леонид, архимандрит. Акты... Стб. 750 и 759). В октябре 1669 г. переписанный набело перевод «Ключа разумения» вместе с оригиналом (в двух книгах) был отослан (с ржаными сухарями, заказанными особо) в Новгородскую митрополию вместе с грамотой. Оригиналом для перевода послужило первое издание «Ключа разумения» 1659 г. с «Казанями придаными» 1660 г. Перевод иверских монахов сопровождался Посвящением митрополиту Питириму. Вместо авторского названия в переводе книга получила заглавие: «Поучения, или Проповеди слова Божия на праздники госпольския и пресвятыя Богородицы, такожде святых нарочитых. Переведены на словеноросийский диалект во святем монастыре опщежителном Иверском, иже на Свете езере, в лето от создания мира 7178-го, от Рождества же Христова 1669-го». Перевод не издан. Известны его списки из Новгородского Антониева монастыря (ЦГИА, Архив Синода, ф. 834, оп. 3, № 3817) и новгородской духовной семинарии (его цитировал П. М. Строев); другие списки указаны И. А. Шляпкиным, И. И. Огиенко.

Архимандрит Ф. отсылал в 1669 г. митрополиту Новгородскому Питириму старопечатные книги (аввы Дорофея киевской печати и «Зерцало, или Диоптру» кутеинской печати), а в 1670 г. по просьбе Питирима в Иверском монастыре была переплетена Псалтирь. Известна также грамота Ф. к новгородскому воеводе Михаилу Морозову об отсылке к нему в 1671 г. книги «Мессия праведный» Иоанникия Галятовского, а также хлебника старца Данилия, который «гарас хлебов и пирогов печь».

Лит.: Леонид, архимандрит. Акты Иверского святоозерского монастыря. Пб., 1878. № 278, 279, 283—285, 289, 290, 306, 308 и стб. 748—799 (РИБ; Т. 5): Строев. Словарь. С. 305—306; Шляпкин И. А. Св. Димитрий Ростовский и его время (1651—1709 г.). СПб., 1891. С. 132; Огиенко Иван. Издания «Ключа разумения» Иоанникия Галятовского, южно-русского проповедника XVII в.: Отд. отт. из РФВ за 1910 г.

О. А. Белоброва

Феодосий (1614—1687) — игумен Антониево-Сийского монастыря, автор Повести о чудотворной иконе, книгописец и книголюб. Ф. был родом из Холмогор; его отец был ремесленником-серебряником. Юноша рано постригся в монахи — когда ему было всего 18 лет (1632 г.). В 1644— 1652 и 1662—1687 гг. был игуменом Антониево-Сийского монастыря, а в промежутке находился «под началом» в Кожеозерском монастыре. Управляя хозяйством Антониево-Сийского монастыря, Ф. занимался перепиской книг. В настоящее время известны 7 рукописей, написанных целиком или частично Ф. Кроме того, он заботился о пополнении личной (келейной) и монастырской библиотеки. При Ф. в 1870-х гг. в Антониево-Сийском монастыре применялось орнаментальное украшение рукописей гравированными на дереве рамками-заставками и иногда двухцветными заставками — черными с красным. Особой известностью пользовались Святцы. В научной литературе долгое время держалось ошибочное мнение, будто эти Святцы и другие книги были отпечатаны типографски: на самом же деле в них гравированный орнамент и рукописный текст. Ф. приписывается искусство иконописца, так как в его Житии, составленном Никодимом, сообщалось, что он написал две иконы: Софии премудрости Божией и Антония Сийского (не обнаружены). Многие рукописи при Ф. были украшены миниатюрами, например, списки Жития Антония Сийского (ГИМ, собр. Щукина, № 107/750; ЦГАДА, ф. 181, оп. 20, № 283 и др.). В 1658 г. Ф. составил Повесть о чудотворной иконе (чудо от иконы) и добавил ее к тексту Жития Антония Сийского. Среди книжных вкладов Ф. — Книга Алфавит, Книга Козмы Индикоплова, исторические сочинения, певческие и богослужебные рукописи. Житие Ф. и Чудо от иконы (ГБЛ, собр. Пискарева, 109, 1658 г., автограф Ф.) не опубликованы и недостаточно изучены.

Лит.: Ключевский. Древнерусские жития. С. 337; Кириллов А. Подвижники благочестия, почивающие в усыпальнипе Антониево-Сийского монастыря // Архангельские епархиальные ведомости. 1898. № 15. С. 399—405; Кукупгкина М. В. Монастырские библиотеки Русского Севера. Л., 1977. С. 102—109.

Ю. А. Белоброва

Феодосий (ум. ок. 1711) — черный поп, глава ветковского поповского старообрядчества, автор посланий. Ф. был рукоположен еще патриархом Иосифом в священники Никольского монастыря под Рыльском. До времени появления Ф. на реке Донце о нем ничего неизвестно. Приход же Ф. на Донец В. Г. Дружинин относит к 1684 г. Из официальных документов следует, что пустынь Ф., где он имел свою часовню, находилась при впадении в Донец р. Айдара, поблизости от Айдарской станицы. Находясь в донецких краях, Ф., как доносили на него в Посольском приказе, «в службе своей на ектениях и в молитвах за великих государей и св. патриарха Бога не молил. . . и многих старых казаков перекрещивал и учил своим ученьем противно соборной апостольской церкви». Известно, что Ф. поддерживал оживленные письменные и личные отношения с влиятельными казаками Черкасска, сторонниками противомосковской старообрядческой партии, присылавшими ему «грамотки» и приказывавшими айдарцам, чтобы «казаки его, старца, слушали и вельми почитали... для того, что он старец добрый и учительный человек». У некоторых из этих влиятельных казаков Ф. был духовным отцом (ДАИ. Т. 12. С. 128, 165, 185—186, 205—209).

Деятельность Ф. на Донце продолжалась почти до первой половины 1686 г., когда московские власти принялись энергично искоренять «раскол» на Дону. Ф. был схвачен в июне 1686 г. и представлен в Посольский приказ. Из Посольского приказа он попал в руки патриарха Иоакима и после лишения священнического сана был заточен в Кирилло-Белозерский монастырь, где просидел «семь лет в темнице нужней и водней» и где «от уныния» переписывал книги. По свидетельству Ивана Алексеева, автора написанной в середине XVIII в. «Истории о бегствующем священстве», в Кирилло-Белозерском монастыре Ф. склонился «к новотворным догматам». Но вскоре после этого единомышленники по вере устроили ему побег из монастыря и он оказался у старообрядцев в Поморье (Ф и л и пл о в И. История Выговской пустыни. СПб., 1862. С. 87). Из Поморья Ф. был переправлен в Керженские леса и сделался здесь преемником главы Керженского старообрядчества Дионисия Шуйского.

Вместе с бывшим пошехонским дворянином Федором Яковлевым Токмачевым он управлял всем Керженцем: созывал соборы, снабжал миром и запасными святыми дарами всех нуждавшихся, деятельно агитировал в пользу старой веры. Начавшийся правительственный розыск привел к тому, что Федор Токмачев был схвачен властями, осужден и сожжен, а Ф. пришлось бежать с Керженца в Калугу, где старообрядцев было тоже немало. В Калуге в одной запустевшей от ветхости церкви, где престол и аптиминс были освящены еще при патриархе Иосифе, ему удалось совершить в ночь на Великий четверг литургию и приготовить запасное причастие, нужду в котором испытывало все старообрядчество. С точки зрения

строгих требований старообрядцев, здесь все было соблюдено: в дониконовской перкви на лониконовском антиминсе дониконовского поставления священник совершил литургию по дониконовскому Служебнику. Так у Ф. снова появились святые дары, и он мог снабжать ими старообрядцев из самых разных краев. В середине 90-х гг., когда влияние и авторитет Ф. среди старообрядцев стояли на очень высокой ступени, к нему явился посланцем с Ветки некий инок Нифонт с приглашением быть преемником скончавшегося священника Иоасафа, главы ветковских старообрящев. За польским рубежом было безопаснее, и Ф. принял предложение. Прибыв на Ветку, Ф. расширил построенную еще Иоасафом церковь и в 1695 г. освятил ее во имя Покрова Богородицы. Это была первая старообрядческая церковь в стародубско-ветковских пределах. При ней устроились мужская и женская обители; так возник на Ветке Покровский старообрядческий монастырь. Но влияние Ф. не ограничивалось одной Веткой, оно по-прежнему распространялось и на Керженец. Он сам ходил мирить возникшие там споры и посылал туда с Ветки наставительные грамоты, разрешая на ветковских соборах жалобы, приносимые ему с Керженца и нижегородских пустынь. Благодаря его деятельности Ветка сделалась центром всего поповского старообрядчества.

На соборе 1710 г., когда Ф. судил дьяконовцев, на Ветку с Керженца были вызваны поп Димитрий и дьякон Александр (см. Тимофей Лысенин). Результатом этого собора было послание Ф. 1710 г. в нижегородские скиты, напечатанное в сокращенном виде Андреем Иоанновым (Журавлевым). Послание это есть подробный и обстоятельный ответ на все «писания» нижегородских скитников по поводу многих «раздоров, свар и разделений единоверно живущих». Зпесь Ф. обращался ко всем начальствующим скитникам, инокам и инокиням и говорил с ними как имеющий власть духовный начальник. К посланию в нижегородские скиты были приложены следующие руки: священника Ф., священника Александра, старца Нифонта, чернеца Варфоломея, старца Гавриила, старца Иова (вместо старца Сергия), казначея Серапиона, старца Филарета, старца Зосимы, старца Павла Ветковского. Было еще одно послание Ф. на Керженец к священнику Лаврентию, но оно не сохранилось; мы знаем о нем из сохранившегося послания, где сказано: «А которые дети мои духовные ходят к попу Авраамию без моего благословения, и о том писано в первом послании, что к священнику Лаврентию».

Время смерти Ф. определяется следующими данными: в 1710 г. он писал послание в нижегородские скиты, а в 1711 г. «начальствующим учителем» на Ветке уже значился поп Александр, преемник Ф. Следовательно, Ф. умер около 1711 г. Во время первой ветковской «выгонки» в 1735 г., когда старообрядцы, защищая перед полковником Сытиным свою веру, указали ему на прежних своих отцов — Иоасафа, Ф. и Александра, — прославленных нетлением мощей, гробы ветковских наставников были немедленно запечатаны и отправлены в Россию. Там было приказано мощи сжечь, что и проделано было публично недалеко от Новгорода Северского на р. Колоске.

Соч.: Андрей Иоаннов (Журавлев). Полное историческое известие о древних стригольниках и новых раскольниках... СПб., 1799. С. 271—278.

Лит.: Есипов Г. Раскольничьи дела XVII столетия. СПб., 1863. Т. 2. С. 185; Дружини В. Г. Раскольничьи дела XVIII столетия. СПб., 1863. Т. 2. С. 185; Дружини В. Г. Раскол на Дону в конце XVIII века. СПб.. 1889. С. 81; И вановский Н. И. Руководство ио истории и обличению старообрядческого раскола. Казань, 1889. С. 89—90, 132—134; Ивана Алексеева сочинения против мнимого священства поповцев / Изд. Н. Субботиным. М., 1890. С. 20—23; Лилеева М. И. Из истории раскола на Ветке и в Стародубье в XVII—XVIII. Киев, 1895. Вып. 1. С. 168—209 (реп.: Смирнов П. С. Новый труд по истории раскола // Христ. чт. 1895. Кн. 2. С. 540—541); Смирнов П. С. 1) Внутренние вопросы в расколе в XVII веке. СПб., 1898. С. XXI, XXII, СХІ, СХУ, СХУІ, 129—162, 048, 077—079; 2) Из истории раскола первой половины XVIII века. СПб.. 1908. С. 152—162; 3) Споры и разделения в русском расколе в первой четверти XVIII века. СПб., 1909. С. 110.

Н. В. Понырко

Феоктист (ум. в конце 1666) — игумен Московского Златоустовского монастыря, старообрядческий писатель. О его игуменстве (пришедшемся, по-видимому, на 40-е гг. XVII в.) мы знаем из решения церковного поместного собора 1666 г. Уволенный «на обещание» в монастырь Николы на Болоте, что в Переславле-Залесском, Ф. прожил там недолго. Вернувшись в Москву, он с 1653 г. принял деятельное участие в борьбе партии традиционалистов-старообрядцев с церковной реформой патриарха Никона. Особенно близок был Ф. к вождю старообрядческой оппозиции протопопу Казанского собора Иоанну Неронову, при котором долгое время состоял фактически в роли секретаря. «Имеяше же сей иеромонах Григорий (Неронов) единомысленника си, паче же ученика, бывшаго игумена монастыря Златоустовскаго Феоктиста, иже равна учителю своему мудрствование словом и писанием», — говорит о нем «Соборное деяние» 1667 г.

Живя в столице, Ф. сблизился с епископом Коломенским и Каширским Aлександром, переведенным в 1657 г. во вновь образованную Вятскую епархию. В 1653—1654 гг. Ф. жил у Ивана Неронова в Спасо-Ломовой Игнатьевой пустыни, затем в своем монастыре в Переславле, а в 1665—1666 гг. — у епископа Александра на Вятке. В январе 1666 г. по пути в Вологду он был схвачен по царскому указу и доставлен в Москву. При обыске у него были отобраны книги и бумаги (всего 87 номеров согласно составленному тогда же списку), представлявшие по существу архив протопопа Ивана Неронова и возглавлявшейся им московской старообрядческой оппозиции. Некоторые из этих бумаг были составлены самим Ф. Так, под № 60 «списка» значится «Выписка изо многих книг да отписка к Федору Михайловичу (Ртищеву), да челобитная Феоктистова»; под № 84 названа выписка из «Евфросина Псковского и иных многих об аллилуие». По поводу этих и других выписок Ф. на допросе (15 февраля) признал, что писал их «в пустыне у Неронова, от него совет приемля, собираючи от Божественного писания», или же списал их с оригиналов, полученных от разных лиц в Москве.

На допросе Ф. высказал сомнение в правильности новоисправленных книг, но вскоре подал Собору два «молебных послания», в которых выразил раскаяние в своем «еретическом мудровании». 16 июля того же года он был сослан «под крепкий начал» в Николаевский Песношский монастырь, а 5 ноября вновь привезен в Москву. После новой серии допросов у архиереев Ф. был отослан на жительство в Покровский монастырь, «что на убогих домах», где, «пожив нечто времени, с миром ко Господу отъиде». Здесь же он был и погребен.

Игумен Ф., принадлежавший к числу писателей ранней поры русского старообрядчества, известен прежде всего как биограф Ивана Неронова. Составленная им Записка о жизни Ивана Неронова с 1653 по 1659 г. рисует яркую картину борьбы старообрядческой оппозиции со всесильным и властным патриархом. Ф. приписывают (Н. И. Субботин) участие в составлении сборника посланий и писем Ивана Неронова, изданного по списку ГБЛ, собр. Уварова, № 494 (131). Нам известен еще один список этих посланий (в редакциях, приближенных к протографу) в ркп. ГБЛ, Рогожское собр., № 667 (60—70-е гг. XVII в.). Из других сочинений Ф. назовем: инсьмо к протопопу Стефану Вонифатьеву от 13 июля 1654 г. (Материалы .. Т. 1. С. 109-119), два послания к боярыне  $\Phi eo\partial ocuu$  Морозовой, посланные с Вятки в 1665 г. (Материалы. . . Т. 1. С. 308—316 и 316—320), и тексты его «молебных писаний» к Собору 1666 г. Одно из них (первое) было включено иноком Авраамием в составленную им в 1669 г. книгу «Христианоопасный щит веры против еретического ополчения» (Материалы. . . Т. 7. С. 84-85). Большая часть сочинений Ф. издана Н. И. Субботиным по автографам, хранящимся в Синодальном собрании.

Соч.: Материалы для истории раскола за первое время его существования / Изд. Н. Субботина. М., 1874. Т. 1. С. 134—166 (Записка о жизни Ивана Неронова с 1653 по 1659 гг.), 308—320 (письма и послания).

 $\it Лит.$ : ДАИ. Т. 5. С. 458; Материалы. . Т. 1. С. 306—308, 320—344, 352—356; 1885. Т. 7. С. 84—85; Бубнов Н. Ю. 1) Книга раннего старообрядчества // Книговедение и его задачи в свете актуальных проблем советского книжного дела: Тез. докл. на Второй Всесоюз. науч. конф. по пробл. книговедения. М., 1974. С. 35—36; 2) Источники по истории формирования идеологии раннего старообрядчества: Автореф. дис. . . . канд. ист. наук.  $\it Л.$ , 1975. С. 7.

Н. Ю. Бубнов

Феолог (ум. 1734) — иеромонах чудовский, участник правки библейского перевода, автор писем. Ученик братьев Иоанникия и Софрония Лихудов. С 1697 г. книжный писец, а затем и справщик Московского Печатного двора; позднее справщик типографии Александро-Невской лавры. В 1712—1720 гг. занимался правкой славянского перевода Библии; ему принадлежит сводка ошибок в славянском Пятикнижии. Ф. переписывался с Димитрием Ростовским (письма не изданы). Письма Ф. и его библиотека поступили в Синодальное собрание.

Лит.: Пекарский П.П. Наука и литература в России при Петре Великом. СПб.. 1862. Т. 2. С. 549—550; Мансветов И. Каку насправились церковные книги. М., 1883. С. 29; Филарег. Обзор. С. 268; Соболевский. Переводная литература. С. 287; Луппов С. П. Книга в России в первой четверти XVIII века. Л., 1973. С. 83.

О. А. Белоброва

Филофей (ум. 18 IV 1669) — архимандрит Валдайского Иверского Богородицкого монастыря, автор предисловий к книгам «Рай мысленный» и «Брашно духовное». Как и его предшественник архимандрит Дионисий, Ф. принадлежал к братии Кутеинского Богоявленского монастыря, переведенной патриархом Никоном в только что учрежденную им Иверскую обитель; на Валдай первые переселенцы прибыли в марте 1656 г., правда, уже без своего игумена Иоиля Труцевича, умершего в пути. Сделавшись на новом месте монастырским наместником, Ф. принял бразды правления от Дионисия, оставившего свой пост «за старостью и болезнями» в 1658 г. и настоятельствовал на Святом озере в течение десяти лет вплоть до своей смерти (С т р о е в П. М. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российской церкви. СПб., 1877. Стб. 52; Акты. . . Стб. 35).

Из актов Иверского монастыря, изданных архимандритом Леонидом, можно узнать со всеми подробностями, иногда проследить по дням, какие заботы легли на плечи, как видно, немолодого уже архимандрита. Ф. довелось руководить обителью в нелегкое для нее время. В июле 1658 г., рассорившись с царем, патриарх Никон удалился из столицы в свое строение — Воскресенский Новоиерусалимский монастырь, ставший его постоянной резиденцией до ссылки. С этой поры Иверский монастырь оказался на положении пасынка, так как всю любовь и внимание своеправный патриарх обратил на свое последнее детище на реке Истре. Непродолжительный период бурного строительства сменяется в истории Валдайского монастыря годами постепенного захирения; по переписке Никона с Ф. можно проследить, как патриарх отзывал в свою подмосковную резиденцию новых и новых мастеровых из Иверских вотчин (см.: Акты. . . № 149, 151, 152 (1—2), 154, 158 (1—2), 159 (1—2), 163, 171 (1—2), 174 (13, 18, 21, 26, 27), 176 (1, 4, 7), 177, 194, 195, 205 (2, 3), 209 (1—2), 212 (2), 224 (6), 228 (1-2), 232, 233 (1-2), 234 (1-2), 235 (1, 3, 4), 236 (4), 238 (3), 239 (4),  $241 \ (1-3, 6), \ 244 \ (4, 11), \ 246 \ (1));$  в 1665 г. патриарх затребовал с Валдая и типографию, привезенную из Кутеина и продолжавшую функционировать (Акты. . . № 208, 211, 215 (2)). Впрочем, многочисленные наказы по хозяйственным делам свидетельствуют, что глава русской церкви не отказался вполне от попечений о своем монастыре. Хотя и находившийся в положении полудобровольного изгнанника, Никон продолжал внушать своим бывшим ставленникам трепет и благоговение: в 1664 г. Ф. отправляет к нему «нарочного» гонца, чтобы патриарх дал согласие на прием в Иверском монастыре митрополита Новгородского и архиепископа Псковского, объясняя, что «без твоего святителского указу стретить и принять их в монастырь не смеем» (Акты. . . № 181); Иверский архимандрит вынужден приискивать оправдания, почему он послал патриарху сигов, которые «за смрадостью не годны» (Акты. . . № 185 (1)); гнев Никона за то, что в его обители не так «содержится» «монастырской чин и устав церковный», вызвал у иверских властей настоящую панику: «Прости нас, — слезно молит архимандрит, — недостойных своих рабов, в невежествии нашем, еже тебе, милостиваго своего отца, невежествием своим и простотою прогневили» (Акты. . . № 210).

Настоящая лихая година настада для Ф. и возглавляемой им киновии. когда решением собора 1666 г. опальный патриарх был лишен святительского сана и отправлен в ссылку; самое существование монастыря оказалось пол угрозой. Лишившись своего высокого покровителя. Ф. пытался найти других заступников, в частности, он обращался к царскому тестю Илье Даниловичу Милославскому («Ей, государь, — признается архимандрит. — посягание терпим многое, что видят нас беззаступных по бывшем патриархе Никоне; а мы, государь, люди были у него неволные») и его жене Ксении Ивановне (Акты. . . № 252 (1-2)). В последние годы жизни Ф., видимо, нездоровилось (сугубо деловой характер переписки архимандрита не оставляет сомнений, что немощь его — факт биографии, а не этикетный эпистолярный мотив). «В скорби своей и к церкви Божии насилу волочюся», — пишет он Никону (Акты. . . № 210) и — незадолго до кончины — чудовскому архимандриту Иоакиму, будущему патриарху (между прочим, бывшему когда-то старцем Иверского монастыря): «А я, многогрешный, за грехи свои скорбен велми» (Акты. . . № 276).

Некоторые грамоты Ф. написаны от его собственного имени (Акты. . . № 132, 137, 142, 172, 248, 251, 252 (1—2), 258 (2), 259), в некоторых — называются рядом имена других монастырских властей (Акты. . . № 144, 152 (1—2), 154, 155, 159 (1—3), 165, 171 (1—2), 177, 181 (1—2), 185, 191, 193, 195, 198, 202, 207, 210, 211, 212 (1—2), 214 (1—4), 216 (1—3), 217, 220, 223, 225 (1—3), 227 (1—2), 232, 234 (1—2), 236 (1—4), 239 (1—5), 243 (1—2), 249, 258 (1), 266, 267, 271, 274, 276, 430 (1—2), 432). В числе адресатов архимандрита кроме создателя монастыря (Акты. . . № 152, 154, 155, 159, 165, 171, 177, 181, 185, 191, 193, 198, 210, 211, 212, 214, 216, 220, 223, 225, 227, 232, 234, 236, 239, 243) царь Алексей Михайлович (Акты. . . № 137, 248), новгородские воеводы князь Иван Репнин (Акты. . . № 144) и князь Василий Ромодановский (Акты. . . № 430), митрополит Новгородский Питирим — будущий патриарх (Акты. . . № 258, 267, 274), архименископ Тверской Иоасаф (Акты. . . № 271), архимандрит Чудова монастыря Иоаким (Акты. . . № 251, 276), архимандрит Борисоглебского Новоторжского монастыря Кирилл (Акты. . . № 259). Эта обширная переписка, характеризуя административные способности архимандрита, не содержит вместе с тем поползновений на литературную стилизацию.

Из всего корпуса грамот с именем Ф. стоит, пожалуй, выделить его письмо Никону о соловье, влетевшем в церковь; в этом письме также отсутствует литературное начало, однако рассказ архимандрита замечателен как редкая для той эпохи жанровая сценка. Дело обстояло так: до патриарха дошли слухи, будто в соборную церковь Иверского монастыря залетел соловей, сел на патриаршем месте «и пел дивно»; «и того де соловья взяв с нашего места понамарь, и отдал тебе архимандриту, и тот де соловей у тебя архимандрита умер в руках». Ясно, что в этом происшествии Никон усмотрел какой-то символический смысл, почему и велел Ф. «отписать, не замотчав ни часу, обо всем подробну». Архимандрит, перепугавшись, стал оправдываться («прощения просим, что о том соловье простотою своею к тебе, милостивому отцу, не писали»), нодтекст патриаршего письма он то ли не понял, то ли не захотел понять. В его подробном изложении случившегося инцидент лишился чудесного элемента: оказывается, соловей

сел не на патриаршее место, а на алтарное окно, издох же он, видимо, из-за неловкости поймавшего птичку «малого» (Акты. . № 238 (2), 239 (1); перепечатано в кн.: С и л и н П. М. Историческое описание Валдайского Иверского Святоезерского Богородицкого первоклассного монастыря. 2-е изд. Новгород, 1889. С. 75—78).

О литературных способностях Ф. позволяют составить некоторое представление два предисловия к изданным в Иверском монастыре книгам, подписанные: «Филофей архимандрит з братиею монастыря Иверского Святоезерского». В предисловиях весьма витиеватым слогом сообщается о содержании и о душевной пользе книг, напечатанных на вывезенном из Кутеина типографском оборудовании: первая из них — вышедший в 1658 г. «Рай мысленный», где проводится мысль о преемственности новоучрежденного монастыря по отношению к Афонскому Иверскому (вторая часть книги, рассказывающая «о явлении честных и многоцелебных мощей святаго и праведнаго Иакова Боровицкаго», издана в 1659 г., тогда же написано рекламирующее ту и другую части книги предисловие  $\Phi$ .); вторая вышедшее в 1661 г., по-видимому, в двух вариантах «Брашно духовное», или следованная Псалтирь (но не сборник слов, как ошибочно определяет ее содержание И. У. Будовниц: Словарь. С. 31). В предисловии к «Брашну духовному» Ф. рассказывает о переселении богоявленской братии и о предыстории издания. Он отмечает, что книгу начали «тиснением печатным издавати» еще в Кутеине; скорее всего именно эту незаконченную работу имел в виду Никон в послании 1658 г., когда запретил ее продолжение, ибо «те исалтыри неисправны» (Акты. . . № 123). Ф., надо думать, принадлежали и предисловия к изданной монастырем в 1665 г. царской жалованной грамоте (см.: Акты. . . № 198); текст этого издания, неизвестного современным библиографам, воспроизведен в кн.: Амфилохий, архимандрит. История российской иерархии. М., 1812. Ч. 4. С. 222—239. Не исключено, что перу Ф. можно приписать и другие разделы в изданиях Иверского монастыря, например, стихи на обороте титульного листа «Рая мысленного».

Преемственность напечатанных Ф. книг по отношению к кутеинским изданиям обнаруживается не только в использованных иверскими мастерами типографских материалах. Сама манера сопровождать книги предисловиями и послесловиями издателей, иногда с автобиографическими деталями, характерна для белорусских и украинских книгопечатников; подобной практики на Московском Печатном дворе не существовало. Предисловия, сходные с написанными Ф., читаются в кутеинских работах Иоиля Труцевича — см., например, Трефологион 1647 г., «Диоптру» 1651 г., «Лексикон» Памвы Берынды 1653 г. (между прочим, часть тиража белорусских изданий монахи-переселенцы вывезли в Иверский монастырь; см.: Акты. . . № 204; Голенченко. Белорусы. . . С. 100). Более того, состав иверского «Брашна духовного» с небольшими заменами воспроизводит содержание книги, вышедшей под тем же заглавием в Кутеине в 1639 г. (Книга Белоруссии. 1517—1917: Сводный каталог. Минск, 1986. С. 109, № 135). Указывались, наконец, следы влияния белорусского языка на текст иверских изданий: «Переиначивание некоторых слогов на белорусское наречие во всех печатных иверских книгах удостоверяет, что здешними типографами были иноки кутеинские» (Петр, архимандрит с братиею. Описание первоклассного Иверского Богородицкого монастыря, Новгородской эпархии. 2-е изд. СПб., 1850. С. 17). Познания переселенцев в польском языке использовал сам патриарх, заказавший Ф. с братией перевести «речи на русский язык» из какой-то книги «полской печати» (Акты. . . № 205).

Соч.: Рай мысленный. Иверский мон., 1658—1659. Л. 1—2 нн. (1-го сч.); Брашно духовное. Иверский мон., 1661. Л. 1 об.—3 (1-го сч.).

Лит.: Акты Иверского Святоозерского монастыря (1582—1706), собранные о. архимандритом Леонидом. Пб., 1878 (РИБ; Т. 5); Строев. Словарь. С. 277;

Родосский А. Описание старопечатных и церковнославянских книг, хранящихся в библиотеке С.-Петербургской Духовной академии. СПб., 1891. Вып. 1: 1491—1700 г. включ. С. 278—279, № 260; С. 283—285, № 268; Зернова А. С. Книги кирилловской печати, изданные в Москве в XVI—XVII вв.: Сводный каталог. М., 1958. С. 138—139. Приложение ІІВ, № 2, 3; Будовниц. Словарь. С. 356; Голенчен коГ.Я. Белорусы в русском книгопечатании // Книга: Исследования и материалы. М., 1966. Сб. 13. С. 99—106; БелоненкоВ. С. 1) Из истории книгопечатания Иверского Валдайского монастыря // Исследования памятников письменной культуры в собраниях и архивах Отдела рукописей и редких книг ГПБ. Л., 1988. С. 67—76; 2) Из истории книжности Иверского Успенского монастыря на Валдайском озере в XVII в. // Литература Древней Руси: Источниковедение. Л., 1988. С. 197—206.

Д. М. Буланин

Фомин Иван (XVII в.) — дьяк, составитель статейных списков. Служил в московских приказах: подьячим в Пушкарском (1646 г. — РИБ. Т. 10. Стб. 391) и Поместном (1652 г. — ААЭ. Т. 4. № 61. С. 94), дьяком в Поместном (1655—1659 гг. — Федотов-Чехов Ский А. А. Акты, относящиеся до гражданской расправы древней России. Киев, 1863. Т. 2. Стб. 367) и Посольском. В 1640-х гг. Ф. был переписчиком в Рязанском уезде и в Зарайске. В 1652—1653 гг. и в 1656—1657 гг. Ф. трижды направлялся к Богдану Хмельницкому (сохранились статейные списки), в том числе дважды совместно с А. С. Матвеевым (РИБ. Т. 21. Стб. 648); в 1653—1654 гг. Ф. был послан в Крым с Т. Хотунским. Он сопровождал также В. Б. Лихачева в посольстве во Флоренцию в 1658—1659 гг. Известна челобитная Ф. от 9 сентября 1660 г. (Акты Московского государства. СПб., 1901. Т. 3, № 167. С. 150), в которой указывается, что за время службы он обеднел и надеется на вознаграждение (с пометой об удовлетворении просьбы челобитчика). Сведения о дальнейшей службе Ф. дьяком в Галицкой чети, Астрахани и Свияжске имеются вплоть до 1667 г.

Статейный список посольства во Флоренцию В. Б. Лихачева и Ф. издавался неоднократно (перечень изданий 1788, 1840 и 1871 гг. см. при ст. В. Б. Лихачев); статейные списки посольств с участием Ив. Фомина. к гетману Богдану Хмельницкому в 1653 г. опубликованы в 1861 и 1953 гг. Мера участия Ф. в составлении статейных списков никем не определена. В текстах статейных списков Ф. упоминается в третьем лице.

Соч.: АЮЗР. СПб., 1861. Т. 3. С. 496—507; Воссоединение Украины с Россией, М., 1953. Т. 3, № 166. С. 287—317; № 181. С. 350—363. Лит.: Веселовский С. Г. Дъяки и подъячие XV—XVII в. М., 1975. С. 549.

О. А. Белоброва

Фофанов Никита Федоров (вторая половина XVII в. — до 1620) мастер книгопечатного дела в 1606-1618 гг. Отрывочные сведения о Ф. содержатся в послесловиях изданных им книг, памятнике нижегородской печати и в сочинении XVII в. «Сказание известно о воображении книг печатнаго дела», которое дает мастеру характеристику как «мужу убо смышленну и разумну бывшу к таковому хитрому делу» (ГИМ, Синодальное собр., № 850, л. 79—79 об.). Ф. родился во Пскове: в послесловиях он называет себя «псковитином». Переселившись в Москву, начал службу на Печатном дворе словолитцем. Ему трижды в жизни пришлось основывать книгопечатни. Первый раз — в Москве в 1606 г., когда царь В. И. Шуйский распорядился «зделати новую сию штанбу» и «дом новый устроити превеликий повеле». Это была третья правительственная «друкарня» в Москве, действовавшая наряду со станами Ивана Невежина (1603-1611 гг.) и Анисима Радишевского (1605-1610 гг.). Не вполне ясно, являлись ли «штанбы» трех мастеров раздельными типографиями или же это были отдельные станы в одной книгопечатие.

В украшениях изданий Ф. есть зависимость от орнаментики книг Андроника Невежи и Ивана Невежина, Анисима Радишевского Зернова. Орнаментика... С. 16). В Минее общей 1609 г. — единственной книге, выпущенной штанбой Ф., — 4 из 9 заставок повторяют заставки из Евангелия 1606 г. печати Радишевского (см.: Там же. С. 16). Для издания Минеи Ф.,вероятно, сам отлил новый шрифт, близкий по рисунку к шрифту Ивана Федорова, но отличавшийся от первоначального более крупным размером. Кроме Минеи этот шрифт более нигде не встречается. Минея общая снабжена двумя предисловиями и послесловием. В первом предисловии излагается история создания «штанбы», во втором сопержатся сведения историко-литературного характера о происхождении, составе и назначении книги. Автором ее назван «муж мудр», «учитель словяном и болгаром» Кирилл — Философ: «. . . той сию Минею сотвори, не причетную десяти и двою минеям месячным, но особо сущу». Источником для нее послужили Октоих, Триоди «и от многа малейшую часть имеет совокупление». Книга стала известна «новопросвещенным людем руския земли» при Владимире Святом. Послесловие заключает традиционную просьбу печатников к читателям простить возможные ошибки («будте нам милостиви и неназориви»), причины которых объясняются недостатком необходимой подготовки: «...мы же трудихомся елико могох умалением ума нашего и смысла, а училища сему преславному делу никогда же видех». Этикетность выражений этого автобиографического признания восходит к предисловию Герасима Смотрицкого в Острожской библии. Заключительная фраза послесловия называет имя издателя: «. . .напечатана снисканием многогрешного раба Аникиты Федорова сына Фофанова псковитина и прочих сработников трудившихся любезными труды» (книговедческое описание см.: Строев П. стоятельное описание старопечатных книг славянских и российских... графа Федора Андреевича Толстова. М., 1829. С. 121—124 — здесь же публикация предисловий; Родосский А. Описание старопечатных и церковнославянских книг, хранящихся в библиотеке С.-Петербургской Духовной академии. СПб., 1891. С. 66; Зернова. Книги кирилловской печати. . . С. 25).

Печатный двор (в том числе и «штанба» Ф.) со всем типографским оборудованием и шрифтами сгорел в пожаре 1611 г. во время польсколитовской интервенции. «Сказание известно о воображении книг печатнаго дела» сообщает: «Печатный дом и вся штанба того печатнаго дела от тех врагов и супостат разорися и огнем пожженна бысть и погыбе до конца и не остася ничто же таковаго орудия, хитрии же на то людие мали осташася» (л. 76 об.—77). Ф. спасся в лагере Кузьмы Минина в Нижнем Новгороде, где с 5 января по 17 декабря 1613 г. заложил новую типографию и отлил шрифт, который почти точно копировал шрифт, применявшийся в типографии Андроника Невежи и Ивана Невежина. Сказание свидетельствует: «. . .тамо бо ему  $(\Phi_{\cdot,\cdot} - \mathcal{I}.\ C.)$  в Нижний Новъград от насилия и страха тех сопостат отбегшу и тамо же вново печатное дело то заведшу». По словам «Сказания», мастер начал печатать в новой «штанбе» «псалтыри, и часовники, и прочая» (л. 79). Однако из нижегородской печатной продукции известен только так называемый нижегородский памятник, открытый, всесторонне исследованный и опубликованный А. С. Зерновой (фототипическое воспроизведение памятника см. в работе А. С. Зерновой; новейшее переиздание см.: Тематика и стилистика предисловий и послесловий. М., 1981. Между с. 128-129 (Русская старопечатная литература. XVI—первая четверть XVIII в.)). Других нижегородских изданий, по-видимому, не было ввиду кратковременного существования типографии. Нижегородский памятник, напечатанный вскоре после устройства «штанбы», представляет собой шесть листов большого формата, на которых под пышной заставкой помещен рассказ  $\Phi$ . о событиях Смутного времени, об избрании на царство  $\mathit{Muxauna}\ \varPhie\partial o$ - ровича — первого царя из дома Романовых и о закладке в Нижнем «новой штанбы». Уникальный экземпляр нижегородского памятника находится в Отделе редких книг ГБЛ, инв. № 6467, приплетен к Евангелию учительному (Вильно, тип. В. Гарабурды, ок. 1580), происходящему из библиотеки московского старообрядца-книжника Е. Е. Егорова.

Нижегородские листки имеют историко-литературное значение как первое светское произведение, увидевшее свет в печати. В нем, как отметила А. С. Зернова, «всего больше и проявилось самостоятельное творчество Фофанова» (Памятник. . . С. 83), благодаря чему имеется возможность оценить Ф. и как писателя. Рассказ о нашествии польско-литовских интервентов, о разорении русской земли и освобождении ее от врагов, осмысленный в теологических понятиях, содержит философско-исторические обобщения, картинные изображения бедствий. Взволнованный тон придает повествованию обилие эпитетов, сравнений, синонимических определений. Стремясь насытить ими рассказ, автор не всегда справлялся с грамматическим построением фраз, в самых патетических пассажах отсутствуют главные члены предложения. Сочинение Ф. вписывается в контекст повестей и сказаний начала XVII в. о Смуте. Образность и словесное оформление темы о противоборстве православия и «латинства» были подсказаны автору стихами и прозаическими предисловиями украинского писателя Герасима Смотрицкого к Острожской библии. По тематике и стилистике нижегородские листки напоминают предисловия и послесловия московских изданий Ф. По-видимому, они предназначались как прибавление к какому-то предполагавшемуся изданию, которое, однако, не последовало, так как уже вскоре после устройства нижегородской типографии мастер был вызван в Москву для возобновления здесь книгопечатания.

По сообщению Сказания известно, что после окончания Смуты царь Михаил Федорович «повеле собрати тех хитрых людей, иже, разбегощася от тех сопостат, искусни быша к тому печатному делу, Никиту Федорова сына пореклому Фофанова с товарыщи и того убо повеле взяти из Нижняго Новаграда вспять в царствующий град Москву» (л. 79). Вероятно, Ф. привез с собой и наиболее ценные части своей типографии — шрифты или матрицы, клише заставки, — так как все эти материалы нашли применение в его московских работах 1615—1618 гг. Согласно документам 17 мая 1614 г. Ф. вместе с другими мастерами получил награду за восстановление типографии (см.: Забелин И. Е. Дополнения к Дворцовым Разрядам // ЧОИДР. 1882. Кн. 1. Стб. 22). 5 июня того же года он приступил к печатанию Псалтири, которая вышла в январе 1615 г. (книговедческое описание см.: Строев. Описание...С. 56-63 — здесь же публикация послесловия; Зернова. Книги кирилловской печати... С. 26). Это было первое издание Московского Печатного двора после пятилетнего перерыва в его деятельности. Послесловие Псалтири и по содержанию, и по языку сходно с нижегородским памятником. В нем Ф. продолжает разрабатывать политическую тему о польско-литовском нашествии на русскую землю, еще свободнее и обильнее черпая из писаний Герасима Смотрицкого. Послесловие содержит также рассказ о работах по восстановлению типографского дела в Москве. Почти полностью послесловие Псалтири было повторено в следующем издании — Октоихе (І и ІІ части) 1618 г. (книговедческое описание см.: Строев. Описание. . . С. 65—72 — здесь же публикация послесловия; Зернова. Книги кирилловской печати. . . С. 26). Печатание его, начатое «снисканием и начальством преславнаго сего мастера Ианикиты Федорова сына Фофанова», было закончено, по-видимому, уже без мастера его помощниками и преемниками; в послесловии сказано: книга «совершена бысть. . . труды и тщанием прочих сработников мастера Ианикиты и в работе повинующихся ему, еже с ним и по нем трудившихся, Петруши Васильева сына Федыгина с товарыщи». Псалтирь и Октоих напечатаны нижегородским шрифтом Ф., который получил на Печатном дворе название-«никитинского» и долго употреблялся здесь в XVII в. Вплоть до 50— 60 гг. XVII в. в изданиях Печатного двора постоянно использовались изготовленные мастером инициалы и некоторые заставки (см.: 3 е р н ов а. Орнаментика. . . С. 16—18). Нововведением в книгах печати Ф. явилось выделение абзаца висячей строкой с красной прописной буквой. К настоящему времени от всего тиража изданий Ф. сохранилось: Минеи общей — 35 экз. Октоиха — 40 экз. первой части и около 50 экз. второй; Псалтирь имеется только в ГБЛ, ГИМ, ГПБ (см.: В помощь составителям сволного каталога старопечатных изданий кирилловского и глаголического шрифтов: Методические рекомендации. М., 1982).

Соч.: Минея общая. М., 1609; <Нижегородский памятник>. Нижний Новгород, после 17 декабря 1613 г.; Псалтирь. М., 1615; Октоих. М., 1618.

Лит.: Строев П. Описание старопечатных книг славянских... Ивана Никитича Царскаго. М. 1836. С. 446; Румянцов В. Е. Сборник памятников. относящихся до книгопечатания в России. М., 1876. С. 53, 56; Зернова А. С. 1) Памятник нижегородской печати 1613 года // Сборник. 1. Публичная б-ка СССР им. В. И. Ленина. М., 1928. С. 57-98; 2) Орнаментика книг московской печати XVI-XVII веков / Под общей ред. А. А. Сидорова. М., 1952. С. 16—17; 3) Книги кирилловской печати, изданные в Москве в XVI—XVII веках: Сводный каталог. М., 1958.

Л. И. Сазонова

**Хворостинин** Иван Андреевич (ум. 28 II 1625) — князь, автор повести о Смуте и других сочинений. Происходил из рода ярославских князей, представители которого, выслужившись во время опричнины, стали обладателями больших земельных богатств. В 1604 г. юный Х. стал стольником у царевича Федора Годунова. При дворе Лжедмитрия I X. был кравчим. В это время он сблизился с поляками, научился читать по-латыни и заинтересовался католичеством. При Шуйском был сослан в Иосифо-Волоколамский монастырь за близость к Лжедмитрию и «еретичество». В 1611 г. Х. вернулся в Москву и присутствовал при столкновении патриарха *Гермогена* с боярским правительством, о чем сам вспоминает в своей повести. С 1613 г. X. — воевода во Мценске, Переславле-Рязанском, Новосили, Рязани. 13 марта 1619 г. за успешную службу был награжден серебряным кубком и шубой. Однако в конце 1622 г. Х. вторично ссылают, на этот раз в Кирилло-Белозерский монастырь. Причины ссылки подробно изложены в царском указе 1623 г.: это недовольство Х. московскими порядками, интерес к чужеземному, хранение польских книг и католических икон. Обвинили Х. и в стремлении бежать в Литву. В письмах Семена Шаховского, дальнего родственника Х., можно найти яркую характеристику последнего как человека «тщеславнем побежденна» и «фарисейской гордостью надменна». В монастыре X. быстро раскаялся в своих заблуждениях и торжественно от них отрекся. Ему позволили вернуться в Москву, где он вскоре и умер. Погребен в Троице-Сергиевом монастыре.

Все сочинения X., кроме «Словес дней и царей», были изданы В. И. Саввой. Три части стихотворного тракта X. «Изложение на еретики здохульники» — «Молитва Христу Богу», «О гонении на святую церковь» и «Двоестрочное согласие, вместо предисловия, к читателю» — были переизданы А. М. Панченко. Стихотворный трактат направлен против «западной церкви и римской прелести», но автор пишет также: «Ариево и Савелиево учение проклинаю. . . и Аппелинария и всех еретик отреваю. . .». Трактат состоит из 1300 стихотворных строк. В ряде его глав присутствует акростих «князя Ивана Хворостинина». Другое произведение X. — «Повесть слезная о листриском, сиречь Феларском и Флорентиском разбойническом кровопролитном осмом соборе, от истории православных вкратце многогрешным и последним во христианех недостойным Иоанном дуксом писано бе» — известно нам, так же как и стихотворный трактат, по единственному списку (ГПБ, собр. Михайловского, F. 100). «Повесть слезная» своим источником имеет «Историю о листрикийском, то есть о разбойническом, Ферарском або Флоренском синоде. . .», изданную клириком Острожским в 1598 г. В. И. Савва предполагает, что эти сочинения были написаны X. в 1624 г.

В сборнике Михайловского имеются и два других сочинения X.: «Предисловие и слововещание ко читателем имуща нечто к родителем о вослитании чад» и «К читателю». Эти два сочинения были найдены Е. В. Петуховым в рукописном синодике (ГПБ, F. 1.324). В последнее время было установлено, что сочинение «К читателю» имеет ряд общих мест с первым посланием Андрея Курбского Ивану Грозному и писалось, очевидно, под его влиянием.

Х. известен также как автор повести о событиях Смутного времени, озаглавленной «Словеса дней и царей и святителей московских, еже есть в России. Списано вкратце, предложение историческо, написано бе ко исправлению и ко прочитанию благочестие любящих, составлено Иваном Дуксом. Сие князь Иванова слогу Андреевича Хворостинина». Сочинение это дошло до нас в четырех списках: ГПБ, Q.IV.172; ГИМ, собр. Забелина, № 474 (857); ГБЛ, ф. 556, собр. Вифанской дух. семинарии, № 34; Королевская библиотека в Копенгагене, № 4, КbL SAMLi I, № 6 1552, 4° (Новое королевское собр.); все четыре списка повести — второй половины XVII в. С. Ф. Платонов напечатал ее в РИБ по списку ГПБ. Текст произведения не дает возможности точно его датировать. С. Ф. Платонов считает. что «Словеса. . .» могли быть написаны в 1619 г.

Повесть X. и по отбору материала, и по изложению отличается от других повестей о событиях первой четверти XVII в. Стиль повести как бы нарочно противопоставлен автором летописному стилю. В «Словесах...» нет ни одной даты. X. избегает называть имена, стараясь не упоминать никого, кроме самых высокопоставленных особ. Так, например, говоря о Самозванце, он только один раз в самом начале повести называет его по имени — инок Григорий; далее же предпочитает говорить «царь» или «законоотступник». Это имеет свое объяснение: X. просто не может писать иначе — слишком памятна современникам его роль фаворита Лжедмитрия, все себе позволяющего и всех презирающего.

Стремление к абстрагированию — это не только желание показать свою «книжность» и говорить высоким стилем, но и единственная для X. возможность писать о Смуте, избегая «скользких» поворотов темы. Однако авторское «я» X. присутствует в повести достаточно эримо. Он обращается с обвинительной речью к Самозванцу, его хвалит патриарх Гермоген, наконец, он, X., обращается за разрешением своих сомнений к архиерею Рязанскому Феодориту. Стремление к самоутверждению и самовыражению ярко проявляется в повести X. Стиль повести вполне соответствует тому представлению о ее авторе, которое складывается при изучении его биографии: это человек образованный, книжный и весьма гордящийся своей ученостью, высоко ценящий свои дарования, напыщенный и самодовольный, презирающий окружающих. В то же время сочинения X. написаны им явно не из любви к литературному или историческому труду. Цель их одна — оправдать свои действия во время Смуты, оправдаться перед царем и патриархом от тяготевших над X. обвинений в еретичестве.

Соч.: Савва В. И. Сочинения князя Ивана Андреевича Хворостинина // Вновь открытые полемические сочинения XVII века против еретиков. СПб., 1907. С. 33—106; РИБ. СПб., 1909. Т. 13. С. 525—558; Русская силлабическая поэзия XVII—XVIII вв. Л., 1970. С. 60—70; ПЛДР. Конец XVI—начало XVII веков. М., 1987. С. 428—463, 599—604.

Лит.: Платонов С.Ф. 1) К вопросу о сочинениях кн. И.А. Хворостинина // Платонов С.Ф. Статьи по русской истории. СПб., 1903. С. 186—192; 2) Древнерусские сказания и повести о Смутном времени XVII в. как исторический источник. 2-е изд. СПб., 1913. С. 229—257; 3) Москва и Запад в XVI—XVII вв. Л., 1925. С. 68—78; Плеханов Г.В. История русской общественной мысли. М.;

Л., 1925. Кн. 1. С. 264—276; Комарович В. Л. Смутное время в памятниках 1612—1630 гг. // История русской литературы. М.; Л., 1948. Т. 2, ч. 2. С. 1—60; Семенова Е. П. И. А. Хворостинин и его «Словеса дней» // ТОДРЛ. Л., 1979. Т. 34. С. 286—297; Панченко А. М. Исторические произведения о Смуте // История русской литературы X—XVII вв. М., 1980. С. 345—346.

Е. И. Семенова

Хованский Иван Андреевич (ум. 17 IX 1682) — князь, автор писем. Отец Х. Андрей Андреевич, известный своей деятельностью в Сибири, умер в 1639 г. Х. начал службу при царе Михаиле Федоровиче. В 1637 г. он значится стольником. В 1659 г. получает сан боярина, минуя окольничего. В 50-70-х гг. назначается воеводой в разные города - Тулу (1650 г.), Вязьму (1651—1654 гг.), Могилев (1656 г.), Псков (1657, 1664— 1666 г.), Новгород (1663, 1666, 1672 гг.), Смоленск (1670 г.), Архангельск (до 1678 г.). В 1663 и 1667—1668 гг. Х. управляет Ямским приказом; в 1668 г. занят на строительстве корабля «Орел». Во время войны с турками в 1678 г. с Новгородским полком Х. послан оберегать южную границу в Рыльск и Карпов. Основная деятельность Х. развертывалась на военном поприще. В 50-х и 60-х гг. он руководит русскими войсками в войне со Швецией и Польшей. Неудачи в Польской войне создали ему славу бездарного полководца и трусливого человека (Путешествие в Московию барона Августина Мейерберга // ЧОИДР. 1873. Кн. 3, отд. 4. С. 43—44; Матвеев А. А. Записки русских людей. СПб., 1841. С. 37). Однако помимо поражений на счету X. были и победы: в 1657 г. он разбил под Гдовом шведского полководца Магнуса Делагарди; в феврале 1659 г. под Друей поляков; в январе 1660 г. взял Брест; в 1661 г. разбил под Друей Лисовского. Современник Х. Патрик Гордон в своем дневнике отзывается о Х. как о человеке чрезвычайно смелом. Х., по свидетельству современников, был человеком горячего и необузданного нрава, что заставляло его бросаться в бой, не рассчитав своих сил. Потомок королевского рода Гедиминовичей, он с презрением относился к представителям незнатных фамилий, выдвинувшимся при царях Алексее Михайловиче и  $\Phi$ еодоре Алексеевиче, в частности к A.  $\Pi$ . Ордину-Нащокину.

Личные качества Х., его деятельность в русско-польской войне привлекали к нему симпатии стрельцов и части городского посада. Его прозвище Тараруй (болтун, шутник, балясник), возможно, не столько свидетельствовало о вздорном характере, сколько об ораторских способностях, умении привлечь внимание толпы. В июле 1662 г. в разгар «медного бунта», когда именно X. был послан из Коломенского в Москву уговаривать восставших, ему кричали из толпы: «Что де ты, Хованский, человек доброй, и службы его к царю против польского короля есть много, и им до него дела нет, но чтоб им царь выдал головою изменников бояр, которых они просят» (Котошихин Г. К. О России в царствование Алексея Михайловича. СПб., 1806. С. 102). Аналогичное положение занимал он и двадцать лет спустя в начале восстания стрельцов в мае 1682 г., чему способствовала его репутация и то обстоятельство, что, находясь не в почете у царя Федора, он не имел касательства к притеснениям стрельцов и грабежу их жалования. Х., чье служебное и материальное положение в 70-х гг. было незавидным, стремился использовать стрелецкое восстание как для личного обогащения, так и для удовлетоврения своих властолюбивых притязаний. После стрелецкой расправы 15--17 мая с А. С. Матвеевым, Языковыми, Лихачевыми, Долгоруковыми, Нарышкиными и др. Х. становится во главе Стрелецкого приказа. Так как среди погибших были и его личные враги, то, возможно, Х. принимал участие в составлении проскрипционного списка. Он же вскоре женился на вдове убитого стрельцами думного дьяка Лариона Иванова и получил его вотчины и поместья. В ходе восстания он участвует в установлении двоецарствия и утверждении регентства царевны Софьи Алексевны, ведет переговоры со стрельцами, а впоследствии является посредником между ними и правительством Софьи—Голицына. Во время отъезда Софьи и царей из охваченной бунтом Москвы он возглавляет боярскую комиссию, решающую государственные дела. Ему представляется, что на нем в это время держится все управление государством, что только он может удержать стрельцов от нового выступления, что «все государство стоит до его смерти», а когда его не станет, то в Москве будут ходить по колено в крови. Х. действительно пользовался авторитетом у стрельцов, называвших его «батей» и «большим», он же звал их «детками». В остальном его представление о своей роли в событиях было во многом преувеличенным.

Семейство Х. придерживалось старообрядчества. Об одном из них, Иване Ивановиче, сыне Ивана Никитича Х., писал Аввакум в своем Житии (Робинсон А. Н. Жизнеописания Аввакума и Епифания: Исследование и тексты. М., 1963. С. 165, примеч. на с. 272; С. М. Соловьев полагал, что у Аввакума речь идет о Х.). По-видимому, Х. до поры не подчеркивал своей приверженности к старине, но, возглавив Стрелецкий приказ, счел выгодным объявить о своем старообрядчестве, так как примерно половина стрелецкого войска состояла из раскольников. Так, Х. принял активное участие в организации «прения» Никиты Пустосвята и других идеологов раскола с патриархом Иоакимом, состоявшегося 5 июля в Грановитой палате в присутствии царевны Софьи, царицы Натальи Кирилловны и царевен. По словам одного из участников «прений», старообрядца Саввы Романова, X. говорил: «Аз и сам, грешный, вельми желаю, чтобы по старому было в святых церквах единогласно и не мятежно. Аще, рече, и грешен, но неизменно держу старое благочестие и чту по старым святым книгам и воображаю на лице своем крестное знамение двема персты. . . и молю в Троице славимаго Бога о сем, дабы умилосердился о народе христианском и не дал бы в конец погибнути душам христианским от нынешния новыя никоновыя веры», Здесь Х. также пытался играть роль посредника между старообрядцами и правительством и, как и в других случаях, переоценивал свои силы (так, он обещал Никите Пустосвяту и его соратникам, что патриарх будет венчать на царство Ивана и Петра по старому обряду, хотя от него это нисколько не зависело). При всем том Х. не был опытным политиком и искусным интриганом. Его власть в Москве, фактически находившейся с мая по сентябрь 1682 г. в руках стрельцов, Софья посчитала опасной для себя. Поэтому, постепенно стянув дворянское ополчение и подкупленную подачками стрелецкую верхушку, она умело подготовила расправу над Х. В начале сентября появились подметные письма, обвинявшие Х. и его старшего сына Андрея, ведавшего Судным приказом, в намерении убить царей и захватить престол. 14 сентября их вызвали в село Воздвиженское якобы для организации встречи гетманских послов, но по дороге арестовали. В Воздвиженском на площади в присутствии двора им объявили их вину, и в тот же день оба они были казнены. Ролью Х. в стрелецком восстании объясняется тот факт, что все движение нередко называют «Хованщиной». Яркая фигура и трагическая судьба Х. стали предметом изображения в литературе и искусстве XIX и XX вв.; наиболее известные произведения опера М. П. Мусоргского «Хованщина» и роман А. Н. Толстого «Петр I».

X. — автор почти трех десятков писем-отписок. адресованных царю Алексею Михайловичу в 1660-1664 гг. с польского театра военных действий. Относящиеся к жанру деловой переписки, эти письма охватывают довольно большой круг вопросов: в них идет речь о военных действиях, о снабжении армии, осаде и укреплении городов, дается оценка международного положения. В письмах проявилось умение X. четко излагать ход событий, свои соображения по вопросам военной тактики (например: «В Полоцке сесть в осаде — неприятелю дать простор. . . да и сидеть незачем: в 3 дня все будут без лошадей, кормить нечим и ныне сена нет. . . то его неприятельская и мысль, чтобы нас учинить без лошадей»), пересказывать сведения, полученные из вторых рук. Владение деловым сти-

лем дополнялось индивидуальной манерой письма самого Х. Для него характерно сочетание в одном письме, в соседних его строках, вполне делового изложения с неумеренными, но этикетными панегириками, обращенными к монарху, олицетворяющему Бога на земле (например: «И мы, и твои ратные люди, видя к себе твою пресветлую неизреченную милость, радостию велиею возвеселимся: осияла твоя пресветлая и неизреченная милость нас и ратных людей, как Божия святая благодать. . .»; «. . . опроче Бога и тебя помощи себе не имеем. Не нашей службишкой, твоею праведною молитвою и счастьем неприятель побежден, от твоего храбраго духовнаго меча трепетен и Богом гоним неприятель»). Эмоционально-экспрессивный стиль применялся Х. и в личном обращении к царю (например: «Чего у меня беднаго и беззаступнаго и на уме не было, такого своею милостию взыскал холопа своего. Чем такую пресветлую милость заплатить? Ни головой своей не заплатить! Рад служить и умереть за тебя и с детишками своими»). Обширные письма-донесения тем не менее не содержали ничего лишнего, не были неопределенно многословными. Когда же обстановка требовала краткости, послания Х. отличались особым лаконизмом и экспрессией. Вот как выглядит его записка, посланная князю Н. И. Одоевскому 16 июля 1660 г. перед самым боем: «Князь Никита Иванович! Бога ради берегись. Идут на вас люди из Жмуди, а на нас уже пришли Чернецкий с товарищи. Посольству у вас никак не статься, обманывают. Не покручинься, что коротко написал. И много было писать, да некогда — пошел против неприятеля. Ивашка Хованский челом бьет. Бога ради берегись!».

В семье сына Х. — Петра Ивановича Хованского — хранилась большая переписка с членами семьи. После казни отца и старшего брата она была конфискована. Среди конфискованных писем два собственноручно написаны Х. Оба они относятся к 70-м гг. Первое написано тогда, когда Х. ожидал назначения к Белгородскому и Севскому полку на место Г. Ромодановского, а его сын Петр — назначения воеводой в Архангельск. Положение семьи в это время было затруднительным. Х. пишет сыну: «А ты живи поопаснее и не сорь напрасна денег. Хорошо б у тебя и служба была наготове: не узнать каково времене посадят тебя на Двине, взнаешь свою часть». Второе письмо написано позже, скорее всего в 1678 г. Х. живет в подмосковной деревне в Никольском, где только что закончено строительство церкви Николая Чудотворца, о чем Х. сообщает сыну: «И сие превеликое дело по моему грешному обещанию в совершенство достигло. Зело есмь веселья и радости наполнился!» Князь Петр, по-видимому, в это время — воевода в Архангельске (в 1678 г. он сменил на этом посту своего отца), так как Х. просит его выписать из-за границы для новой церкви паникадило — «та там у вас подещевле московскава».

Небольшие частные письма приоткрывают черты быта и эмоциональный мир этого человека, олицетворявшего старую Русь и оказавшегося втянутым в одно из крупнейших социальных движений накануне исторического перелома. Вероятно, частная переписка X. была столь же обширной, как и его переписка деловая. Не исключено, что многие его письма успели уничтожить накануне конфискации. Несомненно также, что некоторые письма X. уничтожались сразу; так, первое письмо сохранилось случайно: оно кончается словами «А се письмо издери». Среди автографов X. известна еще только небольшая записочка-черновик его письма к начальнику Разрядного приказа думному дьяку Василию Семенову, писанная, видимо, в сильном волнении и вся перечеркнутая.

Соч.: Акты Московского государства, изданные имп. Академией наук под ред. Д. Я. Самоквасова. СПб., 1901. Т. 3: Разрядный приказ. Московский стол 1660—1664. С. 56—57, 63—65, 80—85, 95, 117—119, 219, 220, 248, 264—267, 287, 337, 340, 347, 350, 352, 355, 362, 367, 375, 381, 385, 391, 409, 423, 465, 475; Частная переписка кн. П. И. Хованского, его семьи и родственников / Изд. Г. Г. Лукьянов // Старина и новизна. 1905. Т. 10. С. 283—295 (с приложением фотокопий писем).

Лит.: Савва Романов. История о вере и челобитная о стрельнах // Летониси Тихонравова. М., 1863. Т. 5, отд. 2. С. 111—148; Соловьев С. История России с древнейших времен. Т. 13. История России в эпоху преобразования. М., 1863. Т. 1. С. 336—337, 344—347, 350, 358—359; Список великих государей з грамот слово в слово о смерти князей Хованских // Родосский А. Описание 432-х рукописей, принадлежащих С.-Петербургской Духовной академии. СПб., 1894. С. 421—422; Чулков Н. Хованский Иван Андреевич // РБС. СПб., 1901. Т. 22. С. 376—379; Шереметев П. О князьих Хованских М., 1908. С. 11—45, 55, 73—91; Богоявленский С. К. Хованщина // ИЗ. 1941 Т. 10. С. 180—221; Буганов В. И. Московские восстания конца XVII века. М., 1969.

М. Д. Каган

Хованский Петр Иванович (Большой) (ум. после 1713) — князь, автор писем Гедиминович (родоначальником считается Федор Хованский, старший сын Патрикия Наримонтовича, выехавшего на службу в Москву в 1408 г.), сын Ивана Андреевича Хованского (Тараруя) и Арины Федоровны, урожденной Пушкиной. Начал службу при государевом дворе, в стольниках. Участвовал в русско-польской войне 1654—1667 гг. под началом своего отца. В сражении под Волонами (18 VII 1660) был ранен, осенью 1661 г., после поражения под Кушликами, попал в плен; на следующий год был обменен и вернулся на родину. Впоследствии в письме к сыну вспомнит о том, как был «в неволе и кайдалы <кандалы> на себе видел». 23 V 1664 г. ему указано быть «в товарыщах» у отца, тогда псковского воеводы. Около 1667—1668 гг. Х. женился на Прасковье Андреевне Кафтыревой, благодаря этому браку породнился с Чаадаевыми и Матюшкиными, выдвинувшимися во второй половине XVII в. В 1674—1675 гг. служил на Дону. Как представитель княжеского рода был сразу пожалован в бояре (18 VI 1677; см.: ЦГАДА, ф. 210 (Разрядный приказ), Боярские книги, № 7, л. 28; Боярские списки, № 14, л. 223 об.). Послан на воеводство на Двину (15 I 1678—22 III 1680), затем в Курск (26 I 1680—19 IV 1682). После казни его отца и брата за участие в Стрелецком восстании 1682 г. («хованщина») смещен с воеводства и арестован (см.: Запись в Разрядном приказе царского указа о назначении окольничего Ф. И. Шаховского в Курск в товарыщи воеводе Б. П. Шереметеву и задержании кн. П. И. Хованского // Восстание в Москве 1682 года: Сб. документов. М., 1976. С. 136—137). В правление царевны Софьи Алексеевны был «в опале и написан во дворяне и послан в сылку», ему было велено жить в своей деревне «за приставом» (ЦГАДА, ф. 210, оп. 18 (Родословные росписи), № 163 (Родословная Хованских), л. 3). Только переворот 1689 г. и приход к власти Нарышкиных позволил Хованским вернуться в Думу (ЦГАДА, ф. 210, Боярские списки, № 31, л. 1 об., 417). Позднее Х. служил при дворе, был назначен на воеводство в Киев (8 XII 1696—1700). Упомянут в последнем боярском списке, составленном в 1713 г. (ЦГАДА, ф. 210, Боярские списки, № 60, л. 4). Не следует путать его с Петром Ивановичем Меньшим Хованским (Змеем), ведавшим в 1682 г. Разбойным приказом и находившимся в 1693 г. на воеводстве в Киеве, как это сделано в именном указателе к сборнику документов «Восстание в Москве 1682 года» (М., 1976. С. 341) и в предисловии Т. Лукьянова к публикации «Частной переписки. . .». П. И. Меньшой Хованский принадлежал к другой ветви рода («Никитичам») и приходился Х. (Большому, из «Андреевичей») троюродным братом (см.: Хованский С. А. Родословная рода князей Хо-(Никитичей) // Летопись Историко-родословного в Москве. Вып. 1—2 (33—34). С. 55).

Переписка X. и его родственников сохранилась в архиве Разрядного приказа, куда она попала после конфискации бумаг Хованских в 1682 г. В составе одного столбца (ЦГАДА, ф. 210, Столбцы Приказного стола, № 519) оказались объединены 175 грамоток (частных писем). При публикации они были разделены на четыре группы: 1) переписка X. (104 письма к нему от 63 корреспондентов, из которых двое неизвестны, а также

12 его собственных писем отцу, жене и сыну, написанных во время пребывания на воеводствах); 2) переписка его жены, княгини П. А. Хованской (34 письма от 12 корреспондентов, в том числе от 2 неизвестных); 3) переписка его сына князя Андрея Петровича Хованского (3 письма: 2 к нему и одно его собственное); 4) переписка родственников Х. (22 письма). Большинство писем относится к 1677—1682 гг., исключение составляет последняя группа писем, относящаяся к более раннему времени. Все письма (за исключением двух списков) подлинные.

В переписке затрагиваются различные стороны жизни боярской семьи: здесь и неизменные для грамоток вопросы о здоровье, просьбы и поручения, связанные с огромным вотчинным хозяйством, служебные новости. Круг корреспондентов Х. достаточно широк: от титулованных аристократов, входивших в Думу или служивших при дворе (князья И. А. Воротынский, М. А. Голицын, И. Кольцов-Мосальский, П. Прозоровский, М. Черкасский, И. Бутурлин), стрелецких и солдатских полковников (Г. И. Косагов, М. О. Кровков) и даже иностранного дипломата (А. Бутенант фон Розенбуш) до дьячка Макара Девятого, старосты Федора Яковлева, конюха Назара и крестьян деревни Красниково Макара Андреева и Богдана Патрикеева.

Для писем Х. характерен переход от традиций частной переписки XVII в. к эпистолярному жанру петровского времени. Автора уже не удовлетворяет традиционный образец «грамотки» - лаконичной, ограниченной обычно вопросами о здоровье адресата и одним-двумя деловыми поручениями. В переписке находят отражение и представления автора о чести служилого человека, и его этические пенности. Язык писем прост. ясен и практически свободен от приказных штампов, его образность связана с разговорной речью. При этом Х. не был чужд латинской образованности, во всяком случае умел подписаться по-латински (ГБЛ, ф. 213, собр. Отдела рукописей, № 1357/9, запись на внутренней крышке переплета), а своих детей отдал в Славяно-греко-латинскую академию.

Из писем корреспондентов Х. литературный интерес представляют письма стрелецкого полковника М. О. Кровкова. Одно из них, содержащее описание осады Чигирина «июля с 10 числа» 1678 г., можно назвать небольшой воинской повестью (№ 49). Другое его письмо (№ 55), в котором разжалованный по требованию восставших стрельцов Кровков просит у X. «споможения», близко по пафосу повестям о московском восстании 1682 г. (переиздано в кн.: Восстание в Москве 1682 года. C. 47-48).

Соч.: Частная переписка князя Петра Ивановича Хованского, его семьи и родственников / Сообщ. Т. Лукьянов // Старина и новизна. М., 1905. Кн. 10. С. 283—

462 (Отд. отт.: М., 1905).

Лит.: И ванов П. И. Алфавитные указатели фамилий и лиц, упоминаемых в боярских книгах. М., 1855. С. 440; Барсуков А. П. Списки городовых воевод и других лиц воеводского управления Московского государства XVII столетия. СПб., 1902. С. 588; Щереметев П. О князьях Хованских // Летопись Историкоролословного общества в Москве. 1908. Вып. 1—2 (13—14). С. 3—168; Князья Хованские // Сообщ. В. А. Капустин // ЧОИДР. 1909. Кн. 4 (321): Смесь. С. 15—17; Гожицын Н. Н. Указатель имен личных, упоминаемых в дворцовых разрядах. СПб., 1912. С. 274 (в этом справочнике и указателях П. И. Иванова данные о Х. и П. И. Меньшом Хованском объединены); Из собрания актов князей Хованских // ЧОИДР. 1913. Кн. 4 (247). С. 20—39; Буганов В. И. Московские восстания конца XVII века. М., 1969; Сги m m e y R. Aristocrats and Servitors: The Boyar Elite in Russia 1613—1689. Princeton, 1983. P. 104, 106, 151—152, 201.

А. С. Лавров

Шатуровы Иван (14 IV 1656—16 XII 1687) и Михаил (род. 1667) Григорьевичи — авторы семейных хронологических записей конца XVII в. Происходят из московских стрельцов, традиционно занимавших место подьячих («стряпчих») на Ивановской площади. Отец авторов, как рассказывается в их сочинении, служил в 1646—1647 гг. в Белгороде, где строил новые укрепления, затем, в 1648 г., во Пскове. Он участвовал почти во всех крупных военных действиях против Польши, Швеции, Крымского ханства и Турции с 1654 по 1658 г., в том числе в сражениях под Конотопом, с Сапегой и под Чигирином, а в перерывах между боями нес гарнизонную службу в Белоруссии, на Украине и в городах Белгородской засечной черты. Сыновья его оставались в Москве, как это нередко случалось в семьях московских стрельцов, и смогли получить образование, необходимое для занятия доходного места подьячего. И. Ш. получил должность на Ивановской площади 21 ноября 1680 г., 5 января 1682 г. потерял свое место, а 2 апреля сумел занять его вновь. М. Ш. был принят в стрельцы 18 июня 1685 г., 29 числа уже занял место в корпорации подьячих на Троицкой площади. В 1680-х гг., когда правительство Софыи Алексеевны проводило кардинальную «чистку» стрелецких полков и массами высылала стрельцов из столицы, оба они оставались в Москве. По-видимому, братья не были активными участниками Московского восстания 1682 г., и, возможно, М. Ш., делавший записи еще в 1696 г. (л. 38, 74), сумел избежать общей участи стрелецкого воинства при Петре I.

Хронологические записи Ш. — уникальный памятник посадского летописания конца XVII в. — сохранились в автографе ГБЛ, ф. 28, № 57/ 1567, л. 1-2 об., 3 об., 38, 74. В конце 1684 г. Й. Ш. записал основные события в жизни своей семьи, начиная с 1646 г.: и многочисленные военные походы отца, и перипетии своей более мирной служебной биографии, в которой, однако, имелись уже и пожалования, и увольнения от дел из-за «льсти» неких злопыхателей (л. 1-2). Доведя это повествование до 1682 г., И. Ш. записал даты рождения членов семьи (до ноября 1684 г.), упомянул знаменательные столичные события за два последних года (пожары, освящение перкви и т. п.) и напоследок вспомнил некоторые подробности своей службы летом 1684 г. (л. 2 об., 3 об.). Перечитывая текст позже, он на свободном листке описал встречу в Москве царя Арчила в декабре 1685 г. После кончины И. Ш. к рукописи не менее трех раз обращался его брат М. Ш., продолживший семейную хронику по тем же разделам, дополняя и исправляя предшествующие записи. Судя по вставкам на л. 1 об. и 2 об. записи М. Ш. должны были доходить по крайней мере до 1691 г. Однако они механически обрываются на описании московского пожара 1789 г. Наряду с семейными и городскими происшествиями произведение отразило и наиболее важные политические события 1680-х гг. Литературное и социально-политическое значение лапидарных записей «памятного» характера, подразумевающих наличие устной традиции, определяется наличием нового для русского летописания героя. Посадская семья Ш. организует литературное пространство и время, определяет выбор описываемых событий и их интерпретацию.

Соч.: Тихомиров М. Н. Записки приказных людей конца XVII в. // ТОДРЛ. М.; Л., 1956. Т. 12. С. 444, 456—457.

Лит.: Богданов А. П. Летописные известия о смерти Федора и воцарении

Лит.: Богданов А. П. Летописные известия о смерти Федора и воцарении Петра Алексеевича // Летописи и хроники: Сб. статей за 1980 г. М., 1981. С. 199—200.

А. П. Богданов

Шаховской Михаил Семенович (XVII в.) — воевода, автор вестовых отписок. Патриарший, затем дарский стольник (1627—1633 гг.), ратный воевода в военных походах Московского государства; в 1658 г. — осадный воевода в Вильне и в 1659—1660 гг. — воевода Тарский; в 1660-х гг. служил в Москве. Ш. принадлежат вестовые отписки о положении в Польше и Литве в 1658 г. (о польском сейме, об отношениях Польши, Швеции, Венгрии, Турции, крымского хана и др.). Сохранились отписки Ш. (главным обравом 1658 г.) царю Алексею Михайловичу из Вильны о численном

составе полков и об их пополнении (казачьим отрядом, вятчанами и др.), о жалованье «начальным людем и салдатом», о хлебных запасах, о мерах против мародерства, об обращении униатов в православие, о раздаче сел и деревень Виленского и Ошмянского уездов московским военачальникам, о починке оружия, о закупке в Королевце колокольчиков для царских соколов и кречетов, о розысках похищенной униатами Богородичной чудотворной иконы и др.

Соч.: АИ. СПб., 1842. Т. 4: 1645—1676. № 110—112, 114—117, 119—121, 124, 125, 127—130, 134, 135; ДАИ. СПб., 1851. Т. 4. № 50, 72, 131.

Лим.: Лихач Е. Шаховской Михаил Семенович // РБС: «Чаадаев—Швитков». СПб., 1905. С. 583—584.

О. А. Белоброва

**Шаховской** Семен Иванович (ум. 1654) — князь, автор исторических повестей и других сочинений. Принадлежал к обедневшей ветви ярославских князей, давно потерявших свои княжеские вотчины и перешедших в разряд провинциальных помещиков, имевших владения в Зубцове. Иван Петрович Шаховской, отец писателя, был в 1594—1603 гг. головой в г. Торопце. Со слов самого III. известно, что отец его был убит «на рати». III. в это время уже начал свою службу, о чем и пишет в автобиографии под 1606 г.: «... послали нас, стольников и стряпчих...» (Домашние записки. . .). В 1606 г. во время восстания Северских городов (Путивль, Чернигов, Елец, Кромы) против Василия Шуйского Ш. был послан на службу под Елец. Но здесь его настигла царская опала, и он был сослан в Новгород, однако, не успев доехать до Новгорода, был отправлен в деревню. Ш., рассказывая о своей опале, замечает, что Шуйский не объяснил ему причины ссылки. По мнению С. Ф. Платонова, Ш. сослали потому, что он был родным племянником Г. П. Шаховского, восставшего в 1606 г. против Шуйского. Через два года, в 1608 г., осадив Тулу, царь Василий Шуйский пожаловал Ш., «велел взять к Москве». В 1608—1609 гг. Ш. находился на службе у Шуйского. Безвинно, по его мнению, пострадав от царя, Ш. при первом удобном случае изменил ему и в начале 1610 г. отъехал в Тушино с несколькими товарищами, о чем и пишет в автобиографии. В феврале 1610 г. Ш., как и многие другие дворяне, отправился на службу к Сигизмунду, получил поместья, но затем «отходит» от него. В 1611 г., как видно из «Домашних записок. . .» Ш., он уже был в Новгороде и находился там в то время, когда Новгород взяли шведы. Затем он явился под Москву в русское ополчение, и его отправили походным воеводой в Торопец. В 1613—1615 гг. Ш. участвовал в военных действиях против поляков и два раза был ранен. Он пожаловался правительству, что «заволочен со службы да на службу», это повлекло за собой его кратковременную ссылку на Унжу. В 1616 г. Ш. послан воеводой в Ядрин. Осенью 1618 г. он участвовал в обороне Москвы от войск Владислава, затем был отправлен в Пронск полковым воеводой против татар. Во второй половине 1620 г. Ш. был назначен вторым воеводой в Вязьму, но пробыл там очень недолго. Его вновь постигла царская опала. В 1620 г. в Москве возникло дело против родственников ІІІ. Нескольких из них даже приговорили к смертной казни, но затем ограничились ссылкой. Хотя самого Ш. и не было в это время в Москве, но его все равно привлекли к делу, обвинив в укрывательстве родственников. «Великие вины» Шаховских заключались в следующем: однажды вечером 1620 г. князья Афанасий, Андрей, Иван и Матвей Шаховские были в гостях у Идейки Бочкина. Собравшиеся величали Матвея Шаховского царем, а он всех прочих называл боярами. Сам III. в послании к митрополиту *Киприану* оправдывался так: «. . .моея худости и на Москве не было в те дни, в них же случися братиям нашим в таковое беззаконие впасти, и не разумех о том». В своих же записках ІІІ. отметил только, что в 1622 г. он был сослан в Тобольск «в опалу в чужом деле и того же году пожалован, взят к Москве».

Одновременно возникает и дело о четвертом браке Ш. В самом конце 1619 г., после смерти третьей жены, Ш. женился в четвертый раз, и это дало повод для преследования его патриархом. В своих посланиях Ш. отмечает, что благополучно жил с четвертой женой два года, прежде чем его с ней разлучили. Это произошло, вероятно, одновременно с его ссылкой в 1622 г., и дело о четвертом браке Ш. было лишним предлогом для опалы. Тянулось дело не один год, пока не закончилось в пользу Ш., о чем говорит его автобиография («. . .как женился я на нынешней своей княгине», — пишет он в 1649 г.), а также молитва его сочинения, в которой Ш. молится за упокой трех своих жен — Матрены, Настасьи и Татьяны — и просит долгоденствия и здравия для четвертой жены и детей. Поскольку молитва эта расположена в сборнике, составленном самим Ш., сразу же после молитвы за царя Алексея Михайловича и патриарха, то можно предположить, что написана она после 1645 г. В 1625 г. положение Ш. улучшилось: он состоит на службе во дворце, в мае 1625 г. по поручению патриарха пишет официальное послание персидскому шаху, убеждая того принять православие. Очевидно, в этот относительно спокойный период жизни Ш. и был создан целый ряд произведений и посланий, таких как Повесть о пожаре московском 1626 г., две повести о царевиче Димитрии (опубликованы в РИБ), «Повесть преславна сказуема о пренесении многочюдесныя ризы Спаса Христа от персид в царствующий град Москву». В 1628 г. Ш. отправили воеводой в Енисейск, где он находился до начала 1631 г. Затем он опять жил в Тобольске и вернулся в Москву в августе 1632 г. В 1633 г. после смерти патриарха Филарета Шаховские, замешанные в деле 1620 г., были помилованы и возвращены в Москву. Меняется отношение правительства и к Ш. В 1633— 1637 гг. он ходил в походы против поляков и участвовал в дипломатических сношениях с Польшей. 20 февраля 1637 г. он даже был отправлен посланником в Польшу. В 1638 г. Ш. служил воеводой на Крапивне и местничался с князем С. Гагиным, из-за чего снова попал в тюрьму. Затем с 1639 по 1642 г. Ш. был воеводой на Тереке. А в конце 1643 г. его послали в Тверь встречать королевича Вольдемара, но вскоре Ш. постигает новая опала: в 1644 г. его посылают на воеводство в Усть-Колу (до 1646 г.), затем переводят в Устюг, а оттуда — в Сольвычегодск. Только в конце 1648 г. он был отпущен в свою вотчину в Галич, затем в Москву, но «того же году на мясопустной неделе послали в Сибирь в опалу в Томской город, а в Томской приехал в 158 году <1649> сентября в 10-й день» (Домашние записки. . .). Причины этой опалы заключались в следующем: в 1644 г. в Москву приехал датский королевич Вольдемар, чтобы вступить в брак с царевной Ириной Михайловной. Московские дипломаты настаивали, чтобы королевич принял православие, однако тот не хотел. Начались прения о вере, в которых принимал участие и Ш. В беседе с благовещенским протопопом Никитой III. высказал смелую мысль: ввести королевича некрещенным в церковь. Об этом же он написал и в письме царю Михаилу Федоровичу. Протопоп Никита донес на Ш., и того в наказание послали на воеводство в Усть-Колу. Через два года после ссылки, уже в Москве, Ш. вспомнил про это письмо. Дело возобновили, Ш. обвинили в еретичестве и приговорили к сожжению, но помиловали. Ш. возвратился в Москву только в конце жизни.

На всем протяжении своей жизни Ш. занимался литературным трудом. Это один из наиболее плодовитых авторов того времени. Из произведений Ш., бесспорно принадлежащих его перу, можно назвать следующие. Прежде всего это его краткая автобиография (ркп. ГБЛ, ф. 205, № 227, л. 41—42 об.), напечатанная в «Московском вестнике» за 1830 г., и его сочинения, включенные в составленный им самим сборник, где содержатся повести, послания к частным лицам, послания к патриарху Филарету, митрополиту Киприану, персидскому шаху, молитвы собственного сочинения Ш. Составлен сборник был в первой половине 1652 г.

(ркп. ГБЛ, ф. 173, № 213 и 214). Кроме того, Ш. принадлежат икосы, кондаки, каноны. Один из таких канонов, составленный Ш., помещен тронцким келарем Симоном Азарьиным в его книге новоявленных чудес Сергия Радонежского (ГБЛ, ф. 173, № 203, л. 93—95, 223—242 об.). В ркп. ГБЛ, ф. 354, № 73 и ГБЛ, собр. Ундольского, № 362, л. 197 сохранилось еще одно произведение Ш. — «Слово похвальное Прокопию и Иоанну Устюжским». И, наконец, следует упомянуть стихотворное посдание Ш. князю Д. М. Пожарскому, найденное и опубликованное И. Ф. Голубевым по рукописи Калининского педагогического института, № 29. Сохранилась также переписка Ш. с дьяком Третьяком Васильевым, опубликованная А. Н. Поповым. Вообще список адресатов Ш. весьма общирен. Это и дворянин московский Семен Гаврилович Коробьин, и князь И. А. Хворостинин, и инок Варлаам, бывший архимандрит Богоявленского Суздальского монастыря, и князь Иван Борисович Черкасский. Ш. пишет послания архиепископу Тобольскому Киприану и патриарху Филарету. Несколько особняком стоит послание к персидскому шаху Аббасу, написанное Ш. от имени патриарха Филарета. Тематически с этим посланием связана «Повесть преславна сказуема о пренесении многочюдесныя ризы Спаса Христа. . .».

Темы, занимавшие Ш., преимущественно богословские. Так, например, очень много места в сборнике, им составленном, уделено теме «книжного исправления», причем III. рассматривает ее не односторонне, а в виде «дискуссии», включая для этой цели в свой сборник и чужое письмо письмо Варлаама. Все повести, помещенные в сборник, развивают именно богословские темы, хотя за основу обязательно берется современный Ш. конкретный исторический факт. Именно с этой точки зрения его интересуют и события Смутного времени (см. повести о царевиче Димитрии). Исторические факты буквально тонут в обилии цитат, нагромождении богословской риторики и рассуждений на душеспасительные темы. Это характерно для всех произведений Ш. При всем том следует отметить удивительную практичность Ш. Все написанное им имеет конкретную житейскую цель. В посланиях он или просит денег и милостей, или благодарит за них. Даже в повестях о царевиче Димитрии имеется общирная вставка, доказывающая законность шестого брака Ивана Грозного (тема, непосредственно затрагивающая Ш. в связи с его четвертым браком). А похвальные слова святым ІІІ. сочиняет после того, как чудесным образом спасся от смерти на Белом море.

Историки России XIX в. (С. М. Соловьев, С. Ф. Платонов) были невысокого мнения о литературной и исторической ценности произведений Ш. И в дальнейшем, в ходе всей первой половины XX в., творчество Ш. не привлекало особого внимания ни историков, ни литературоведов, которые ограничивались лишь самыми общими оценками его сочинений. Интерес к Ш. оживился лишь в 1970-х гг. В современной специальной литературе Ш. приписывается целый ряд очень разнородных и в литературном, и в историческом отношении памятников, начиная от переписки Ивана Грозного с Андреем Курбским и кончая так называемой Повестью Катырева-Ростовского и Летописью Строгановской. Попытка американского ученого Э. Кинана приписать Ш. переписку Грозного с Курбским была убедительно опровергнута советскими историками. Вопрос же об авторе так называемой Повести Катырева-Ростовского и Строгановской летописи гораздо более сложен, до сих пор он не получил однозначного решения.

Соч.: Домашние записки князя С. Шаховского // Московский вестник. 1830. Ч. 5. № 17—20. Науки. С. 61—70; Переписка дьяка Третьяка Васильева // ВОИДР. М., 1851. Кн. 9. С. 5—8; Памятники прений о вере. . . / Собр. А. Голубцовым // ЧОИДР. 1892. Кп. 2. С. 158—165 (послание Ш. царю Михаилу Феодоровичу); Повести о царевиче Дмитрии // РИБ. 2-е изд. СПб., 1909. Т. 13. Стб. 837—876; Голубев И. Ф. Два неизвестных стихотворных послания первой половины XVII в. // ТОДРЛ. М.;

Л., 1981. Т. 17. С. 399—413 (перепечатано в кн.: Русская силлабическая поэзия XVII—XVIII вв. Л., 1970. С. 43—55).

Лит.: Платонов С.Ф. Древнерусские сказания и повести о Смутном времени XVII века как исторический источник. 2-е изд. СПб., 1913; Кеепап Е. І. Тhе Kurbskii—Groznyi Аростурна. Cambridge (Mass.), 1971: Лихачев Д. С. Курбский и Грозный—были ли они писателями? // РЛ. 1972. № 4. С. 202—209; Смр. и на кор. Р. Переписка Грозного и Бурбского Паричуска Эполного паричуска паричуск Скрынников Р. Г. Переписка Грозного и Курбского. Парадоксы Эдварда Кинана. Л., 1973; Панченко А. М. Русская стихотворная культура XVII в. Л., 1973. С. 43, 67; Кукушкина М. В. Семен Шаховской — автор повести о Смуте // Памятники культуры. Новые открытия. Ежегодник 1974. М., 1975. С. 75—78; Зи боров В. К. Обавгоре так называемой Повести Катырева-Ростовского // Источниковедение литературы Древней Руси. Л., 1980. С. 244-250.

Е. И. Семенова

Шестак (Шестой) Мартемьянов (по данным А. П. Голубдова — Верещагин) (ум. 1652) — справщик Московского Печатного двора, один из составителей полемических сборников против иноверцев и ответов на послания о вере датского придворного пастора Матфея Фельгабера, автор «Слова о единогласном пении». Родился, вероятно, в начале XVII в. и судя по его имени-прозвищу являлся в семье шестым ребенком. О раннем периоде жизни III. М. сведений не обнаружено. С марта 1640 г. он был зачислен на Московский Печатный двор справщиком с окладом 30 р. В 40-х гг. в качестве «государева жалованья» получал также по выходе из печати по экземпляру книги в тетрадях «безденежно»: Евангелие напрестольное, Часовник, Устав, Житие Николы, Пролог, Маргарит, Псалтирь учебную и т. д. В декабре 1641 г. указано было его оклад увеличить на 5 р.; в апреле 1643 г. — «учинить» хлебного жалованья по 12 четей ржи и 12 четей овса в год, но выдавать деньгами по 5,4 р. В последующее время имел общий денежный оклад 40,4 р. (ЦГАДА, ф. 1182, оп. 1, № 33, л. 5, 134, 247; № 34, л. VIII, XXV, 9 об., 14 об., 20, 26, 31 об., и др.; № 37, л. 2 об., 90 об., 363—364; № 40, л. 2 об., 240; № 42, л. 1 об., 245, 483; и др.).

Вместе с другими справщиками — Михаилом Роговым, Иоанном Наседкой, старцем Савватием, Захарием Афанасьевым — участвовал в составлении антииноверческих книг. Первая из них «Соборник, слова избранныя о чести святых икон и поклонении», напечатанная в апрелеавгусте 1642 г., включает произведения Константина Порфирогенита, Григория Двоеслова, Иоанна Дамаскина и др. в защиту иконопочитания и направлена против «новых развратников православной христианской веры Лютера, Кальвина и Феодосия Косого». Второй сборник — «Кириллова книга» — отпечатан в августе 1643—апреле 1644 г.; он содержит тексты Кирилла Иерусалимского, 13 глав «Изложения на лютеры» с незначительными изменениями, другие сочинения и представляет собой руководство «для хотящих о вере претися с латинами, лютеранами и кальвинистами». По мнению А. П. Голубцова, появлению указанных книг способствовали события в царском доме, связанные с желанием царя Mихaилa  $\Phi$ e $\partial$ opobuua выдать свою дочь, царевну Ирину, замуж за датского королевича, для чего последний должен был креститься и принять православную веру. Царь готовился доказать превосходство православия перед лютеранством (Голубцов А. П. Прения о вере, вызванные делом королевича Вальдемара и царевны Ирины Михайловны. М., 1891. C. 118—120, 122—125).

Отказ прибывшего в Россию датского принца принять новое крещение послужил причиной обращения к нему с посланием патриарха Российского Иосифа. В апреле 1644 г. пастор королевича Матфей Фельгабер прислал на это увещевание свою «отповедь». С мая того же года по решению царя и патриарха была учреждена «Ответная палата», в которой «сидели для ответа противу королевичева попа» Ш. М. и другие справщики; им назначался оклад «поденного корму по гривне на день». Второе послание готовилось на основе Соборного постановления 1620 г. о крещении латинян, Кирилловой книги, творений Дионисия Ареопагита, иных сочинений. Затем последовали прения о вере. 4 июля 1645 г. был получен трактат пастора «О действительности и неповторяемости обливательного крещения». Между 6 и 20 июля III. М. с товарищами «сидели в Посольском приказе за ответным письмом против письма дацкого королевича Волдемара Христьянусовича поца Матвея» (Голубцов А. П. Памятники прений о вере, возникшие по делу королевича Вальдемара и царевны Ирины Михайловны // ЧОИДР. 1892. Кн. 2, отд. 2. С. V—XXII).

Участвуя в подготовке сборников против иноверцев и ответов на послания датского пастора, Ш. М. получил определенные навыки составления писаний на заданную тему с опорой на патристику, решения церковных соборов и т. п. Когда к середине XVII в. особенно остро встал вопросо реформе в области церковного пения и преодоления в службах такого уродливого явления, как многогласие, Ш. М. создал собственное сочинение, вошедшее в исследовательскую литературу под названием «Слово о единогласном пении». Автограф предваряется записью почерком самого автора: «Писано в лето 7160-го <1651—1652» году, писал справщик Печатного двора Шестак Мартемьянов». Начало трактата: «К божественыя и блаженныя и святыя ревности тщателем боголюбезных народов православных слово избрано от божественых писании извещателно в купе и обличително на иже церковь Божию неправе хранящих и не по преданию святых апостол и богоносных отец пение совершающих» (ГБЛ, ф. 178, № 1407, л. 1). «Слово» Ш. М. защищает «мир и тишину единогласнаго пения» и резко осуждает многогласие: «. . .везде брани, кличи, шумы, бесчиние, скорость в пении и во чтении», всюду говорится «...заднее напред, а преднее опосле; како таковое Богу будет пение приятно, еже диаволу годно». Автор вопрошает церковнослужителей: «Мню убо яко ни в бани, ниже на торжищи сицевое бесчиние есть видети, якоже в вас <...> Что слушати предстоящим народом <...> у кого внимати <...> где слезы и умиление приобрести от слышания псалмопений?» (Там же, л. 2, 9—9 об., 44). Далее идет обоснование мысли о греховности многогласия и изложение эстетических взглядов III. М. со ссылками на авторитет книг «божественного писания», деяния Стоглава (включая речь паря Ивана IV Васильевича к собору) и др.

Хорошего знания книги требовала профессия III. М. Но, скорее всего, и сам он был большим любителем книжной премудрости. Служба при Печатном дворе, получение бесплатных экземпляров выходивших книг давали возможность составить собственную обширную библиотеку. Сохранившиеся документы свидетельствуют, что справщик постоянно пополнял свое собрание. Иногда он покупал по нескольку экземпляров одной книги, вероятно, для вкладов в монастыри и церкви. Так, в разные месяцы 1650—1651 гг. в типографской книжной лавке им были приобретены: три «Соборных Уложения судных дел» по 1 р. за книгу, три «Книги о вере» по 0,8 р., «Соборник» и «Маргарит» по 2,5 р. каждый (Читатели изданий Московской типографии в середине XVII в. / Публ. С. П. Луппова. Л., 1983. С. 78, 84, 90, 97, 107).

К сентябрю 1652 г. Ш. М. не стало. В расходной окладной книге Печатного двора записано: «Шестой умер, а на его место по памяти из Приказа Большого Дворца ⟨...⟩ велено быть в справщиках Чюдова монастыря старцу Евфимию»; с сентября Евфимий получал жалованье, выдававшееся ранее Ш. М. (ЦГАДА, ф. 1182, оп. 1, № 51, л. 3 об.). В этой связи едва ли верно предположение И. П. Сахарова, что Ш. М. являлся членом Первой комиссии по исправлению певческих книг, начавшей работу в Москве летом 1652 г. (см.: Парфентьев Н. П. О деятельности комиссий по исправлению древнерусских певческих книгъв XVII в, // АЕ за 1984 г. М., 1986. С. 129—131).

Лит .: Сахаров И. П. Исследования о русском церковном песнопении. лит.: Са чаров И. П. Исследования о русском церковном песнопении. СПб., 1849. С. 13; Мансветов И. Как у нас правились церковные книги. М., 1883. С. 13, 25—26; Белокуров С. А. Из духовной жизни московского общества XVII в. М., 1902. Разд. 2. С. 39—40; Преображенский А. В. Вопросо единогласном пенпи в русской церкви XVII в. // ПДПИ. 1904. Вып. 155. С. 35; Музейное собрание Государственной библиотеки СССР им. В. И. Ленина / Под ред. И. М. Кудрявцева. М., 1961. Т. 1. № 1407.

Н. П. Парфентьев

Шушерин Иван Корнильевич (ум. ок. 1693) — иподьякон, жизнеописания патриарха Никона. Был взят на воспитание будущим патриархом Никоном в бытность последнего митрополитом Новгородским. Сделавшись доверенным лицом Никона, Ш. в 1652 г. переезжает вместе с ним в Москву, где играет видную роль при дворе патриарха. Вместе с опальным патриархом он живет в ссылке в Воскресенском Новоперусалимском монастыре. Во время «прихода» Никона в 1666 г. в Москву, III. нес перед патриархом крест. В ходе следствия и суда над Никоном III. был привлечен к дознанию «за то, что он в девятилетнее время (1657— 1666 гг., -H. E.) к Никону носил всякие вести и чинил многую ссору». а после суда отправлен в ссылку в Новгород, где и находился около десяти лет. С водарением в 1676 г. Феодора Алексеевича и благодаря ходатайству царевны Натальи Федоровны был из ссылки возвращен.

Главным и единственным литературным трудом III. является «Известие о рождении и воспитании и о житии святейшаго Никона патриарха». Это сочинение, написанное в 1687 г. (судя по последнему имеющемуся в нем известию, относящемуся к 18 января этого года), выставляет патриарха Никона «провозвестником истины веры, неумолимым борцом за правду и мучеником», замалчивая в то же время факты, могущие бросить тень на патриарха. Сочинение Ш., распространившееся в большом количестве списков, имеет важное значение для историографии XVII в.

Соч.: III у шерин И. Житие святейшего патриарха Никона, писанное некоторым бывшем при нем клириком / Изд. О. П. Козодоева. СПб., 1784; 2-е изд. СПб., 1817; Раlmer W. The Patriarch and the Tsar. London, 1871—1876. Т. 1—6.

Лит.: Соловьев С. М. История России. М., 1961. Т. 11. С. 264, 340; Субботин Н. И. Дело патриарха Никона: (Историческое исследование по поводу 11 тома «Истории России» проф. Соловьева). М., 1862; Козминский М. Разбор сочинения Шушерина о жизни и деятельности патриарха Никона // Изв. ист.-филол. ин-та кн. Безбородко. 1882. Т. 7. С. 1—34; И к о н н и к о в. Опыт по историографии; РБС: «Шебанов—Шютц. СПб., 1911 (ст. А. Шилова).

Н. Ю. Бубнов

### СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

Адрианова—Перетц — Адрианова—Перетц В. П. и Покров-Покровская. ская В. Ф. Древнерусская повесть. М.; Л., 1940.

- Вып. 1. Древнерусская повесть

Археографический ежегодник.

АЗР - Акты, относящиеся к истории Западной России. СПб., 1846—1853. T. 1—5.

Акты исторические, собранные и изданные Археографическою комиссиею. СПб., 1841—1842. Т. 1—5.
 Библиотека Академии наук СССР (Ленинград).

Барсков Я. Л. Памятники первых лет русского старообрядчества. СПб., 1912.
Барсуков Н. П. Источники русской агиографии.

СПб., 1882.

- Богословский вестник, издаваемый Московской духовной академией.

 Будовниц И. У. Монастыри на Руси и борьба с ними крестьян в XIV—XVI веках (по житиям святых). М., 1966.

- Будовниц И. У. Словарь русской, украинской, белорусской письменности и литературы до XVIII века.

ΑИ

Барсков. Памятники

Барсуков. Источники агиографии БВ

Будовниц. Монастыри на Руси

Будовниц. Словарь

Лит.: Сахаров И. П. Исследования о русском церковном песнопении. СПб., 1849. С. 13; Мансветов И. Как у нас правились церковные книги. М., 1883. С. 13, 25—26; Белок у ров С. А. Из духовной жизни московского общества XVII в. М., 1902. Разд. 2. С. 39—40; Преображенский А. В. Вопросо единогласном пении в русской церкви XVII в. // ПДПИ. 1904. Вып. 155. С. 35; Музейное собрание Государственной библиотеки СССР им. В. И. Ленина / Под ред. И. М. Кудрявцева. М., 1961. Т. 1. № 1407.

Н. П. Парфентьев

Шушерин Иван Корнильевич (ум. ок. 1693) — иподьякон, жизнеописания патриарха Никона. Был взят на воспитание булушим натриархом Никоном в бытность последнего митрополитом Новгородским. Спелавшись доверенным лицом Никона, Ш. в 1652 г. переезжает вместе с ним в Москву, где играет видную роль при дворе патриарха. Вместе с опальным патриархом он живет в ссылке в Воскресенском Новоперусалимском монастыре. Во время «прихода» Никона в 1666 г. в Москву, III. нес перед патриархом крест. В ходе следствия и суда над Никоном III. был привлечен к дознанию «за то, что он в девятилетнее время (1657-1666 гг., — H. E.) к Никону носил всякие вести и чинил многую ссору», а после суда отправлен в ссылку в Новгород, где и находился около десяти лет. С воцарением в 1676 г. Феодора Алексеевича и благодаря ходатайству царевны Натальи Федоровны был из ссылки возвращен.

Главным и единственным литературным трудом Ш. является «Известие о рождении и воспитании и о житии святейшаго Никона патриарха». Это сочинение, написанное в 1687 г. (судя по последнему имеющемуся в нем известию, относящемуся к 18 января этого года), выставляет патриарха Никона «провозвестником истины веры, неумолимым борцом за правду и мучеником», замалчивая в то же время факты, могущие бросить тень на патриарха. Сочинение Ш., распространившееся в большом количестве списков, имеет важное значение для историографии XVII в.

Cou.: III у ш е р и н И. Житие святейшего патриарха Никона, писанное некоторым бывшем при нем клириком / Изд. О. П. Козодоева. СПб., 1784; 2-е изд. СПб., 1817; Ра I m е г W. The Patriarch and the Tsar. London, 1871—1876. Т. 1—6.

лит.: Соловьев С.М. История России. М., 1961. Т. 11. С. 264, 340; Субботин Н. И. Дело патриарха Никона: (Историческое исследование по поводу 11 тома «Истории России» проф. Соловьева). М., 1862; Козминский М. Разбор сочинения Шушерина о жизни и деятельности патриарха Никона // Изв. ист.филол. ин-та кн. Безбородко. 1882. Т. 7. С. 1—34; Иконников. Опыт по историографии; РБС: «Шебанов—Шютц. СПб., 1911 (ст. А. Шилова).

Н. Ю. Бубнов

### СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

Адрианова-Перетц — Адрианова-Перетц В. П. и Покров-Покровская. ская В. Ф. Древнерусская повесть. М.; Л., 1940. - Вып. 1.

Древнерусская повесть

Археографический ежегодник.

A3P

— Акты, относящиеся к истории Западной России. СПб., 1846—1853. Т. 1—5.

ΑИ

Акты исторические, собранные и изданные Археографическою комиссиею. СПб., 1841—1842. Т. 1—5.
 Библиотека Академии наук СССР (Ленинград).

Барсков. Памятники

— Барсков Я. Л. Памятники первых лет русского старообрядчества. СПб., 1912.
— Барсуков Н. П. Источники русской агиографии.

Барсуков. Источники агиографии

СПб., 1882. - Богословский вестник, издаваемый Московской духовной академией.

Будовниц. Монастыри на Руси

 Будовниц И. У. Монастыри на Руси и борьба с ними крестьян в XIV—XVI веках (по житиям святых). М., 1966.

Будовниц. Словарь

- Будовниц И. У. Словарь русской, украинской, белорусской письменности и литературы до XVIII века. M., 1962.

Буслаев. Историческая хрестоматия ВАИ

BB вид ВИРА

Владимиров. Обзор памятников

Востоков. Описание

Голубинский. История церкви Голубинский. История канонизации ДРВ

старообрядцев Евгений Словарь

жмнп

зооид

ив ИИФиФ

Иконников. Опыт по историографии ИпоРЯС

Ключевский. Древнерусские жития ЛГПИ

ЛГУ Летописи Тихонравова

МГПИ им. В. И. Ленина

им. В. П. Потемкина МГУ Назаревский. Библиография Никольский. Повременной список

Никольский. Рукописная книжность

пьэ

піл, пил, пил ПИ ПЛ

плдр ПО

Порфирьев.

- Буслаев Ф. И. Историческая хрестоматия церковнославянского и русского явыков. М., 1861.

Вестник археологии и истории, издаваемый Археологическим институтом.

- Византийский временник.

Вспомогательные исторические дисциплины.

 Вопросы истории религии и атензма.
 Владимиров П. В. Обзор южнорусских и западнорусских памятников письменности от XI до XVII столетия. Киев, 1890.

- Описание русских и словенских рукописей Румянцевского музеума, составленное Александром Востоковым. СПб., 1842.

— Голубинский Е. История русской церкви. М., 1900—1917. Т. 1—2.

Голубинский Е. История канонизации святых в русской церкви. М., 1903.

- Древняя российская виблиофика. 2-е изд. Н. Н. Но-

Древности — Древности. Труды Московского Археологического общества. М., 1865—1904. Т. 1—20.

Дружинин. Писания — Дружинин В. Г. Писания русских старообряд-

цев. СПб., 1912. Евгений (Болховитинов). Словарь русских светских писателей, соотечественников и иностранцев, писавших в России. М., 1845. Т. 1—2.

- Журнал Министерства народного просвещения. СПб., 1834—1917.

- Записки Одесского общества истории и древностей. Одесса, 1884—1919. Т. 1—33.

Исторический вестник.

— Институт истории, филологии и философии Сибирскогоотделения АН СССР.

Иконников В. С. Опыт русской историографии. Киев, 1892—1908. Т. 1—2.

- Известия по русскому языку и словесности имп. Академии наук.

- Киевская духовная академия. - Ключевский В. О. Древнерусские жития святых как исторический источник. М., 1871.

- Ленинградский государственный педагогический институт им. А. И. Герцена.

- Ленинградский государственный университет.

- Летописи русской литературы и древностей, издава-емые Николаем Тихонравовым. М., 1859—1863. T. 1—5.

— Московский государственный педагогический институтим. В. И. Ленина.

 Московский городской педагогический институт им. В. П. Потемкина.

- Московский государственный университет.

Назаревский А. А. Библиография древнерус-ской повести. М.; Л., 1955.
 Никольский Н. Материалы для повременного

списка русских писателей и их сочинений (X—XI вв.). СПб., 1906.

— Никольский Н. К. Рукописная книжность древнерусских библиотек (VI-XVII вв.): Материалы для словаря владельцев рукописей, писцов, переводчиков, справщиков и книгохранителей. Вып. 1. А—Б. (Изд. ОЛДП, № 132). Православная богословская энциклопедия. СПб., 1900—1911. Т. 1—12.

- Петербургская духовная академия.

— Псковские первая, вторая и третья летописи.

Проблемы источниковедения.

— Памятники старинной русской литературы, издаваемые графом Григорием Кушелевым-Безбородко. СПб., 1860—1862. Вып. 1—4.

- Памятники литературы Древней Руси.

- Православное обозрение.

— Порфирьев Й. Апокрифические сказания о вет-

Апокрифы ветхозаветные Порфирьев. Апокрифы новозаветные

PEC

ΡЛ PO PCРΦВ СГГД

Серебрянский. Княжеские жития Соболевский. Переводная литература Срезневский. Памятники

Срезневский. Памятники (1882) Строев. Словарь

Тихонравов. Памятники

Українські письменники

Филарет. Обзор

Франко. Апокрифы

Христ. чт. чионл чолдп Шахматов. Обозрение Шахматов. Разыскания Яцимирский. Библиографический обзор хозаветных лицах и событиях. СПб., 1877.

Порфирьев И. Апокрифические сказания о новозаветных лицах и событиях. СПб., 1890.

Православный собеседник, издаваемый при Казанской духовной академии.

Русский биографический словарь. СПб., 1896-1913. T. 1-25.

- Русская литература.

Рукописный отдел.

— Русская старина. — Русский филологический вестник (Варшава).

— Собрание государственных грамот и договоров. М., 1813—1894. Y. 1—5.

— Серебрянский Н. Древнерусские княжеские жития. М., 1915.

— Соболевский

— Соболевский А.И.Переводная литература Московской Руси XIV—XVII веков. СПб., 1903.

— Срезневский И.И.Древние памятники русского письма и языка (X—XIV веков): Общее повременное обозрение. СПб., 1863.

— Срезневский И.И.Древние памятники русского письма и языка (X—XIV веков): Общее повременное обозрение. СПб., 1863.

ского письма и языка. 2-е изд. СПб., 1882.

 Строев П. М. Библиологический словарь и черновые к нему материалы / Приведен в порядок и издан под ред. Бычкова А. Ф. СПб., 1882.

 Памятники отреченной русской литературы / Собр и изд. Н. Тихонравовым. М., 1863. т. 1—2; Т. 3— СОРЯС. СПб., 1894. Т. 58. № 4. литературы / Собр.

 Українські письменники. Біо-бібліографічний словник. Т. 1. Давня українська література (XI— XVIII ст.)./Уклав Л. Е. Махновець. Київ, 1960.

- Филарет (Гумилевский). Обзор русской духовной литературы. 3-е изд. СПб., 1884.

- Апокріфи і легенди з українських рукописів, збирав, упорядкував и пояснив Ів. Франко. Львів, 1896— 1910. T. 1-5.

Христианское чтение.

Чтения в историческом обществе Нестора летописца.

- Чтения в Обществе любителей духовного просвещения.

Шахматов А. А. Обозрение летописных сводов XIV—XVI вв. М.; Л., 1938.
 Шахматов А. А. Разыскания о древнейших

русских летописных сводах. СПб., 1908.

Яцимирский А. И. Библиографический обзор апокрифов в южнославянской и русской письменности: (Списки памятников). Пг., 1921. Вып. 1: Апокрифы. ветхозаветные.

# ИССЛЕДОВАНИЯ

#### г. м. прохоров

# Глаголица среди миссионерских азбук

Обе славянские азбуки миссионерские. Это значит, что они не представляют собой остатки языческой древности, но придуманы специально, чтобы создать богослужение на родном для славян языке и таким образом распространять среди них осмысленную христианскую веру. Существует целый ряд миссионерских азбук. Какое же положение занимают среди них глаголица и кириллица?

Миссионерское графическое творчество имеет свою историю. Первые миссионеры, апостолы, согласно Новому завету «начали говорить на иных языках» в Пятидесятницу, когда на них сошел Святой Дух, так что каждый «из всякого народа под небесами» «слышал их, говорящих его наречием» (Деяния апостолов, 2, 4—6); но они ли первыми, проповедуя, стали создавать новые виды письма, или же этим занялись только их преемники, неизвестно. Во всяком случае на протяжении всей поздней античности христианские проповедники таким изобретательством занимались и за время со второго по седьмой век создали и распространили с собственными переводами много новых видов письменности: сирийскую «эстрангело» (которая дала затем несколько производных: яковитскую, несторианскую, мандейскую, уйгурскую и др.), коптскую, эфиопскую, готскую, армянскую, грузинскую, кавказско-албанскую, нубийскую. В западной части христианского мира тем временем распространялась, как известно, латиница.

Появление новых видов письма, как и сама христианская проповедь среди язычников и иноверцев, приостановилось на время иконоборчества в Византии (VIII—первая половина IX в.), но вскоре же после победы иконопочитателей (843 г.) была создана славянская письменность. И на этом эпоха алфавитотворчества закончилась: последовал тысячелетний перерыв, если не считать или считать исключением из правила попытку, предпринятую в XIV в. Стефаном Пермским. Она заключалась в распространении далеко на севере от прежних районов миссионерской работы придуманного им коми-зырянского письма. Создание миссионерами новых знаков для письма (бесписьменных народов океанских островов и Американского континента) вновь стало нередким делом только в XIX—XX вв. Этих новейщих изобретений мы касаться не будем.

Миссионерские азбуки по-разному относятся к первоначальному письму книг Нового завета — греческому. Знаки сирийского письма «эстрангело» независимы от греческих, поскольку опираются на традиции семитической письменности. В коптском же письме использован греческий алфавит, но пополнен в конце — для обозначения звуков, не существовавших в греческом языке, — несколькими знаками, заимствованными из древнеегипетского письма. Подобным же образом создано нубийское письмо. Из сочетания греческих и рунических знаков составлена готская

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: Фридрих И. История письма. М., 1979. С. 195—199, 206.

азбука. Графика эфиоиского, армянского, грузинского и кавказско-албанского письма независима от греческой. Из славянских алфавитов один — глаголический — тоже, можно сказать, независим от греческого, а второй — кириллический — представляет собой греческий, пополнен ный для обозначения звуков, не существующих в греческом языке, несколькими дополнительными буквами, как то сделано в коптском алфавите.

Общей чертой миссионерских алфавитов — независимо от того, используют ли они греческие буквы или нет, - является отражение ими действительного произношения соответствующих «наречий». Это относится и к коптскому, и к готскому, и к армянскому, и к грузинскому, и к нубийскому, и к славянскому письму (в обоих его видах). Название «глаголица» происходит, очевидно, от слова «глагол», означающего «речь», «слово». И, значит, «глаголица» это просто азбука, соответствующая речи: пающая возможность апекватно записывать слова своего языка в отличие от какой-то другой азбуки, такой возможности не дающей (вероятно, греческой, латинской).

Странно то, что все источники наших знаний о создателе и распространителях славянской письменности — Кирилле-Константине, его брате Мефодии и их учениках — говорят лишь об  $\partial \partial h o \ddot{u}$  новоизобретенной в IX в. славянской азбуке, хотя на деле, как мы знаем, их существовало и существует две, из которых одна - глаголица - анонимна, а вторая носит имя изобретателя — Кирилла. Хотя у глаголицы и кириллицы лишь одна общая буква — III, они, несомненно, близкородственны друг другу, строение их совпадает. Резко различаются же они — и это, вероятно, связано с разным их отношением к греческой основе — своим стилем: в максимально использующей греческие буквы кириллице и специфически славянские знаки стилистически приближены к греческим; гораздо же более сложная графически глаголица как будто сознательно от греческого письма по облику удалена.

Соотношение двух славянских видов письма более двухсот дет занимает ученых, но до сих пор это вопрос, не имеющий одного исчерпывающего ответа. Глаголицей до самого недавнего времени пользовались славянекатолики, хорваты северодалматинского побережья и прилегающих к нему областей; и еще в начале XX в. представлялось, что глаголица — это «славянская письменность, выработанная (не ранее X в.) латинскими миссионерами для совращенных в латинство или унию славян, в отличие от кириллицы как первоначальной славянской азбуки». 4 А. И. Соболевский видел в глаголице стилистическое усложнение кириллицы, сделанное одним из учеников Кирилла и Мефодия во время гонений на славянское богослужение. 5 Однако же установлено, что исторически глаголица предшествует кириллице: она отражает более архаическое, чем та, состояние славянского языка; так что скорее кириллица своей избыточной по сравнению с греческим алфавитом частью представляет собой стилистическое упрощение глаголицы.

Глаголицей, несомненно, пользовались создатели славянской письменной литературы; похоже, что из Моравии-Паннонии глаголица распространилась к хорватам в одну сторону, к болгарам — в другую; в Х в. она была известна и в восточной, и в западной Болгарии (от этого века

<sup>2</sup> Преображенский А. Этимологический словарь русского языка. М., 1910—1914. Т. 1. С. 124; Словарь русского языка XI—XVIII вв. М., 1977. Вып. 4 (Г-Д). С. 25.

<sup>(</sup>Г—Д). С. 25.

3 См.: В. В. О глаголитах, или славянах, имеющих богослужение на славянском языке, но по римскому обряду // Духовная беседа. 1859. Т. 7. № 38. С. 391—406; № 39. С. 430—441; Толстой Н. И. Древняя славянская письменность и становление этнического самосознания у славян // Развитие этнического самосознания у славянских народов в эпоху раннего средневековья. М.. 1982. С. 241.

4 Православная богословская энциклопедия. Пгр., 1903. Т. 4. Стб. 402.

5 Богословская энциклопедия. СПб., 1909. Т. 10. Стб. 222—226.

сохранились древнейшие ее памятники, как и древнейшие памятники кириллицы, но глаголические признаются несколько более старшими), однако же сначала в одной, а потом и в другой части страны она была заменена или вытеснена кириллицей. На Руси сколь-нибудь заметного рас пространения глаголица не получила, хотя в XI—XVI вв. отдельные люди ее здесь знали; сохранились глаголические граффити XI в. в соборах Святой Софии в Киеве и в Новгороде. Сравнительно недавно была предпринята получившая широкий резонанс попытка наглядно представить путь создания кириллицы как постепенный процесс пополнения греческой азбуки четырнадцатью глаголическими буквами с последующим их графическим упрощением; однако позднейшими исследователями того же материала (граффити Круглой церкви в Преславе) она была оценена «не более как очередное теоретическое предположение, не подкрепленное



никакими фактическими материалами». Вбльшая по сравнению с кириллицей древность использования глаголицы сомнению не подвергается; потому наиболее вероятным ее создателем признается Кирилл-Константин: «В настоящее время гипотеза об изобретении Кириллом (Константином) глаголицы является наиболее аргументированной и широко распространенной», — пишут специалисты, отмечая при этом, что «и признание Кирилла-Константина автором глаголицы не избавляет современную славистику от решения тех же вопросов, которые стояли перед учеными XIX в.», в том числе даже таких, как «Что послужило источником для кириллицы и глаголицы» и «Предшествовало ли создание глаголицы кириллице, или наоборот», поскольку прямые документальные данные, относящиеся к эпохе изобретения славянского письма, отсутствуют. 10

Вопрос о графических источниках глаголицы породил множество гипотез. Глаголицу выводили из кириллицы, из рунического, финикий-

<sup>6</sup> См.: Георгиев Е. Славянская письменность до Кирилла и Мефодия. София, 1952. С. 8—9; Толстой Н. И. Древняя славянская письменность... С. 239.

<sup>7</sup> См.: Медынцева А. А. 1) Глаголические надписи из Софии Новгородской // Советская археология. М., 1969. № 1. С. 199—210; 2) Древнерусские надписи Новгородского Софийского собора. М., 1978; Носов Е. Н., Рождественьская Т. В. Буквенные знаки на пряслице середины Х века с «Рюрикова» Городища: (Вопросы интерпретации) // Вспомогательные исторические дисциплины. Л., 1987. Т. 18. с. 45—55.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> См.: Гошев И. Старобългарски глаголически и кирилски надписи. София, об4

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Медынцева А., Попконстантинов К. Надииси из Круглой церкви в Преславе. София, 1985. С. 84. <sup>10</sup> Там же. С. 78.

ского, еврейского, самаритянского, пальмирского, эфиопского, хазарского, арабского, греческого минускульного, албанского, древнеперсидского, авестского, грузинского, коптского, латинского, готского, клинописного и кипрского слогового письма, а также из магических, астрономических, медицинских и прочих существовавших в средние века знаков. 11 Но все эти попытки не достигли своей цели. Итог их решительно подвел Э. Георгиев: «Глаголица... не азбука, буквы которой переделывались из букв какой-нибудь восточной или европейской азбуки. Как заметил еще Миклошич, трудно поверить, чтобы создатель глаголицы подбирал для своей азбуки отдельные знаки из пальмирской, самаританской. еврейской, куфической, эфиопской, армянской, греческой, латинской и др. азбук. Но буквы глаголицы не произошли и от букв одной азбуки, греческой, путем стилизации или путем комбинации букв». 12

В настоящее время попытки отыскать источник глаголицы сделались, кажется, реже <sup>13</sup> — может быть, оттого, что двумя людьми независимо друг от друга со всей очевидностью было показано, что глаголица — не продукт какой-либо эволюции, а плод единоличного вдохновенного творчества верующего христианина; 14 в основу подавляющего большинства ее букв положены «три основных символа христианской религии: крест (символ Христа), треугольник (символ Троицы) и круг (символ бесконечности и всемогущества Бога Отца)». Глаголические буквы И и С, составленные обе из треугольника и круга (с тем отличием, что в одном случае сверху треугольник, а во втором круг), соседствуя в самом начале Евангелия от Иоанна («Искони (или Исперва) бѣ Слово»), а также при сокращенном написании под титлом имени Иисус, образуют уравновешенный и богословски значимый графический ансамбль; начинающая же всю азбуку буква А есть просто крест — и символ Христа, и знак молитвы, ставившийся при начале письма. В Заметим, что в другой миссионерской же, очевидно, азбуке, вопрос о времени происхождения которой тоже вызывает дискуссии, - грузинской асомтаврули (и в ее варианте нусхури), 16 — этот же символ Христа, крест, использован в качестве буквы «кан», начинающей по-грузински слово Христос — «Кристе». Это никак не может быть случайностью. Только загнутым, как у «р», верхом отличается от грузинской буквы соответствующая армянская «к'э». В кириллице же никаких признаков вероисповедания автора нет.

Максимально использующая свою греческую основу кириллица использует и греческий способ обозначения буквами цифр, «рабски подражает греческому оригиналу», как заметил Э. Георгиев;17 отчего специфически славянские буквы цифрового значения в ней не имеют за исключением двух случаев, когда они заменяют мертвые греческие буквы коппу

и См.: Кппарский В. О происхождении глаголицы // Климент Охридский. Материалы за неговото чествуване по случай 1050 години от смъртта му. София, 1968. С. 91-92; см. также статью «Глаголица» в кн.: Кирило-Методиевска енцикло-

<sup>1968.</sup> С. 91—92; см. также статью «Глаголица» в кн.: Кирило-Методиевска енциклонедия. Т. 1. А—3. София, 1985. С. 502—509.

12 Георгиев Э. Славянская письменность... С. 74.

13 Из последних попыток такого рода см.: Каждая Л. О происхождении глаголицы // Мацие. Известия АН ГССР. Сер. яз. и лиг. 1971. № 2. С и b b e r-ley P. V. Glagolitic's armenian connection // Viener slawistischer Almanach, 1982. Bd 9. S. 291—304; Peri V. Note preliminari e profane sull'origine paleografica degli alfabeti slavi // Scrittura e civilta. N 8. Torino, 1984. P. 31—67.

<sup>14</sup> Этот вывод был сделан независимо друг от друга в 1949 г. Г. Чернохвостовым в Финляндии (см.: Кипарский В. О происхождении глаголицы. С. 93) и

в Финляндии (см.: Кипарскии В. О происхождении глаголицы. С. 93) и в 1952 г. Э. Георгиевым в Болгарии (Славянская письменность... С. 77—78).

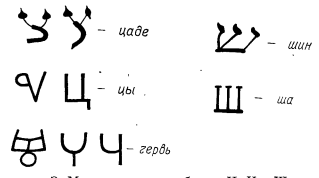
15 См.: Кипарский В. О происхождении глаголицы. С. 93—94.

16 Обзоры существующих на этот счет точек врения см.: Щ чидзе М. А. О грузинской письменности // Русский язык в грузинской школе. 1979. № 1 (52). С. 62—72; Сhintibidse E. Das Problem der georgoschen Schrift- und Schrift-tumsentstehung // Georgica. Jena—Tbilisi. Н. 8. S. 34—40.

17 Георгиев Е. Славянская письменность... С. 22.

и сампи (90 и 900). Глаголица же круто отступает от греческой письменности и в этом: цифровое значение в ней буквы имеют независимо от того, совпадают ли они по звуковому значению с греческими или нет (так, буква Б в кириллице не имеет цифрового значения, а в глаголице имеет). «. . . Только отдельное лицо было бы в состоянии установить численную стоимость букв по тому способу, как они установлены в глаголице. . .», — уверен Э. Георгиев. В Мне тоже так кажется. Для характеристики же кругозора этого лица очень важно то, что в отличие от греческого письма и от кириллицы в глаголице существует особая буква для обозначения тысячи («червь»): особые знаки для обозначения тысяч есть в армянском и грузинском алфавитах.

Но несмотря на все эти резкие различия двух славянских алфавитов, а главное из них, подчеркиваю, — в отношении к их греческой основе, некоторые ученые считают, что они созданы одним человеком. Сторонник



такой точки зрения Э. Миннз писал, что буквы Ц, Ч и III и там, и там восходят скорее всего к еврейским «цаде» и «шин», причем соответствующие глаголические буквы не ближе к еврейским, чем кириллические. <sup>19</sup> Мне же представляется, что только создатель кириллицы, несомненно, знавший еврейский язык, возможно, ориентировался на его буквы при создании славянских Ц и Ч. Что же касается Ц и Ч в глаголице, то там они не восходят к еврейским буквам. И хотя в кириллице они написаны, похоже, с оглядкой на них, однако по стилю иначе, чем те и чем глаголические буквы.

Ведь именно стилем, как произведения графического искусства, различаются две славянские азбуки столь же резко, как и своим отношением к греческой основе. Их создатель, если это один человек, должен был иметь две по-разному ориентированные души, два ума, два стиля. «Если бы Кирилл создал обе старославянские азбуки, нужно было бы ожидать большего сходства как в дукте этих двух азбук, так и в их системе, и в начертании отдельных букв, особенно тех, которые в кириллице дополняют греческую азбуку», — пишет Э. Георгиев. 20 Ранние кириллические рукописи настолько близки стилистически к современным им и более ранним греческим, что могут быть с ними спутаны по внешнему виду. Не думая возвращаться к бесплодным поискам прототипов глаголических букв, я считаю серьезным вопрос, чему родственна глаголица стилистически. Конечно, датировки и атрибуции чего бы то ни было по стилю силой доказательства не обладают. Но ведь даже творящий в порыве умственного вдохновения миссионер творит не в стилистическом вакууме. Создатель глаголицы, как и создатель армянской письменности Мероп Маштоц, несомненно, был свободен в своем творческом процессе от прямого диктата какого-либо образца и изобретателен, поэтому найти источники, откуда

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Там же. С. 23.

<sup>19</sup> Minns E. H. Saint Cyril really knew Hebrew // Mélanges publiés en l'honneur de M. Paul Boyer. Paris, 1925. P. 94—97.
20 Георгиев Е. Славянская письменность... С. 68.

тот и другой «черпали» формы для своих букв, или разгадать «системы», которыми они руководствовались в их построении, наверное, едва ди возможно. 21 Но найти, собрать и указать стилистические параллели к результатам их творчества, я думаю, полезно и важно.

Сразу можно заметить, что в число стилистических парадлелей глаголипы не попадает еврейское письмо с упомянутыми буквами «цаде» и «шин». Чему же родственна глаголица стилистически?

Она настолько близка по стилю к миссионерским азбукам первых шести веков нашей эры, что было бы удивительно, если бы ее не пытались выводить из этих алфавитов. Я постарался привести стилистические параллели к буквам глаголицы.

Символический смысл формы буквы А, о котором речь уже шла, нисколько не отменяет важности полного совпадения этой формы с формой грузинской «кан», коптской «ти» (или «тэй»), эфиопской «та». Полностью же совпадает глаголическая «твердо» с эфиопским знаком «ма». В остальных 38 случаях столь полного тождества нет, всегда для совпадения надо как-то «доделать» знак: либо повернуть его, либо отразить в зеркале, либо что-то к нему добавить и т. п. Однако же стилистическое сходство глагодических знаков со знаками эфиопского, армянского, коптского, грузинского, в некоторых случаях кавказско-албанского, сирийского «эстрангело» и мандейского (гностический вариант арамейского) 22 алфавитов, на мой взгляд, совершенно очевидно. Надо сказать, между знаками самих этих языков много сходства и есть случаи полных совпадений. На поразительную близость ряда армянских и эфиопских знаков письма указал Д. А. Ольдерогге и объяснил ее знакомством Месропа Маштоца с эфионской литературой, легко возможным в IV-V вв. и за пределами африканского континента благодаря распространению власти Аксума, а с ним и влияния эфиопской христианской культуры на Аравийский полуостров, и развитию эфиопско-армянских церковных связей. 28 О вероятном знакомстве Месропа Маштоца с эфиопским письмом писал — еще до Д. А. Ольдерогге — Г. Севак, считавший, что Месроп имел возможность познакомиться с эфиопскими книгами даже в библиотеках Амира и Эдессы. 24 Мысль Г. Севака и Д. А. Ольдерогге о связи эфиопской и армянской письменностей кажется справедливой Ю. М. Кобищанову: «Культурные связи армян с Аксумом, - пишет он, - возможно, уже в конце IV-начале V в. имели большое значение для создания армянского письма. V— VIII века были периодом расцвета армянской культуры, причем победа в Армении монофиситской доктрины идейно объединила армян с коптами, аксумитами и частью сирийцев и нубийцев. Существовали и места, где уже в V-VI вв. образованные и любознательные армяне, а также грузины могли встречаться с аксумитами и нубийцами и беседовать с ними как по вопросам веры, так и об их странах. Главными из этих мест были Александрия и Иерусалим». 25 Вероятно даже, что в самой Армении незадолго до создания армянского письма Месропом Маштоцем, в конце V в., сириец

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Ср.: Периханян А. К вопросу о происхождении армянской письменности // Переднеазиатский сборник. 1966. 2. С. 106—110; Муравьев С. Н. О протосистеме армянского алфавита // Историко-филологический журнал. Ереван, 1980. № 2; кригику гипотезы С. Н. Муравьева см.: Юзбашян К. Н. Новая понытка истолковать происхождение армянского алфавита: открытие или заблуждение? // Историко-филологический журнал. Ереван, 1982. № 1. С. 177—184. <sup>22</sup> См.: Церетели К. Арамейский язык. Тбилиси, 1982. Приложение: Таб-

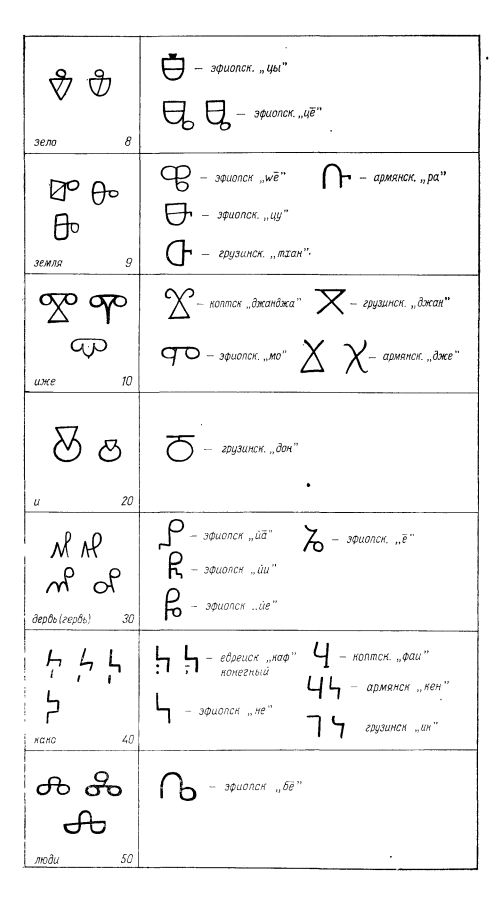
лица «Основные виды арамейского письма».

23 Olderogge D. A. 1) Les anciennes relations entre l'Armenie et l'Ethiopie (Histoire d'une ecriture). Moscou, 1969 (IV Conference internationale des etudes ethiopiennes); 2) L'Armenie et l'Ethiopie au IV siecle (à propos des sources de l'alphabet armenien) // IV Convegno Internationale di studi etiopici. Roma, 1974. T. 1. P. 195—

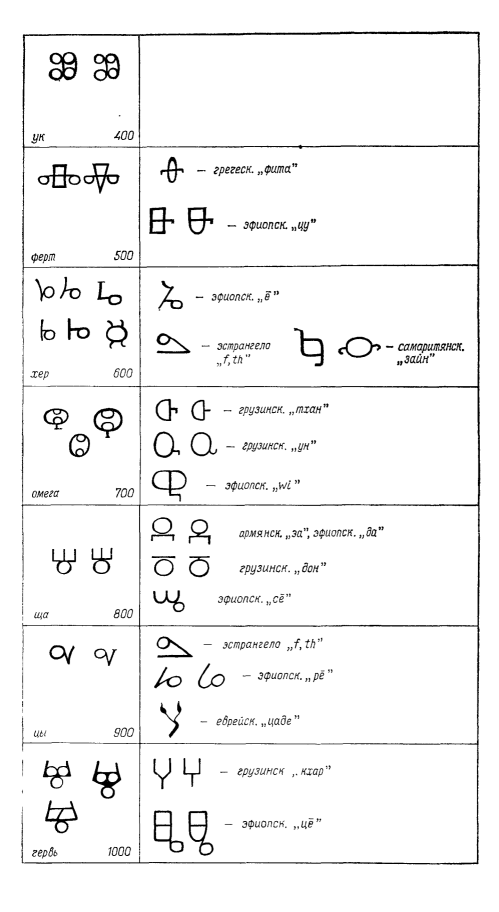
<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Севак Г. Месроп Маштоц. Ереван, 1962. С. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Кобищанов Ю. М. Северо-Восточная Африка в раннесредневековом миpe. M., 1980. C. 182.

| ተ + .        | . Н коптск. "ти", "тэи" Н – армян "кэ́" Н эфиопск "та" Н грузинская "кан" |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------|
| <i>a</i> 3 1 | 1 1 1 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7                                   |
| 世            | <b>Ш</b> самаритянск "мем"                                                |
| س بب         | <b>Ш</b> коптская "шаи"                                                   |
| 世 世          | <b>У</b> грузинск. "шин"                                                  |
| буки 2       | <b>U</b> грузинск "хан"                                                   |
| as W         | № эфиопск "хо"                                                            |
| веди 3       | Мандеиск "ша"                                                             |
|              | <b>Ч.</b> Ф. армянск "гим"                                                |
| 2 %<br>% %   | <b>7 7</b> армянск "гат"                                                  |
| 2 90         | <b>.</b>                                                                  |
| глаголь 4    | № эфиапск "'ē"                                                            |
| 00 00        | Љ эφиопск "бē"                                                            |
| 00           | <b>г</b> регеск "дельта                                                   |
| добро 5      |                                                                           |
|              |                                                                           |
| € € €        | — самаритянск. "xe"                                                       |
| есть б       | Į.                                                                        |
| ፠<br>%<br>*  | X— эстрангело "ша" X— армянск. "дже"  — албанск "кам"                     |
| живете 7     | — коптск. "джанджа"                                                       |



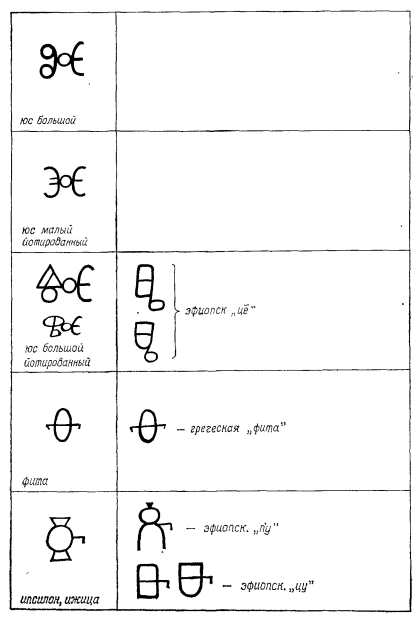
| <b>35 35</b>  | Д — эстрачгело "š"                                       |
|---------------|----------------------------------------------------------|
| мыслете 60    | J — слбэнсн "нам"                                        |
|               | 4 — армяног "гим" — грузинен "Зз. 7"                     |
| E CE CE       | Р — гругинск "тар"                                       |
| <i>наш</i> 70 | Р - грузинск "тим"                                       |
| 9 8           | <b>СО</b> — эфиолс1 "ма"                                 |
| он 80         | <b>д</b> — грузинск "ман"                                |
| of of         | <b>о</b> — эфиолск "гы" <b>—</b> — армянск ,да'          |
| 1 1           | <b>—</b> – эфиолск "гу" — грузинск "Зын"                 |
| กาหอน์ 90     | — эфиопск "мо ' — албанск (?)<br>'из надписи на ¬арнизе) |
| ЬЬ            | 6 Д - эфиолск ,ри;" Q Q - грузичск "бан"                 |
| рии 100       | b — армянсь "ер"                                         |
| 8 2           | — коптская "джанджа"                                     |
| Словс 200     | — армянск "дже"                                          |
| 00 m          | эфиопск "ма"                                             |
|               | эстрангело "с"                                           |
| твердо 300    |                                                          |



| ш             | Ш — армянск "аиб" — гвпеиг "шин" Ш — самаритск "шин Ш — коптск "шаи"                                         |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>₽</b>      | 6 — эфиолск "цё" 6 — эфиолск "лэ" 6 — эфиолск "че" — срмячск "дэсэ"                                          |
| 9X7           |                                                                                                              |
| . 9 B         | — эфитск "п'у" — грузинск "тцил", эфиогск "йу" — эфиопск "бы" — грузинск "ог" — армянск "бен" — эфиопск "фа" |
| A<br>A<br>RML |                                                                                                              |
|               | 50 — эфиопск "фē"  — эфиопск "мы"                                                                            |
| юс малый      | — эфиопск "ха" — эфиопск "ца" — эфиопск "па" — эфиопск "та" — эфиопск "па"                                   |

епископ Даниил вводил в употребление именно эфиопское письмо. И, таким образом, возможно, что «сирийцы играли роль посредников в культурном обмене аксумитов с армянами. . .» <sup>26</sup>

Помимо близости начертаний отдельных букв и общего облика знаков армянское письмо сходствует с эфиопским принципиально: «Достаточно



расположить однотипные буквы Месропа по группам», чтобы стало «видно, что в пределах каждой группы одну букву отличает от другой лишь перемещение какой-нибудь черточки или изменение позиции». <sup>27</sup> Но тот же самый принцип изменения значения (прибавления к согласной той или иной гласной по индийскому образцу) имеет и эфиопское письмо. <sup>28</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Там же. С. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Севак Г. Месрон Маштоц. С. 39.

<sup>28 «</sup>Характерно, что реформа эфиопского письма в IV в. при царе Эзане не приблизила его к греческому письму и в то же время не отдалила его от консонантно-

При всех столь же очевидных случаях стилистической близости глатолических букв к армянским <sup>29</sup> с эфионскими у тех и у других общего больше, чем между собою. Близость глаголицы к эфиопскому письму отмечает Д. Диррингер: «. . .общий ее облик, — пишет он, — вызывает ассоциации с эфиопским письмом». 30 В 1929 г. при национализации коллекций академика Н. П. Лихачева это сходство ввело в заблуждение проф. А. С. Орлова: пергаменную эфиопскую Псалтырь XIX в., обнаруженную им в столе хозяина, он принял за глаголическую рукопись  $\bar{X}$  в. $^{31}$ 

Общность между глаголицей и эфиопским письмом выходит за пределы сходства отдельных графических фигур. Будучи совершенно различны по своему строю и по значениям знаков, они сходствуют, однако же, элементами, из которых строятся и которые придают им столь своеобразный стилистический облик, — кружочками и горизонтальными палочками в среднем уровне знака, иногда с загибом вниз.

Стилистическая близость глаголицы преимущественно к эфиопскому письму не исключает знакомства ее создателя со знаками других христианских письменностей Африки и Ближнего Востока. От их алфавитов создатель глаголицы не старался отойти так далеко, как он старался отойти в облике букв, в их цифровом значении и во всей цифровой системе от

Совмещая такой культурно-психологический «портрет-робот» создателя глаголицы с Константином-Кириллом, жившим в IX в., мы встречаемся с большими затруднениями. С армянской и грузинской письменностями Константин-Кирилл, конечно, мог познакомиться, если не в Солуни и Константинополе, что, заметим, вполне вероятно, то уж во всяком случае в Крыму или на Кавказе во время своей хазарской миссии. Допустим, в Крыму же он мог познакомиться с сирийским письмом,<sup>32</sup> а у Каспийского моря с умиравшим албанским, 33 Но с коптским и, главное, эфиопским? Коптская письменность, возникнув во II—III вв. усилиями переводчиков с греческого языка книг Ветхого и Нового заветов, пережив расцвет в V-VII вв. в период «коптского возрождения», пробыв затем 63 года после арабского завоевания официальной в государственной канцелярии Египта (коптский язык был заменен в этом качестве арабским лишь в 705 г.), начала под арабами постепенно сдавать свои позиции и в конце концов сохранилась лишь там, где и возникла, -- в коптской церкви. Созданная не позже IV в. подобным же образом (путем перевода с сирийского церковных книг) эфиопская письменная литература после появления в VII в. арабской империи и цивилизации тоже оказалась в состоянии глухой изоляции. К ІХ в. Аксум с его ослабевшей культурой давно уже был закрыт от Средиземноморья стеной враждебного и полного сил мусульманского мира.34

Но и «международное положение», и состояние молодых тогда сирийской, албанской, коптской и эфиопской христианских культур были со-

33 См.: Шанидзе А. Язык и письмо кавказских албанцев / Вестник Отделения общественных наук АН ГССР, 1960. Т. 1. С. 168—170.

звуковых алфавитов Ближнего Востока (...), вводя индийский принцип передачи гласных звуков. Несомненно, это явилось следствием многовековых индийско-аксумских связей, сохранивших свое значение и в У—VII вв. В то же время кажется правдоподобным предположение, что если не изобретение, то распространение реформированного алфавита стимулировалось появлением христианской переводной литературы на языке геэз» (Кобищанов Ю. М. Северо-Восточная Африка в раннесредневековом мире. С. 192).

<sup>29</sup> Однако я не могу согласиться с прямым выведением П. В. Кабберли (см. при-

меч. 12) некоторых знаков глаголицы из армянского алфавита.

30 Дирингер Д. Алфавит. М., 1963. С. 558.

31 Об этом рассказывал очевидец, проф. Н. А. Мещерский.

32 См.: Иванова Т. А. Еще раз о русских письменах // Советское славяноведение. 1969. Т. 4. С. 72—75.

<sup>34</sup> См.: Еланская А.И. Коптский язык. М., 1964. С. 7—11; Старини В.П. Эфиопский язык. М., 1967. С. 11—12; Кобищанов Ю. М. Северо-Восточная Африка в раннесредневековом мире. С. 191, 197.

вершенно иными до мусульманских завоеваний и даже некоторое время после или в течение их, во второй половине VII—начале VIII в. Века с V по VIII были периодом высшего расцвета и плодотворных взаимосвязей сирийской, армянской, коптской, эфиопской и нубийской монофизитских христианских культур. О связях армян с Аксумом и о возможном посредничестве в этих связях сирийцев мы уже говорили. «Сирийское культурное влияние заметно в литургии, религиозной терминологии и архитектуре Аксума VI—VII вв.; <...> архитектура христианской Нубии и Аксумского царства VI-VII вв. обнаруживает несомненное сходство с архитектурой Северной Сирии, заставляющее предполагать прямое сирийское влияние на аксумских зодчих и косвенное на нубийских <...> перкви аксумской Эфиопии копируют северосирийские образцы. <...> Главным образом через посредство сирийцев и коптов развивались культурные связи народов Закавказья и Северо-Восточной Африки. <...> Борясь за свою этническую целостность и независимость от феодальных империй, сирийцы, армяне и другие народы Передней Азии искали союзников и единомышленников, каковыми могли быть в те времена только единоверцы-монофиситы, даже если они обитали далеко на юге, в Эфиопии. В VI в. монофиситское христианство становилось региональной религией Ближнего Востока». 35 Вплоть до середины V в., когда Халкидонский собор (451 г.) разделил православных и монофизитов, влияние африканской и сирийской церквей было главенствующим на Балканах, где, заметим, как раз в это время начали приходить в соприкосновение с греками славяне. Об установлении в ту эпоху торговых связей коптов со славянами может свидетельствовать изделие коптского прикладного искусства этого времени (V—VII вв.) — пластинка из оленьего рога с рельефными изображениями, найденная в детской могиле  $850-950\,\mathrm{rr}$ . на территории Великой Моравии.<sup>36</sup>

В Житии Иоанна Златоуста говорится, что он посылал «мужь добрых, иже апостолы подражають при житии», к появившимся на Дунае «скифам», «да е научеть Закону». 37 Это, вероятно, были гунны (готы уже находились на территории Византии и более полувека имели свою письменность), а с гуннами во множестве шли славяне: с падением гуннской власти они оказались насельниками недавно подвластных тем земель. Достоин внимания факт, что на исходе IV в., как раз в то время, когда патриархом в Константинополе был Иоанн Златоуст (398-404 г.), в течение трех лет там жил епископ египетский Птолемаиды (район Асуана) Синезий, 38 знаток африканских христианских систем письма. И надо сказать, греческое письмо тогда должно было ассоциироваться как с непобежденным еще язычеством, так и с широко распространенным арианством, с которым Иоанн Златоуст вел борьбу; отталкивание от греческой графики и ориентация на молодые письменности африканских и сирийских христиан было бы применительно к тому времени понятно.

По мнению И.И. Срезневского, «вероятно, не слишком долго спустя после готов и славяне стали пытаться передавать на своем языке места из книг Св. Писания и молитвы. Славяне юго-западные могли начать эти попытки в VI-VII веках. . .». Зе Действительно, второе возможное для этого время — эпоха Юстиниана (середина VI в.), когда, с одной стороны, активизируется византийская политика на путях в Индию в обход Персии — на Аравийском полуострове и в Африке (в Эфиопии, Нубии) и когда

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Там же. С. 184—188.

 <sup>36</sup> Cm.: C hr a v á t P. Velká Morava a koptsky Egypt // Panátky archeologické. Roč. 77 Č. 1. P. 5-47.
 37 Cm.: Hansack E. Die Vita des Johannes Chrysostomos des Georgios von

Alexandrien in Kirhenslavischer Ubersetzung. Freiburg, 1980. Bd 2. S. 258-260.

<sup>38</sup> См.: Успенский Ф. И. История Византии. СПб., (б. г.). Т. 1. С. 164. <sup>39</sup> Срезневский И. И. Мысли об истории русского языка. СПб., 1850. C. 37.

(в 540 г.) монофизитский проповедник Юлиан при поддержке императрицы Феодоры распространяет в Верхнем Египте созданную им на основе коптской нубийскую письменность, а с другой стороны, очевидно стремление византийцев дипломатическими средствами ослабить угрозу славянского нашествия из-за Дуная, делавшуюся все более реальной и страшной. В 545 г. император Юстиниан отправил послов на нижний Дунай к славянам-антам; посольство было успешным, Юстиниан стал именоваться императором антов. Однако в 602 г. анты были уничтожены аварами; если и имела место попытка проповедать у них христианство, как у нубийцев, на их собственном языке, то в 602 г. тамошняя миссионерская церковь прекратила бы свое существование, а ее книги были бы уничтожены и разнесены в разные стороны света. Люди же, умевшие их читать, тоже должны были быть уничтожены или рассеяны по свету и представляли бы собой отныне большую редкость. Эти фантазии вызывают в памяти знаменитое известие пространного Жития Кирилла о том, что Константин-Кирилл во время своей хазарской миссии (863 г.) видел в Крыму книги Евангелие и Псалтырь, написанные «русьскими письмены», и нашел человека, умевшего говорить тою «беседою»: 40 из сообщения, однако, не следует, что этот человек умел те книги читать; читать их научился Константин-Кирилл. Будь книги не «русьскими», а «сурьскими», сирийскими, как сейчас считают (что вполне вероятно, с филологической точки зрения), Константину-Кириллу не имело бы смысла обращать на них внимание, как и на говорящего на их языке человека, потому что сирийцев с их книгами он легко мог найти и в самой Византии.

Но еще более вероятно появление глаголицы в районе Солуни в семидесятых годах VII в. Об обретении славянами алфавита в это время мы имеем уже прямое историческое свидетельство — «Слово Кырила Философа, како увъри Булгаре», или «Солунскую легенду». Это автобиографическое произведение опубликовано по пяти спискам XIV—XVI вв.: впервые — Й. Х. Константиновым (Хаджиконстантинов-Джинот) в середине прошлого века по неизвестной рукописи, 41 затем — Д. Ангеловым по сделанному в 1861 г. в с. Тырново списку с другой неизвестной теперь пергаменной рукописи (вероятно, XIV в.) 42 и, кроме того, по трем известным сейчас южнославянским рукописям XV—XVI вв. 43 Повествование ведется от лица некоего Кирилла, который не имеет ничего общего с Константином-Кириллом, братом Мефодия. Просто тезка. Он родился или жил (по одним спискам — «рождение мое», по другим — «житие мое») в Каппа-

<sup>40</sup> См.: Никольский Н. К. К вопросу о русских письменах, упоминаемых в Жилии Константина Философа // ИОРЯС. 1928. Т. 1, кн. 1. С. 1—37; Геор гиев Е. Славянская письменность... С. 49—52.

<sup>43 1) «</sup>Тиквешский» список 80-х гг. XV в. — Народная библиотека «Кирилл и Мефодий» в Софии, № 677 (см.: Начов Н. Една нашенска ръкопис // Книжници за прочет с белетристическо, техническо, научно и забавително съдържание. Солун, 1889, Кн. 1. С. 42—47; см. также: Лавров П. А. Материалы по истории возникновения древнейшей славянской письменности. Л., 1930. С. 158—159); 2) «Наколашский» список последней четверти XV в. — Монастырь Николяц в Югославии, № 52 (см.: А н г е л о в Б. Ст. За два преписа на Солунската легенда. С. 9—13); 3) «Софийский» список конца XVI в. — Церковный музей в Софии, № 1161 (см.: К о ж ухаров Ст. Неизвестен препис на Солунската легенда // Български език. 1966. Т. XVI, кн. 5. С. 491—494; А н г е л о в Б. Ст. Солунската легенда // Из старата българска, руска и сръбска литература. София, 1967. Т. II. С. 63—66).

докии, стране между Малой Арменией, Фригией, Пафлагонией и Черным морем; образование получил в сирийском Дамаске («и учение мое въ Дамасцѣ»); оказался затем в египетской Александрии. Отнеся «Слово» к Константину-Кириллу, его сочли сначала речью, произнесенной тем в Риме, 44 а теперь считают легендарно-апокрифическим сочинением в фольклорном духе какого-то ревнителя славы болгар как богоизбранного народа, 45 жившего в XI—XII, XII—XIII или в XIV в. в Македонии и питавшего

неприязнь к грекам. Однажды в церкви александрийского патриарха («въ церквы великой патриархии Александрьской»), повествует автор Слова, он услышал из алтаря голос, назвавший его по имени («Кириле») и повелевший ему идти «въ землю (пространную) и въ езыкъ словенскы (вар.: езики словинские), (се) рекше Блъгаре», чтобы «увърити их и законь дати имь». Он очень огорчился, оттого что не знал, где находится земля народа славянского, так называемых болгар. Но отправился в путь, прибыл на Кипр, однако и там ничего не разузнал о месте жительства славян; хотел было возвратиться, но побоялся («да не буду яко пророкъ Иона», уклонявшийся от порученного ему Богом), поплыл дальше, на Крит, и там получил совет идти «въ Солун град». В Солуни Кирилл явился к митрополиту Иоанну. Как мы увидим, это лицо исторически известное: солунский митрополит Иоанн II, участник VI Вселенского собора (680-681 гг.), автор части «Чудес св. Димитрия», умер в 695 г. Кирилл поведал ему о своей задаче, а тот назвал его безумным старцем и сказал, что болгары — людоеды («человѣкоядьцы») и его самого могут съесть. На торге Кирилл услышал славянскую речь и испугался («и устрашися сердце мое вь мнѣ, и бих яко въ адѣ и тмѣ»). Помогло ему чудо. Выйдя как-то из церкви после воскресной службы («вь един день вь святую неделю»), он сел «на мрамори, мыслещи и скрьбещи», и тут увидел птицу: по одним спискам — голубя («голуба глаголющи»), по другим — «врана грачеща»; птица нечто держала в клюве. То, что птица держала в клюве, названо довольно странно: «зборькь сьчици скокине соупоуль свезану» (вар.: «зборькь сьчици скокине с оугуоуль звезану», «сборокъ с'чице со куки и уголъ свр'зана», «свытъкь сьчици скокине съ гуле свезане»); нет уверенности в правильном разделении знаков на слова. Попытки разъяснения смысла этих слов в большей или меньшей мере неубедительны. 46 Птица бросила свою ношу Кириллу «на крило» (на полу одежды или на плечо?), тот пересчитал упавшее (стало быть, это было нечто поддающееся счету и потому, значит, действительно связанное) и насчитал согласно одному списку 35, а согласно остальным — 32. Затем Кирилл вложил упавшее и пересчитанное «въ пазуху» (судя по дальнейшему именно за пазуху) и понес показать митрополиту. И тут случилось настоящее чудо: положенные за пазуху предметы скрылись в его теле («въ тело мое ськришесе»), а он сам потерял способность понимать по-гречески, забыл греческий язык: «. . .и азь истребихь (вар.: изгубыих) грьчьскы езыкь». (Забыл ли он при этом сирийский, которым пользовался, обучаясь в Дамаске, или коптский, который он мог освоить в Александрии, к сожалению, не сообщается). Митрополит прислал Кириллу приглашение на трапезу, а он не понимал посланника: «. . .азь же не разумъх, что кь мнъ грьчьскы говори»; и все солуняне, собравшиеся

<sup>44</sup> См.: Бильбасов В. А. Кирилл и Мефодий. С. 1—6.
45 См.: Воронов А. Главнейшие источники для истории Кирилла и Мефодия. Киев, 1877. С. 223—236; Георгиев Е. Литература на изострени борби в средновековна България. София, 1966. С. 313—316; Ангелов Б. Ст. Из старата българска, руска и сръбска литература. София, 1967. Кн. II. С. 44—66; Милтенова А. Солунската легенда и нейните типологични паралели // Годишник на

Софийския университет «Климент Охридски». Център за славяно-византийски проучвания «Акад. Иван Дуйчев». София, 1987. Т. І.

46 См., например: Воронов А. Кирилл и Мефодий. С. 224, примеч. 2; Барац Г. Кирилло-Мефодиевские вопросы // Труды Киевской Духовной академии. 1891. № 6. С. 298—325.

к митрополиту, этому удивлялись. А дальше случилось не менее странное — Кирилла заточили: «Тако и съкриху (по одному списку: искаху) мене». Из дальнейших событий ясно, что его не искали, а именно посадили.

Рассказ Кирилла можно понять так, что вместе с утратой знания греческого языка, последовавшей за исчезновением в его теле загадочных предметов, он обрел знание славянского языка и главное, как увидим, письма, за что тут же оказался в заточении. Получается, митрополит Иоанн почему-то не хотел допустить проповеди Кириллом христианства среди славяно-болгар на их языке. Как мы помним, он с самого начала, мягко говоря, не ободрял Кирилла в этом его намерении.

Болгары же во главе с великим князем Десимиром Моравским, Радивоем Преславским и другими князьями, узнав о случившемся с Кириллом, собрались у Солуни, осадили город и осаждали его «за 3 лѣтѣ. крывь около проливающе», требуя: «Дай намь человѣка, егоже послаль Богь к нам!». Удивительно! Язычники славяне и болгары, в то время резко настроенные против греческого христианства, требуют выдачи им задерживаемого греческим митрополитом христианского миссионера.

Действительно, при солунском митрополите Иоанне II языческие славянские племена ринхитов, стримонитов, дрогубитов и сагудатов, оккупировавшие земли вблизи Солуни, осаждали этот город в течение трех лет (675—678 гг.), о чем известно из упомянутой уже греческой книги «Чудеса св. Димитрия». 47 Эти «Чудеса» представляют собой сборник по большей части гомилий, проповедей, сказанных разными епископами Фессалоник, главной целью которых было прославить святого Димитрия и его чудесное вмешательство в дело обороны их города, а не дать хронологически точный и последовательный рассказ о событиях. Речь об осаде славянами Солуни в 675—678 гг. идет во второй главе второй книги «Чудеса», написанной солунским митрополитом Иоанном II до 688 г., <sup>48</sup> т. е. по свежим следам событий. Причины осады и ее снятия, согласно этому рассказу, были, конечно, иными, нежели в «Слове Кирилла Философа» (о Кириллепроповеднике митрополит не упоминает вообще): славян возмутили арест и убийство византийцами их племенного вождя Пербундуса, проживавшего в Солуни; освобождение же городу от осады пришло с войском вернувшегося после войны с арабами императора Константина IV.49

Что касается выражения «езыки словинскые, рекше Българе», т. е. «народы славянские, называемые болгарами», употребленного в самом начале «Слова», то оно не противоречит исторической ситуации, о которой идет речь. Тюркский народ «булгары» впервые появляется на сцене византийской истории примерно в одно время со славянами. Около 481 г. император Зинон использовал их против остроготов; в правление Анастасия I (491—518) они — подданные авар, союзники гуннов; в 626 г. принимали участие в осаде аварами Константинополя. В занимающее нас время, отступая от хазар, болгары двигались по Балканам в разных направлениях, подчиняясь аварам, подчиняя славян, заставляя отступать и платить дань византийцев (в 70-х или начале 80-х гг. VII в. хан Аспарух форсировал Дунай, и примерно тогда же один из его братьев, Кувер <?>, ушел в Паннонию к аварам).

Итак, князья болгарские (очевидно, подвластные болгарам славянские) Десимир Моравский и Радивой Преславский (ниоткуда больше эти имена не известны) начали, согласно «Слову», осаду Солуни и сняли ее лишь после того, как митрополит Иоанн выпустил удерживаемого им Кирилла Философа. Взяв его «съ радостию великою», болгары привели.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Cm.: Le merle P. Les plus anciens recueils des miracles de saint Démét rius. Paris, 1979. T. 1: Le Texte. P. 208—221.

<sup>48</sup> Stratos A. N. Byzantium in the Seventh Century. Amsterdam, 1978. IV.

<sup>668-685.</sup> P. 65-66, 84.

49 Lemerle P. Les plus anciens recueils. . . Paris, 1981. T. II: Commentaire. P. 111-136; Stratos A. N. Byzantium in the Seventh Century. P. 86-90.

его в город Равен на р. Брегальнице (левый приток Вардара в 150 км к северо-северо-западу от Солуни), и там он «написал» для них «словеса», буквы в количестве 32 (по одному из списков 35, а в другом вместо цифры — «о всёмь»). «Азь тёхъ (вар.: ихъ) мало учах, а они сами много приобрётааху», — оценивает свое учительство и своих учеников Кирилл философ. Завершает он свое «Слово» выражением уверенности, что его ученики православную веру и христианство Богу предадут, употребляя при этом слова «рече Господь», как будто что-то цитируя: «Тёмъ бо, рече Господъ, права вёра (вар.: пръво вёру), и христианство Богу предадятъ», т. е. тем свойственна, или принадлежит (разница, кажется, несущественная) правая вера, и они христианство Богу предадут.

Было замечено, что эти последние слова схожи с выражениями ряда произведений, где речь идет о последних временах. 1) Сказание о Сивилле: «Грьци царство Господу пръдадуть», а «словъне, рекше бльгаре, — добри, гостелюбивы и см врени, истинни, безлобиви, любящи чюждина и крестияньство, — си въру правую Богу пръдадут»; 2) «Разумник»: «Грьци царство Богу предадут, а Блыгаре веру и христианьство предадут» (по другой редакции: «а Блыгаре веру и християне»); 50 3) «Откровение Мефодия Патарского»: «. . . царь грьчьскы (. . . ) предасть царство християньско Богу и Отпю»; 4) «Написание о правой вере», приписываемое Константину-Кириллу, брату Мефодия, в основе своей переводное: «И сию «веру» предаеве своимь учеником, да сице в рующе спасутся и въ страшный день судный пакы предадуть ю нама истинну, неизмённу, съвръшену». 51 Указывая на эти параллели, считают, что они, как и чудеса, о которых идет речь в «Слове» (проникновение букв в тело, забвение одного языка, освоение при этом другого), свидетельствуют о легендарно-апокрифическом характере произведения, лишающем его всякой исторической ценности. мой же взгляд, параллели эти показывают лишь, что соответствующее выражение «Слова» было широкоупотребительным и выражает не столько болгарский национализм или гордость болгар своим учителем и своей христианской верой, сколько гордость учителя, от имени которого ведется речь, результатами своего труда. Такого рода параллели, как и изучение пестрого состава сборников, содержащих «Слово», никак не должны, на мой взгляд, отвлекать внимание от самого составляющего «Слово» рассказа, который нельзя считать сплошной «низовой» фантазией. Памятник заслуживает, конечно, большего уважения и внимания как история получения околосолунскими славянами алфавита.

Всерьез, т. е. не считая Кирилла Каппадоко-Дамасского «народной версией» Константина-Кирилла, брата Мефодия, относились к «Слову» Порфирий Успенский и Йордан Иванов. Порфирий Успенский полагал, что «это слово о просветителе славян в Болгарии Кирилле достойно внимания ученых мужей <...> Оба же эти упоминания, об Иоанне Солунском архиерее и о военных приступах славян к Солуню около 680 года, так неустранимы и так вески, что мы решительно должны признать в выше-изложенном слове основу историческую и считать первым нововводителем у славян так называемой Кириллицы, или церковно-славянской азбуки, Кирилла Каппадоко-Солунского, жившего во второй половине седьмого века, а не того Кирилла, который учил славян Мораво-Паннонских в де-

<sup>&</sup>lt;sup>bo</sup> См.: Ангелов Б. Ст. Из старата българска, руска и сръбска литература. С. 56, 57; Милтенова А. 1) «Сказание за Сивила»: (Археографски бележки, текстологическо изследоване, издание на текста) // Старобългаристика. 1984. VIII. 4. С. 53—54; 2) «Разумник-Указ»: (Текстологическо проучване. Издание на старобългарския текст) // Там же. 1986. Х. 4. С. 25.

текстологическо изследоване, издание на текста) // Староогы аристика. 1984. VIII. 4. С. 53—54; 2) «Разумник-Указ»: (Текстологическо проучване. Издание на старобългарския текст) // Там же. 1986. Х. 4. С. 25.

51 См.: Истрин В. М. Откровение Мефодия Патарского и апокрифические видения Даниила. М., 1897. С. 45—46, 99, 212; Воронов А. Кирилл и Мефодий. С. 224; Юрчен ко А. И. К проблеме идентификации «Написания о правой вере» // ТОДРЛ. Л., 1990. Т. 43. С. 262; Милтенова А. Солунската легенда и нейните типологични параллели.

вятом столетии». 52 Глаголица к тому времени, полагает Порфирий Успенский, уже существовала, и из нее автор «Слова», творец нового славянского алфавита, взял буквы «зело», ц, ч, ш, щ, ъ, ы, ь, «юс». Йордан же Иванов считал, что Кирилл Каппадокийский изобрел в VII в. глаголицу.<sup>53</sup>

Но обратим внимание, в «Слове Кирилла Философа» речь не идет об изобретении, создании нового алфавита: там говорится только о необыкновенном его получении Кириллом — от птицы, которая уронила готовые буквы ему «на крыло». Да и необыкновенном только потому, что случившемся очень кстати: если бы Кирилл не думал о необходимости письменности для славян как условия научения их христианской вере, он бы на эти знаки просто внимания не обратил, сбросил их, не задумываясь, со своего «крыла». Так что похоже, буквы, которым он стал учить славян в Равене на р. Брегальнице, не были им изобретены, а являлись более древними, Кириллом только использованными.

Вернемся теперь к вопросу, почему солунский митрополит VII в. мог препятствовать проповеди христианства среди так сильно угрожавших городу язычников. Щадя проповедника? Маловероятно. Представляется, тому могли быть две причины. Прежде всего византийцы не поощряли развитие письма на языках варварских народов в пределах империи: когда те селились в ее границах, их старались обучить греческому языку и с помощью греческого языка христианизировать и эллинизировать. Вторая причина, не исключающая первую, могла состоять в том, что родившийся в Каппадокии, воспитанный в Западной Сирии пришелец из коптского Египта, вероятнее всего, был монофизитом, для греков — еретиком. В таком случае православный грек-митрополит пытался воспрепятствовать монофизитской проповеди среди язычников в своей епархии, но несмог. Если Кирилл из Александрии был монофизитом (вероятнее всего, армянином или сирийцем), то ничего удивительного нет и в том, что он «истребил», «изгубил», позабыл греческий язык, обретя знаки для письма по-славянски: достаточно вспомнить, какая неприязнь к «вычурному, шепелявому, изломанному» греческому языку была свойственна армянину, автору Жития Саака и Маштоца. 54 Вот откуда, а не только от национальных чувств ущемляемых византийцами болгар может происходить некоторая отмеченная учеными антигреческая направленность «Слова». Прозвание «Философ» показывает, что в упомянутом им как место его учения Дамаске Кирилл Каппадокийский окончил университет. Ученый монофизит-проповедник, если он изобретал в VII в. письменность для славянского языка, естественным образом вольно или невольно должен был ориентироваться прежде всего на знаки письменности тесно тогда связанных друг с другом монофизитских церквей — армянской, сирийской, коптской, нубийской, эфионской. От родного для него своеобразного их стиля освободиться вряд ли было возможно. Под пером Кирилла Каппадокийца Философа по стилю и по отношению к греческому письму как раз должно было получиться что-то вроде глаголицы. Да если и обрел он вдруг забытый алфавит, созданный для славян в V в. (хорваты ведь верят, что глаголица — изобретение блаженного Иеронима Стридонского), то стилистически — по своей «антигреческой» и «просевероафриканской и промалоазийской» направленности — он должен был его полностью устроить. Заметим кстати, что если не считать букв, составленных из двух знаков (у. ы. «юс» большой и два йотированных «юса»), в глаголице насчитывается 35 знаков; а если не считать и трех букв, служащих для передачи греческих «омеги», «фиты» и «ипсилона», не выражающих особых звуков славянской речи и в глаголице не обязательных, получится 32 знака. В сохра-

<sup>52 (</sup>Порфирий Успенский). Лервое путеществие в афонские скиты и монастыри архимандрита, ныне епископа Порфирия Успенского в 1846 году. Киев, 1877. Ч. П., отд. первое. С. 102—106.

53 См.: Северна Македония. София, 1906. С. 66—72.

54 См.: Памятники армянской агиографии. Ереван, 1973. Вып. 1. С. 42, 43.

нившихся глаголических азбуках XI—XIII вв. насчитывается и 31 буква (в Парижском абецедарии XI—XII вв.), и 35 (в Бандуричевом XIII в.), и 38 (в Мюнхенском XII в.).  $^{55}$  В древнейших же глаголических памятниках — все варианты числа букв от 32 до  $38.^{56}$ 

Если глаголица была придумана или только распространена среди славян проповедником-монофизитом, то и созданная его проповедью в их среде христианская община должна была быть монофизитской. О существовании именно такой общины в среде бесписьменных язычниковславян на Балканах сообщает нам арабский географ Масуди: «Обиталища их <славян> на севере, откуда простираются на запад. Они составляют различные племена, между коими бывают войны, и они имеют царей. Некоторые из них исповедуют христианскую веру по якобитскому толку, некоторые же не имеют писания, не повинуются законам; они язычники и ничего не знают о законах». 57 Яковитами называли и называют монофизитов Сирии и Северо-Восточной Африки. Масуди писал в 40-х гг. Х в., когда основная масса балканских славян исповедовала уже православие; сам он на Балканах не бывал. Отставание его от жизни объясняется тем, что в данном случае он пользовался не своими наблюдениями, а трудами предшественников — вероятнее всего, не дошедшим до нас сочинением Хоррами, писавшего на сто лет ранее, в 40-х гг. IX в. 58 Совсем незадолго до моравской миссии Константина-Кирилла и Мефодия тот побывал в плену у византийцев и имел возможность видеть славян лично.

Монофизитская христианская община среди соседствовавших с Солунью славян не могла быть поддержана греками; для тех естественней было бы постараться ее уничтожить, обратив в православие. Но не удивительно и то, что она существовала еще в ІХ в.: в конце VII—начале VIII в. сделать что-либо с ней византийским светским и духовным правителям было не по силам, а с 726 г. это стало несущественным из-за начавшегося иконоборчества и сопряженной с ним внутренней борьбы с православными иконопочитателями. Зато после окончания иконоборчества, с торжеством православия (843 г.) и возрождением византийской культуры и государственности, империя вновь обратилась со своим словом к окружающему миру, что хорошо видно по миссиям Константина-Кирилла и его брата Мефодия к арабам, к хазарам и к славянам, а тем самым и к Риму.

Согласно. Краткому житию Кирилла, называемому также «Успение Кириллово», еще до Моравской миссии он обнаружил как раз на р. Брегальница среди славян христиан: «... щьдь въ Бръгалницу и обръть от словънскаго языка нъколико кр'щенъх. И елицъх же не обрът кръщенъх он ж к'ръстивь их, и приведе на православную въру. И написавь имь книгы словънскым языком». В Мы знаем, что Константин-Кирилл пользовался глаголицей. Обретенные им на Брегальнице славяне-христиане должны были быть потомками тех, кого просветил в VII в. Кирилл Капнадокийский, т. е. монофизитами или наследниками монофизитов, и должжны были иметь свою письменность. Возможно поэтому «привести на православную веру» Константину-Кириллу надо было не только просвещенных им язычников, но и членов этой славяно-христианской общины. «Написав им книги словенским языком», Константин-Кирилл продолжил то, что делал там же лет на сто тридцать раньше Каппадокиец. Написание

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> См.: Велчева Б. Абецедар // Кирило-Методиевска енциклопедия. София, 1985. Т. 1: A—3. С. 20—26.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Илчев П. Глаголица // Там же. С. 492—493.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Сказания мусульманских писателей о славянах и русских (с половины VII века до конца X века по Р. Х.)/ Собр., пер. и объясн. А. И. Гаркави. СПб., 1870. С. 135.

С. 135.

<sup>58</sup> Там же. С. 119, 161.

<sup>59</sup> Лавров П. А. Материалы. С. 155; см. также: Грашева Л. Брегалнишка мисия // Кирило-Методиевска енциклопедия. Т. 1. С. 237—243.

книг «словенским письмом» не потребовало от него в данном случае в середине IX в. — изобретения славянской письменности.

Во второй половине 80-начале 90-х гг. ІХ в. в Болгарии Черноризец Храбр в апологии «О письменах» — славянских буквах, созданных Константином-Кириллом, — написал, что одни буквы тот создал «по образцу греческих письмен, другие же в соответствии со славянской речью», так что 24 из них «подобны греческим письменам». 60 Сочинение это известно в 78 списках XIV-XVII вв., и некоторые из них, как удается установить, сопоставляя их данные со славянскими азбучными акростихами, восходят к глаголическому протографу, так что полагают, существовали две его редакции — кириллическая и глаголическая. 61 О первенстве глаголины по сравнению с кириллицей спорить не приходится, как и о том, что существовала глаголическая версия сочинения Черноризца Храбра. Но то, что он писал не о глаголице, а о кириллице, вне сомнений. Ведь он говорил о 24 славянских буквах — письменах, подобных гречес к и м, что невозможно сказать о буквах глаголицы, но что совершенно уместно в применении к кириллице.

Создать новое славянское письмо могло побудить Константина-Кирилла, знавшего и использовавшего глаголицу, стремление приблизить облик славянских букв и книг к греческим, грецизировать славянскую письменность. Даже если это стремление диктовалось желанием сделать славян православными, кириллицу с гораздо меньшим основанием, нежели глаголицу, можно назвать миссионерской азбукой. Это — грецизирующая азбука, дающая славянской письменности новую культурную ориентацию.

Кстати, назвать изобретенное Константином-Кириллом письмо по его имени можно было только для того, что бы отличить его от уже существую щего славянского. Нет ведь примеров, чтобы народ, впервые получая письменность, назвал ее именем создателя: армянское письмо не называют «месропицей», а коми — «стефаницей»; но есть пример того, что реформированный алфавит называют именем реформатора: так, переделанный Вуком Караджичем сербский алфавит называют «вучицей».

Подтверждение тому, что Константин-Кирилл изобрел глаголицу, а на кприллицу перешли его и Мефодия ученики после изгнания их из Моравии, уже в Болгарии, ученые видели в записи, «ис курилоцѣ», или «ис куриловицѣ», сделанной в Новгороде в 1047 г. Упирем Лихым в «Книге пророчеств» (сохранившейся в списках XV—XVI вв.): «Так как в списках Книг пророческих с толкованиями, повторяющих запись Упиря Лихого, находятся выражения и буквы писанные глаголицей, сам по себе напрашивается вывод, что Упирь Лихый писал с глаголического оригинала, и, следовательно, глаголицу звали первоначально кириллицей, и она-то и есть та древнейшая азбука, которую изобрел Кирилл-Константин Философ». 62 Но Анджей Поппэ (следом за архимандритом Леонидом, 63 однако же независимо от него) блестяще доказал: Упирь Лихый своей записью хотел сказать, что он делал список с образца (курѣлъкъ — образец).64

<sup>60</sup> См.: Куев К. М. Черноризец Храбр. София, 1967: Сказания о начале славянской письменности. М., 1981. С. 102—103.
61 См.: Моšin V. I. Još o Hrabru, slavenskim azbukama i azbučnim molitvama // Slovo. Zagreb, 1973. Т. 23. Р. 5—71.
62 Поппэ А. «Ис курилоцѣ» и «ис куриловицѣ» // Slavic Linguistics. Poetics, Cultural History: In Honor of Henric Birnbaum on his Sixtieth Birthday 13 December 1085. Claric Publishers, Inc. B. 222

Спита History: In Honor of Henric Birnbaum on his Sixuem Birthday 15 December 1985. Slavia Publishers. Inc. P. 322.

63 Леонид (архимандрит): 1) По поводу одного спорного выражения в надписи на списке «Книг пророческих с толкованиями», писанном в Новгороде Упырем Лихым» в 1047 г. // Записки имп. АН. СПб., 1883. Т. 47, кн. 1. С. 61—63; 2) Заметка о слове «ис куриловицъ» // Русский филологический вестник. 1891. Т. 25. С. 135—

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Попиэ А. «Ис курилоцѣ» и «ис куриловицѣ». С. 319—350.

Глаголица называлась также «буквицей» — по первой особенной букве славянского алфавита, отличающей его от греческого; возникло это название, по-видимому, как сокращение слова «азбуквица», но и оно полобно названию «глаголица» не свидетельствует о вторичности этого алфавита в отличие от названия «кириллица». Названия «кириллица» и «глаголица» естественным образом сохранились и использовались в первую очередь там, где эти азбуки длительное время сосуществовали, — на Адриатическом побережье, в Дубровнике, Иллирии, приморской Хорватии. Древнейшее упоминание кириллицы содержится в дубровницком документе от 15 апреля 1407 г. 65 К XV же веку относится название «глаголийский». «Иеронимовыми» глаголические буквы называют, мы знаем, по крайней мере с XIII столетия по настоящее время. 66

Надобности в специальных наименованиях алфавитов нет там, где пользуются только одним. Первые усилия заместить глаголицу, которой он пользовался, кириллицей, которую он создал, должен был предпринять сам Константин-Кирилл, а следом за ним — Мефодий и их ученики. Двойственность с постоянно нарастающим перевесом кириллицы, неуклонно ведущим к полной ее победе, замечается в областях, где действовали ученики Кирилла и Мефодия (Болгария). А где такого рода последовательные и продолжительные усилия не были приложены, там восторжествовала глаголица (Хорватия). Не потому ли и молчат эти ученики в своих сочинениях о хорошо им известной иной, нежели изобретенная Кириллом, и исторически предшествующей ей славянской азбуке, что они знают о ее прошлом?

Свидетельствуют же о нем не только сами глаголические буквы, о чем шла речь, но и древнейшие сохранившие их книги. Если ранние кириллические рукописи (X-XII вв.) вызывают в памяти современные им греческие, то ранние (примерно так же датируемые) глаголические -значительно более ранние восточные: глаголические тексты позволяют увидеть в своем содержании «про-сирийские» элементы, а геометрические формы их инициалов, глядящие сквозь окружности лики, набор красок, присутствие древних зооморфных мотивов при отсутствии золота, растительных элементов и других стилистических признаков византийского послеиконоборческого возрождения — все это указывает на искусство Малой Азии и Египта как на источник влияния, — на те самые сирийские и коптские манускрипты VI-VII вв., 67 которыми и должен был пользоваться каппадокийен Кирилл и в Малой Азии, учась, и в Египте, где он услышал повеление научить закону Божию «язык славянский», и на Балканах, в Солуни, и на р. Брегальнице, где он старался выполнить это повеление, одним из первых, если не впервые в истории, обучая славян искусству письма на их родном языке.

<sup>65</sup> Там же. С. 345 со ссылкой на: Schutz J. Das handschriftliche Missale

Illiricum Cyrillicum Lipsiense. B. I. Wiesbaden, 1963. S. 307.

66 Cm.: Stefanić V. Nazivi glagoljskog pisma // Slovo. Zagreb. 1976.
T. 25-26. S. 17-76.

67 Cm.: Djourova A. L'ornement des manuscrits viex-bulgares glagolitiques

et leurs rapports avec l'art de Byzance, des provinces greques d'Orient et d'Italie du Sud (Sur l'ornement de l'Evangeliaire d'Assemani) // Byzantiaka. Θεσσαλονίκη, 1988. Τ. Σ. C. 24-25, 33, 37-39.

## м. А. момина

## Проблема правки славянских богослужебных гимнографических книг на Руси в XI в.

В «Повести временных лет» под 1037 г. есть свидетельство о развитии книжности при Ярославе: «И бъ Ярославъ любя церковныя уставы, попы любяще по велику, излиха же черноризьць, и книгамъ прилежа, и почитая е часто в нощи и въ дне. И собра писцѣ многы и прекладаше отъ грекъ на словеньское писмо. И списаша книгы многы, ими же поучащеся вернии людье наслажаются ученья божественаго».1

Н. А. Мещерский по поводу этого сообщения пишет: «Без сомнения, известное сообщение "Повести временных лет" следует понимать обобщенно и в более широком смысле, чем указание только на один данный год. Это, очевидно, прямое свидетельство о наличии в Киевской Руси своих переводов, не зависимых от славянского юга. Расширительно истолковывая указанное сообщение, мы распространяем его на весь период существования Киевского государства с возможным предположением, что такие переводы могли производиться не только в столице, но и в других культурных центрах тогдашней Руси, например, в Галиче или во Владимире в эпоху их расцвета до татаро-монгольского завоевания».2

Существуют переводные памятники, о которых известно, что они переведены на Руси в древнейшую эпоху. Об этом писал еще академик А. И. Соболевский. Сейчас ни у кого не вызывает сомнения, что к таким памятникам относится, например, «История иудейской войны» Иосифа Флавия.

Но славяне придавали большое значение не только переводу с греческого произведений исторического, гомилетического, житийного содержания, но и правке уже существующего, ранее сделанного, в частности перевода гимнографических богослужебных книг. После смерти первоучителей славяне вновь и вновь сравнивали с греческими оригиналами, очень отличавшимися между собой, уже переведенные литургические книги, внося в них изменения в соответствии с подлинником, правя, стараясь как можно точнее передать смысл достаточно трудного греческого текста. Только этим можно объяснить разнообразие триодей, миней, октоихов, часословов до XIV в. по составу, расположению песнопений разного рода и, наконец, по отдельным чтениям. Поэтому мы и имеем 9, а возможно, и 11 типов славянской Триоди, причем каждый тип еще делится на редакции. Тщательность работы славян над гимнографическими богослужебными текстами можно показать и на примере одного песнопения, взятого

¹ Повесть временных лет / Под ред. В. П. Адриановой-Перетц // М.; Л., 1950.

Ч. 1. С. 102. <sup>2</sup> Мещерский Н. А. Искусство перевода Киевской Руси // ТОДРЛ. М.; Л. 1958. Т. 15. С. 55.

<sup>3</sup> С оболевский А.И.Особенности русских переводов домонгольского периода // СОРЯС. СПб., 1910. Т. 88. С. 162—177.

4 См.: Момина М.А. 1) Типы славянской Триоди // Язык и письменность среднеболгарского периода. М., 1982. С. 102—122; 2) Вопросы классификации славянской Триоди // ТОДРЛ. Л., 1983. Т. 37. С. 25—38.

из Триоди. Так, до XIV в. существовало 6 редакций акафиста Богородице, однако в дальнейшем правка продолжалась, и с XIV по XVII в. мы находим еще 25 редакций.

Проводилась ли правка гимнографических богослужебных книг непо-

средственно на Руси?

И. В. Ягич, издавая минеи по русским спискам конца XI в. из Типографского собрания (ЦГАДА, ф. 381,  $\mathbb{N}$  84, 89, 91), в общирном предисловии сравнивает русские и болгарские списки миней и отмечает некоторые разночтения: «Я вижу, что иногда в очень древних русских и в очень древних болгарских списках нет того единства в переводе, к которому мы привыкли в прочих случаях по многочисленным другим примерам, но нет также столь большого различия, которое давало бы право говорить о самостоятельном новом переводе. Стало быть, надо допустить, что в иных случаях делались в старом переводе кое-какие поправки и замены одних слов другими».5

Гораздо позднее, в 50-х гг. ХХ в. Э. Кошмидер утверждал, что крюковая нотация была известна восточным славянам раньше, чем южным. Он считал, что отсутствие южнославянских рукописей с крюковой нотацией едва ли может быть объяснено гибелью рукописей во время османского нашествия и что есть основания сомневаться, существовали ли они вообще.6 О том же он пишет в исследовании славянского Ирмология по двум новгородским спискам. В работе о Киевских листках Кошмидер приходит к выводу, что знаки этой рукописи - невмы латинского lectio solemnis. В Свое окончательное мнение он излагает на съезде в Братиславе: Кириллу и Мефодию были известны только невмы lectio solemnis, а знаменная нотация пришла на Русь прямо из Византии в связи с распространением христианства в XI-XII вв. 9 Следовательно, и текст нотного Ирмология отличается от текста ненотного Ирмология, сохранившегося в южнославянских списках.

Ф. Келлер, исследуя кондакари, приходит к таким же выводам. Он считает, что эта литургическая книга, в которой текст кондаков имеет особую кондакарную нотацию, была заимствована непосредственно из Византии без участия Болгарии.<sup>10</sup>

И наконец, доктор Ханник, исследуя разночтения в ирмосах по русским и южнославянским спискам, прямо пишет о русской редакции XII B.11

Утверждения этих ученых о существовании древней русской редакции гимнографических богослужебных книг основываются только на одном факте: кондакари с кондакарной нотацией, ирмологии, а также стихирари со знаменной нотацией сохранились лишь в русских списках. А это. с нашей точки зрения, не может служить достаточным доказательством, потому что болгарский перевод или болгарская редакция тоже может

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ягич И.В. Служебные минеи за севтябрь, октябрь и ноябрь в церковно-славянском переводе по русским рукописям 1095—1097 гг. СПб., 1886. С. СХVI— СХVII.— Далее: Мн. Я.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cm.: Koschmieder E. Zur Herkunft der slavischen Krjuki-Notation // Festschrift für Dmytro Čiževskij zu 60 Geburtstag (Veröffetlichungen der Abteilung für slavische Sprachen und Literaturen des Osteuropa — Instituts (Slavischen Seminar) an der F U Berlin V). Berlin, 1954. S. 146—147.

7 K oschmieder E. Die ältesten Novgoroder Hirmologien-Fragmente II/
Abh. d. Bayer. Akad. d. Wiss., Phil-hist. Kl. N. F. 37. München, 1955. S. 11.

8 K oschmieder E. Die vermeintlichen Akzentzeichen der Kiever Blätter //
Slovo. 1955. N IV. S. 16.

9 K oschmieder E. Wie haben Kyrill und Method zelebriert // Aptinge

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kosch mie der E. Wie haben Kyrill und Method zelebriert // Anfänge der Slavischen Musik. Bratislava, 1966. S. 7—22.

<sup>10</sup> Keller F. Die russich – kirchenslavische Fassung des Wiehnachtskonta-kion und seiner Prosomoia // Slavica Helvetica. 1977. N 9. S. 203—204. 11 Ханник X. Текстолошки развитак ирмоса у старословенским литургиј-ским рукописима // Научни састанак слависта у вукове дане. Београд, 1984. № 14.

сохраниться только в русских списках, чему имеется много примеров. Мы хотим доказать существование древней восточнославянской редакции богослужебных гимнографических книг, используя два текстологических метода.

Первый метод — метод повторяющихся текстов, т. е. одни и те же песнопения в разных богослужебных книгах. Например, кондаки с икосами или без икосов встречаются в кондакарях, триодях, минеях, октоихах, часословах. Отпустительные тропари есть в уставах, триодях, минеях, часословах. Самогласные стихиры записываются в стихирях, триодях, минеях. Ирмосы содержатся в ирмологиях, триодях, минеях, часословах. Если те же песнопения встречаются в одной и той же редакции в разных богослужебных книгах, то из этого следует, что это богослужебные книги одной редакции.

Второй метод — метод определения редакции по греческим разночтениям, отразившимся в славянских списках. Под редакцией мы понимаем систематическую сознательную правку текста и сверку с греческим оригиналом. Разночтения могут появиться под рукой переписчика из-за его небрежности, неправильно понятого им слова или грамматической формы. Если списков много, то повторяющиеся чтения и будут относиться к редакции, а чтения, встречающиеся только в одном списке, можно приписать переписчику. Но как отделить разночтения, появившиеся в результате переписки, от разночтений, появившихся в результате сознательной правки, если перед нами только два списка с отличающимися чтениями? Например, II и IV типы триодей, названные нами Битольским и Загребским, а также III тип (Триодь Моисея Киянина) представлены лишь одним списком. Это обстоятельство типично для старших памятников, поэтому мы считаем, что разницу редакций гимнографических текстов дучше всего прослеживать по тем сдавянским разночтениям, в которых отражаются разночтения греческих списков, тем более что гимнография дает нам особые возможности это сделать, поскольку песнопение имеет метрический характер. 12 Замены в греческом тексте возможны лишь тогда, когда прежние и заменяющие их формы имеют одинаковое количество слогов и ударение на том же по счету слоге. Итак, если перевести оба сравниваемых варианта на греческий (а это сделать нетрудно, потому что была создана устойчивая традиция перевода), и оба греческих соответствия будут иметь одинаковое количество слогов и ударение на том же по счету слоге, то в этом случае эти славянские разночтения действительно отражают греческие. Такое разночтение может быть всего одно в тексте, но этого достаточно, чтобы понять: правка была сознательной, если для нее привлекался оригинал.

Например, в русском списке Минеи в кондаке Иоанну Богослову на 26 сентября (XI в.) читаем: «точиши бо чюдеса» (Мн. Я.), а в болгарском списке Минеи XIV в.: «дееши бо чюдеса» (72, 22). В греческой печатной Минее 14 это соответствует βρύεις γὰρ θαύματα. Глагол «деяти» употреблялся для перевода с греческого πράττω, поэтому, очевидно, в тексте, послужившем оригиналом для болгарской минеи, было πράττεις γὰρ θαύματα, что наверняка можно обнаружить, просмотрев определенное количество греческих списков. Но предлагаемый метод не требует этого. Приведенное разночтение оказывается единственным. Однако этого достаточно, чтобы говорить о разных редакциях одного кондака. Сказанное может подтвердить и следующий факт: икосы к этому кондаку оказываются разными в болгарской Минее, с одной стороны, и в русской Минее, с другой, что показывает работу справщиков с греческим оригиналом.

<sup>12</sup> См.: Момина М. А. Греческие разночтения в славянских гимнографических текстах // ВВ. 1983. Т. 44. С. 126—134.

Сокращение шифров рукописей в конце статьи.
 4 Μηναΐον τοῦ Σεπτεμβρίου. Benetia, 1890. S. 152. — Далее: MV.

Иногда в греческом тексте нет разночтений, а в славянском разночтения появляются. Это происходит потому, что справщик по-разному переводил одно и то же греческое слово. Например, в ирмосе 6-го гласа 7-й песни встречается замена: «росодатель»—«хладодавица» (см. табл. 13). Едва ли такие варианты могли появиться на славянской почве. Очевидно, здесь по-разному переведено греческое δροσοβόλος. Δρόσος имеет два значения: 'свежесть' и 'роса'. Справщик должен был заглянуть в греческий текст, прежде чем сделать такую замену.

Даже разный порядок слов может быть отражением греческого разночтения. Так, в кондаке на 1 ноября Козме и Дамиану находим: «Благодеть приимша» (Мн. Я., 268) и «Приемша благодеть» (72, 46). Это отражение разночтений оі түх харіх харіх харіх харіх харіх харіх харіх карохес түх харіх. Перестановка слов стала возможной потому, что не нарушаются ни количество слогов, ни место упарения.

Конечно, разночтения такого рода всегда сопровождаются разночтениями, появившимися на славянской основе. Так, в кондаке на Воздвижение вследствие особых и очень важных для нас причин, о которых речь пойдет далее, слово «царь» исправлено на «князь». Справщик посчитал нужным заменить одно слово другим (или одну словоформу другой), которое по тем или иным причинам показалось ему более подходящим: например, вместо слова «вои» употребить «воинство», или наоборот. Но если при сравнении всего двух списков мы не будем опираться на греческие разночтения, то вряд ли сможем понять, возникла ли эта вариантность за счет переписки или в результате редактирования.

Следует сказать еще об одном важном метолологическом положении. При сравнении песнопений в русских и болгарских списках богослужебных книг следует брать не одно или два, а все песнопения этой группы, потому что при сверке с оригиналом разночтений в греческом списке могло и не быть, или справщик не счел нужным изменить перевод какого-нибудь слова, и это песнопение вносилось в новый список без изменения. Только при проверке всех песнопений этой группы (например, всех ирмосов, всех отпустительных тропарей) можно найти правку по греческому оригиналу. Так, некоторые ирмосы из русских ирмологиев полностью совпадают с ирмосами старших болгарских списков, но зато в некоторых из них видна правка (см. в табл. 13 пример ирмоса 6-го гласа 7-й песни). Другой пример. Тропарь «Знаменану гробу» 7-го гласа не имеет разночтений в Алексеевском уставе (ГИМ, Синодальное собр., № 330, л. 44-44 об.) и сербском Часослове XIII в. (БАН, 4.5.25, л. 3 об.). Но из этого не следует, что не было правки в данной группе тропарей, поскольку в других тропарях правка видна и потому есть разница в редакции (см. табл. 6, 7, 8).

После этих предварительных замечаний перейдем к рассмотрению

материала.

Начнем с кондаков, которые записывались в кондакари, триоди, минеи

и другие богослужебные книги.

Кондакарь — это одна из древнейших богослужебных книг, содержащая жанр песнопений, называемых кондаками и икосами. В кондакарях сохранилась до сих пор не расшифрованная особая музыкальная нотапия.

Шесть славянских кондакарей дошли до нас только в русских списках.<sup>16</sup>

<sup>16</sup> Мηναῖα. Т. В.' 'Εν Ρώμη, 1889. S. 10. — Далее: МВ.
16 1) Кондакарь типографский — ГТГ, К—5349 (конец XI—начало XII в.). СК, № 50; 2) Кондакарь ОЙДР — ГБЛ, ОИДР, 107 и ГПБ, Погодинское собр. (далее: Пог.), № 43 (конец XII в.). СК, № 124—125; 3) Кондакарь благовещенский — ГПБ, Q. п. 1.32 и ОГНБ, 1/93 (конец XII—начало XIII в.). СК, № 153—154; 4) Кондакарь успенский — ГИМ, Успенское собр. (далее: Усп.), № 9 (1207 г.). СК, № 173; 5) Кондакарь синодальный — ГИМ, Синодальное собр. (далее: Син.), № 777 (1-я половина XIII в.). СК. № 205. 6) Кондакарь троицкий, или лаврский — ГБЛ,

У греков Кондакарь как богослужебная книга рано вышел из употребления. Распвет этого жанра-проповели в стихах. 17 называемого Романом Слапкопевием υμνος, ποίημα, έπος, αίνος, относится к V-VII вв. Начиная с VIII в. ему на смену приходит новый жанр-канон, и, очевилно. именно в это время одиос начинает употребляться в сокращенном виде: от многих строф остаются только две — кондак и икос: в таком виде песнопение и входит в литургические книги — минеи, триоди, октоихи. Греческих кондакарей сохранилось тоже немного — всего 12. В некоторых из них билос сопержится в полном виде, а в некоторых в сокращенном.

Шесть славянских кондакарей имеют билос в кратком виде. Они сопержат минейные, триолные конлаки, конлаки на 8 гласов из Октоиха. Все шесть кондакарей несколько отличаются между собой по составу. Кроме того, например, Благовещенский кондакарь имеет кондаки без икосов, а Кондакарь ОИЛР имеет кондаки с одним икосом, как и Типографский кондакарь. Однако важно то, что, несмотря на разницу в составе, все кондакари имеют тексты одной редакции. Если и есть какие-либо разночтения, то они незначительны и возникли во время переписки. 18

Сравнивая тексты триодных кондаков из кондакарей с их текстами в триодях, мы находим полное совпадение редакций, но не во всех, а только в Триоди так называемого Гимовского типа. 19

Изучение этой сложной по составу литургической книги показало, что ее списки нельзя разделить на редакции, минуя стадию выделения типов. Нами рассмотрено 9 типов славянской Триоди с XI по XVII в. Триоди отличаются между собой составом песнопений, их расположением и чтениями. Сейчас мы предполагаем, что можно насчитать по крайней мере 11 типов славянской Триоди; 9 из них относятся к периоду до XIV в., а 2 к периоду после XIV в. И уже каждый тип можно разделить на редакции, под которыми мы понимаем систематическую правку славянского текста по греческому оригиналу. Выделение редакций — это дело будущего, но сейчас уже можно сказать, что І тип — Шафариковский — делится на две редакции, V — Гимовский — тоже на две редакции, VII — Орбельский — по крайней мере на три редакции, и т. д.

Среди этих 9 типов четко выделяется V — Гимовский. Он назван так потому, что старший список, принадлежащий к этому типу, находится в ГИМе (ГИМ, Син. 319, XII в.). 20 Все списки русские. Триодь такого типа цитировал в своем «Поучении» Владимир Мономах. Это видно, например, при сравнении кондака 6-го гласа на Сырное воскресение «Премудрости

Троицкое собр. (далее: Тр.), № 23 (конец XII—начало XIII в.). СК, № 204. Cymeствуют следующие издания славянских кондакарей: Амфилохий. Кондакарий в греческом подлиннике XII—XIII вв. по рукописи Московской Синодальной 6-ки в греческом подлиннике XII—XIII вв. по рукописи Московской Синодальной б-ки № 437 с древнейшим славянским переводом кондаков и икосов, какие есть в переводе. М., 1879; Contacarium plalaeoslavicum Mosquense. Codex qui olim in ecclesia catedrali Cremlensi memoriae dormitionis deiparae dedicata 9 inscriptus nunc im Musaeo Historico Mosquensi asservatur phototypice depictus/ Edendum curavit A. Bugge. Copenhague, 1960 (Monumenta Musicae byzantinae; Vol. VI); Der altrussische Kondakar'. Auf der Grundlage des Blagověččinskij Nižegorodskij Kondakar'/ Hrsg. von A. Dostal und H. Rothe unter Mitarbeit von E. Trapp // Bausteine zur Geschichte der Literatur bei den Slaven. Edit. 3. Giessen, Bd 8. 1976. T. 2; 1977. T. 3; 1979. T. 4; 1980. T. 5 (издание продолжается). Далее: Конд. R.

17 Grosdidier de Matons. Romanos le Mélode. Paris, 1977. P. 38.

18 Эти разночтения см.: Конн. R.

<sup>17</sup> Grosdidier de Matons. Romanos le Mélode. Paris, 1977. P. 38.

18 Эти разночтения см.: Конд. R.

19 См.: М о м и на М. А. Вопросы. . . С. 31.

20 Сюда же относятся следующие списки постных триодей: ГПБ, Пог. 41 (XIV в.); ГПБ, Софийское собр. (далее: Соф.), № 84 (XIV в.); ГПБ, F. 1.680 (XIV в.); ИРЛИ, Северодвиеское собр., № 232 (XV в.); ГБЛ, Вол. 241 (XIV в.) и списки цветных триодей: ГИМ, Воскресенское собр. (далее: Воскр.), № 27 (XII в.); ГПБ, Соф. 410 (XIV в.); ЦГАДА, ф. 381, № 138 (XI в.). К тому же типу триодей принадлежат фрагменты XIV в., находящиеся в Швеции и опубликованные Элизабет Лёфстранд (Slavonic parchment fragments in Sweden. A text edition by Elisabeth Löfstrand // Acta universitatis Stokholmiensis. Stockholm slavic Studies, Nr. 16. Stockholm, 1984, Р. 94—126). Эти фрагменты сходны с фрагментом Триоди БАН, 4.9.17.

Таблица 1

|                                                         |      |     | Тр.  |    |     | Ko   | нд.  |    |     | Tp. |     |      |
|---------------------------------------------------------|------|-----|------|----|-----|------|------|----|-----|-----|-----|------|
| <b>Чт</b> ения                                          |      |     | v    |    |     |      | <br> | I  | III | IV  | VII | VIII |
|                                                         | Мон. | 680 | Вол. | 84 | 319 | Тип. | оидр | 74 | 137 | 107 | 102 | 472  |
| Утверди в разумѣ<br>στήριξον ἐν σύνεσιν                 | +    | +   | +    | +  | +   | +    | +    | _  | -   | _   | _   | -    |
| Утверди (и) вразуми                                     |      | _   | -    | -  | —   | _    | –    | +  | +   | +   | +   | +    |
| στήριξον συνέτισον<br>Η επεστραμμ(10)<br>μη πωλώσω(εις) | +    | +   | +    | +  | +   | +    | +    | -  | +   | +   | _   | +    |
| Η ΕΒΟ 3 ΤΕ ΕΙ       | -    | —   | -    | -  | _   | _    | -    | +  | —   | -   | +   |      |
| Παμπατο<br>περιπεσόντα                                  | +    | +   | +    | +  | +   | +    | +    | _  | _   | +   | —   | +    |
| Οτμαμματο<br>περιπεσόντα                                | -    | _   | -    | _  | -   |      | _    | +  | +   | -   | +   | -    |

наставниче» ( $T\tilde{\eta}$ ς σοφίας δδηγέ), цитируемого Владимиром Мономахом, 21 с текстом того же песнопения в Триоди V типа и в кондакарях. В остальных типах триодей находим другую редакцию этого кондака (см. табл. 1).22

Гимовский тип Триоди имеет следующие особенности, которые отличают его от других типов славянской Триоди до XIV в., сохранившихся только в южнославянских списках.23

- 1) Он делится на две части постную и цветную, в то время как остальные славянские триоди до XIV в. не имеют такого деления и содержат постную и цветную часть вместе.
- 2) В нем нет дополнений к Триоди, сделанных болгарами: а) трипеснцев Константина Преславского, содержащихся в той или иной мере во всех южнославянских триодях до XIV в.;24 б) тропаря в 6-й песне канона Сырной субботы, в котором упоминаются Кирилл и Мефодий, а иногда и друлие болгарские святые; в) стихиры в четверг 5-й седмицы «Страсти спасныя прием», в которой говорится о триязычниках; г) тропаря на эту тему во втором трипесице на тот же день.25

Гимовский тип Триоди был создан на основе правки уже существовавшего славянского текста по греческому оригиналу, потому что содержит разночтения, отражающие разночтения греческих списков, и, таким образом, имеет свой набор славяно-греческих разночтений, отличающих его от другого типа, что легко может быть показано на многих примерах.<sup>26</sup>

Если сравнить кондаки из кондакарей с кондаками из триодей, то окажется, что текст кондакарной редакции полностью совпадает с текстом

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Повесть временных лет. М.; Л., 1950. Т. 1. С. 166.

<sup>22</sup> Знаком + обозначается наличие данного чтения, знаком — обозначается «отсутствие. В этой и последующих таблицах приняты следующие сокращения названий отсутствие. В этои и последующих таолицах приняты следующие сокращения наобапия богослужебных книг: Кондакарь — Конд., Триодь — Тр., Минея — Мн., Октоих — Окт., Часослов — Час., Стихирарь — Стих., Ирмологий — Ирм. Римские цифры обозначают тип триоди. Сокращение шифров рукописей находится в конце статьи. Орфография рукописей упрощена: ы, м заменяются я; в — е; ж — у; w — о. Так, в таблице 1 сохраняется орфография отрывка, цитируемого из «Поучения» Владимира Мономаха (по изданию «Повести временных лет»). В таблице 3 орфография отрыва ГИМ Сив. 330 (XII в.), по спискам фия начал кондаков дается по списку устава ГИМ, Син. 330 (XII в.), по спискам южнославанских триодей ГПБ, F. п. 1.74 и ГПБ, F. п. 1.68.

23 Исключение составляет Триодь Мойсея Киянина (III тип), которая сохранилась в русском списке XI в. (ЦГАДА, ф. 381, № 137).

24 См.: Попов Г. Триодни произведения на Константин Преславски. София, 1985 (Кирило-Методиевски студии; Кн. 2).

<sup>26</sup> См.: Попов Г. За едно споменаване на триезичници в Битолски Триод // Старобългарска литература. 1978. № 3. С. 86-90.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Так, Гимовский тип отличают от других типов чтения в кондаке на Пасху (см. таблицу 9).

| _                                                                                                                                                                                              | Рус. сп                                          | иски                                    | i              |               | Болг. списки                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                            | Греч.                                                                                                                                                                                                                                                               | чтения                                                                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Конд.                                                                                                                                                                                          | Tp. V                                            | OKT.                                    | Tp. III        | Tp. I         | Tp. IV                                                                                                                                                                                    | Tp. VII                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                            |
| P                                                                                                                                                                                              | имовский                                         |                                         | Моисея Киянина | Шафариковский | Загребский                                                                                                                                                                                | Орбельский                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                     | Domonous                                                                                                                                                   |
| 6 списков 5                                                                                                                                                                                    | 5 списков                                        | 2 спис-<br>ка                           | і список       | 1 список      | 1 список                                                                                                                                                                                  | 16 списков                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                     | Реконструированные<br>разночтения                                                                                                                          |
| Бл., 57                                                                                                                                                                                        | 41, 58 of.                                       | 1 <b>22, 10</b> 5                       | 137, 93 06.    | 74, 45        | 107, 67 oc.                                                                                                                                                                               | 102, 81 05.—82                                                                                                                                             | Maas, 164                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                            |
| Оуже пламеньное ороужие не хранить врать едемьскихъ приде бо емоу пръславьнъ гласъ древо кръстьное съмъртьное жало и адова побъда погыбе приде бо съпасе мои въпия върнымъ вънидъте пакы в раи | <del>+++++++++++++++++++++++++++++++++++++</del> | +++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ | Иже  +         | хранити       | К тому  — +  не можеть  трыпъти  — едомьскихь се бо явися  — +  законь свет х(ристо)вь смртнуу дрьжаву и адову кръпость разори явися сп(ас)ение намь  — +  сущимь вь тмъ изидъте на покои | Ороужие пламенно юже не + едемьскыхь врать + законь х(ристо)вь и смртнуя дрьжаву и адову крѣпость разори и явися сп(а)сь мои вышящимь изыдѣте иже вь адѣ + | 'Ουπέτι φλογίνη ρόμφαία  φυλάττει τὴν πύλην τῆς 'Ἐδέμ ἀυτῆ γὰρ ἐπῆλθε/ἐπέσθη παράδοξος δέσις/σβέσις τὸ ξύλον τοῦ σταυροῦ δανάτου τὸ πέντρον καὶ ''Αιδου τὸ νεῖκος ἐνήλωτο <sup>28</sup> ἐπήστης δέ Θωτήρ μου βοῶν τοῖς ἐν ''Αιδη ἐισάγεσθε πάλιν εἰς τὸν παράδεισον | ύπέχει  φέγγος/ήχος/ρήμα  τὸ γόμον  τοῦ χριστοῦ  τὸ κράτος  τὸ νίκος/τόν τόνον κατέστρεψα ἐπῆλθε δὲ  (τοῖς) εὐσεβήσιν <sup>29</sup> πάλιν εἰς τὸν ἀνάπαυσι |

 $<sup>^{28}</sup>$  Еще 3 варианта указаны в изд.: Maas, 164: ἐνήλατο, ἐλήλατο, ἐλήλαται.  $^{29}$  3-й вариант: τοῖς ἐν σχότει.

кондаков из триодей Гимовского типа, но отличается от текста в южнославянских триодях.

Пля примера сравним кондак Романа Сладкопевна 7-го гласа на 3-е воскресение поста (среда 4-й седмицы) в кондакарях, в триодях Гимовского типа (V), Шафариковского (I), Загребского (IV), Орбельского (VII) тинов, в Триоди III типа, представленного одним русским списком — Триодью Моисея Киянина, и в двух октоихах, о которых речь пойдет дальше (см. табл. 2).<sup>27</sup>

Есть еще 6 редакций этого кондака в славянских триодях, но они отличаются от кондакарно-гимовской редакции.

То же самое можно показать на примерах остальных триодных кондаков.

Из этого сопоставления можно сделать вывод, что триоди Гимовского типа составлялись, переводились, исправлялись там же, где были созданы кондакари, которые хотя и различаются по составу, но имеют олинаковую редакцию текстов.

М. Лисицын справедливо пишет: «Эти кондакари самим своим существованием говорят нам за то, что они могли иметь место в богослужебной практике только при господстве в нашем богослужении Устава великой церкви. Песнопения, изложенные в них, а особенно способ использования их, очень сходны с тем чином, который указан у Симеона Солунского в его изложении ασματικής ακολουθίας». 30 На это, например, указывает, по мнению М. Лисицына, исполнение полиелея, описанное в Благовещенском кондакаре на л. 107—114.<sup>31</sup>

Устав великой церкви был распространен на Руси до Алексеевского устава, но и в самом Алексеевском уставе есть установления, взятые из Устава великой церкви. М. Лисицын сравнивает чин последования страстей и чин 12 тропарей по списку Устава великой церкви (ГПБ, Пог. 48), по спискам Алексеевского устава (ГПБ, Соф. 1136; ГЙМ, Син. 330), а также по русским и болгарским спискам триодей и приходит к выводу: «. . .влияние Устава великой церкви у нас было сильнее, чем святогробского. В славянских же землях, наоборот, сильнее сказывалось влияние святогробского устава».32

Появление ктиторского Алексеевского устава на Руси связывается с именем Феодосия Печерского, который «нача искати правила чернечьского», как говорится в «Повести временных лет». 33 Об этом же есть рассказ и в Житии Феодосия Печерского.<sup>34</sup> На первый взгляд один рассказ отличается от другого. Как сообщается в летописи под 1051 г., Феодосий получает готовую запись устава от инока Студийского Монастыря Михаила, пришедшего из Константинополя с митрополитом Георгием, а по Житию, в 1062 г. Феодосий посылает за этим уставом к Ефрему-скопцу в Константинополь. В Печерском Патерике правдоподобно согласованы оба рассказа: сначала Феодосий познакомился с уставом благодаря иноку Михаилу, потом послал в Константинополь за подробным списком устава, а затем уже ввел этот устав в Печерском монастыре, откуда он распространился на Руси.

Для нас важно то, что появление Алексеевского ктиторского типикона никак не связано с Болгарией: русские получили его непосредственно

<sup>27</sup> Мы указываем листы рукописей, каждая из которых является представителем той или иной группы, имеющей одинаковый текст. Греческий текст цит. по: Sancti Romani Melodi cantica (Cantica genuina) / Paul Maas and C. A. Trypanis. Oxford, 1963. — Далее: Maas.

30 Лисицын М. Первовачальный славяно-русский тиникон. СПб, 1911. С. 77—

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Там же. С. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Там же. С. 137.

 <sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Повесть временных лет. С. 107.
 <sup>34</sup> Успенский сборник XII—XIII вв. / Под ред. С. И. Коткова. М., 1971. С. 89. л. 37б15—37в9.

Таблица 3

|        | -                            |                                             |        |               |        |      | Ţ      | ryc. Chacke | Ħ          |     |       |      |        | Юж      | Южносл. списки | Ku      |
|--------|------------------------------|---------------------------------------------|--------|---------------|--------|------|--------|-------------|------------|-----|-------|------|--------|---------|----------------|---------|
| День   | Начала песнопений            | нопений                                     | Устав  | гав           |        | M    | Конд.  |             |            |     | Tp. V |      |        | Į.      | Tp. 1          | Tp. IV  |
|        |                              |                                             | 330    | 1136          | Ton.   | Вл.  | Tp.    | оидь        | 17         | 84  | 089   | 110  | 27     | 74      | 89             | 107     |
| I. 338 | Η. 338 Οὐκέτι φλογίνη        | Оуже пламеньное                             | 14 06. | 2             | 82 06. | 57   | 57 06. | 109         | 58 06. 100 | 100 | 101   |      | ı      | 1       |                | _11     |
| C6. B. | Τήν άβυσσον δ πλείσας        | Къ тому пламенное<br>Бездъну заключи-       | 1%     | 18            | 18     | 1 53 | 12     | 4 06.       |            | 11  | 1.1   | 37   | 51 06. | 45      | 11 06.         | 67 06.  |
| НЖМ    | ΗЖΜ Τὸ χαίρε ταῖς μυροφόροις | (выи)<br>Глубину связавь<br>Радость мюронос | 40 06. | 40 06. 32 06. | ا      | - 29 | 1 99   | 7 06.       | 11         |     |       | 1 23 | 1 28   | e~      | 118 06.        | 165 06. |
|        |                              | (ицам)<br>Радоватися мироно-                | ļ      | ı             | ı      | - 1  | l      | ı           | ı          | 1   | 1     | 1    | 1      | 138 06. | 146            | 178     |
| Преп.  | Upen. The topehs the volunhs | сицамь<br>Праздьнику законъ-                | 52     | 35            | 88     | 89   | 67 06. | 9 06.       | ı          | J   | 1     | 82   | 118    | 1       | į              | 1       |
|        |                              | ноумоу<br>Праздникь законный                | 1      | 1             | ı      | I    |        | ı           | J          | I   | ı     | }    | 1      | 143     | 164 06.        | 184 06. |
|        | •                            |                                             |        |               |        |      |        |             |            |     |       |      | ·····  |         |                |         |

из Царьграда. А. И. Соболевский не сомневался, что этот устав был переведен на Руси. 35 С ним соглашался Н. Н. Дурново, который писал, что все списки устава содержат много русизмов не только в словоупотреблении, но и в фонетике, морфологии, синтаксисе.36 Д. С. Ищенко, изучая текст устава по списку ГИМ, Син. 330 (XII), подтверждает это мнение о русском переводе основании изучения лексики.<sup>37</sup>

Сопоставляя кондакари, триоди Гимовского типа с Алексеевским уставом, мы находим, что практика употребления кондаков в них совпадает; совпадают также редакции кондаков в тех случаях, когда мы можем судить об этом попервым словам (в уставе приводятся только несколько первых слов). Приведем примеры.

В кондакарях и триодях указанного типа, как и в уставе, не употребляется кондак на 2-е воскресение поста, в то время как в южнославянских триодях ставится кондак 4-го гласа «Ныне время». В уставе, как в кондакарях и триодях V типа, на 3-е воскресение и 4-ю среду поста

36 Дурново Н. Н. Введение в историю русского языка. М., 1969. С. 105. 37 Ищенко Д. С. 1) Ста-

<sup>35</sup> Соболевский А.И. О древних русских переводах в домонгольский период. М., 1897. С. 2—4. 38 Дурново Н. Н. Вве-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> И щенко Д. С. 1) Старейший русский список студийского услава // Исследование источников по истории русского языка и письменности. М., 1966. С. 140—142; 2) Древнерусская рукопись XII в. «Устав студийский»: Авторефдис... канд. филол. наук. Одесса, 1968. С. 13—14; 3) Устав студийский по списку XII в. (Фрагменты) // Источники по истории русского языка. М., 1976. С. 110.

ставится кондак 7-го гласа Романа Сладкопевца «Уже пламенное оружие», а в южнославянских триодях на 4-ю среду ставится кондак 8-го гласа «Древо райское». На Лазареву субботу в кондакарях, триодях V типа и в уставе ставится кондак 2-го гласа «Всех радость», а в южнославянских триодях — кондак 2-го гласа «На гроб приде».

В таблице 3 показано совпадение редакций кондаков в уставе, кондакарях и триодях Гимовского типа, а также отличие этих редакций от релак-

ций в южнославянских триодях.

Таким образом, мы видим, что кондакари и триоди V типа тесно связаны с Алексеевским уставом, попавшим на Русь прямо из Константи-

нополя и введенном в Киево-Печерском монастыре.

Большую часть кондаков в кондакаре составляют минейные кондаки. При сравнении их с кондаками древнейших служебных миней можно выделить такую группу списков этой богослужебной книги, в которых будет полное совпадение редакций кондаков и икосов, к ним примыкающих, с их редакциями в кондакарях. К таким спискам, например, относятся списки миней XI в. из собрания Типографской библиотеки, изданные И. В. Ягичем. С ними обнаруживает полное сходство русский список миней XII в. за сентябрь—октябрь из Софийского собрания (ГПБ, Соф. 188), привлеченный Ягичем для сравнения.

Таблипа 4

|                                |                                 |                                                                                                                                                                                      | Список<br>Болг.            |                                                                  | Рус. списки                                             |                                           |
|--------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Дата                           |                                 | Начала кондаков и икосов <sup>39</sup>                                                                                                                                               | Мн. 72                     | Конд. Ж                                                          | Мн. Я.                                                  | Мн. 188                                   |
| 1.09<br>6.09<br>14.09<br>23.09 | K<br>M<br>K<br>M<br>K<br>M<br>K | Вышнихь ищя<br>Сумеоне непорочное<br>Архистратиже Божии<br>Рече чл(овѣ)колюбче<br>Вьзнесися на кресть<br>Иже до третимь<br>Радуется свѣтло<br>С(вя)тое еу(ав)гелие<br>Друже жениховъ | +++++++                    | +<br>др. ред.<br>+<br>др. ред.<br>+<br>др. ред.<br>др. ред.<br>+ | +<br>-конд. <sup>40</sup><br>+<br>-конд.<br>+<br>-<br>- | +<br>-конд.<br>+<br>-конд.<br>+<br>       |
| 26.09<br>6.10                  | и<br>к<br>и<br>к<br>и           | Ангелъ с н(е)бесе Въличия твоя Въистиня сынь Высоты небесьныя Пръмядрости благ(о)д(а)ти Нынъ оученикь                                                                                | -<br>+<br>+<br>-<br>+<br>+ | др. ред.<br>+<br>др. ред.<br>др. ред.                            | +<br>-<br>-конд.<br>-конд.                              | +<br>-конд.<br>-<br>+<br>-конд.<br>-конд. |
| 14.10                          | K<br>M                          | Параскевове (Петке)<br>» »                                                                                                                                                           | <del> </del>               |                                                                  |                                                         |                                           |
| 18.10                          | K<br>K<br>K                     | Оученикь бывь<br>Яко врачь и оученикь<br>Истиньнаго благочьстия<br>Разоумъ обогати                                                                                                   | 1                          | -<br>-<br>+<br>+                                                 | -<br>-<br>+<br>+                                        | -<br>+<br>+                               |
| 19.10                          | K<br>M                          | Иоанну Рыльскому<br>» »                                                                                                                                                              | —<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+ | =                                                                | _                                                       |                                           |
| 26.10                          | K<br>M                          | Крьвии твоихь<br>Того великаго                                                                                                                                                       | <del>+</del><br>  +        | др. ред.<br>др. ред.                                             | -конд.<br>-конд.                                        | -конд.<br>-конд.                          |

<sup>39</sup> Далее приняты сокращения: кондак - к, икос - и.

В таблице 4 показано сопоставление состава и редакций кондаков и икосов по болгарской Минее XIV в. (ГПБ, F. п.1.72), кондакарям, типографским минеям, софийской Минее за 10 дней двух месяцев.

Из таблицы видно, что во всех случаях, когда есть несовпадение между болгарской Минеей XIV в. и Кондакарем, типографские минеи, как и софийская, всегда совпадают с последним (есть только одно исключение:

<sup>40</sup> Сокращение -конд. означает, что редакция кондака в русском списке тождественна редакции Кондакаря.

в типографской Минее на 23 сентября нет кондака и икоса, которые имеются в Кондакаре и болгарской Минее, но и в этом случае редакции текстов не совпадают). Кроме того, отметим, что ни в Кондакаре, ни в русских списках миней нет болгарских служб Параскеве Пятнице на 14 октября и Иоанну Рыльскому на 19 октября, которые содержатся в болгарской Минее. Вспомним, что в триодях V (Гимовского) типа также нет болгарского

Нами выделены и другие русские списки миней, в которых редакции кондаков и икосов полностью совпадают с редакциями тех же песнопений в Кондакаре и отличаются от редакции в болгарских списках миней. К таким русским спискам относится Минея Дубровского XI в. на июнь месяц (ГПБ, F. п. 1. 36). Кондак и икос 2-го гласа Федору Стратилату на 10 июня «Мужеством душа» и «Уясни ми» (л. 3 об.) имеют кондакарную редакцию (Конд. R. Bd 8, 5, 56—58).

К этой же группе русских миней относится майская Минея XII в. (ГПБ, Соф. 203). Сравним, например, икос на 21 мая (Память Константина и Елены) из этой минеи с тем же икосом из Кондакаря и из болгарской минеи XIV в. (ГПБ, F.п.1.72) (см. табл. 5).

Таблипа 5

| Рус. спис                                                                                                                                                                                   | Рус. списки                             |                                                                                                                                           | Греч. чтения                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Мн. 203, 99                                                                                                                                                                                 | Конд. R<br>Bd, 8, 5.48                  | Мн. 72, 194                                                                                                                               | Конд. R Bd 8, 5.49                                                                                                                                                                                                          |
| Похвалимъ нынѣ ц(ѣ)с(а)р(и)цю вьси пр(о)р(о)чьское слово проповѣдающе на кедрѣ и на пеуги. и на купарисѣ любъвию того вьслѣдовала есть вься отгнала есть к оудѣя оустраяюща показати людьмъ | +++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ | Вьспоемь  +  яже пр(о)рочьскы гласи вызыскающи на купаристы и на певги кедры хотыниемь сего вызыскавши встымь явлтыящи  явити хотящимь  + | 'Ανυμνήσωμεν νῦν τὴν βασιλίδα ἀπαντες τοῦ προφήτου αὐτὴ λόγους ἀναζητήσασα 41 ἐν πεύκη καὶ κέδρω καὶ τῆ κυπαρίσσω 42 τῷ πόθω τούτου ἐξηκολούθησε καὶ πάντες ἀπέδειξεν 48 τοὺς 'Ιουδαίους παρασκουάσασα 44 δειξαι τοῖς λαοῖς |

41 Восстановленный вариант: προκηρύσασαι.

42 Восстановленный вариант: έν πέδρω και πεύκη και εύ πυπαρίσσω. 43 Восстановленный вариант: ἀπεδίωξας.

44 Восстановленный вариант: αποδειχνύειν τοῖς ποθούσιν λαοῖς.

Очень важно и то, что русские минеи этого круга по составу и расположению различного рода песнопений (седальнов, стихир, канонов) обнаруживают большую близость к Алексеевскому уставу, чем болгарские минеи.

Для того чтобы в этом убедиться, достаточно сравнить службу на Воздвижение (14 сентября) по Алексеевскому уставу (ГИМ, Син. 330, л. 75 об.—77), типографской Минее (Мн. Я. 118—126) и болгарской Минее (ГПБ, F.п.1.72,  $\pi$ . 12 об.—15).

Близость миней в русских списках к Алексеевскому уставу показывает и полное совпадение отпустительных тропарей, которые, однако, имеют разночтения с этими же тропарями в болгарских списках Минеи. Приведем, например, разночтения в тропаре архистратигу Михаилу по Алексеевскому уставу, Минее Ягича, русскому Часослову XIII в. (ГПБ, Q.п.1.57), с одной стороны, и болгарской Минее — с другой (см. табл. 6).

Таблипа 6

| Pyc. cr                                                                                                                             | пски                                         |                    | Болг. список                                                                            | Греч. чтения                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Уст. 330, 69 об.—70                                                                                                                 | Мн. Я.<br>048                                | Час. 57<br>184 об. | Мн. 72, 4                                                                               | MV, 1.38                                                                                                                                                                 |
| Небесныхъ вои воеводо молимъ ти ся и нынъ недостоинии да твоими м(о)л(и)твами покрыеши ны кровъмь крилоу твоею бесплътьныя ти славы | + cans + + + + + + + + + + + + + + + + + + + | +++++++++++++++++  | Неб(е)снымь воиньствомь архистратиже м(о)лимься тебѣ  +  улоучимь вь кровь +  ти славоя | Τῶν οὐρανίων στρατιῶν 'Αρχιστράτητε δυσωποῦμεν σε ήμεῖς <sup>46</sup> οἱ ἀνάξιοι ἴνα ταῖς σαῖς δεήσεσι τειχίσης ήμᾶς <sup>46</sup> σπέπη τῶν πτερύγων τῆς ἀύλου σε δόξης |
| съхраняеми припадающе припадающе въпиємъ въпиємъ избави насъ яко чиноначальникъ выпьнимъ силамъ                                     | +++++                                        | ++++++             | сьхратья нас<br>припа(да)юще<br>ти выня<br>+<br>+<br>яко сый<br>воевода                 | φρουρῶν ῆμᾶς προσπίπτοντας έπτενῶς 47 παὶ βοῶντας έπ τῶν πινδύνων λύτρωσαι ἡμᾶς ώς ταξιάρχης τῶν ἄνω Δυνάμεων                                                            |

 $<sup>^{45}</sup>$  Восстановленный вариант: αεὶ νῦν.  $^{46}$  Восстановленный вариант: τευξόμην.  $^{47}$  Восстановленный вариант: συνεχῶς.

Из приведенного примера видно, что отпустительные тропари в той редакции, которую они имеют в Алексеевском уставе, встречаются и в некоторых часословах. Приведем еще пример (см. табл. 7) тропаря 2-го гласа на Воздвижение и тропаря 4-го гласа на Вербное воскресение (см. табл. 8).

Таблипа 7

| Рус. ст                                                                                                                        | гиски                                                                |                                          | болг. списки                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| Уст. 330, 75 об.—76                                                                                                            | Час. 10, 140 об.                                                     | Мн. 72, 10                               | Мн. 522, 1 об.                                                         |
| Живящий кр(ес)ть твоея бл(а)гости его же дарова намъ недостоинымъ г(оспод)и тебе приносимъ в м(о)л(и)тву сп(а)саи князя и люди | ++<br>++<br>++<br>+-<br>++<br>++<br>++<br>++<br>++<br>++<br>++<br>++ | Животворящы + + + + + + + + + + + + +    | Животворящий + + + + + + + + + + + + + + + + + + +                     |
| молящая тя<br>б(огороди)ця<br>ради<br>едине<br>чл(о)в(е)колюбьче                                                               | +<br>+<br>+<br>+<br>+                                                | б(огороди)цея<br>+<br>+<br>м(и)л(ос)тиве | припадающую ти<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>м(и)л(ос)тиве <sup>48</sup> |

 $<sup>^{48}</sup>$  Греческое φιλάν $^{8}$ ρωπος могло переводиться как 'чловеколюбец' и как 'милостивый' (С ревневский. Материалы. III, 135).

Таблипа 8

| Рус. спи                           | іски          | Болг. список                                                             |
|------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Уст. 330, 20 об.                   | Час 1052, 194 | Tp. IV, 107, 133                                                         |
| Съпогребшю ти ся<br>Съподобихомъся | ++            | С тобою погребени бивьше <sup>49</sup><br>Достоиници бихом <sup>50</sup> |

49 Разный перевод греческого συνταφέντες σοί.

Таким образом, этот род песнопений позволяет выделить и группу часословов, которые принадлежат к тому же кругу богослужебных книг, что и кондакари, триоди, минеи. Эти часословы имеют и другие виды песнопений на дни триоди в кондакарно-гимовской редакции — например, кондак на Пасху (см. табл. 9). Но часослов ГПБ, Q.п.1.10 принадлежит

Таблипа 9

|                        |           | Рус. <b>с</b> писки |             |        |
|------------------------|-----------|---------------------|-------------|--------|
|                        | К         | Сонд.               | Tp.         | v      |
| Час. 1052, 199 об.—200 | Тип , 147 | ОИДР, 5 об.         | 110, 45 of. | 27, 61 |
| Провъща<br>Подая       | +++       | +++                 | + +         | ++     |

Таблица 9 (продолжение)

|                        | Болг.                 | списки                |                       | Греч. чтения                                       |
|------------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------|----------------------------------------------------|
|                        | тр. І                 | Tp. IV                | Tp. VI                |                                                    |
| Час. 1052, 199 об.—200 | 74, 133 06.           | 107, 169 of.          | . 53, 3 of.           | Maas, 223                                          |
| Провѣща<br>Подая       | Проповѣда<br>Животь и | Проповѣда<br>Животь и | Проповѣда<br>Животь и | φθεγξάμενος <sup>51</sup><br>παρέχων <sup>52</sup> |

Б1 Восстановленный вариант: ἐχήρυξας.

уже к смешанной редакции, потому что содержит часть песнопений в афонской редакции (болгарская правка XIV в. на Афоне). Например, кондак 1-го гласа на 1 сентября Симеону Столпнику дан в новой редакции, что видно из сопоставления разночтений, представленных в табл. 10.

Такой род песнопений, как самогласные стихиры, позволяет нам объединить с триодями Гимовского типа и минеями типа типографских миней конца XI в., опубликованных Ягичем, еще один род богослужебных книг, называемых стихирарями, которые сохранились только в русских списках и имеют знаменную нотацию. По сводному каталогу насчитывается 24 стихираря, из них 17 минейных и 7 триодных. Древнейший относится к концу XI или началу XII в. (БАН, 4.9.13), остальные датируются XII и XIII вв. Эти сборники содержат в основном самогласные стихиры, редакции которых полностью совпадают с их редакцией в триодях Гимовского типа, разобранных выше. Сравним, например, утреннюю самоглас-

<sup>50</sup> В рукописи описка (?): доиници вместо достоиници. Разный перевод греческого ἡξιώθημεν.

<sup>52</sup> Восстановленный вариант: Zwn хal.

Таблипа 10

| Конд. R. Bd. 8, 3.2                                                                                  | Мн. Я. 04                       | Час. 10, 138                                                                               | Конд. R. Bd. 8, 3.3                                                                                               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Съ вышьними<br>Съвъкоупляяся<br>Сътворивъ<br>Тъмь<br>Анг(е)ломъ<br>Бысть<br>С ними же<br>Не пръстани | +<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+ | Вышнихъ<br>Касаяся<br>Створилъ еси<br>Тъм же<br>Съ анг(е)лы<br>Еси<br>С ними<br>Непрестано | Τοῖς ἄνω Συναπτόμενος <sup>58</sup> 'Εργασάμενος Δι' αδτοῦ Τῶν ἀγγέλων Γέγονας Σὺν αὐτοῖς 'Απαύστως <sup>54</sup> |

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> И. В. Ягич приводит разночтения с Минеей XI в. по Минее XIV в., уже прошедшей правку на Афоне, из чего можно заключить, что разночтения кондака в Часослове ГПБ, Q. п. 1.10 сравнительно с кондакарной редакцией отражают афонскую редакцию.

ную стихиру 3-го гласа на понедельник 1-й седмицы поста по триодному Стихирарю XIII в. (ГПБ, Соф. 85), Триоди V типа и по болгарским триодям I (Шафариковского) и III (Загребского) типов (см. табл. 11).

Таблица 11

| Pyc. c                  | писки                 | 15 c               | олг. списки           |
|-------------------------|-----------------------|--------------------|-----------------------|
| Tp. V<br>680, 38        | стих. 85, 10 об.      | Τρ. I<br>74, 6 of. | Тр. IV<br>107, 29 об. |
| <b>Тостимся</b>         | +                     | +                  | +                     |
| юстомъ                  | <u> </u>              | +                  | <u> </u>              |
| <b>јриятныим</b> ъ      | • <del> </del>        | 1                  | †                     |
| лагооугодныимъ          | благооугодьнаго       | оугодно            | оугодно               |
| г(о)с(поде)ви           | <del>-</del>          | <b> </b> +         | +                     |
| истинъ <b>ный</b>       | +                     | истинное           | истинно               |
| 10CTL                   | <del> </del>          | злымъ              | злимь                 |
| измънени <b>е</b>       | <del></del>           | прогнание          | прогонение            |
| удержани <b>е</b>       | въздържание           | оставимъ           | оставивь              |
| языка                   | <u> </u>              | злоръчие           | <b>влор</b> в чие     |
| нрости <b>отложение</b> | 1 +                   | i -                |                       |
| то <b>хо</b> темъ       | <del> </del>          | хотвние            | и хотвние             |
| этлоучен <b>ие</b>      | +                     | различное          | различно              |
| оклеветание             | оклеветания           | свады              | свади и               |
| пжа                     | +                     | и лъжу             | клевети               |
| <b>І</b> КЛЯТЬВЫ        | <b>│</b> <del> </del> | клеветы            | <b>РЖ</b> АЦ И        |
| сихъ                    | <del> </del>          | и симъ             | СИМЬ                  |
| потръба                 | +                     | подобнаа           | по(до)беңье           |
| 10 <b>CT</b> b          | <b>!</b>              | бо есть            | +                     |
| <b>ЭСТЬ</b>             | 1 +                   | бо есть            | 1 -                   |
| истинныи                | +++                   | истиненъ           | истинень              |
| бл(а)гоприятень         | ļ <del>ļ</del> -      | приятенъ           | и приятеныи           |

То же самое мы видим при сравнении остальных стихир в Триоди Гимовского типа со стихирами из постных стихирарей XIII в. (ГПБ, Соф. 85 и ГПБ, Соф. 96).

Аналогично этому совпадают редакции самогласных стихир в минеях Ягича и минейных стихирарях. Те же стихиры в болгарской Минее имеют другие редакции.

Болгарские списки стихирарей со знаменной нотацией не сохранились. Рукопись, названная Ст. Кожухаровым Енинским стихирарем, является

<sup>54</sup> Восстановленный вариант: συνερχόμενος. В издании Кондакаря Ротэ приводится разночтение: ἀπαύστως — μὴ παύση (Bd. 8, 3.3).

не Стихирарем, а Минеей. 55 И. И. Срезневский опубликовал отрывки издвух болгарских стихирарей XII-XIII вв. Один из них был вывезен с Синая А. С. Норовым. Другой написан на полях 10 листов (начиная с 25-го) греческой рукописи, хранящейся в Парижской национальной библиотеке под № 1808. И. И. Срезневский датирует его XII в. 56 Но в этих болгарских стихирарях нет знаменной нотации, которая имеется в вышеупомянутых русских.

Сравним разночтения стихиры 1-го гласа на новолетие (1.09) «Христебоже наш» по русским спискам миней нотированного Стихираря (БАН. 34.7.6), по болгарской Минее и по болгарскому Парижскому стихирарю (см. табл. 12).

Таблипа 12

| Рус. списки                          | Болг. списки             |                  | Греч. чтения                            |  |
|--------------------------------------|--------------------------|------------------|-----------------------------------------|--|
| Стих. 34.7.6, 1 об.;<br>Мн. Я. 05-06 | Мн. 72, 2                | Hap. 216         | MV, 1, 4                                |  |
| Эукрасивый<br>Эт небытия             | Сьдълавый<br>От несущихь | Сьврьшая         | Δημιουργήσας <sup>57</sup> 'Έν μὴ ὄντων |  |
| Въ бытие                             | +                        | Вь быти          | Είς τὸ είναι                            |  |
| Триведъ                              | Приведе                  | Пр(иводя)и       | Παραγαγών                               |  |
| Градъ                                | +                        | Мвсто            | Τὴν πόλιν <sup>58</sup>                 |  |
| Необоримъ                            | +                        | От многыя клятвы | 'Απολιόρχητον <sup>59</sup>             |  |
| Върьныя                              | Върьнаго                 | +                | Τούς δὲ πιστούς 60                      |  |
| Князя наша                           | Ц(а)рѣ нашего            | Ц(а)ря нашу      | Βασιλεῖς ήμῶν                           |  |
| Сих                                  | Твоеу                    | Своея            | Σοῦ                                     |  |
| Подая                                | Дая                      | Дароуи           | Χορηγῶν 61                              |  |
| Соупостаты                           | +                        | Побъждаящихься   | Τῶν πολεμίων 62                         |  |

<sup>57</sup> Восстановленные варианты: διακοσμήσας, ἐπι(ἀπο)τελήσας.

58 Восстановленный вариант: τὴν χώραν.

Это сравнение показывает полное совпадение редакций русских миней нотированного Стихираря, в то время как Парижский стихирарь и болгарская Минея имеют две разные редакции, каждая из которых не совпадает с редакцией русских списков.

И, наконец, последний род песнопений, встречающийся в богослужебных книгах, который позволяет выделить богослужебные книги разного

рода, относящиеся к одному кругу, - ирмосы.

Пример, приведенный во 2-й таблице, показывает, что есть два списка Октоиха (ГПБ, Соф. 122 и ГПБ, Соф. 123), которые содержат кондаки, названные здесь седальнами, в кондакарно-гимовской редакции. Например, кондак Романа Сладкопевца «Уже пламенное оружие» (Соф. 122, л. 105; Соф. 123, л. 64) или кондак на Воздвижение «Вознесыйся на крест» (Соф. 122, л. 90; Соф. 123, л. 49 об.—50) не имеют ни одного разночтения в триодях Гимовского типа и в минеях Ягича.

Изучение ирмосов, написанных полностью в этих октоихах, позволило сделать вывод о тождестве их редакции с редакцией ирмосов из Ирмология, опубликованного Э. Кошмидером по двум русским спискам конца XII начала XIII в. (ЦГАДА, ф. 381, 149 и ЦГАДА, ф. 381, 150).63 Как упоми-

<sup>59</sup> Переводчик по-другому понял это слово. Он связал аπολιόρνητον со словами

πολύς и δραιος.

60 Восстановленный вариант: τὸν δὲ πιστὸν. 61 Разный перевод греческого хор**л**үш».

<sup>62</sup> Восстановленный вариант: τῶν νικηθέντων.

<sup>56</sup> См.: Кожухаров Ст. Поглед към проблематиката на Енинския стихирар // Български език. 1972. Кн. 6. С. 549—554.

Български език. 1972. Кн. 6. С. 549—554.

66 Срезневский И. И. Древние славянские памятники юсового письма. СПб., 1868. С. 66, 67, 214—216. — Далее: Ср. Пам.

63 Коschmieder E. Die ältesten Novgoroder Hirmologien — Fragmente. München, 1952; 1955; 1958; Lfgn. 1—3. (Abh. der Bayer. Akad. der Wissenschaften. Phil—Hist Klasse H. 35, 37, 45). Палее — Ирм. Комм. Phil.-Hist. Klasse. H. 35, 37, 45). Далее — Ирм. Кошм.

налось выше, Э. Кошмидер и Х. Ханник предполагали, что эта редакция может быть русской. Наши наблюдения подтвердили эту гипотезу. Сравним редакцию ирмоса 7-й песни 6-го гласа по Октоиху ГПБ, Соф. 122, по Ирмологию, опубликованному Э. Кошмидером и по болгарской Минее (см. табл. 13). Как видно из таблицы, та же редакция ирмосов имеется и в триодях Гимовского типа. 64

Таблица 13

|                                                                                                                                                                          | Болг. список   |                                                                                             |                                                                                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| Окт. 122, 37 об.                                                                                                                                                         | Ирм. Кошм. 190 | Тр. V<br>680, 33 об.                                                                        | Мн. 72, 18 об.                                                                       |
| Хладодавицю оубо пещь створи анг(е)лъ пр(в)п(о)д(о)бныимъ дътемъ халдъя же опали вельние б(ож)ие м(у)ч(и)т(е)ля оувъща въ пити бл(а)г(о)с(лавле)нъ б(ог)ъ от(е)ць нашихъ | ++++++++++     | +<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+<br>+ | Росодавиця <sup>65</sup> + + + c(вя)тимь <sup>66</sup> + + + + + + + + + + + + + + + |

65 Другой перевод греческого бросовобом (об этом см. выше).

Таким образом, сопоставляя редакции отдельных песнопений, мы выделили обширный круг богослужебных книг особого типа, составленных в каком-то одном центре. Сохранившиеся только в русских списках эти книги связаны с богослужебным уставом, введенным на Руси Феодосием Печерским. К ним относятся кондакари, триоди, минеи, стихирари, часословы, октоихи, ирмологии.

Мы предполагаем, что такие богослужебные книги были созданы во второй половине XI в., потому что их старшие списки относятся именно к этому времени (Типографский кондакарь, минеи 1096—1098 гг. из Типографского собрания, Минея Дубровского, Лазарева триодь).

Можем ли мы считать, что это был новый перевод богослужебных книг? Очевидно, нет. Каждая богослужебная книга — это совокупность многих песнопений различных жанров. Если брался греческий оригинал, который отличался от оригиналов, служивших для перевода ранее созданных богослужебных книг, то песнопения, уже присутствовавшие в предыдущей книге, переносились во вновь создаваемую иногда с правкой, а иногда без правки. Правка в основном касалась перевода новых вариантов чтений, которые содержались во вновь привлекаемом греческом тексте. Если в оригинале имелись песнопения, которых не было в старой славянской богослужебной книге, лежавшей перед справщиком, то они переводились. Причем порядок песнопений в греческих списках отличался разнообразием, и славянский справщик располагал все песнопения в том порядке, который был в новом греческом списке, взятом для сверки. В результате создавался не новый перевод, а новый тип книги, в которой сосуществовали песнопения в старой и новой редакциях, а также песнопения, заново переведенные, потому что они отсутствовали в том славянском списке, которым пользовался справщик, сверяя его с греческим.

<sup>66</sup> Отражение разночтений между греческими списками Ирмология: τοῖς ὁσ:οις — τοῖς ἀγίοις.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Эта же редакция ирмосов имеется еще в трех ирмологиях, сохранившихся в русских списках: ГПБ, Qn. 1.75 (начало XIII в.); ГПБ, Пог. 55 (XIII в.); ГИМ, Воскр. 28 (конец XII в.).

Такую практику показывает текстологический и сравнительный анализ богослужебных книг.

Возьмем, например, триоди. В Гимовском типе есть песнопения, которые совсем не отличаются от соответствующих песнопений в южнославянских триодях. К таковым относятся три кондака: на мясопустное воскресение, Фомино воскресение и Троицу. Эти кондаки сохраняют единообразие вплоть до никоновского типа триодей. Подобным примером в минеях может служить кондак Георгию на 23 апреля, который по русскому Кондакарю (Конд. Р. Во 8.5, 6) не имеет ни одного разночтения с текстом болгарского списка Минеи XIII в. (БАН, 24.4.12 л. 12).

Но были и песнопения, имевшие некоторые разночтения. Например, стихира 6-го гласа на сырную неделю «Солнце луча скры» в русской редакции не имеет разночтений с текстом в IV типе триодей и насчитывает всего три разночтения с I типом, что составляет 12% (см. табл. 14).

Таблица 14

| Рус. списки                          |             | Болг. списки      |                                      | Греч. чтения                          |
|--------------------------------------|-------------|-------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|
| Tp. V<br>680, 1 od.                  | Стих. 85, 5 | TP. IV<br>107, 24 | Tp. I<br>74, 2                       | MR, 100                               |
| Преложися<br>Оужасошася<br>Отпадшаго | +++++       | +++               | Прьмьнися<br>Устрашися<br>Падъшагося | Μετετράπη<br>''Εφριξαν<br>Παραπεσόντα |

Наиболее сильно отличаются самогласные стихиры в Гимовском типе триодей от их южнославянских редакций. Они подверглись большой правке, а в ряде случаев возможно говорить даже не о правке, а о новом переводе. Приведем пример вечерней самогласной стихиры 3-го гласа в первый понедельник поста «Постимся постом», Гимовская редакция которой отличается 13 словами, что составляет 52 % лексических разночтений и только 48 % сходства (см. табл. 11).

Ни в одном из старших типов триодей, кроме Гимовского, нам не встретился канон 6-го гласа на пятое воскресение поста. Поэтому можно предположить, что его перевели в то время, когда создавался V тип, если, конечно, он не был переведен ранее.

Сказанное касается создания сложных гимнографических книг — Триодей, Миней, Октоихов. Очевидно, тот же процесс происходил и с такими книгами, как Кондакарь и Стихирарь, гораздо более простыми по составу. Кондаки и стихиры переводились не заново, а использовались уже существующие переводы из болгарских триодей, миней, октоихов, которые правились по греческому тексту в кондакарях и стихирарях и располагались в том порядке, какой был в этих книгах. 7 Таким образом, можно представить процесс создания кондакарей и стихирарей на русской почве. Допустимо предположение, что первоначально были созданы Триодь, Минея и Октоих, а потом уже исправленными из них брались песнопения для кондакарей и стихирарей.

Говоря о редактировании, которое, как показывает приведенный материал, происходило на Руси в XI в., следует остановиться на одной особенности перевода. Там, где слово расілью обозначает земного владыку, русский справщик переводит «князь», в то время как в болгарских списках греческому расілью соответствует «царь» (на это обратил внимание еще И. В. Ягич). 68

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Мы присоединиемся к выводу Э. Кошмидера и Ф. Келлера о том. что у южных славян не было нотированных кондакарей и стихирарей (об этом см. выше).
<sup>68</sup> Ягич И. В. Служебные минеи... С. XCV.

Так, в кондаке на Воздвижение в Кондакаре и минеях, изданных И. В. Ягичем, читаем: «Возвесели силою твоею върнаго князя нашего» (Конд. R. Вд 8.3, 52; Мн. Я. 0118). В болгарской Минее XIV в. есть только одно разночтение в этом предложении: вместо «князь» — «царь» (ГПБ, F.п.1.72, л. 7 об.), в греческом тексте — βασιλέυς (Конд. R. Вд 8.3, 53). Такая же вариантность отмечена и в следующих случаях. В самогласной стихире 1-го гласа на стиховне в службе 1-го сентября: «Градъ нашь сохрани необоримъ и върныя князя нашего силою си възвесели» (Мн. Я. 0506), в болгарской Минее: «...върнаго царе нашего» (ГПБ, F.п.1. 72, л. 21). В стихире 6-го гласа на Воздвижение: «И рогъ вышняго съвъзвышается кънязя нашего. ..» (Мн. Я. 0121), в болгарской Минее: «И рогь върнаго совозвышается царе нашего. ..» (ГПБ, F. п.1.72, л. 10). В тропаре на 6 сентября, приведенном выше (см. таблицу 7) видим ту же самую вариантность.

Такой необычный перевод может объясняться тем, что в XI в. главой русского государства был князь, а не царь, как у болгар. Поэтому, редактируя перевод песнопения, в котором содержится пожелание главе государства, русский справщик исправляет «царь» на «князь».

Для характеристики богослужебной книги очень важен порядок расположения песнопений. Поэтому следует особо остановиться на этом 
моменте. Выделенный нами круг богослужебных книг имеет особый порядок следования песнопений, отличный от того порядка, который имеется в болгарских богослужебных книгах. Например, в Гимовском типе 
триодей и минеях, выделенных нами, порядок песнопений достаточно архаичен: тропарь, седальны, кондак с икосом, подобные стихиры, канон, 
самогласные стихиры. В болгарских триодях и минеях порядок следования песнопений более соответствует порядку их следования в службе, 
и кондак с икосом ставятся после 6-й песни канона. Это, например, можно 
встретить в болгарских минеях XIII—XIV вв. (ГПБ, F. п.1 72; БАН, 
24.4.12) и др. Так, в службе Иоанну Предтече на 24 февраля песнопения 
расположены в следующем порядке: 3 стихиры на «Господи воззвах»; 
самогласная стихира; тропарь; канон, после 6-й песни которого расположены кондак с икосом; самогласная стихира (БАН, 24.4.12, л. 5).

Оба октоиха (ГПБ, Соф. 122 и ГПБ, Соф. 123) имеют архаическую структуру (особенно первый), что сближает их с упомянутыми выше триодями и минеями. Порядок расположения песнопений не соответствует их употреблению в службе. Так, в Октоихе ГПБ, Соф. 122 находим следующий порядок: каноны воскресные на 8 гласов, каноны на все дни седмицы на 8 гласов, седальны на 8 гласов, блаженны на 8 гласов, подобные стихиры на 8 гласов.

Такое расположение песнопений показывает, что греческие оригиналы, которые привлекались для сверки и правки перевода, были достаточно архаичны. Так, греческие триоди, имеющие такой же порядок следования песнопений, как в триодях Гимовского типа, относятся к X—XI вв. (Sin. 734—735, ГПБ, греч. 712). Архаичен и тот греческий Октоих, который послужил оригиналом для октоихов ГПБ, Соф. 122 и Соф. 123. Такую структуру можно видеть во фрагментах греческого Октоиха X в., составляющего нижний текст палимисеста, хранящегося под шифром ГПБ, греч. 70.

Кондакари и стихирари, особенно первые, тоже рано вышли из употребления в Византии. В XII—XIII вв. греки предпочитали употреблять вместо нотированных стихирарей триоди, в которых самогласные стихиры были бы нотированы. Архаичен также греческий Октоих, который послужил оригиналом для славянского Октоиха (ГПБ, Соф. 122 и Соф. 123). Заманчиво думать, что такие архаичные книги были привезены Феодосию Печерскому из Константинополя вместе с Алексеевским уста-

Таким образом, сравнивая редакции одних и тех же песнопений в старших русских и болгарских списках богослужебных книг с их греческими оригиналами, приходим к следующим выводам.

Во второй половине XI в. на Руси была проведена правка обширного круга богослужебных книг (триодей, миней, октоихов), а также, возможно, были созданы новые богослужебные книги со знаменной и кондакарной нотацией (кондакари, стихирари, ирмологии). Что касается часословов, появившихся, вероятно, позднее, то они были тесно связаны с Алексеевским уставом, введенным Феодосием Печерским, и их можно отнести к русскому типу богослужебных книг.

## СПИСОК ПРОСМОТРЕННЫХ РУКОПИСНЫХ КНИГ ОТНОСЯЩИХСЯ К РУССКОЙ РЕДАКЦИИ \*

 Мы не сомневаемся, что при дальнейших исследованиях будут обнаружены: рукописи этой редакции. Попутно отметим, что не все богослужебные книги в русских списках XI—XIII вв. относятся к обнаруженной нами редакции. Например, Триодь Моисея Киянина, архаичная по составу и по языку перевода, существенно отличается от триодей Гимовского типа, хотя болгарский исследователь Г. Понов причисляет ее к этому типу из-за отсутствия трипесицев Константина Преславского (см.: Понов Г. Триодни произведения. . . С. 73). Эта Триодь содержит постную и цветную части вместе, что роднит ее со старшими болгарскими триодями. В орфографии списка, особенно в первой его части, по употреблению редуцированных и плавных с редуцированными чувствуется болгарский оригинал. Хэлиаконы на полях рукописи также показывают влияние на ее оформление болгарских рукописей, поскольку эти знаки в старших русских триодях не встречаются. К типу выделенных нами миней не относится и так называемая Путятина минея в русском списке XI в. (ГПБ, Соф. 202.). Она архаична и по расположению песнопений, и по составу. Возможно, что Путятина минея, как и Триодь Моисея Киянина, являются первыми богослужебными книгами, которые появились на Руси, будучи привезенными из Болгарии. Имеют другую редакцию и песнопения из богослужебного сборника в русском списке XIII в. (ГПБ, Соф. 385).

на Руси, оудучи привезенными из Болгарии. Имеют другую редакцию и песнопения из богослужебного сборника в русском списке XIII в. (ГПБ, Соф. 385).

И р м о л о г и и: 1) ЦГАДА, ф. 381, № 149 (колец XII в.). СК, № 121:2) ЦГАДА, ф. 381, № 150 (конец XII в.). СК, № 122: 3) ГПБ, Q. п. 1.75 (начало XIII в.). СК, № 267: 5) ГИМ, Воскр. 28 (конец XII в.). СК, № 120.

К о н д а к а р и: 1) ГТГ, К—5349 (конец XI—начало XII в.). СК, № 55; 2) ГБЛ, ОИДР, 107 и ГПБ, Пот. 43 (конец XII в.). СК, № 120.

К о н д а к а р и: 1) ГТГ, К—5349 (конец XI—начало XII в.). СК, № 55; 2) ГБЛ, 193 (конец XII—начало XIII в.). СК, № 133—154; 4) ГИМ, Уси. 9 (1207 г.). СК, № 173; 5) ГИМ, Свн. 777 (1-я пол. XIII в.). СК, № 205; 6) ГБЛ, Тр. 23 (конец XII—начало XIII в.). СК, № 205; 6) ГБЛ, Тр. 23 (конец XII—начало XIII в.). СК, № 205; 6) ГБЛ, Тр. 23 (конец XII—начало XIII в.). СК, № 8; 3) ЦГАДА, ф. 381, № 91 (1097 г.). СК, № 36; 6) ГИМ, Свн. 134 (XII в.). СК, № 63; 6) ГИМ, Свн. 161 (XII в.). СК, № 63; 6) ГИМ, Свн. 161 (XII в.). СК, № 63; 6) ГИМ, Свн. 162 (XII в.). СК, № 85; 7) ГИМ, Свн. 160 (XII в.). СК, № 85; 6) ГИМ, Свн. 161 (XII в.). СК, № 81; 9) ГИМ, Свн. 162 (XII в.). СК, № 85; 12) ГИМ, Свн. 163 (XII в.). СК, № 87; 13) ГИМ, Свн. 164 (XII в.). СК, № 89; 4) ГИМ, Свн. 165 (XII в.). СК, № 87; 13) ГИМ, Свн. 166 (XII в.). СК, № 89; 14) ГИМ, Свн. 167 (XII в.). СК, № 11 БГИМ, Свн. 166 (XII в.). СК, № 89; 14) ГИМ, Свн. 167 (XII в.). СК, № 11 БГИМ, Свн. 166 (XII в.). СК, № 89; 14) ГИМ, Свн. 167 (XII в.). СК, № 11 БГИМ, Свн. 167 (XII в.). СК, № 11 БГИ

### СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ ШИФРОВ РУКОПИСЕЙ и печатных источников

— Благовещенский кондакарь. ГПБ, Q. п. 1.32 и ОГНБ, 1/93 (XII—XIII вв.). Ъл.

Триодь. ГБЛ, Вол. 241 (XIV в.). Вол. ОИДР — Кондакарь. ГБЛ, ОИДР 107 и ГПБ, Пог. 43 (XIII в.).

- Поучение Владимира Монома-Мон. ха // Повесть временных лет. М; Л., 1950. Т. 1. С. 153—167.

Парижский стихирарь (С р е з-невский И.И.Древние Пар. славянские памятники юсового письма. СПб., 1868. С. 66-67).

Тип. – Типографский кондакарь. ГТГ,

K-5349 (XI-XII bb.). ЮАЗУ — Archiv Jugoslavenske akademije znanosti i umjetnosti. (Югославия, Загреб).

Sin. Библиотека монастыря Святой Екатерины на Синае. Оттуда триодь № 734—735 (Х в.).

10 — Часослов, ГПБ, Г. п. 1. 10

(XIV в.). Триодь цветная. ГИМ, Воскр. 27 (XII в.).

40 - Триодь постная и цветная. ГПБ, Пог. 40 (XIV в.).

41 — Триодь постная. ГПБ, Пог. 41

(XIV в.). 53— Триодь цветная. ГПБ, Пог. 53

(XIII в.). 57— Часослов, ГПБ, Q. п. 1.57 (XIV B.).

72 — Минея праздничная, служебная. ГПБ, F. п. 1. 72 (XIV в.). 74 — Триодь постная и цветная. ГПБ, F. п. 1. 74 (XIII в.).

84 — Триодь постная. ГПБ, Соф. 84 (XIV B.).

85 — Стихирарь постный. ГПБ, Соф. 85 (XIII в.).

102 — Триодь постная и цветна ГПБ, F. п. 1. 102 (XIII в.). и цветная.

107 — Триодь постная и цветная. Загреб. ЮАЗУ, IVd.

(XIII в.). 110 — Триодь цветная. ГПБ, Соф. 110 (XIV B.).

122 — Октоих. ГПБ, Соф. 122 (XIII в.)

137 — Триодь постная и цветная. ЦГАДА, ф. 381, 137 (XII— XIII B.).

188 — Минея за сентябрь — октябрь, служебная, ГПБ, Соф. 188 (XII B.).

203 — Минея за май, служебная, ГПБ, Соф. 203 (XII в.).

319 — Триодь постная. ГИМ, Син. 319

(XII в.). 330 — Устав. ГИМ. Син 330 (XII в.). 472 — Триодь постная. ГПБ, Пог. 472 (XV в.).

522 - Минея праздничная, служебная. София, НБКМ № 522

(XIII в.). 680 — Триодь постная. ГПБ, F. 1.680

(XIV в.). 1136 — Устав. ГПБ, Соф. 1136 (XII в.).

1052 — Часослов. ГПБ, Соф. 1052 (XIV B.).

34.7.6 — Стихирарь. БАН, 34.7.6 (XII в)

#### Г. Н. МОИСЕЕВА

# Об участии И. Н. Болтина в работе над рукописью «Слова о полку Игореве»

Об участии И. Н. Болтина в работе над рукописью «Слова о полку Игореве» известно из сообщения А. С. Шишкова. В рецензии на перевод «Слова» Яковом Пожарским, изданный в 1819 г., А. С. Шишков писал: «Над переложением оной («Песни о полку Игореве», — Г. М.) трудились многие, и между прочим, известный своими в языке и словесности знаниями г. Болтин».1

А. С. Шишков был знаком с людьми, близко знавшими И. Н. Болтина по деятельности в Российской Академии, основанной в Петербурге в 1783 г. И. Н. Болтин в числе первых был принят в члены Российской Академии одновременно с переводчиком и историком И. П. Елагиным, другом владельца крупнейшего хранилища древних рукописей — «Собрания российских древностей» — А. И. Мусиным-Пушкиным, избранным в члены Российской Академии в 1789 г.

Адмирал А. С. Шишков вошел в состав членов Российской Академии в 1796 г. В 1803 г. он опубликовал «Рассуждение о старом и новом слоге российского языка», где уделял большое внимание древнерусским литературным памятникам. В первые же годы после выхода из печати издания «Слова о полку Игореве» 1800 г. А. С. Шишков начал готовить к нему свой перевод и комментарий, который был закончен в 1804 г.; в том же году он был награжден за этот труд «Большой золотой медалью» Российской Академии. Перевод и комментарий А. С. Шишкова были опубликованы (одновременно с факсимильным переизданием «Слова» 1800 г.) в 1-й части «Сочинений и переводов, издаваемых Российскою Академиею» в Петербурге в 1805 г.

Можно думать, что в процессе работы над переводом и комментированием «Слова о полку Игореве» А. С. Шишков обращался с вопросами к участникам первого издания этого древнерусского памятника. И. Н. Болтин умер в Петербурге 6 октября 1792 г., И. П. Елагин в — 1794 г. А. И. Мусин-Пушкин, владелец и издатель рукописи «Слова», переехавший в 1798 г. из Петербурга в Москву, где и погибло в пожаре 1812 г. его замечательное «Собрание российских древностей», умер в 1817 г. Московские участники первого издания «Слова о полку Игореве» Н. Н. Бантыш-Каменский (умер в 1814 г.) и А. Ф. Малиновский (умер в 1840 г.) также могли сообщить А. С. Шишкову об участии И. Н. Болтина в работе над

рукописью «Слова о полку Игореве».

<sup>2</sup> См.: Коломинов В. В., Файнштейн М. Ш. Храм муз словесных:

(Из истории Российской Академии). Л., 1986. С. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Некоторые примечания на книгу, вновь изданную под названием «Слово о полку Игоря Святославича, вновь переложенное Ясковому Псожарскиму с присовокуплением примечаний» // Собрание сочинений и переводов адмирала Шишкова. СПб., 1827. Ч. 11. С. 384.

В настоящее время можно уточнить, когда рукопись «Слова о полку Игореве» оказалась в Петербурге в «Собрании российских древностей» А. И. Мусина-Пушкина. В 1788 г. она уже не хранилась в ризнице Спасо-Преображенского собора Ярославского архиерейского дома, за в 1790 г. И. П. Елагин в рукописи своего сочинения «Опыт повествования о России» на боковом поле сделал вставку из начальных строк «Слова о полку Игореве». 4 Таким образом, можно полагать, что с 1789—1790 гг. «любители российских древностей» (как назвали себя А. И. Мусин-Пушкин, И. Н. Болтин и И. П. Елагин в предисловии к изданной ими в 1792 г. «Правде Русской») смогли начать работу над рукописью «Слова».

По удивительному стечению обстоятельств не сохранились архивы ни одного из «любителей российских древностей». Все рукописи И. Н. Болтина после его смерти в 1792 г. купила Екатерина II и подарила их А. И. Мусину-Пушкину. У И. П. Елагин завещал все свое рукописное собрание, состоявшее из древних памятников и его собственных сочинений по истории России, также Мусину-Пушкину, который в 1803 г. издал одну часть из его многотомного «Опыта повествования о России». Всем известна трагическая участь хранившегося в Москве «Собрания российских древностей» Мусина-Пушкина. По-видимому там же погибла в 1812 г. и большая часть архивных материалов И. Н. Болтина и И. П. Елагина.6

Вопрос о роли И. Н. Болтина в подготовке первого издания «Слова о полку Игореве» впервые был поставлен Л. А. Дмитриевым. Исследователь убедительно показал, что Болтин принимал активное участие в составлении комментария к Екатерининскому переводу «Слова» и что для него было характерным ссылаться на «Историю российскую» В. Н. Татищева. Справедливость этих выводов полностью подтверждается анализом примечаний и к рукописному переводу «Слова», сохранившемуся в бумагах Екатерины II, и к первому изданию 1800 г. В полемике с А. В. Соловьевым, который полагал, что уже в раннем переводе «Слова о полку Игореве» видна роль Н. Н. Бантыша-Каменского, в основательность доводов осталась за Л. А. Дмитриевым. Это подтверждается и тем, что в первом печатном издании «Слова» 1800 г. в отличие от Екатерининского перевода появилась ссылка на «Критические примечания генерал-майора Болтина на второй том Истории князя Щербатова». Комментарий относился к следующему отрывку из «Слова о полку Игореве».

«Слово о полку Игореве» н изд. 1800 г.

Всю нощь съ вечера босуви врани възграяху, у Плъсньска(я) на болони  $(\Theta)$  бъща дебрь Кисаню, и не сошлю късинему морю.

#### Перевод

...во всю ночь съ вечера до свъта вороны каркали, усъвщись у Плънска на выгонъ въ дебри Кисановой, и не полетели къ морю синему.

5 Записки для биографии е. с. графа Алексея Ивановича Мусина-Пушкина // Вестник Европы. М., 1813. Ч. 72. С. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: Моисеева Г. Н. Спасо-Ярославский хронограф и «Слово о полку Иго-

реве». Л., 1984. С. 67—98.

4 См.: Козлов В. П. Доказательство «Словом» И. П. Елагина // Альманах библиофила. М., 1986. Вып. 21. С. 85—97.

<sup>6</sup> Рукопись И. П. Елагина, состоящая из одиннадцати томов «Опыта повествования о России», в которой охвачена история от библейских времен до 1564 г. — времени правления Ивана Грозного, — в настоящее время хранится в ГПБ (F. IV.  $651_{1-6}$ ; F.IV.  $34_{1-5}$ ). В 1819 г. эта рукопись была передана в Публичную библиотеку по распоряжению Александра I, которому А. В. Казалаев предложил ее для издания (см.: Моисе е в а Г. Н. «Опыт повествования о России» И. П. Елагина в оценке Н. М. Карамзина // XVIII век. Л., 1986. Вып. 19. Пока недостаточно исно, как попала к А. В. Казадаеву многотомная рукопись И. П. Елагина с личной дарственной надписью последнего: «Список сей, хотя несовершен, но мною несколько поправленный, предаю я другу моему Алексею Ивановичу Пушкину» (ГПБ, F IV. 651<sub>1</sub>, 1<sub>3</sub>).

7 Д м и т р и е в Л. А. История первого издания «Слова о полку Игореве». М.; Л., 1960. С. 309—310.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Соловьев А. В. Екатерининский список и первое издание «Слова» // «Слово о полку Игореве» в переводах конца восемнадцатого века. Zeiden, 1954. C. 5-7.

«(Я)» — это ссылка на т. III «Истории российской» В. Н. Татищева. Комментарий к ссылке «(Ө)» читается так: «Болтинъ въ Критич. примъч. на 2 Томъ Истории кн. Щербатова на стр. 194 и 195 извещаетъ: "Болонье значитъ порожнее пространство между валовъ, окрестность города составляющихъ, которое служило для выгону скота, для огородов, а иногда и некоторые строения были там деланы". — Въ Киевъ, въ Нижнемъ городъ выгонная за воломъ земля, по дорогъ къ бывшему Межигорскому монастырю, и понынъ называется Оболонье».

Из сравнения комментария со ссылкой на «Критические примечания» И. Н. Болтина с переводом приведенного отрывка текста «Слова о полку Игореве» видно, что при переводе учтено понимание И. Н. Болтиным слов

«на болоне» («на выгоне»).

«Критические примечания генерал-майора Болтина на первый (второй) том Истории князя Щербатова» в двух томах вышли из печати в 1793—1794 гг., уже после смерти автора. Но написан этот труд был еще в начале 80-х гг. XVIII в., когда началась печатная полемика И. Н. Болтина с М. М. Щербатовым, автором первых томов «Истории российской от древнейших времен», изданных Петербургской Академией наук в 1770—1771 гг.

В кругу «любителей российских древностей» И. Н. Болтин был общепризнанным и авторитетным знатоком истории России и древнерусского языка. По словам И. П. Елагина, Болтину принадлежала большая роль в подготовке издания «Правды Русской» 1792 г., так как он производил «сношения летописцев и слов объяснения» и в среде «любителей» «един по отменному знанию русской истории к изданию упрошен был и един трудился», и «есть ли бы кто хотел из нас в чести сей ему поспорить, погрешил бы противу истины». 10

Благодаря дружеским связям с А. И. Мусиным-Пушкиным И. Н. Болтин широко пользовался «Собранием российских древностей», о чем упоминал в своих «Критических примечаниях»: «Летопись сию, как и многие древние рукописи, имею я от приятеля моего г. церемониймейстера Алексея Ивановича Мусина-Пушкина, который . . . собрал много книг весьма редких . . . невозбранно я, по дружбе его ко мне, оными пользуюсь». 11

В автобиографической статье А. И. Мусин-Пушкин также писал о том, что Болтин, «пользуясь его Собранием, написал критические примечания

на Историю Леклерка и князя Щербатова». 12

Первый том сочинений Леклерка «Histoire physique, morale, civile et politique de la Russie ancienne» был издан в Париже в 1783 г. А в 1788 г. в Петербурге вышел из печати первый том «Примечаний на Историю древния и нынешния России г. Леклерка, сочиненных генерал-майором Иваном Болтиным».

В «Уведомлении читателю» И. Н. Болтин сообщает: «...безчисленные и грубые во всех родах ошибки ... заставили меня возиметь мнение противное прежнему и о сочинении и о сочинителе. Подвигнут усердием к Истине и к моему Отечеству, предпринял я сделать примечания на сию книгу». 13

Остановимся на § XXXII «Примечаний» Болтина, в котором он, рассматривая главу «Mythologiedes Slaves», пишет: «По окончании княжения Владимира 1-го, за благо рассудил Автор, оставя последование повести деяний, описать древнее богослужение Славян, почерпнутое им, как сам он признается, из сочинений г. Попова, изданных под именем "Досуги". Г. Попов, будучи в древностях Славянских мало сведущ, внес в свою бас-

<sup>&</sup>lt;sup>крав</sup> Слово о полку Игореве / Под ред. В. П. Адриановой-Перетц. М.; Л., 1950. С. 23—24. (Лит. памятники).

<sup>10</sup> Елагин И. П. Опыт повествования о России. М., 1803. Т.1. С. 446—447.

<sup>11</sup> Критические примечания. . . СПб., 1793. С. 251—252.

Записки для биографии. . . С. 80—81.
 Примечания на Историю древния и нынешния России г. Леклерка, сочиненные генерал-майором Иваном Болтиным. СПб., 1788. Т. 1. С. II.

нословию все, что ему ни попалося без разбору, и многие такие вещи поп статью богов поместил, кои никогда славянами боготворимы не были... Г. Леклерк к его погалкам и толкованиям прибавил свои, а к богам Славянским, Варяжским, Чудским, приложил Калмынкие. Китайские и проч. Бога Хорса производят они от глагола корчить, не показав поллинно ли слово сие есть Славянское или Руское». 14

И. Н. Болтин был прав. когла писал о том. что Леклерк «превнее богослужение славян» пеликом почерпнул из сочинения М. В. Попова «Краткое описание славенского баснословия», в котором пана характеристика всем древним славянским богам и богиням. Леклерк ничего не побавил к известиям М. В. Попова о Корше, или Хорсе, о котором сообщалось, что «по имени его можно, кажется, признать оного Ескулапием, или богом болезней в том или другом смысле, ежели произволить его название от глагола корчить». 15 Cp.: «. . . ils établirent encore un Esculape, sous le nom de Khors ou Korcha». В примечании к слову «Korcha» сказано: «Le nom de cet Esculape dérive du mot korchit, qui signisie restreinde, raccourcir . . . les mous sans doute».16

Сведения о богине Ладе также полностью перенесены Леклерком из книги М. В. Понова: «Ладо или Лада, богиня киевская, подобящаяся во всем Венере. Славяне признавали ее богинею браков и веселия любовного. Каждые сочетающиеся браком приносили ей жертву, надеяся снискать от нее счастливое себе супружество. Имя ее происходит от глагола "ладить" и припевается поныне во многих любовных песнях.

Леля или Лелю, сын Ладин, нежный божок воспаления любовного». 17 Cp.: «Les Slaves y avoient pourvu, lorsqu'ils établirent parmi eux le culte d'une Déesse qui présidoit aux plaisirs de l'amour; ils la nommèrent Lada ou Lado.

Cette Vénis avoit plusieurs fils. Lélia ou Léliu, étoit un dieu enfant, qui faisoit naître l'amour dans les cœurs». 18

Представляет несомненный интерес выявить источник М. В. Попова о «славенских кумирах». В древнейших русских летописях — Лаврентьевской (XIV в.) и Радзивиловской (XV в.) — содержится краткое известие об установлении языческих идолов: «И нача княжити Володимир в Киеве един, и постави кумир на холме вне двора теремного, Перуна древяна, а глава ему серебряна, а ус золот, и Хорса, и Дажбу бога и Стрибу бога, и Семарыла, и Мокошь, и жряху им наричюще я боги». 19 Это летописное известие точно передал в «Истории российской» В. Н. Татищев: «Владимир, государствуя в Киеве, поставил на холме вне двора теремнаго кумир Перуна деревянный, глава ему серебряна, ус здатый, да и других богов Хорса, Дажбу, Стриба, Семаргла и Моком, которым люди жертвы приносили и богами их именовали».20

Но в «Древней российской истории» М. В. Ломоносова помимо названных выше богов упоминаются и другие: «По Перуне, — пишет Ломоносов, - имел Волос первое место, коему покровительство скота приписывалось. . . Погвизд, Похвист или Вихрь — бог ветра, дождя и вёдра, Еол российский; Лада (Венера), Дид и Лель (купидоны), любви и браков

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Там же. С. 97—98.

<sup>15</sup> Краткое описание славенского баснословия // Досуги, или Собрание сочинений и переводов Михайла Попова. СПб., 1772. Ч. 1. С. 194.

Histoire physique, morale, civile et politique de la Russie ancienne par M. Le Clerc. Paris, 1783. Tom premier. P. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Краткое описание славенского баснословия. С. 195.

<sup>18</sup> Histoire . . . par M. Le Clerc.

19 Летонись Несторова с продолжателями по Кенигсбергскому списку до 1206 года // Библиотека российская историческая, содержащая древния летописи и всякие записки, способствующия к объяснению истории и географии российской древ-

них и средних времен. СПб., 1767. Ч. 1. С. 70.

20 Татищев В. Н. История российская с самых древнейших времен. М., 1773. Кн. 2. С. 61.

покровители. . . Купалу, богу плодов земных, соответствующему Цересе и Помоне, праздновали перед началом сенокоса и жатвы в двадцать четвертый день июня. . . Отстоянием полугодичного времени почитался Коляда, праздничный бог, декабря в 24 число. . . Всеми сами идолами наполнены были улицы и поля около Киева и по всей России распространялись Владимиром суеверным повелением прежде просвещения». 21

П. Н. Берков уже писал о том, что «Древняя российская история» Ломоносова оказала огромное влияние на формирование славянской мифологии конца XVIII в., в частности на сочинения М. Д. Чулкова «Краткой мифологический лексикон» и М. В. Попова «Краткое описание славенского баснословия».<sup>22</sup> Но необходимо обратить внимание и на источник сведений Ломоносова. Это «Синопсис, или Краткое собрание от различных летописцев о начале славянского народа» — труд профессора Киево-Могилянской Академии Иннокентия Гизеля, опубликованный впервые в Киеве в 1674 г. и выдержавший в период с конца XVII по XVIII в. одиннадцать изданий.

Это первое печатное сочинение по русской истории, оказавшее большое воздействие на развитие исторических знаний в России XVIII в.<sup>23</sup> «Синопсис» повлиял на труды Феофана Прокоповича и Ломоносова. Иннокентий Гизель, один из выдающихся украинских просветителей второй половины XVII в.,<sup>24</sup> сделал попытку написать свое сочинение с учетом традиций античной исторической науки. «Синопсис» откликался на общественно-политические вопросы, волновавшие русское и украинское общество второй половины XVII в. 25 Его составитель рассматривал русскую историю в контексте мировой истории и поэтому пантеон древнеславянских богов и богинь был приведен в известное соответствие с античной мифологией. Начало этому отождествлению античных богов с древнерусскими было положено М. Стрыйковским, который писал в «Хронике литовской, польской и жмудской и всей Руси» о том, что «болван Волос уже почитаем бе за скотия и леснаго бога (якоже бе у Аркадов господин Фаунус и протчая)».<sup>26</sup> Сочинение Стрыйковского, как показано А. И. Роговым, оказало огромное влияние на «Синопсис» Иннокентия Гизеля.<sup>27</sup> Почти через сто лет, в 1767 г., М. Д. Чулков включил всех этих славянских богов и богинь наряду с героями античной литературы и истории в «Краткой мифологический лексикон».

В «Синопсисе» сказано, что Владимир Святославич, «поминая... братию убиенную, нача ставити богомерзкие идолы в Киеве и по окрестных горах и полях киевских, творя им честь и поклонение божественное сам и всем людем повелевание творити». В отдельной главе «О идолах» Иннокентий Гизель впервые сообщил о «должностных обязанностях» древнерусских богов: Владимир Святославич «постави начальнейшаго кумира, именем Перуна, бога грому, молния и облаков дождевых. . . Второй идол бысть Волос, бог скотов. Третий, Позвизд, иннии же прозваща его Похвист, неции нарицаху Вихром, исповедующе бога быти Воздуха, ведра

27 См.: Рогов А. И. Русско-польские культурные связи в эпоху Возрождения (Стрыйковский и его хроника). М., 1966. С. 300—303.

<sup>21</sup> Ломоносов М. В. Древняя российская история от начала российского народа до кончины великого князя Ярослава Перваго или до 1054 года. СПб., 1766. C. 98—100.

<sup>22</sup> Берков П. Н. Славяноведческие интересы Ломоносова // Науч. бюл. Ле-

нингр. ун-та. Л., 1946. № 11—12. С. 40—44.

23 См.: Еремин И. П. К истории общественной мысли на Украине второй половины XVII в. // ТОДРЛ. М.; Л., 1954. Т. 10. С. 212—222.

24 См.: Ничик В. М. Изистории отечественной философии конца XVII—начала

XVIII в. Киев, 1978. С. 27—44, 244—267.

25 См.: Пештич С. А. «Синопсис» как историческое произведение // ТОДРЛ.

М.; Л., 1958. Т. 15. С. 284—298.

26 Летописание Матвея Стриковскаго от начала мира трудолюбием отцев и многих летописателей написана и во свет дана на полском языке таже написася на славенский лета от сотворения мира 7196, от Рождества бога слова 1688. Списана при Академии наук 1758 году — БАН, 32.11.4, т. 1, л. 176 об.

и безгодия. Четвертый идол Ладо: сего имеяху бога Веселия и всякаго благополучия. Жертвы ему приношаху, готовящиися к браку, помощию Лада мняще себе добро веселие и любезно житие стяжати. Сия же мерзость от древнейших идолослужителей пройдыйде, уже неких богов Леля и Полеля почитаху, их же богомерзкое имя и до ныне по неким странам на сонмищах игралищных пением Ле́люм, Полелюм возглашают. Такожде и матерь Ле́леву и Полелеву Ляду поюще Ладо, Ладо, и того идола ветхую прелесть диаволскую на брачных веселиях рукама плещуще и о стол биюще воспевают». 28

Иннокентий Гизель, бывший в годы составления «Синопсиса» архимандритом Киево-Печерского монастыря, сообщив о языческих празднествах, благочестиво добавляет: «...от сего православному христианину всячески блюстися подобает». Но это не помешало ему продолжить далее рассказ «об идолах»: «Пятый идол Купало, его же бога плодов земных быти мняху. Шестый идол Коляда, бог праздничный, ему же праздник велий месяца декабря 24 день ...а прочие богопротивныя мерзости измышляемы бывают, их же и писанию предати не подобает. Разве тех бесовских кумир, еще и иные идолы мнози бяху по имени: Усляд или Осляд, Корша или Хорс, Симаергля или Семаргля, и Макош или Мокош. Им же бесом помраченные людие, аки богу, жертвы и хваления воздаваху». 29

Выше уже приходилось говорить о том, что весь этот древнеславянский пантеон вошел в «Древний российский летописец» Ломоносова (1766), в «Краткой мифологический лексикон» М. Д. Чулкова (закончен в 1767 г., но вышел из печати позднее «Краткого описания славенского баснословия» М. В. Попова).

Во второй половине XVIII в. существовала сложившаяся традиция в интерпретации древнерусских языческих «идолов». Она вошла в «Историю российскую от древнейших времен» М. М. Щербатова, автор которой соединил летописные известия об установлении Владимиром Святославичем в Киеве в 980 г. изображений Перуна, Хорса, Дажбога, Стрибога, Семаргла и Мокоша со сведениями «Синопсиса»: «...поставлены были... и еще другие: Волос, бог скотов; Подвиз или Похвист, бог непогод и вихрей; Ладо, богиня веселия, Леля и Полеля и Купила, бог плодов земных и множество других, которым покланялись». 30

Лада как богиня любви упомянута А. Н. Радищевым в «Путешествии из Петербурга в Москву». В главе «Валдай» он пишет: «Сей городок достопамятен в рассуждении любовного расположения его жителей, а особливо женщин незамужних. . . Бани бывали и ныне бывают местом любовных торжествований. Путешественник, условясь о пребывании своем с услужливою старушкою или парнем, становится на двор, где намерен приносить жертву воображаемой Ладе». 31

И. Н. Болтин, как мы помним, резко отридательно отозвался в «Примечаниях на Историю древния и нынешния России г. Леклерка» об описании «Древнего богослужения славян», почерпнутого автором «из сочинений г. Попова».

Как мы увидим ниже, понимание Болтина нашло отражение в интерпретации и, следовательно, в переводе текста «Слова о полку Игореве», в котором достаточно широко представлен пантеон древнеславянских языческих богов начиная с Велеса, Дажбога, Стрибога и Хорса.

Следует отметить, что в Екатерининской копии «Слова о полку Игореве» и в переводе с комментарием слово «велесовъ» в словосочетании

49.48J

 <sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Синопсис, или Краткое собрание от различных летописцев о начале славянороссийского народа. . . Киев, 1680. С. 45—46.
 <sup>29</sup> Там же. С. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Щербатов М. М. История российская от древнейших времен. СПб., 1770. Т. 1. С. 245—246.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Радищев А. Н. Полн. собр. соч. М.; Л., 1938. Т. 1. С. 300.

«велесовъ внуче» 32 не выделено прописной буквой. Следовательно, первоначально это слово не было понято как собственное имя превнерусского языческого бога. В первом издании 1800 г. слово «Велесовъ» написано с прописной буквы и к нему дан комментарий: «Велесъ, славянский въ язычествъ Богъ, покровитель стадъ. Его считали вторымъ после Перуна. По названію Бояна внукомъ Велесовымъ, кажется, что онъ жил до принятія въ Россіи христіянской вфры».33

Фразы «Се вътри. Стрибожи внуци» и «Погиболисть жизнь Пажль-Божа внука» и в Екатерининской конии, и в издании 1800 г. получили ком-

ментарий.

Примечания в бумагах Екатерины II

Стрибогъ был кумиръ, въ Кіевъ поставленный Владиміромъ со многими другими идолами. Ему приписывали власть над вътрами.<sup>34</sup>

Пажбогъ былъ кумиръ княземъ Владиміромъ, въ Кіевъ съ прочими идолами поставленный. Но почему сочинитель Половцовъ именуетъ внуками Дажбожевыми, точно сказать сего не можно. 36

Примечания в издании 1800 г.

Стрибогъ (Славенскій Эолъ) кумиръ во время язычества въ Кіевъ боготворимый; ему приписывали власть надъ вътрами.<sup>85</sup>

Кумиръ, в Кіевѣ боготворимый.— податель всякихъ благъ. Пользующіеся благоденствіемъ, какъ даромъ Даждь-Божевымъ, названы его внуками. 37

Менее всех «кумиров» повезло Хорсу, названному в летописях вторым после Перуна. В Екатерининской копии «Слова о подку Игореве» это имя написано с прописной буквы: Всеслав Полоцкий «великому Хръсови волкомь путь прерыскаще», 38 а смысл отрывка передан так: «. . . къ великому Херсоню путь по волчью пересъкалъ». 39 Очевидно, что слово «Хръсови» было понято как название города, равно как «до Куръ Тмутороканя» — «до Курска и Тмутороканя». В первом издании «Слова о полку Игореве» слово «хръсови» начинается со строчной буквы, а в переводе оно вообще отсутствует («князь Всеславъ. . . сам ночью какъ волкъ рыскалъ»); в комментарии же к этому фрагменту текста сказано: «не вразумительно». 40

Выше нам приходилось говорить об отрицательном И. Н. Болтина к интерпретации древнерусской языческой мифологии, заимствованной Леклерком из сочинения М. В. Попова. Несколько иначе Болтин воспринимал «Краткой мифологический лексикон» М. Л. Чулкова, откуда заимствовал при составлении комментария к языческим «кумирам», упоминаемым в «Слове о полку Игореве», сведения о Велесе <sup>41</sup> и о Дажбоге, которого «почитали подателем благ». <sup>42</sup> Обратим внимание на то, что в «Кратком мифологическом лексиконе», расположенном по алфавиту, нет упоминания о Хорсе. Таким образом, можно высказать предположение, что Болтин, решительно не приняв толкования М. В. Попова («по имени его можно... признать... Ескулапием, или богом болезней»), не мог составить своего собственного представления о значении слова «Хръсови», поэтому в комментарии к «Слову о полку Игореве» и появилось честное признание в непонимании: «не вразумительно».

Совсем по-иному отнесся Болтин к интерпретации имени Лада. Останавливаясь на характеристике Леклерка, он пишет: «Богиня, председательствующая при удовольствиях любовных, названа Ладо или Лада.

<sup>32</sup> ЦГАДА, ф. 10, оп. 1, № 366, т. 7, Л. 27 об., 37 об.

<sup>32</sup> ЦГАДА, ф. 10, оп. 1, № 300, т. 7, л. 27 00., 57 00.
33 Слово о полку Игореве. С. 7.
34 ЦГАДА, ф. 10, оп. 1, № 366, т. 7, л. 40.
35 Слово о полку Игореве. С. 12.
36 ЦГАДА, ф. 10, оп. 1, № 366, т. 7, л. 43 об.
37 Слово о полку Игореве. С. 17.
38 ЦГАДА & 40 ол. 4 № 366 л. 7 л. 33 об.

<sup>38</sup> ЦГАДА, ф. 10, оп. 1, № 366, т. 7, л. 33 об.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Там же, л. 49 об.

<sup>40</sup> Слово о полку Игореве. С. 36.
41 Чулков М. Д. Краткой мифологический лексикон. СПб., 1767. С. 21.
42 Там же. С. 29.

Сын у нее был Леля или Лелю ... Название Ладо происходит от глагола "ладить", то есть "соглашать"... Что же принадлежит до производства имени Ладо от глагола "ладить", сие одинаково есть рода с производством имени Хорса от голагола "корчить"».43

Как же понимает Болтин слово «дадо»? Ссылаясь на бытование этого слова в народном творчестве, он предлагает совершенно иное его толкование: «Во многих старинных песнях, каковы в деревнях женским полом ноются, слово "ладо" употребляется в переносном смысле вместо "муж". В одной из таковых, которую я мог привесть себе на память, содержание состоит в том: в некоторый летний красный день, на лужайке при дуброве, собралися молодые женщины в хоровод, где под тению дерев и при легком прохладительном ветерке, пели и плясали. Между тем приметили, что одна из них была задумчива и невесела, спрашивают ее о причине того; конечно, говорят ей, свекор твой угрюм, или свекровь брюзглива? Нет, отвечает она им, свекор и свекровь до меня ласковы, но Ладо мой нраву угрюмого и сердитого: "У меня Ладо змея скорпея, шипит не укусит, к себе не припустит", и проч».44

В «Слове о полку Игореве» четыре раза, как известно, встречается слово «лада»: три раза в плаче Ярославны и один — в плаче русских жен. Обратимся к рассмотрению отрывков текста «Слова» в переводе, сохранившемся в бумагах Екатерины II, и в печатном издании 1800 г.

Текст «Слова о полку Игореве» в изд. 1800 г.

Ярославна рано плачетъ въ Путивлъ на вабралѣ, аркучи: О вѣт-рѣ вѣтрило! Чему Господине насильно въеши? Чему мычеши Хиновьскыя стрѣлкы на своею не трудною крилцю на моея лады вои?

О Днепре Словутицю! Ты лельяль еси на себъ Святославли носады до влъку Кобякова: възлелъи господине мою ладу къ мнѣ, а быхъ не слала къ нему слезъ на море рано.

Свътлое и тресвътлое слънце! всемъ тепло и красно еси: чему господине простре горячюю свою лучю на ладъ вои? въ поле безводнъ жаждею имъ лучи съпряже тугою имь тули  $3атче.^{45}$ 

#### Перевод «Слова» в Екатерининской копии

Ярославна рано плачетъ въ Путивлѣ на забралѣ говоря: Овътре, вътре! К чему господине насильно въешь? Къ чему мычешь на легкихъ своихъ крыльяхъ стрелков Хиновскихъ на моихъ любезныхъ воевъ?

О Дивпре славный!... Ты носиль на себъ Святославли насады до полку Кобякова; принеси господине моего любезного ко мнѣ, чтобъ не слала я к нему слез на море рано...

Свътлое и пресвътлое Солнце! всёмъ тепло и красно еси: к чему господине простерло еси горячие свои лучи на милые вои? К чему в поле безводномъ при жаждъ ихъ устремляешъ на нихъ свои лучи и творишъ при горести неспособными тулы их<sup>246</sup>

Перевод «Слова» в изд. 1800 г.

Ярославна поутру плачетъ въ Путивлъ на городской стыны приговаривая: О вътеръ, вътрило! Къ чему ты такъ сильно въешь? Къ чему ты такъ сильно въешь? Къ чему навъваещь легкими своими крылами Хиновскія стрълы на милыхъ мне воиновъ. . .

О славный Днѣпръ!... Ты носилъ на себѣ Святославовы военныя cyда до стану Кобякова; принеси же и ко мнъмоего милого, чтобъ не посылать мив къ нему слезъ своихъ по утрамъ на море...

О свътлое и пресвътлое солице! для всёхъ ты тепло и красно: но къ чему ты так уперло знойные лучи свои на милыхъ ми воиновъ? Къ чему въ полѣ безводномъ, муча ихъ жаждою, засушило ихъ луки, и къ горести колчаны ихъ закръпило? 47

Совершенно очевидно, что слово «лада» в плаче Ярославны в обоих переводах «Слова о полку Игореве» понято именно так, как толковал его

<sup>43</sup> Примечания на Историю древния и нынешния России г. Леклерка. С. 110. <sup>44</sup> Там же. С. 111.

<sup>45</sup> Слово о полку Игореве. С. 38—39. (Здесь и далее разрядка автора статьи). 46 ЦГАДА, ф. 10, оп. 1, № 366, т. 7, л. 50—50 об. 47 Слово о полку Игореве. С. 38—39.

И. Н. Болтин в своих «Примечаниях на Историю древния и нынешния России г. Леклерка», т. е. 'муж', 'милый'. Так же передано это слово в плаче русских жен, узнавших о трагическом исходе похода Игоря на половиев.

Текст «Слова о Полку Игореве» в изд. 1800 г.

Жены Рускія въсплакашась аркучи: уже намъ своихъ милыхъ ладъни мыслію смыслити, ни думою сдумати,

ни очима съглядати. . 48

Перевод «Слова» в Екатерининской копии

Жены Рускія возрыдали глаголюще: уже намъ своихъ милыхъ ладъ ни мыслю взмыслити, ни думою вздумати, ни очима узрѣти. . .49

Перевод «Слова» в изд. 1800 г.

Зарыдали тутъ жены Русскія, приговаривая: «Уже намъобъ милыхсвои х ъ ни мыслію вамыслити, ни глазами ихъ увидѣть... 50

Таким образом, в переводе «Слова о полку Игореве» нашли отражение взгляды И. Н. Болтина на древнеславянскую языческую мифологию. Особенно ясно это сказалось на понимании тех отрывков текста «Слова». где упоминалась Лада. На это обратил внимание С. Глинка. В своей статье «Баснословие славян, сравненное с заблуждением древних народов» он писал: «. . . г. Болтин в примечаниях своих на Леклеркову историю говорит, что Ладо значило муж, и что признание Лады богинею любви и утех несправедливо».51

Пытаясь определить степень участия И. Н. Болтина в работе над рукописью «Слова о полку Игореве», мы сталкиваемся с необходимостью буквально по крупицам собрать наблюдения из его печатных трудов и обратить внимание на его участие как члена Российской Академии в подготовке «Словаря Академии Российской».

В протоколах заседаний Российской Академии многократно говорится о большой работе, проведенной Болтиным. Он давал ценные советы о внесении в «Словарь» «имен государств, столиц, главнейших морей, величайших островов с кратким описанием пределов, климата, местности, народов, населяющих оную, и прочее». 52 С его мнением особенно считались, когда речь шла о древнерусском языке. Так, указывалось, что в споре о написании глаголов «определено последовать мнению Ивана Никитича Болтина и писать глаголы в настоящем времени, прибавляя второе лицо для различия в спряжениях».53

В 13-м пункте протокола заседания от 25 ноября 1786 г. записано: «Его превосходительство Иван Никитич Болтин подавал примечаниями своими многие полезные советы, к совершенству словаря служащие, соучаствовал в Комитете, разсматривающем труды сочинителей, и сообщал Академии выписанные слова из многих книг церковных, яко плод долговременных трудов своих; вспомоществовал и вспомоществует в исправлении Словаря».54

На заседании 27 декабря 1791 г. возник спор о словах «воскресаю» и «воскрешаю». В протоколе записано: «. . .члены Академии его превосходительство Иван Никитич Болтин принял на себя труд сделать краткое объяснение корня слов воскресение, воскресаю и пр.». 55

В протоколе заседания Российской Академии от 10 января 1792 г. читаем: «Секретарь (И. И. Лепехин,  $-\Gamma$ . M.) читал определения на словокрес, сделанные и сообщенные членом Академии, его превосходительством Иваном Никитичем Болтиным, которое должно служить корням словам:

<sup>48</sup> Там же. С. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> ЦГАДА, ф. 10, оп. 1, № 366, т. 7, л. 44. <sup>50</sup> Слово о полку Игореве. С. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Друг просвещения: Журнал литературы, наук и художеств. М., 1804. С. 36. <sup>52</sup> AAH, ф. 8, оп. 1, № 1, л. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Там же̂. л. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Там же, л. 109. <sup>55</sup> Там же, л. 244 об.

воскресение, воскресаю и проч. Разные сему слову определения были следующие: крес. Слово сие в отдаленной древности означало по славянски жизнь, бытие, но в последующие века из употребления вышло, и токмо слабые следы его остались в простонародной поговорке, которая в некоторых областях употребляется, говоря о человеке, вдавшемся безрассудно в предприятие, весьма трудное и опасное, или в отношении к имеющему поведению дерзкое, запрометчивое: ему на кресу не бывать, сиречь не быть ему живому, не сносить ему своей головы». 56

Членами Российской Академии объяснение И. Н. Болтина было принято, но в то же время «собрание заблагорассудило, не входя ни в какие древние объяснения и выводы, поставить его просто так: кресъ, са. См. сл. обветшалое, вышедшее из употребления, означавшее в глубокой древности жизнь, явь, явленность; то, что явно, открыто, зримо: Ему на кресу не бы-

вать, т. е. ему не спасти жизнь, ему на яву не бывать». 57

При комментировании «Слова о полку Игореве» было использовано несколько слов в интерпретации Словаря Академии Российской (забрало, тур, буй, гоголь), но в печатном тексте, естественно, мы не можем уловить связь объяснения слова с составителем данного толкования. Однако в некоторых случаях определить авторов-составителей позволяют нам протоколы заседний.

Так, истолкование И. Н. Болтиным слова «кресъ» вошло в перевод и в комментарий «Слова о полку Игореве».

Екатерининская копия

О! далече зайде

соколъ, птиць бья

къ морю: а Иго-

рева храбраго пол-

ку не кресити.<sup>58</sup>

Перевод «Слова» в бумагах Екатерины II

О! далеко залетелъ соколъ къ морю птицъ бія: а Игорева храбраго воинства уже не воскресить.<sup>59</sup>

Текст «Слова» в изд. 1800 г.

О! далече зайде соколъ, птиць бья къ морю: а Игорева храбраго полку не кръсити (щ)

Перевод «Слова» в изд. 1800 г.

О! далеко залетьль ты соколъ, побивая птиць у моря: а Игорева храбparo войска уже не воскресити.<sup>61</sup>

(щ). Ясное здъсь знаменование глагола крешу доказываетъ, что слово воскресене точно от того происходитъ.60

С июня 1792 г. И. Н. Болтин перестал из-за болезни посещать заседания Российской Академии, а в протоколе заседания от 9 октября 1792 г. записано: «Председатель Академии ея сиятельство княгиня Екатерина Романовна Дашкова объявила собранию о кончине достойнейшего Академии члена Ивана Никитича Болтина, генерал-майора и члена Государственной военной коллегии, коего обширные познания в российском слове великим и отличным было пособием в общем Академии труде. Сведения же его в отечественном нашем бытописании, снисканные многолетним, беспрерывным трудом, и созданные им о сем предмете сочинения, соделают память его незабвенного даже и у поздних потомков». 62

Эти заслуги И. Н. Болтина были отмечены и в печатном издании «Словаря Академии Российской», изданном в шести томах в 1789—1794 гг.

В автобиографической статье А. И. Мусина-Пушкина сообщается о судьбе архива И. Н. Болтина: «. . .по кончине г. Болтина все трудов его

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Там же, № 2, л. 1. <sup>57</sup> Там же, л. 1 об.—2.

<sup>58</sup> ЦГАДА, ф. 10, оп. 1, № 366, т. 7, л. 30 об.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Там же, л. 43 об.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Слово о полку Игореве. С. 19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Там же.

<sup>62</sup> ААН, ф. 8, оп. 1, № 2, л. 32.

бумаги и книги по высочайшему повелению куплены и ему (А. И. Мусину-Пушкину, —  $\Gamma$ . M.) пожалованы». <sup>63</sup> Далее перечислены основные рукописные сочинения Болтина, перешедшие во владение Мусина-Пушкина: «В числе бумаг сих, простиравшихся до ста связок, найдены: 1) Перевод Енциклопедии, до буквы К, набело переписанный его собственной рукою; 2) Историческое и географическое описание наместничеств, в коем обстоятельно показано древнее и нынешнее состояние народов и городов, местоположение, границы, нравы, обычаи и суеверия, число жителей, их промыслы, почва земли, реки, озера, произрастания, государственные доходы, выгоды и недостатки; 3) Толкового российского словаря буква А; да и для продолжения сего великого и трудного сочинения тут же найдены материалы; и 4) Выписки уразумления древних летописей с изъяснением древних слов, из употребления вышедших, и географических мест, упоминаемых в летописях наших. Из сих выписок графом Пушкиным выбрано описание народов, приложенное к исследованию его о местоположении Тмутараканского княжения».64

Еще М. И. Сухомлинов отмечал: «Трудами Болтина несомненно воспользовался Мусин-Пушкин в описании городов и урочищ, изданном в виде приложения к исследованию о тмутараканском княжестве. Сам издатель указывает, какие именно статьи заимствованы им у Болтина. В числе источников названы Мусиным-Пушкиным рукописный географический словарь Болтина и рукописные географические описания наместничеств: Владимирского, Киевского и Черниговского. . . Исключительно из рукописей Болтина заимствованы статьи: Чернигов, Изяславль, Кабаново, Несвиж, Пинск». 65 Можно думать поэтому, что и при комментировании географических понятий «Слова о полку Игореве» были широко использованы труды Болтина.

Участие И. Н. Болтина в работе над рукописью «Слова о полку Игореве» стало важной ступенью в изучении этого великого памятника Древней Руси.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Вестник Европы. М., 1813. Ч. 21. С. 84.

<sup>64</sup> Там же. C. 84—85.

<sup>65</sup> Сухомлинов М. И. История Российской Академии. СПб., 1880. Т. 5. С. 99.

### Р. А. СЕДОВА

## Служба митрополиту Петру

Среди жанров средневековой литературы Служба — один из наиболее сложных и наименее изученных видов гимнографического творчества. Служба включает в себя ряд малых жанровых форм: тропари, стихиры, каноны, икос и кондак и др. Это целая система песнопений и чтений, посвященных прославляемому святому или празднику. В Службу могли входить Житие и Похвальное слово.

Автором Службы митрополиту Петру считается митрополит Киприан. Время ее создания — 1380—1381 гг., как убедительно доказал Г. М. Прохоров, датируя Минею, куда вошел и ранний список Службы, 180-ми гг. XIV в. Эту же дату называет Н. Дончева-Панайотова исходя из содержания Службы. В. Сл. Киселков считает, что Служба Петру написана вскоре после Жития. Он указывает и известные ему списки Службы ХV— XVI вв.<sup>3</sup>

Список Службы в составе Служебной Минеи конца XIV в. (XГНБ им. Короленко, № 816281) самый ранний. В заголовке этого списка названо имя Киприана: «Месяца того ж, 21. Предпразднество и святыя мученици Оульянии. И преставление иже въ святых отца нашего Петра новаго чудотворца митрополита святеишия митрополи роускоя. Съписа же се смереныи митрополит тоя же митрополи Киприан». Остальные, более поздние списки Службы, представляют, как правило, ее сокращенный вариант и часто имя Киприана в заголовке не называют.

Однако несомненно, что полный вариант первоначален. Дело в том, что в конце XIV в., когда создавалась Служба, на Руси проходил ряд реформ, касающихся богослужения. Участником этих реформ был и Киприан. Он способствовал смене Студийского устава (нач. ІХ в.), по которому составлялись ранние древнеславянские службы, на Иерусалимский. При Киприане в 1397 г. сделаны переводы Устава для Новгородского Рождественского монастыря монахами Яковом и Пименом, а в 1401 г. еще один перевод Устава выполнен Афанасием Высоцким. Возможно, что обращение Афанасия к Иерусалимскому уставу осуществлялось под влиянием митрополита Киприана, если учесть то, что в 1381—1382 гг. ему, тогда игумену Серпуховского монастыря, были адресованы ответы Киприана относительно порядков монастырской жизни и что в 1382 г. Афанасий вместе с Киприаном последовал в Киев во время второго изгнания митрополита из Москвы князем Дмитрием Донским.5 Сам Киприан при-

<sup>3</sup> Киселков В. Сл. Проуки и очерти по старобългарска литература. София, 1956. С. 224—225.

<sup>1</sup> Прохоров Г. М. Древнейшая рукопись с произведениями митрополита Киприана // Памятники культуры. Новые открытия. Л., 1978. С. 26.

2 Дончева-Панайотова Н. Киприан — старобългарски и староруски книжовник. София, 1981. С. 203.

<sup>4</sup> См.: Сергий, архимандрит. Полный месяпеслов Востока. М., 1875. Т. 1. С. 18; Голубинский Е. Е. История русской церкви. М., 1901. 1-я пол. тома. С. 187—188, 330; Мансветов И. Церковный устав (Типик). М., 1885. С. 271—272. 
<sup>5</sup> Прохоров Г. М. Киприан // ТОДРЛ. М., 1985. Т. 39. С. 56—57.

водил в соответствие с Иерусалимским уставом Псалтырь следованную, которой затем и пользовался.

И Службу митрополиту Петру, первому московскому, а затем и общерусскому святому, он также составил по Иерусалимскому уставу. 6

Для понимания композиции Службы важно учитывать, что по времени Память Петра, 21 декабря, совпала с предпразднеством Рождеству Христову. Согласно Иерусалимскому уставу предпраздничные службы и службы святым совершались одновременно таким образом, что рождественские стихиры, каноны и богородичны чередовались со стихирами и канонами святому. Служба Петру содержит три канона — один рождественский и два Петру, которые объединены попесенно так, что сначала идут первые песни каждого из трех канонов, затем третьи, далее три четвертые вплоть до последней, девятой, песни. Таким образом, первые тропари каждой песни принадлежат рождественскому канону, вторые — первому канону Петру, третьи — второму канону. По греческой традиции между шестой и сельмой песнями канонов читается Житие Петра.

Составленная митрополитом Киприаном Служба Петру состоит из двух частей: вечерней и утренней, как следовало по Иерусалимскому уставу. Она начинается стихами «Блажен муж» и «На Господи воззвах», после которых следуют три предпраздничные стихиры и три стихиры Петру, затем тропарь-слава ему же и предпраздничный тропарь. За прокимном — чтение «От Премудростей» и «От Притчей Соломона», после чего — три стиховные стихиры Петру. Затем чередуются три тропаря Петру и два тропаря предпраздничных, которыми заканчивается вечерняя часть. На утренней службе до чтения «непорочных» исполняются четыре тропаря — два предпраздничных и между ними два Петру, первый из которых тропарь-слава. После непорочных следуют седальны: предпраздничный и Петру, затем полиелей, потом предпраздничный тропарь и еще один седален Петру. Следующие за ними степенны, прокимен, отрывки из Евангелия от Иоанна, 50-й псалом (покаянный) и стихира Петру предшествуют канонам.

Каноны — один предпраздничный и два Петру, — как уже говорилось, состоят из восьми песен. После третьей песни канона следует предпраздничный кондак и икос, затем — седален Петру и предпраздничный тропарь. После шестой песни канона, перед чтением Жития — кондак и икос Петру. После канонов звучат шесть хвалитных стихир, три предпраздничные и три Петру, тропарь-слава Петру, великое славословие и ектения с последующим отпустительным тропарем.

Говоря о творчестве средневекового автора, следующего данной композиционной модели, С. Э. Кожухаров отмечал: «Гимнограф средних веков вполне зависим от строго установленных правил моделирования гимнографической композиции. Территория его творческой свободы ограничена
рамками господствующего конструктивного регламента. В своем произведении он не вписал бы шесть стиховных стихир для великой вечерни,
так как половина из них была бы лишней, или, положим, две "славы"
после стихир к стиху "Господи въззвахъ", потому что одна из них была бы
ненужной, или же два кондака, два отпустительных тропаря — по тем же
причинам; в канонах счет песней всегда будет вестись от первой до девятой,
но нет древнеболгарского канона, в котором мы нашли бы вторую песню,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Может быть, поэтому митрополит Киприан дополнил Псалтырь именем митрополита Петра наряду с именами других славянских святых, служба которым уже свершалась по Иерусалимскому уставу: Параскеве Пятнице, Иоанну Рыльскому, Илариону Мегленскому, Арсению и Саве Сербским. Имя митрополита Петра в этой Псалтыри — единственное из имен русских святых, нет даже имен Бориса и Глеба. См.: М а н с в е т о в И. Митрополит Киприан в его литургической деятельности. М., 1882. С. 68—70.

<sup>7</sup> Вторая песнь опускалась во всех канонах, кроме великопостных.

после первой всегда следует третья, так как вторую песню могут содержать одни лишь великопостные каноны».8

Каждый из этих жанров выполняет свою роль именно в заранее заданном композиционной моделью контексте. Так, например, место стихир в Службе — после псалмов: стихира — тропарь, вторящий стиху псалма; ее содержание показывает связь воспеваемых событий с ветхозаветными. Обращение к событиям священной истории при оценке современных — явление, распространенное в Древней Руси, что уже и отмечалось на примерах летописей, княжеских житий, житий святых, поучений и других жанров. То же самое можно проследить и исследуя жанр Службы.

Уже первый псалом в самом начале Службы — «Блажен муж» — напоминает о ветхозаветных праведниках, которые, живя среди бесчестия и неверия, не встали на путь грешных. В стихах «На Господи воззвах» — молитва, чтобы Господь оказал милость и прощение согрешившим, а также выражение надежды на искупителя-Мессию, надежды на вечное спасение. Содержание этих псалмов как бы предопределяет содержание рождественских стихир: они прославляют появление Христа как спасителя всех, кто ожидал его пришествия. В трех стихирах далее восхваляется Петр:

«Кыми похвалными веньци увяземь святителя: священьничьству венца, благочестиа управление, светло церкви украшение, источника божественныхъ исцелений неисчерпаемаго, пролитие дарований духовных, реку многых чудесъ; земля Рускоя веселяща теченьми, Петра, теплаго предстателя нашего и хранителя! (Дващи).

Кыми смереннии устнами въспоимь святителя, дивнаго вь чудесехъ и беспьлотным съжителя, освященного от пеленъ, столпа церкви неподвижима, веселие земли нашей, правде правило, сиротамь питателя, обидимимь заступника и больнымь врача безмездна!

Придете верных сбори, псаломскы въсыплещемъ руками, печалным утеху и отчаанымъ заступника, божественаго Петра въспевающе, похвалу земли Русстеи и всего священьства украшение, реку милости, въистину божественаго Христова смерениа ревнителя, поющаго мирови велию милость!»

Далее следует тропарь:

«Святому. Глас 1. Самогласен. Божественаго свыше явления светлостию умомъ просветився. Петре, твердыи умомъ, закон избеже естественняй, яко же сень. Благодети истинною всемудре окропленъ, отнюду же приятелище Пресвятаго Духа бывъ, чудесемъ даръ въсприятъ, обогащая сими чаяда своя. И ныне, съ пръвосвятитель предстоя, Христови молися о душах наших».

Место стихир на стиховне — за выборочными цитатами из ветхозаветных текстов «Премудростей» и «Притчей Соломона», на основе которых составлялся новый текст, соответствующий прославляемому событию. Обобщенный смысл их обретал конкретность в коротких стихирах на стиховне, т. е. стихирах, которые присоединяются к особым стихам, приспособленным к празднику. 10

«На стиховне стихиры. Глас В. Подобен "Доме Евфрафов". Доме Евфрафов и граде святый, пророком слава. Украси дом, в нем же божественный раждается. Дом духовьный, поспешение благодати. Петръ явися, имъ же ныне същедшеся того въспоимъ.

Стих: "Священници твои". Священници твои облекутся в правду и преподобнии твои возрадуются. Радуйся, святителем Петре — похвала, священником слава, правило инокым, церкви утвержение.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Кожухаров С. Э. Типологические параллели между византийской и славянской гимнографиями // Славянские культуры и балканы. София, 1978. С. 258.
<sup>9</sup> Лихачев Д. С. Поэтика древнерусской литературы. Л., 1967. С. 280—286.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Л и х а ч е в Д. С. Поэтика древнерусской литературы. Л., 1967. С. 280—286. <sup>10</sup> Самих стихов в харьковском списке Службы нет, по принятому Уставом обычаю указано лишь их начало. Текст их приведен по списку Службы Петру из Минеи Германа Тулупова (ГБЛ, ф. 304, № 514, 1628 г.). Здесь они выделены курсивом.

Стих: "Въсхвалятся преподобнии". Въсхвалятся преподобнии во славе и возрадуются на ложех своих. Приими ныне пение чадъ твоих, отче, и люлящимъ тя подавай обычна прошениа».

Седальны исполняются вслед за чтением псалмов, содержанием которых определяется их смысл. В данном случае первый седален исполняется после чтения 118 псалма «О непорочных», второй — после полиелея, т. е. 134—135 псалмов. Во втором случае наблюдается связь седальна с псалмом не только по содержанию, но и по форме. Припев «Яко во век милость его», который поется после каждого стиха, используется в первых строках седальна:

«Седален святому. Глас Г. Подобен "Красоте девства".

Милостивому бо угоднику, незлобивому и кроткому, вси тебе прилежно молимся и любовию зовем: раздреши межособную страстий наших брань, раздруши бесовскаа мечтания, присноблажене, всяческых избави искушений любовию воспевающих тя».

Даже определение жанра здесь зависело от местоположения данного текста в композиционном ряду, на что уже обратил внимание Д. С. Лихачев: «Многие виды церковных песнопений различались не по форме и содержанию, а по тому, в какой церковной службе и в какой части этой службы они исполнялись». Например, после стихир на стиховне следует тропарь-слава Петру. Именно он снова читается перед каноном, но в качестве стихиры, потому что перед ним читался 50-й «покаянный» псалом. Жизни грешников противопоставляется праведная жизнь Петра: «Придете вси вернии согласно въспомоимь Петра всеоблаженнаго: благочестиа светило, въздержаниа правило, теръпению столпа, простоте сокровище, смирения реку независтную, нищим утеху, странныимь странноприемьника и истинныа любъве Христовы делателя во истинну ближняго. И съй убо, и живъ прешед, человекомь заступникъ и святитель показася, болезнемь и страстемь неисцелным, всяческимь напастемь исцелитель, Христа молить спастися душамь нашимъ. Та же спаси, Боже, люди своя».

Из приведенных выше примеров видно, какую роль играл контекст. Предусмотренный композиционной моделью, он предопределял содержание, смысл и значение последующих гимнов. То же самое можно сказать и о восприятии Жития Петра в контексте всей Службы. Согласно греческой традиции Житие святого, как уже говорилось, помещалось между шестой и седьмой песнями канона. В контексте, после знакомства с предшествующей частью Службы, Житие находило другую оценку слушателя, так же как и последующие произведения, находящиеся в составе Службы, воспринимались затем через факты Жития. О различных уровнях восприятия культовых текстов писал Ю. М. Лотман: «Церковно-культовый текст очень часто строится по принципу многоярусной семантики. В этом случае одни и те же знаки служат на разных структурно-смысловых уровнях выражению различного содержания». 12

Предопределенная содержанием псалмических текстов, стихир, тропарей, шестью песнями канона, биография святого обретает особый сакральный смысл. Причем содержание некоторых гимнов как бы заранее ориентировано на отдельные эпизоды Жития. Приведу несколько примеров.

Сон-видение матери еще до рождения Петра.

1. Житие: «Еще бо ему сущу в утробе матерьни, в едину от нощий, свитающи дневи недели виде видение таково мати его. Мнеше бо ся ей агньца на руку дръжати своею, посреде же рогу его древо благолистьвно израстъше и многыми цветы же и плоды обложено, и посреде ветвей его многы свеще светящих и благоухания исходяща. И възбудившися, недоу-

<sup>11</sup> Лихачев Д. С. Поэтика. . . С. 49.

<sup>12</sup> Лотман Ю. М. Структура художественного текста. М., 1970. С. 87.

меаше, что се или что конець таковому видению. Обаче аще и она недомышляшеся, но конець последе с удивлениемь яви, еликими дарами угодника своего Бог обогати».

Третья песнь второго канона Петру: «Инъ ирмос: Первовечному. Позна тебе от чрева, богоносе, всеведый Богъ: прежде создатися въ утробе, освящаеть тебе зиждителя душамъ и пастыря велика».

2. Житие: «Единою же, яко во сне, виде отрок некоего мужа вь святительских одеждах пришедша и ставьша над нимь и рекша ему: "Отверзи, чадо мое, уста своя". Оному же отверзъшу, святитель десною рукою прикоснуся языку его, и благословивьшу его, и яко же некоею сладостию гортань его налиявшу. И абие възбудися отрочя и никого же виде. И от того часа вся, елика написоваща ему учитель его, малымь проучениемь изъучааше, яко и в мале времени всех сверьстник своих превьзыде и предвари».

Служба: «Слава святому. Божественаго свыше явления светлостию умомъ просветився Петре, твёрдый умомъ, закон избеже естественняй, яко же сень. Благодети истинною всемудре окропленъ, отнюду же приятилище Пресвятаго Духа бывъ, чудесемъ дарь въсприять, обогащая сими чала своя».

3. Житие: «И оттоле убо святейший партиарх Афанасий на всяк день беседы душеполезныя простирааше, святителю Петру глаголя сице: "Блюди убо, чядо и брате о Христе възлюбленный, в каковыи и коликы подвиг вышел еси. Се тебе великый корабль Христос Бог поручил есть наставляти и правити и к пристанищем спасениа привести. Да не обленишася никогда же, да не уныеши, да не отяготищася великымь попечениемь величьства и множества земля Рускоя. Се преемникь быти апостолькаго служениа, делателя тебе Христос винограда своего постави. Буди подражатель апостолом, буди ученик истинный Спасов"».

Служба: «Слава святому. Благопоживъ в мире житие чисто, просветивъ учениемь вселенную, святительства приимъ паству, темь приимь даръ чудесъ от Бога, отче Петре. Апостоломъ наследниче, Христа-Бога моли да спасеть душа наша».

4. Житие: «Тогда посланный патриархом клирик писаниа и словеса преподобному всвятителю Петру пред всеми являет. И велику мятежу бывшу о льживомь и льстивом оклеветании святаго. . . Кротка убо учителя кроткый ученик, во всём ему последуя, глаголаше бо к всем: "Братье и чяда о Христе възлюбленнаа! Не унши есмь аз Ионы пророка. Аще убо мене ради есть волнение се великое, иждените мене, и уляжеть молва от вас. Почто убо ради мене подвижетеся толико?". Обаче онем учителя ради и пастуха добраго всем спирающимся, изыскати хотящим, кто и откуду есть, иже таковаа словеса льживая на отца нашего и святителя възведый, обаче злому делатель не утаится, но всем в явление прииде неправедное еже на святаго Андреево облъгание, и пред всеми посрамлен и уничижен бысть. Святый же Петр ничто же не сотвори ему зла, но пред всеми словесы утешительными поучив его».

Третья песнь второго канона: «Жезломь въздержания страстей море разделилъ еси, блажене, яко же Моусеи. И на бестрастиа гору възыде, приемъ разумныя скрижали, церковь научи Христову закону духовному».

5. Житие: «И яко убо прохожаше места и грады Божий человек Петр, прииде в славьный град, зовомый Москва, еще тогда мало сущу ему и не многонародну, яко же ныне видим есть нами. В том убо граде быше обладуя благочестивый великий князь Иоан сын Данилов... и зело возлюби его божий святитель. И начат болшее инех мест жити в том граде.

Съвещевает же съвет благ князю, съветуя ему, яко да сътворить церковь каменемь съставлену, во имя пречистыа владычица нашеа Богородица и приснодевица Мариа, пророчъствовав сице: "Аще мене, сыну, послушаеши и храм пресвятои Богородици въздвигнеши въ своем граде, и самь прославишися паче инех князий. и сынове и вънуци твои в роды, и град съй славен будет в всех градех Русскых, и святители поживуть в нем, и възыдут «рукы его на плеща враг его», и прославиться Бог в нем. Еще же и мои кости в немь положени будуть"».

Постройка Успенского собора и погребение в нем тела митрополита Петра — именно эти события послужили поводом для создания первого канона, 3, 6, 7, 8 и 9-я песни которого содержат обращения к Петру как покровителю и защитнику города Москвы. Не только в Древней Руси, но и повсеместно святой, погребенный в главном храме того или иного города, считался его хранителем, защитником от врагов. Предшествующие Житию обращения к Петру в третьей и шестой песнях канона краткие, сравнительно спокойные: «Сокруши супостаты безбожныа, преподобне Петре, моление си к Творцу и Богу нашему и силу их вооруженую на ны поганьскаго нашествиа покори верному князю нашему»; «Храни град свой, святителю Петре преблажене, от безбожных и чужеверных нахождениа». Следующие за Житием обращения к Петру в восьмой песне более трагичны и протяженны: «Вооружаются на люди твоя смереныа, святителю пречестныи Петре, сынове агаряни. Но съкруши их невидимо силою молением си, отче Петре, ко Владыце за присныа рабы своя».

В последних стихирах гимнограф вновь обращается к событиям, уже воспетым. А после них читается заключительный, наиболее торжественный из всех тропарь-слава:

«Ины стихиры святому. Глас 8. Преподобне отче Петръ, ты ещё во утробе матерне святительства прозвание приимь, нареченое от Бога. Ты изъмлада Христа възлюбилъ еси, приимь от Бога паству словесныих овець, добре пасяще церковь Божию — темъ твое празднуемь успение, радуяся, Христа величаем. Преподобне святителю Петре, испроси яже къ Богу молитвами си церкви утвержение, святителя, покрыи молитвою своею и христолюбивому князю победы дая на врагы и удоление, неподвижиму и необориму граду твоему, и верныимь людемь греховъ оставление, всемъ притекающимь к раце мощии твоих, за ны, святителю, помолися.

Преподобне отче, богомудре Петре, ты воистину явися, омраченаа сердца наставляя на пут истиньныи. Ты бысть убогым и вдовицамь заступник, вельможамь твердое наказание и всемъ верныимь, притекающимь къ пречистеи Божии матери, испроси, святей, греховъ оставление.

Слава святому. Глас 3. Всякъ град и страна славьному граду нашему срадуется празднующе днесь, ибо дивныи врачь и спаситель нашъ, великый Петръ, и богоноснаго врачества лечебы предлагает, к непрестаньными лечебамъ всех тихо созва не хитростьми человечьскыми, ни обязаниемь, но действомъ Духа Святаго, душевное и телесное исцеление паче естьства подавая, его же и приемлюще доволне родъ всех и възрастъ всех, славим Христа-Бога подавающаго его, ради того въспевающи велию милость».

Как было показано выше, содержание одного текста дополнялось содержанием другого и служило основой для третьего, было содержательной параллелью четвертому и т. д. Смысловая связь всех составляющих коротких «витиеватых и пышных похвал» выливается в своего рода повествование, торжественность и эмоциональность которого к концу Службы нарастает. «Это были литературные принципы, способные передать пышность, торжественность тем и подъем чувств своего времени». Это была особая форма стиля «плетение словес», о котором С. Э. Кожухаров применительно к жанру Службы писал: «С введением Иерусалимского устава наступает существенный момент в развитии жанра Службы, происходит увеличение объема литературной формы, повышение ее экспрессивных потенций. Развитие богослужения является предпосылкой, порождающей новые явления в стиле гимнографического жанра — в гимногра-

 $<sup>^{13}</sup>$  Лихачев Д. С. Развитие русской литературы X—XVII веков. Л., 1973. С. 84.

фию вторгается стиль "плетение словес"». 14 Еще раньше, на IV Междуна родном съезде славистов, говоря о задачах второго югославянского влияния, Д. С. Лихачев обратил внимание на то, что «стиль "плетение словес", стиль второго югославянского влияния, отразился только в "высокой" литературе средневековья, в литературе церковной по преимуществу. Следует обратить внимание на одну чрезвычайно важную особенность, пронизывающую все формы церковного стиля средневековья, которую своеобразно развивал новый стиль: основное, к чему стремятся авторы высокого стиля, — это найти общее, абсолютное и вечное в частном, конкретном и временном; "невещественное" в вещественном, христианские истины во всех явлениях жизни». 15

Исследование Службы митрополиту Петру позволяет нам видеть, как стиль «плетение словес» отразился в гимнографическом творчестве Киприана.

При этом нужно отметить, что мы имеем возможность говорить о творчестве Киприана как гимнографа лишь благодаря тому, что существует такой список Службы Петру, который появился при самом авторе и, вероятно, при его участии. На примере других списков, в заголовках которых упоминалось имя Киприана, этого сделать было бы невозможно, так как почти все списки Службы механически сокращались, отчего первоначально заданная модель нарушалась, т. е. нарушалась и смысловая связь составляющих Службу жанров. В том случае, когда этот список дополнялся новыми произведениями, возникала новая смысловая связь. Но это уже был труд другого гимнографа (примером может быть Служба митрополиту Петру, которая вошла в Минеи Германа Тулупова, — ГБЛ, Троицкое собр., № 514, 1628 г., л. 226 об.—259 об.).

При изучении художественных особенностей Службы митрополиту Петру необходимо выделить группу стихир «Кими похвальными венцы». Это святительские стихиры. Форма их традиционна. Но при всей традиционности формы они давали возможность творческого подхода, своеобразной поэтической импровизации на одну и ту же тему.

В древнерусской письменности эти стихиры восходят к самой ранней из служб русским святым — Борису и Глебу. «Церковная Служба Борису и Глебу составлена в первой половине XI века Иоанном I, митрополитом Киевским, принимавшим участие в установлении празднования памяти святых мучеников». 16

Стихиры Борису и Глебу: «Стихиры на стиховне. Глас 2: Кыми и (схвальными). Кыми похвальными веньци венчаимъ певаемая, разделеная телесема и съвъкупленая душею, верьныимъ людемъ теплая заступьника, земля русьскыя удобрение и всея вселеныя наслаждение, мужеумънамъ съмысломъ бесовьскую дерьжаву раздрушивъше, Христовомъ подобиемъ подающаго мирови велико милость?

Кыми песеньными добротами украсимъ певаемая Романа, силу имущаго на страсти доблестьми, и Давида? Купьно оба рывынителя, светиле, присно сияющи и озаряющии светомы добродетели благочестивыя выся: Христовы бо уведавыща заповеди божествыныя, преставистася славыно, всемъ подающа миръ и велию милосты». 17

Стихиры Борису и Глебу обнаруживают сходство и частичное совпадение с теми же стихирами в Службе Стефану Сурожскому, которая была

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Кожухаров С. Э. Типологические параллели. . . C. 258.

<sup>15</sup> Лихачев Д. С. Некоторые задачи изучения второго югославянского влияния в России // Исследования по славянскому литературоведению и фольклористике: Докл. сов. ученых на IV Междунар. съезде славистов. М., 1960. С. 117.

<sup>16</sup> Абрамович Д.И. Жития святых мучеников Бориса и Глеба и службы

им. Пгр., 1916. С. XX. 17 Там же. С. 137—138.

написана в первой половине XIII в. 18 Стихиры Стефану «Кыми похвальными венци» помещены перед канонами этому святому. 19

«Ины стихиры. Глас 2, подобен "Кыми похвальными венци".

Кыми похвальными венци увяземь святителя — священьству венца, благочестья управление, церкви светлое украшение, источника божественных исцелении неисчерпаемаго, пролития даровании духовных, реку многых чудес? Отрасли Сурожскыя веселяща течении Стефана, теплаго предстателя нашего и хранителя.

Кыми смереными устнами въспоимъ святителя, дивнаго в чудесех и бесплотным служителя, освященнаго от пеленъ, столпа церкви неподвижимя! Веселие земли Сурожьской, царю нечестивому обличителя и православию исповедника и Христа ради от безаконных заушаема.

Придете сурожстии събори, псаломьскый восплещем руками, печалным утеху и отчаянным заступника блаженаго Стефана воспевающе божественаго Христова смирения ревнителя. Похвала земли Сурожской всей той стране украшение, народу нашему везде промысленика, подающаго мирови велию милость».

Этот же тип стихир был использован митрополитом Киприаном при составлении Службы митрополиту Петру. Текст их повторяет стихиры Стефану Сурожскому, лишь заменены имена собственные и географические названия.

Свои стихиры с тем же началом «Кыми похвальными венци» посвятил митрополиту Петру Иван Грозный. Они вошли в стихирарь крюковый (ГБЛ, Троицкое собр., № 428. Стихиры Петру, XVI—XVII вв., л. 96 об.— 104 об.), где помещены сразу же после стихир митрополита Киприана. Начало их перекликается со стихирами митрополита Иоанна I, где говорится о воспеваемом святителе, «разделеная телесема и совокупленая душею». Во второй стихире автор упоминает фактический эпизод из Жития Петра — посрамление еретика Сеита. Каждый из стихов он заканчивает повторениями: «землю Русскую веселящи течении, Петра, теплаго предстателя нашего и хранителя».

«Ины стихиры, глас тои ж. Творение царя Иоанна, деспота Российскаго. Кыми похваленными венецы увяземо святителя, иже плотью в Руси суща и духовно всемъ достизающа чисте того любяще вернымо предстателя и заступника, иже всемо скорбнымо утешителя, благочестия реку, землю Рускую веселящу течении, Петра, теплаго предстателя нашего и хранителя.

Кыми пророческими пении венчаемо святителя, нечестию спротивобоеца и благочестию правителя, освященнаго ото пелено, столпа церкви неподвижимаго, иже всея злобеныя посрамляюща, потребителя Сеитова, реку многих чудесо, землю Рускую веселящу течении, Петра, теплаго предстателя нашего и хранителя.

Кыми духовеными пении воспоимо святителя, иже далная суща провидящая и отстоящая, яко близко суща пророчествующа неложено, иже явлением Пречистыя первосвятителю явлешуюся, дивнаго в чудесех исцеления весемо подавающа, землю Рускую веселящу течении, Петра, теплаго предстателя нашего и хранителя».

В свою очередь по типу стихир «Кыми похвальными венци» были составлены стихиры, входящие в Службу Арсению Тверскому. Арсений был поставлен Тверским епископом в 1390 г. митрополитом Киприаном. Каноны и стихиры Арсению были написаны в XV в. иноком Успенского Желтикова монастыря Феодосием. Они входят в состав Службы уже по самому раннему из известных списку в сборнике служб русским святым.

19 Цит. по: ГБЛ, Троицкое собр., № 617. Трефолог русским святым, XV—XVI вв., л. 68 об.

<sup>18</sup> См.: В асильевский В. Русско-византийские исследования: Жития св. Георгия Амастридскаго и Стефана Сурожского. СПб., 1893. С. CLXXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Дмитриева Р. П. Феодосий // ТОДРЛ. Л., 1985. Т. 40. С. 171—172.

второй половины XV в. (ГПБ, Софийское собр., № 410, л. 56—72). Стихиры эти помещены после канона в качестве «хвалитных стихир».

«Киими похвальными венцы увяземь святителя. Благочестия управлениа, целомудриа рачителя, светлое церкви украшение, источника божественных исцелении, пролитие даровании духовных, реку многихъ чюдесъ, землю нашу веселяща, новаго чюдотворца Арсениа, предстателя нашего и хранителя.

Киими духовными песными похвалимъ Арсениа священнаго дивнаго в чудесех и бесплотных съжителя, освященнаго от пеленъ, столиа церкви неподвижима, веселие земли нашие, инокомъ любителя, яко воистинну отца чадолюбива и болнымъ врача безмездна.

Киими песенными добротами ублажимъ Арсениа досточюднаго, печалным утешение, похвалу земли нашеи, святителемь украшение, реку милости въистинну. Божественнаго Христова смирениа ревнителя, подающаго мирови велию милость».

Стихиры «Кыми похвальными венци» были не только святительские, но и княжеские. Может быть, эта традиция также идет от первоначального их посвящения князьям Борису и Глебу. В качестве примера можно привести стихиры Александру Невскому. Общецерковное прославление Александра Невского впервые состоялось только при митрополите Макарии на Московском соборе 1547 г. Тогда же ему был составлен канон владимирским иноком Владимиром. Составление Службы Александру Невскому также, видимо, должно относиться к этому времени.

«Кыми похвальными венци венчаем блаженнаго; царемь благочестивым скипетръ, княземъ православным похвала, дивнаго в чудесех бесплотных съжителя, источника божественных исцелении неисчерпаемаго, реку чудесъ многих, пролитиа даровании духовных, земля Рускиа веселяще чюдесъ течении, Александра Премудраго восхвалим.

Кыми похвалными венци увязем блаженнаго, святителем — похвала, священству венца и священником слава, благочестиа управление, церкви светлое украшение, врача премудраго и богоприятна, исцелевающа недуги и болезни наша, Александра воспоим, веселящеся.

Кыми смереными устнами воспоим блаженнаго, солнце превелие, звезду рускую пресветлую, всечестных Троица молитвеник, печалным великую утеху и отчаянным заступника, Александра божественаго воспевающе, похвалу земли Рустей, князем православным держава и всего священства украшение, реку милости воистинну, смирениа Христова божествена и болным врача безмездна.

Кыми духовными песньми вспоимъ преславнаго светила незаходимаго, солнца мысленаго, правде правило, веселие земли Рустии и крепость граду нашему и забрало, сиротам питателя, обидимым заступника, столна светлаго, просвещаго чудесъ светлостьми и подающаго мирови велию милость».<sup>21</sup>

В Службе Петру и Февронии Муромским, появившейся в XV в., эти же стихиры составлены, видимо, на основе устно-поэтических преданий, которые легли и в основу житийной повести XVI в.<sup>22</sup> Содержание стихир выходит за рамки традиционного. Оно насыщено фольклорными мотивами.

«Киимы похвальными венцы веньчаемъ блаженнаго Петра вкупе с премудрою Феврониею, разделенных теломъ, совъкупленных благодатию, ового яко премудра зима победившаго, ову же яко целомудрию схраницю и сего ради сошедшеся. Воспоемъ песнъми радостными, сице глаголюще: радуйтеся прехвалнии царемъ благочестивым скипетре и князем православнымъ похваление, земли Рустеи заступление, отечьству своему хранителя. Вас бо бесмертиа славы венцы венчаеть Христос Бог, имея велию милость.

<sup>22</sup> См.: История русской литературы. Л., 1980. Т. 1. С. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> ГПБ, Софийское собр., № 421. Минея вт. пол. XVI в., л. 206 об.—207.

Киими песнными добротами въсхвалимъ Петра блаженнаго съ премудрою Феврониею, яко богоразумнии криле прелетевшия от земли на небо, и приближивьшаяся престолу святыя Троица, и со ангелы весело ликоствующыя, и Христови молящаяся о устроении мира, и о сохранении земля Рускиа, и от нашествиа съпротивных, и междуусобныа брани, о иже любовию въсхваляющихъ и непрестанно чтущих муромских чюдотворцевъ.

Кыими песньми духовными блаженныхъ, сплетшихся любовию вкупе, обою песньми радостными вспоимъ сице глаголяще: радуйтеся блажении и треблажении въ благои любви поживши, смирение и пощение хранящи и милостыню дарующи. О ней же рече сам Господь: "Блажени милостиви, яко ти помиловани будутъ". И сего ради вопием к вам сице: "Преславный Петре вкупе с премудрою Феврониею, молите Христа о граде сродъствиа вашего и намъ ниспослати и даровати миръ и велию милость".

Киими смиренными устнами воспоимъ Петра блаженнаго съ пречестною Феврониею, явившихся въ Рустеи земли новыхъ чюдотворцевъ и светилъ незаходимыхъ, солнца мысленнаго звезды пресветлыя, просвещающая весь миръ чудесъ светлостию, печалнымъ утешение, пленным избавление горкия работы, крепость и забрало граду нашему. Тем же приидите вси вернии, праздникъ блаженных псаломски торжествуемъ, да молитвами ихъ вражия шатаниа вся Христос низложить, имея велию милость». 23

На вопрос, какие ко времени создания Службы митрополиту Петру, т. е. к концу XIV в., существовали посвященные ему литургические произведения, пока нет возможности дать определенный ответ. Но уже обзор списков Службы позволяет сделать некоторые предварительные выводы.

Все списки Службы митрополиту Петру представляют сокращенные варианты самого раннего, принадлежащего Киприану. Один из самых ранних списков вошел в Псалтырь следованную (ГБЛ, Троицкое собр., № 849). На четвертом листе датирующая надпись: «Псалтырь со воследованием по описи 1464 года. . .». Заголовок киноварью: «Стихиры новому чудотворцу Петру митрополиту. Глас 2, подобен».

Список Службы включает стихиры «Кыми похвальными венци», первый тропарь-славу «Божественаго свыше явления», затем второй «Придете вси вернии». Далее заголовок: «И ныне, Бог. Гласу тропори оба писаны декабря 21 на утрени. Седален святому, глас 1». Следует седален, который в списке Киприана помещен после полиелея «Великий Христов святитель», затем опять седален «Милостивому бо угоднику», исполняемый по харьковскому списку перед степенной и прокимном. После седальна следует отрывок из Евангелия от Иоанна, снова повторяется тропарь-слава «Божественнаго свыше явления». Затем следуют два канона Петру, причем кондак и икос рождеству Христову после 3-й песни опущены.

После шестой песни канона заголовок: «Кондак "Възбранному и дивному". Писано декабря 21». Следует текст икоса, соответствующий харьковскому списку («Новый чудотворец явися, исцеление подавая всем»). Перед каноном — светилен, и вся Служба заканчивается стихирами на стиховне «Дом духовный, поспешение благодати» и заключительным тропарем-славой «Всяк град и страна».

Следует обратить внимание на то, что никаких новых текстов этот список Службы не содержит; стихиры, тропари, кондак выделены специальными заголовками и датированы 21 декабря. Но имя Киприана как автора не названо, хотя в этом же сборнике перед Службой Петру (л. 334—347) помещены «Канон Христу и Богоматери на поганыя молебен» и «Канон молебен к Господу нашему Исусу Христу в усобных бранех и иноплеменных» как творения святейшего патриарха Филофея (киноварью) и

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> ГПБ, ОЛДП, Q 688. Сборник служб и житий святых. XVIII в., л. 89 об.—90.

«Потружение (т. е. перевод, — Р. С.) же Киприана, митрополита Киевского и всея Руси» (черными чернилами).

В декабрьской минее XV в. (ГПБ, F.1. 152) автором Службы Петру (л. 221 об.—231 об.) назван Киприан: «Месяца декабря в 21. Преставление иже во святых отца нашего Петра новаго чудотворца, митрополита святейшия митрополии русския. Списа же смереныи митрополит тоя же митрополии Киприан». Это тоже сокращенный список, но от двух предыдущих он отличается тем, что сохраняет такую последовательность текстов, какая свойственна раннему, харьковскому, списку.

Но после седальна в Службе по этому списку помещен новый кондак, которого нет в харьковском списке: «Явися днесь пресветлая память твоя, святителю Петре блаженный, в мире светло сияющи и всем божественое сияние».

Новым в Службе по списку ГБЛ (Троицкое собр., № 640) является седален Петру после полиелея (здесь он определен как «икос»): «Премудрости украшашеся премудростию и разумом гордыню низложил еси и плотския тягости, и бысть обитель Духу Пресвятому. Непременным сияюще разумом ко любящему тя, — тем ревностию разгарася божиею славне, сирым убо и вдовицам бысть заступник явися, ангелом — сужитник, святителю Петре, моли Христа-Бога грехом оставление даровати, любовию чтущим святую память твою». После третьей песни канона за икосом «Явися днесь пресветлая память твоя» следует еще один новый кондак: «Ис чрева матерня прежде освященнаго Петра святителя ныне похвалим, земли Рустей утвържение, благодатьны дары приимъще, божественныя славы в чудесех славнаго, вси верьни притекающи к раце мощем твоим. Темъ азъ убоги, недостоины и грешныи милости прияти надеюся въ день судныи сдеяны ми золъ. Моляся к владыце и пречистеи матере его, молитвами твоими, святе, всем подаеши божественное сияние».

В трефолое русским святым XV—XVI вв. (ГБЛ, Троицкое собр., № 617) сокращенный список Службы тоже дополнен большим количеством новых посвященных Петру произведений. Новые стихиры помещены сразу же за чтением первого псалма «Блажен муж». Только после них следуют стихиры «Кыми похвальными венци» — первые в Службе, составленной Киприаном.

«Преподобное отче Петре, ты еще в утробе матерни святительства прозвание, имя приемъ наречение, ты измлада Христа възлюбил еси, приемъ от Бога паству словесных овецъ, добре упаслъ еси церковь божию. Темь твое празднуемъ успение. Радостию сердечною Христа величающе възвеличившаго своего угодника. (Дважды).

Преподобне святителю Петре, испроси яже к Богу молитвами ти церкви утвержение, святителя, покрый молитвою своею, и христолюбивому князю победы на врагы даруи, и удоление неподвижиму и необориму граду твоему, и верным людем грехов оставление — всем, притекающим к раце мощеи твоих, за ны, святителю, помолимся.

Преподобне отче Петре, богомудре святителю, ты явися въ истину омраченая сердца наставляя на путь истинныи, ты бысть убогимъ и вдовицамъ заступникъ и вельможам тврдое наказание и всемъ верным, притекающим къ пречистеи божии матери, испроси грехов оставление».

Чтения «От премудростей Соломона» здесь другие, чем по харьковскому списку. Их выбор определен, кажется, предварительным знанием Жития Петра, а именно, сюжета оболгания Петра тверским епископом Андреем и посрамления его на переяславском соборе. Приведу фрагмент из этого текста: «Правда же избавляет от смерти: умеръ праведны — оставит пркущагося. Напрасна же бывает нечестивым погыбель. Правда же непорочнаго право наставляет, в нечести же впадает безаконныи. Правда ж мужа права и избавить я, нечестиемъ ж своим погибает законопреступникъ. Умершу же мужу праведну не погибает упование, похвала нечестивых погибает. Праведник же от сети избавится за иже предается нечестивых

въ усте законопреступникъ сеть гражаном, чювьствие ж праведным спещно благыми. Правыми исправится град в погыбели нечестивым. Радости благословением праведныих възвысится град. Устны же нечестивых раскопаются. Подражають граждане скудны умомъ, мужь мудр безмолвие вводитъ».

Заканчивается вечерняя часть Службы тремя новыми стихирами и тропарем-славой: «Стихиры. Глас 2, самогласен. Христово стадо словесных овец на злаце благочестья добре упаслъ еси, святителю, тем же и по преставлении церковная чада не остави, посещая, и яко святеи Троице предстоя, и молися спасти всех, иже твое честное успение любовию почитающих.

Петре прехвальне, тезоименитаго твоего ради жития и сладости языка и рассужениа доброрассуднаго пастыря людем Христос вручаеть, его же моли спасти и ущедрити всех, иже светлую память твою празднующих и честное успение твое любовию почитающих.

Петре преславне и молитвениче о душах наших, днесь преславно, святителю, от своих къ своимь честно преходиши да своим шествиемъ всех освятиши и радости наполниша, иже памят твою любовию празднующих и честное преставление твое верою славящих, и прилежно вопиющих: "Моли, молимся, спастися душамъ нашимъ".»

Слава. Глас 8. Град освятися и народи благословишася, и церковь первородных духомъ ликоствуетъ въ честное преставление твое, святителю Петре, с людьми, зовуще: "Ты моя крепость и утвержение, ты моя доброта, и тобою хвалюся. Моли спастися всем, иже любовию всемирное твое успение присно славящих"».

Утренняя часть этой Службы начинается тропарем-славой «Благоверно пожив в мире», которым заканчивается вечерняя часть Службы по харьковскому списку. Затем новый седален: «Глас 3, подобен "Божии вере". Град и люди, иже честное твое успение празднующих, невечерним светом просвети свыше, тем просвети божественую благодать ниизпосли, да вси тя присно ублажаем и любовию вопием: "Петре прехвалне, моли Христа-Бога спастися душам нашим"».

Эта часть Службы была написана на отдельной тетради, вшитой затем в рукопись, другим почерком, небрежно, крупными утолщенными буквами. Продолжение — опять другим почерком, но мелким, ровным, аккуратным. Может быть, поэтому вслед за седальном и предпраздничной стихирой снова следуют чтение из Псалтыри и седален Петру «Великий Христов святитель», как и по харьковскому списку — первый седален утренней части Службы, исполняемый перед полиелеем. Затем следуют послеполиелейный седален «Милостивому бо угоднику», прокимен и отрывки из Евангелия и первый канон Петру. После канона — светилен и новые хвалитные стихиры: «На хвалитех стихиры. Глас 8. О преславное. Преподобное отче Петре, ты вшед на лествицю божественаго разума, к Богу приближаяся насынения от него даръ приемъ, исцеляя недуги неисцелныя и отгоняя духы омрачныя. Тем твое успение празднуем, радостию сердца Христа величающе, возвеличившаго своего угодника.

Преподобне отче богомудре Петре, ты воистину явися другыи Моисеи, свобожая и наставляя нового Израиля от прельсти лютаго фараона и приводя на землю обещания, в небесныя ограды, идеже ныне ликует у престола всех царя. За ны непрестанно к нему, отче, помолися.

Радуйся, всекрасне Петре, ты измлада Христа възлюбилъ еси, кумиръ гнушаяся и мерьскых идолеслужени, церковь себе освятилъ еси, обителище быст пресвятому Духу, его ж исполнися, троичнаго божества, его ж проведалъ еси за своя чада, к нему, отче, помолися».

Завершается эта Служба Петру тропарем-славой «Всяк град и страна»,

великим славословием и отпустом.

Все то новое, что не обнаруживается в Службе Киприана и что содержит список ГБЛ, Троицкое собр., № 617 (первые стихиры, которые не-

традиционно помещены перед святительскими «Кыми похвальными венци»; чтения «От премудростей Соломона», связанные по смыслу с эпизодом, известным еще по Первоначальной редакции Жития Петра, — оболганием его епископом Андреем; наличие новых седальнов, стихир, которыми заканчивается вечерняя часть Службы, и, наконец, хвалитные стихиры, завершающие Службу) — все это позволяет поставить вопрос: не существовал ли более ранний вариант Службы митрополиту Петру подобно тому, как существовала до Киприана Первоначальная редакция Жития митрополита Петра? Ведь литургические произведения, посвященные Петру, должны были появиться вскоре после его смерти. В грамоте патриарха Константинопольского Иоанна IV Калеки к митрополиту Киевскому Феогносту о причтении митрополита Петра к лику святых в 1339 г., когда эта грамота была написана, говорится: «Получили мы писание твоего священства с извещением и вместе с удостоверением о бывшем пред тобою архиерее той же святейшей церкви, как он после смерти от Бога и явлен истинным его учеником, так что и великие чудеса свершаются им и исцеляются всяческие болезни. . . А поелику твое священство и от нас искало наставления, как поступить с таковыми святыми мощами, <то отвечаем>: . . .почти и ублажи угодника Божия песнопениями и священными славословиями и предай сие на будущие времена.<sup>24</sup>

В этом же году, т. е. через тринадцать лет после смерти митрополита Петра, митрополит Феогност установил ему общецерковное празднование, в связи с чем и должны были появиться первые гимнографические сочинения в честь Петра.

Вероятно, при составлении Службы Киприан пользовался уже имеющимися к тому времени гимнографическими произведениями, посвященными митрополиту Петру, так же как он использовал и Первоначальную редакцию Жития Петра при написании своей.

Два канона Петру, вошедшие в состав Службы, атрибутируются обычно митрополиту Киприану. Автор монографии о Киприане Н. Дончева-Панайотова отнесла создание Службы к началу 80-х гг. XIV в., а одного из канонов — к 1395 г., когда митрополит Киприан молился о спасении Москвы от Темир-Аксака. 25 Однако изучение содержания и рукописной традиции произведений позволяет назвать более раннюю дату появления канонов, ибо оба канона, равно как и Житие, входят в состав Службы в списке декабрьской Минеи, созданном, вероятнее всего, в начале 80-х гг. XIV в. (ХГНБ им. Короленко, № 816281).

По содержанию первый канон Петру представляет собой моление

о помощи против агарян.

Песнь 1. Ирмос «Воду прошед. . .»: «Отче богомудре святителю, отверзи ми недостоинеи устне въспевати тя и приимли, яко и кадило, от убожьства моего, иже ти принесох недостоиныи. Вспомнимъ вси великаго святителя Петра, почтимъ заступника и утвержение земли Рустеи, граду Москве хранителя необорима даровал еси, Господи, спасеныхъ Христовых заповедии въследоваль еси, премудре святителю Петре. Вдовицамъ сирым бысть заступникъ, земли Рустеи — велико защищение».

Песнь 3. Ирмос «Небесному кругу»: «Съкруши супостаты безбожныа, преподобне Петре, молениемь си кь Творьцу и Богу нашему и силу ихъ вооруженую на ны поганьскаа нашествиа покори верному князю нашему. Ты проявиль еси, владыко, последнему роду нашему чудотворца святителя Петра — земли Рустеи утвержение, церкви твоеи — святое правило, иереискому чину — наставника. Тобе прикоснувшеся, святитель, пре святемь гробе твоем, исцеление получи сподобимся: руце къ персемь прикорчившимся божиею благодатию даеши простиратися».

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Голубинский Е. Е. История канонизации святых в русской церкви. М., 1903. С. 382—383.

<sup>25</sup> Дончева - Панайотова Н. Киприан — старобългарски и староруски книжовник. С. 204.

Песнь 4. Ирмос «Услышах господи»: «Благодатию божиею наречеся воистинну Петре, в Христа облечеся житиа ради чистоты и научилъ еси славити въ Троици единого Бога. Избави свое стадо от греховныя буря, преподобне святителю Петре, беды же и скорби, приводя ны въ пристанища тихая. Божественыя воля Христови явися угодникъ. Отче пресвященныи Петре, моляся непрестаи къ Господу от напасти и бед, и скорби, избавити стадо свое от нужныя напасти».

Песнь 5. Ирмос «Въскую мя»: «Окрестъ стоаще ракы твоея, святителю преподобне Петре, тебе имеемь ходатаа къ Богу и заступление, земли Рустеи — утвержение необоримо. Милостив быв убогым, милость душевную испроверши, прехвалную милостыню стяжав, отче святыи Петре, свещу светло устроил еси. Жилище бысть Святаго Духа, во истину блаженыи Петре. Того явленыихъ божественныих даровъ добре разбогатилъ еси».

Песнь 6. Ирмос «Оцести мя, Спасе»: «Житие еси целомудрьно священоявлено свершивъ, правдою украсився и мужьствомь смысла добродетели сочта въ собе, пресвятителю Петре. Храни град свои, святителю Петре преблажене, от безбожныих и чужеверьныихъ нахождениа и усобны́а рати, моляся непрестаи, владыце, Христу о стаде своем. Ты убо по смерти, яко живеси, чудодееши, немощныимъ и слукыимь даеши исцеление. "Божественою благодатию, — рече бо Господь, — прославляющаго мя прославлю"».

Песнь 7. Ирмос «Иж от Иудея»: «Отъверзи ми двери покаяниа, преблаженыи святителю, да омыю скверну от окаянныа ми душа и тела моего. Вся чювьствия приношу ти, совесть зовя отець наших. Имамы тя заступника тепла твои раби и стену необориму граду твоему Москве и утверждение. И не убоимся супостатныхъ врагъ, но побеждаем силою Христовою отець наших. Уставы отеческыа утвердил еси мудре, церкви пресвятыа Божиа матере, священьства лепотами преукрашено съхранилъ еси, учении своими наказалъ еси отець наших».

Песнь 8. Ирмос «Про явленаго»: «Побеждени быхом врагомъ прегрешении многыхъ молвъ житиискых, верою прихожу, яко Манасия, вопию ти, святителя, молениемь Господа поить и превозносить, молитвы, преблажене, и моление творя, ты прилежно къ Богу присно за рабы своя вы печали заступника и поборника къ Богу, от бед спасаемся. Въоружаются на люди твоя смереныа, святителю пречистый Петре, сынове агаряни. Но съкруши ихъ невидимою силою, молениемь си, отче Петре, ко владыце

за присныа рабы своя».

Песнь 9. Йрмос «Удивися убо»: «Велми радуется о тобе, пречистыи отче святителю Петре, присныи градъ твои Москва, помощьника и заступника имущь. И ныне, владыко, не отходи от нас, молитву твори за ны къ Богу, яко да избавить нас от безбожныихъ врагъ, тобе бо величаемъ. Яко блудница и разбоиникъ и мытарь, вопию ти от сердца, съгреших, и прости мя, владыко, многыхъ ми прегрешении избавитися от всякого гнева Господня святителя Петра молениемь, яко да непрестанно тя величаем. Предете и обретися вси московьстии народи къ блаженному гробу приснаго святителя Петра съ слезами возпиите къ Богу: Избави, Господи, люди своя и князя нашего сдрава сътвори и весела. Не даи же достоаниа своего роду изъмалтьскому, яко да величаем милость свою въ векы».

Второй канон Петру — благодарение за победу над агарянами. То, что о победе говорится в восьмой песне, по всей вероятности, не случайно — в восьмой песне первого канона сообщается о наступившей опасности: «Въоружаются на люди твоя смереныа, святителю пречестный Петре, сынове агаряни. Но съкруши ихъ навидимою силою, молением си, отче Петре, ко владыце за присныа рабы своя».

Обратимся к восьмой песне второго канона. Ирмос «Чудо превелие росо»: «Окорми молитвою твоею церковь сию многочеловечьную твою и буря ветръ съпротивнымихъ, чювествеными и мыслыныхъ, устави твоими

молитвами и запрети, и избави всяких искушении и смущении и даже до конца неврежену съблюдаи. Падоша въстающии на ны, отче, твоими молитвами побежаеми агарини внуци, хотящеи достояние твое озлобити. И подъ смехъ убо быша, и поругание падениа своего плачуще. Мы же воспеваемь радостно твою священную память, неизреченное твое чадолюбие, отче, превъсходящее отечьскую любовь. Всегда убо прилежиши невидимо нас посещая, бодръными своими молитвами спасение намъ всегда сдевая и полавая намъ с тихостию. Петре, радостнаа».

Оба канона митрополиту Петру обнаруживают сходство с канонами

архиепископу Стефану Сурожскому, жившему в VIII в.

Большей переработке подвергся первый канон, второй же почти не изменен; заменены лишь собственные имена и географические названия. Приведу некоторые песни этих канонов.

Первый канон Стефану Сурожскому.26

Песнь 1. Ирмос «Волною морскою скрывша»: «Придете сшедшеся вослонм вси священнаго нашего Стефана, почтем Сурожу утверждение, заступника душам нашим и нашему граду хранителя необорима.

Приклонше сердца наша, богоносче, в спасенныя Христовы заповеди не помышляя житийских, но душевных постигшеся доброт да светло вни-

дем в чертог Христов.

Стефане богомудре, преверховный отче, ангелом равне, Сурожю утверждение, не отверзи, но песноприим, яко кадило от убожества моего, еж ти принесох недостоиныи».

Песнь 3. Ирмос «Невесте святая»: «Кто тебе не блажит, преблажене Стефане богоносче, той мертв есть душею и телом преж смерти и преж суда

во осуждение ниспаде.

Сокруши супостаты, преподобне, и силу их вооружену и покори ны под ногами вскоре. Видемую рать рабы твоя утверди и державу даруи твоеи паствине, блажене священе. Покрыи град твои, отче наш Стефане богоносче, от сынов агарян: се бо скрегчуть зоубы своими на ны. Раже же Господь, яко зверии дивии, но сокруши зубы их».

Песнь 8. Ирмос «По закони отчи»: «Отче отцем, святыи Стефане, правоверию столп, сын веры, рабы твоя спаси от всякои беды, возмущены от человекоубпица дьявола, не призри молящих ти ся, истинным сердцем

Госпола и превозносите.

Сынове агаряне вооружаются на мирныя люди твоя, Стефане пречестне. Но сокруши их невидимо лук и стрел. Их меча вонзи сердце их. Да радостию воспоим песнь многогласную».

Второй канон Стефану Сурожскому.

Песнь 1. Ирмос «Христос ражается»: «Благодать всю духовную приими, отче, во своем сердци твоих певец, Христов святителю, очисти язык ж и сердце, яко да твою память вспоим, светло Стефане исповедниче.

Великии ныне Стефан — пастух церкви Сурожской весь Сурож светло призывает. Придете собравшеся ко общему отцю. Светло торжествуим, побеждают твоя исправления и словеса и вещи, Стефане, его же ради душевное предложение приемли с благоцветием. Достоинодивныи, еж бо по достоинству песнь тебе плести, всем невозможно».

Песнь 3. Ирмос «Первовечному»: «Позна тебе от чрева, богоносе, всеведыи Бог: преж възвещаеть тебе ангелом, освещаеть тебе зижителя душам и пастыря великаго, яко ж Петрови, и тебе вверяеть и свое стадо.

Жезлом воздержания страстьи море разделил еси, блажене, яко ж Моисеи, и на бестрастия гору взиде приемь разумныя скрижали, церковь научи Христову закону духовному.

Смиренъ явись, кроток ж и тихъ. Стефане, отнуду ж духовная благодать доволне излиявшись в тебе, велика показа те чудесемъ лучами землю Сурожскую осеевающи».

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> ГБЛ, Троицкое собр., № 617, XVII в., л. 71 об.—77 об.

Песнь 8. Ирмос «Чудо превели»: «Окроми молитвою твоею многочеловечною и буря вертъ сопротивных чювственных и мысленных устави твоими и молитвами запрети и избави всяких искушении и смущении и дажде до конца невреждену соблюди.

Падоша встающи на ны, отче, твоими молитвами побеждаеми агаряни внуци, хотящеи достояние твое озлобити. И под смех убо быша и поругание падения своего плачуще. Мы ж въспеваемь радостно твою священную память».

Рассмотрим более внимательно третьи цесни из первого канона Стефану: «Сокруши супостаты, преподобне, и силу их вооружену и покори ны под ногами вскоре» и первого канона Петру: «Съкруши супостаты безбожныа, преподобне Петре, молением си къ Творцу и Богу нашему и силу ихъ вооруженую на ны поганьскаа нашествиа покори верному князю нашему».

Затем следует просьба к Стефану: «Видемую рать рабы твоя утверди и державу даруи твоеи паствине, блажене священе». В каноне митрополиту Петру этот святой представлен уже как покровитель: «Ты проявиль еси, владыко, последнему роду нашему чудотворца святителя Петра — земли Рустеи утверждение, церкви твоеи — святое правило, иереискому чину — наставника».

Заключительное в этой песне обращение к Стефану: «Покрыи град твои, отче наш Стефане Богоносче, от сынов агарян: се бо скрегчуть зоубы своими на ны. Раже же Господь, яко зверии дивии, но сокруши зубы их» — в каноне Петру заменено воспеванием одного из чудес у гроба Петра (описание этого чуда встречается в летописях под 1348 г.: «Дѣвица нѣкаа прииде, имущи руцѣ свои скорченѣ, и исцѣление получи от гроба его, и бысть здрава»). 27

В третьей песне второго канона, который, как уже сказано, почти не был изменен, Стефан сравнивается с апостолом Петром и пророком Моисеем. Это сравнение оправдано эпизодом из Жития Стефана: после поставления патриархом в архиепископы Стефан обращается к сурожанам с признанием, что его страшит сан старейшины: «Петру бо и Павлу и Моисею — таковым есть пасти душа словесныя, аз же грешен есмь». Далее Стефан вспоминает папу Льва Римлянина, который сорок дней молился у гроба апостола о прощении грехов. После сорока дней апостол явился ему и возвестил, что все грехи прощены, кроме священства. Слушавшие Стефана сурожане отвечали: «Поистине, отче святыи, несть приялъ градъ нашъ никогда же такова учителя, яко же есть твое святительство. Да при том славим Бога милосердаго, иже прислал тя нама вожа на добро, апостоле новый». 28 В каноне же московскому святому сравнение его с апостолом Петром и Моисеем воспринимается абстрагированной похвалой.

Влияние Жития Стефана на каноны ему оправдано и хронологически. «Подробное Житие Стефана Нового написано дьяком Великой Константинопольской церкви по имени тоже Стефаном около 808 года»,<sup>29</sup> т. е. значительно раньше канонов.

Теперь, когда установлена зависимость канонов митрополиту Петру от канонов Стефану Сурожскому, можно попытаться ответить на вопрос: кому, когда и при каких обстоятельствах принадлежала идея переработки этих произведений?

В. Васильевский считает, что каноны Стефану были написаны в первой половине XIII в., после первого нападения татар на Сурож, т. е. в 1223 г.,

<sup>29</sup> То же. С. 222.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ПСРЛ. Пгр., 1922. Т. 15, вып. 1. Рогожский летописец (фототип. воспр.: М., 1965). Стб. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Васильевский В. Русско-византийские исследования . . . С. 89. (Текся Жития Стефана Сурожского).

причем нашествие было жителями города отражено. Тогда-то и появились два канона покровителю города Сурожа — ратный и хвалебный.<sup>30</sup>

Наиболее раннее обращение к митрополиту Петру как хранителю Москвы засвидетельствовано в стихире, которой нет в Службе Киприана. Она помещена в Стихираре крюковом XVI—XVII вв. (Троицкое собр., № 428). Сюда же (как говорилось раньше, вошли стихиры, заимствованные из Службы Киприана, и другие, озаглавленные «Творение царя Иоанна, деспота Российского». После них следует заголовок: «Стихирах, глас 6». И далее: «Егда преставление честнаго тела, отче, бяше, тогда множество верныхо овступивоше одро, с трепетом зряху тобе. Ови же зряще на тело, страхом одержими беяху. Княз же со слезами вопияше ти: "Владыко, что ти воздамо противу твоему благодарению, еже нам даровал еси. И удивляюся твоему благодарению, еже нам даровал еси. И удивляюся твоему человеколюбному милосердию. Но убо, пресвятый Петре, молися прилежно Христу и Богу нашему за яко спастися граду твоему невоеванному"». 31

Та же тема, которая выражена в форме мольбы о защите от врагов при грозящей опасности, звучит и в первом каноне митрополиту Петру. Канон этот, вероятно, мог появиться вскоре после смерти Петра. Это предположение поддерживается также тем фактом, что по одному из списков канона конца первой четверти XVI в. в Сборнике Софийского собрания ГПБ (№ 438, л. 130—135 об.) он атрибутируется Прохору: «Канун, творенье Прохора, епископа Ростовского». Если канон принадлежит Прохору, то он может быть датирован началом 1327 г., т. е. временем, когда Прохор написал и Житие Петра, так как в этом же году он скончался.

Составитель первого канона Петру принял за образец, как говорилось, первый канон Стефану Сурожскому. Нельзя не обратить внимания на то, что обстоятельства появления канонов как византийскому святому, так и Петру были схожими. В «Задонщине» и «Сказании о Мамаевом побоище» вспоминается событие 1223 г. — битва русских (как и сурожан в этом же году) с татарами. После поражения на реке Калке Русь не могла противостоять врагу 160 лет, по свидетельству «Задонщины», 158 лет, по летописной редакции «Мамаева побоища». Составитель довольно ясно различал «реальных врагов и реальные опасности своего времени от неопределенных и общих напастей». 33

Второй канон митрополиту Петру, где ему выражена благодарность за победу над агарянами, также вошел в Сборник Софийского собрания ГПБ (№ 438), но в составе Службы Петру, в заголовке которой названо имя Киприана. Таким образом, в один и тот же сборник вошли оба канона Петру, но с именами разных авторов. Второй канон, атрибутируемый Киприану, мог появиться после битвы, принесшей победу московскому князю. Таким сражением была Куликовская битва. Следуя своему предшественнику — автору первого канона Петру, автор второго, видимо, также берет за основу канон Стефану Сурожскому, но теперь уже второй. Как уже говорилось, он почти не меняет его. На этот период творчества Киприана приходятся и его переводы других канонов также «ратного» содержания. Это написанные константинопольским патриархом Филофеем Коккином каноны, обращенные к Христу и Богоматери и «За князя и за воя его в сретение ратных». Г. М. Прохоров, публикуя эти каноны, предположил, что канон «За князя и за воя его в сретение ратных» мог использоваться перед

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> То же. С. 229.

<sup>31</sup> Кроме вышеуказанного сборника эта стихира встречается в Минее Германа Ту-

лупова в составе Службы митрополиту Петру.

32 Об этом см.: К у с к о в В. В. Ретроспективная историческая аналогия в произведениях Куликовского цикла // Куликовская битва в литературе и искусстве. М.,
1980. С. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Васильевский В. Русско-византийские исследовация... С. ССХХХ.

Куликовской битвой накануне выступления войск из Москвы. <sup>34</sup> Первый канон митрополиту Петру, таким образом, мог исполняться перед Куликовской битвой, второй — после нее.

В сборниках канонов, известных с XVI в., куда вошли каноны Петру, чаще встречается первый из них, реже — второй, хвалебный канон (из 14 сборников в 9 — первый канон, в 4 — второй, в одном — оба). Это говорит, пожалуй, о более частом исполнении первого канона, что происходило, вероятно, при возникновении опасности со стороны внешних врагов.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Прохоров Г. М. Гимны на ратные темы эпохи Куликовской битвы // ТОДРЛ. Л., 1983. Т. 37. С. 287.

#### Т. Н. БЕЛОВОЛОВА (УКРАИНСКАЯ)

# Ранняя редакция Жития преподобного Димитрия Прилуцкого, вологодского чудотворца

Житие Димитрия Прилуцкого, самый ранний памятник вологодской агиографии, известно в трех редакциях, представленных более чем 120 списками. Чаще всего в рукописях встречается так называемая Минейная редакция Жития. Ее автор — Макарий, пятый (судя по Синодику) игумен Спасо-Прилуцкого монастыря. В. О. Ключевский назвал эту редакцию «позднейшей, распространенной и дополненной». Она сопровождается 14 посмертными чудесами, расположенными в следующем порядке:

1) Чудо о болезни корчете в Вологде;

2) О приходе вятчан на Вологду и разорении Спасо-Прилуцкого монастыря;

3) О исцелении беснующейся Софии;

4) О бесноватом Симеоне;

5) О исцелении отрока Харитона;

6) О слепой вдовице Антониде;

7) О нападении на Вологду Димитрия Шемяки («Чудо о граде Вологде»);

8) О исцелении от пьянства князя Андрея Ржевского;

9) О бесноватом слуге Иоанне;

10) О слуге Кондрате, страдавшем бессонницей;

11) О построении третьей соборной церкви в монастыре;

12) О исцелении больного Поликарпа;

О исцелении от пьянства Иоанна;
 О бесноватом Стефане из Лоскомжи.

Минейная редакция Жития имеет предисловие и Похвалу святому. Самый ранний из известных списков редакции написан в Новгороде и датируется 1494 г. (ГПБ, Соловецкое собр., № 518/537, л. 216 об.—243). В середине XVI в. эта редакция была включена в Великие Минеи Четьи митрополита Макария под 11 февраля, почему и получила название Минейной. Вопрос о времени ее создания пока остается открытым.

В четырех известных нам сборниках, происходящих из Вологды (ГИМ, собр. Уварова, № 232, XVII в.; Вологодский краевед. музей, № 2037, конец XVII в., из Спасо-Прилуцкого монастыря; Ярославский краевед. музей, № 15327, 1854 г.; ГБЛ, ф. 272 (Синод.), № 351, XVII в.), находится так называемый вологодский вариант Минейной редакции с 33 чудесами. В них много событий, имен и географических названий, относимых к XVII в.

Минейная редакция чаще встречается не с одной только Похвалой (нач.: «Но убо ныне прекратим слово писати чюдеса святаго, неисчетна бо суть. . .»), но и с Похвальным словом, созданным путем переработки и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ключевский В. О. Жития святых как исторический источник. . . М., 1871. С. 271.

С Т. Н. Беловолова (Украинская), 1991

украшения в стиле «плетения словес» Минейной редакции. Ключевский считал его третьей репакцией Жития, составленной в конце первой половины XVI в. (нач.: «Приидете, святое и честное постник сословие. . .»). нем использованы предисловие к Житию Сергия Ралонежского. биографические известия. 12 первых чупес и Похвала Минейной редакпии.

В составе Пролога помещена не указанная Ключевским самая краткая. Проложная редакция Жития. Она представляет собой, суля по всему. извлечение из Минейной редакции и содержит сравнение с Иоапном Златоустом, сведения о пострижении Лимитрия, об основании Никольского и Воскресенского монастырей, о встрече с Сергием и совместных беседах, «како бы общее житие управити», об основании Спасо-Прилуцкого монастыря и о преставлении преполобного (нач.: «Сей преполобный и богоносный отец наш Димитрий бысть родом Российскаго царства. . .»).

Из проложной и вологодского варианта Минейной редакции с 33 чудесами была составлена Сводная редакция Жития. Автор ее в заглавии не указан. Начинается Свопная релакция, как Проложная, и точно слепует ей до эпизода о преставлении Димитрия. Текст расширен четырьмя вставками из Минейной редакции (о пострижении, об отношениях с родителями, о принятии священства, о беседах с Сергием). С эпизода, в котором Пимитрий уполобляется Иосифу Прекрасному, следует переработанный вологодский вариант Минейной редакции. Составитель опускает все украшения и развернутые комментарии, меняет местами главки, что делает текст более сжатым и пинамичным. «Сказанию о чупесах. . .» в Сводной релакции сопутствует «Сказание о сретении чудотворного образа преполобного и богоносного отца нашего Димитрия игумена, иже на Прилуце, вологодского чудотворца, и о новосозданной церкви во обители его». Сводная редакция известна пока только в одном списке середины XIX в.  $(\Gamma\Pi\bar{B}, F.1.774, \pi. 1-35)$ . Вероятно, возникновение ее нужно отнести к более раннему времени.

Среди редакций, описанных Ключевским, названа неизвестная нам краткая редакция Жития без предисловия и Похвалы святому, с семью чудесами, завершающимися «Чудом о граде Вологде». Историк датировал ее второй половиной XV в. Эта редакция была известна ему в двух списках, один из этих списков в рукописи XVI в. находился в его личной библиотеке). Оба списка нами пока не найдены. По мнению Ключевского. это первоначальный текст Жития, ибо пятое чудо (по его описанию) начинается замечанием, которого нет во всех остальных редакциях Жития: «По сих же летех и иная ненаписана чюдеса, ему же и мы самовидцы бывше. . .».3

Недавно в ГПБ, в собрании Титова, № 844 (сер. XVIII в.) нам встретилась рукопись, содержащая текст, близкий к этому описанию. Пятое чудо, как и указывал Ключевский, начинается в нем словами: «По сих же временех отрок некий именем Харитон, ему же и мы самовидцы быхом, иже сия и вписахом, да и се незабвенно будет чюдо. . .» (л. 43 об.). Правда. уже здесь обнаруживается несоответствие: описанная Ключевским редакция отличается от найденной нами двумя новыми чудесами (о вдовице Антониде и о нападении на Вологду Димитрия Шемяки). Различия между двумя редакциями, насколько возможно судить об этом по краткому описанию, еще и в том, что Ключевский называет автором краткой редакции Макария. В списке из собрания Титова нет традиционного надписания: «Творение Макария, игумена тоя же обители», хотя в пользу этого сужде-

<sup>2</sup> Рассказ о сретении иконы встречается и вне Жития как народное предание. <sup>3</sup> Ключевский В. О. Жития святых. . . С. 270.

<sup>4 «...</sup>в рукописях именем одного и того же автора обозначаются две разные редакции Жития, и трудно решить, которая из них первоначальная» (К лючевский В. О. Жития святых... С. 189).

ния говорит большая текстологическая близость обеих редакций и указание в тексте на один и тот же источник сведений о святом — игумене Пахомии.

Собр. Титова, N 844

Той же бо Пахомие многая нам свидетельствовавше о святом житии преподобнаго Димитрия, от него же мы слышавше, писанию та предложихом. . . (л. 39 об.).

Соловецкое собр., № 518/537

...именем Пахомиа, иже той нам многа свидетельствова о житии и о чюдесах преподобнаго...(л. 157).

Та ли это первоначальная редакция Жития, которую имел в виду Ключевский, судить трудно. Но в том, что этот список представляет более раннюю (по сравнению с Минейной) редакцию Жития Димитрия Прилуцкого, нет сомнения.

Во-первых, в найденном списке Жития встречаем фрагменты, которых нет в других редакциях. Они поясняют степень личного участия автора Жития в происходящем или указывают на его неполную уверенность в сообщенном.

«От него же (Пахомия, — T. B.) мы слышавше, писанию та предложихом. . .» (л. 39 об.).

«Оных же чюдесех мнозех от преподобнаго неисчетно бысть, яже видевших и слышавших свидетелей и послухов. И мы сами видевше их и слышаще от сих многая чюдотворения, еже от преподобнаго в животе его, паче же и по смерти того, ими же чюдесы Бог прослави его. И мало нечто от многа зде списана бысть. . .» (л. 42 об.).

«Но нечто от многа написана мало бысть, ныне еще скажем, иже в наша лета бывшая. . .» (л. 43).

«...ему же (Харитону, — T. B.) и мы самовидцы быхом, иже сия и вписахом, да и се незабвенно будет чюдо. ..» (л. 43 об.).

«Престави же ся сей блаженный и преподобный Димитрий в лето 6900. Аще ли будет малым чим лет сих больше или мале нечто, известно не вемы, по мнозех бо летех сия писанию предана суть. . .» (л. 41).

Во-вторых, в найденном списке многие сюжеты Жития описаны более подробно, с привлечением фактов и подробностей, не упоминавшихся в других редакциях, или с иной мотивацией их. Особо примечательно в этом отношении «Чудо о жене расслабленной», сильно отличающееся стилистически и сюжетно от того же чуда Минейной редакции. Здесь подробнее говорится и о преставлении Димитрия Прилуцкого, названа дата его смерти, полностью приведено завещание братии (в Минейной редакции — лишь просьба вместо себя видеть игуменом Пахомия).

### Собр. Титова, № 844

Вам же, братие, в свое место благословляю игумену быти моего духовнаго сына и брата ми и ученика моего Пахомиа. Вы же, братие, яко же и ко мне, послушание имейте к нему во всех верных учения его и повинуйтеся ему по Бозе, яко отцу благопослушливая чада во всех добрых делании. Имейте же любовь между собою нелицемерную о Христе, и чистоту телесную, и смиреномудрие, и терпение. И час смертный всегда имети во уме своем, и чающе от Бога прияти маду против трудов своих во Царствии Его Небеснем. . . (л. 40 об.).

## Соловецкое собр., № 518/537

...И рече: «Вам, братие, благословляю в свое место игумену быти своему брату и сыну духовному Пахомию, тому повинуйтеся в добрых делех, якоже отцу своему...» (л. 169).

Преставление преподобного описано проще, без просьб святого бросить его тело в болото и «ногам в попрание сотворить», но зато с подробностями погребения: как несли тело. гле именно его положили.

Собр. Титова, № 844

И честныя мощи его вземше на главах, и принесше, положиша во святей церкви со псалмы и песньми, погребше их честно в ней близ олтаря на десней стране, в монастыри, в нем же и подвизася... (л. 40 об.). Соловецкое собр., № 518/537

...вземше честные мощи его и с псалмы и песньми погребоша того в церкви, юже сам созда в своей обители, в ней же постническы подвизася... (л. 170).

С большим числом деталей и действующих лиц описано «Чудо о вятчанех»: приведены молитва ко Господу о восстановлении любви между людьми, прямая речь удивленных «страшным» чудом воинов, рассказано о воеводах, велевших вернуть монастырю и крестьянам награбленное. Следует обратить внимание на то, что по сравнению с Минейной редакцией в тексте нет фрагмента, описывающего подобное же чудо в Житии Стефана Сурожского, которое появилось на Руси в конце XV в. Некоторые живые подробности в Минейной редакции отсутствуют, чудеса в ней становятся менее конкретными, обобщенными.

Собр. Титова, № 844

Много ей тако трудившися в лютом том недузе, всячески бо недостойная и неленая глаголющи, ни срама, ни стыдения не ведущи пред людьми, иногда и в церкви порты с себе мечющи, не ведущи того ей от устрашающаго ю беса. И тако игумен с братиею молитвы творяще за ню к Богу по силе своей... (л. 43 об.).

Соловецкое собр., № 518/537

...некако от привидения диаволя умом смятеся, недостойная глаголющи. И приложиша ю ко гробу чюдотворца, и молитве о'ней бывши в божественной церкви у гроба преподобнаго (л. 174).

С другой стороны, в найденном списке Жития нет привычных для Минейной редакции пророчеств святого о родном брате и Димитрии Донском; нет эпизода, где Димитрий отказывается принять милостыню в монастырь, пока жертвователь не напитает всех домашних и слуг. Не найдем мы фрагментов, в которых указан род занятий Димитрия до пострига и сообщается о разногласиях его с семейством относительно выбора жизненного пути; не упоминается о победе Димитрия Иоанновича Донского на Куликовом поле, о его помощи в благоустроении Спасо-Прилудкого монастыря. Без подробного объяснения причин сообщено об уходе Димитрия с Авнеги. Отсутствует эпизод, в котором иноки просят увеличить количество книг в монастыре, не описан внешний вид Димитрия: что он ел, пил, во что был одет, где молился и т. д. Характер этих разночтений потребует подробного объяснения впоследствии.

Видимо, слова Ключевского о том, что автором обеих редакций был игумен Макарий, не лишены основания, если предположить, что редакция Жития Димитрия Прилуцкого, имеющаяся в списке из собрания Титова, была написана до 1450 г., когда преподобный почитался еще как местночтимый святой, а в конце XV в. (или около того) к его общерусской канонизации тем же игуменом Макарием была переделана, украшена в стиле «плетения словес», дополнена предисловием, сведениями из монастырского предания и Похвалой святому. В еще более позднее время к ней присоединилось Похвальное слово Димитрию, написанное на основе Минейной редакции. Это предположение подтверждается еще и тем, что на материале именно Минейной редакции игуменом Макарием был составлен канон преподобному, необходимый как составная часть службы при канонизации святого.

<sup>6</sup> Ключевский датировал Минейную редакцию 1-й половиной XVI в. Эта датировка ошибочна, ибо древнейший список данной редакции датирован 1494 г. (ГПБ, Соловецкое собр., № 518/537).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Чудо о граде Вологде, седьмое по порядку, в летописях датируется 1448 или 1450 г. Исходя из этого можно предположить, что имеющаяся у нас редакция с пятью чудесами написана до этого времени.

Введение в научный оборот еще одной редакции Жития позволяет более полно представить его литературную историю, предположительно отнести время создания Жития не к концу XV в., как предполагалось до сих пор, а к более раннему времени, обнаружить новые источники написания Минейной редакции, вновь поставить вопрос об авторстве Жития и возможности написания его по устным рассказам Пахомия. У многих исследователей последний вопрос вызывал некоторое недоумение, ибо свидетельство о Макарии, писавшем со слов Пахомия — преемника Димитрия по игуменству, при прежней датировке Жития значило, что Пахомию в то время было далеко за сто лет. Найденная редакция позволяет снять это противоречие и удостовериться в подлинности житийных слов: «. . . от него же мы слышавше, писанию та предложихом. . .».

Следует добавить, что в ходе подготовки статьи к публикации было найдено еще несколько списков Жития преподобного Димитрия Прилуцкого (в рукописях его иногда называют Димитрием Вологодским), близких к публикуемому здесь тексту ранней редакции (ГБЛ (Муз.), № 697, XVIII в.; ГБЛ, ф. 304 (ТСЛ), № 790, XVI в.; ГБЛ, собр. Румянцева, № 96, XVI в.). Списки содержат более полные варианты этой редакции с чудесами. Вопрос о том, какой из вариантов ранней редакции наиболее близок к авторскому, будет разрешен после текстологического изучения всех найденных списков.

Приведем краткое описание сборника, содержащего один из вариантов

ранней редакции:

ГПБ, собр. Титова, № 844, в четверку, 47 л., сер. XVIII в., полуустав и скоропись. Филиграни: Pro Patria — Ляуцявичюс, № 2872 (1741 г.), Клепиков, № 167 (1745 г.). Вкладных записей нет. Состав: Сказание об иконе Казанской Божией Матери, преставление и чудеса святителя Алексия митрополита, Жития Антония Римлянина и Геннадия Костромского. Рукопись куплена Титовым в Москве в 1880 году за 5 руб.

Текст публикуется в соответствии с правилами, принятыми в ТОДРЛ.

## МЕСЯЦА ФЕВРАЛЯ В 11 ДЕНЬ ПАМЯТЬ ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО ДИМИТРИА ВОЛОГОЦКАГО

Сей преподобный отец наш Димитрий бысть родом Руския земли, страны 4. 37 и царства Московскаго, от града же славнаго Переаславля, от благочестивых и благоверных родителей родися от славных того града. Измлада извыче божественным писанием, паче же духовным, превосходяи премудростию смирения многих своих сверстник; паче же разумом совершенным, душевным умом цветый доброту совершенну версту телеси, к детем играющим не прилепляяся, ни иных не внимая пустошных. Паче же смиреномудрием украшен, подобяся обычаю Иоанна Златоуста и поучаяся божественных книг вниманию, разсмотряя сего жития мирскаго суету и минующаго, аки речная быстрина или травных цвет, внимая же паче о будущем веце и о суде воздаяния от Бога комуждо по делом его, и о царствии небеснем, праведных радости и веселия райския породы, хотя со ангелы водворитися в нем славити Христа.

И тако ему внимающу, жестоко житие начинает терпением крепким и пострижеся во иноческий образ в том же граде Переаславле,  $\|$  в мона- ... 87 об. стыри Пречистыя Богородицы на Горицах, тако бо и доныне нарицаемо. И подвизаяся добродетели многи имея, любовь по Бозе ко всем нелицемерную и смирение, и пост, и молитву, и чистоту. И добрых ради трудолюбных

<sup>7</sup> В составе сборника: Житие Александра Ошевенского, слова о Зосиме и Сав-

ватии Соловецких, Служба Собору Пресвятой Богородицы.

8 В составе сборника: Жития Козьмы и Дамиана; Григория Богослова; Димитрия Прилуцкого (л. 102-122 об.); Феодора Смоленского; Петра, царевича Ордынского; словарик иностранных слов.

дел его сподобися священства дар прияти. И посем поставляет его Бог учителя и наставника людем Своим. И тако по воли Божии изобрете место у озера близ града Переаславля, и ту постави церковь и монастырь во имя святаго Николы Чюдотворца, и бысть в том монастыри игуменом. И многия ради его любве и добродетелнаго жития его мнози прихождаху к нему ползы ради душевныя. Он же неленостно приимая их и с радостию поучая на путь спасения. Иноки же и белца и хотящих с ним жительствовати и Богу угодити, в чернеческий образ облачая и страху Божию уча и всем добродетелем, собирая стадо духовных словесных овец, и тако и общее житие составляет. Братия же повинующеся ему во всем, яко аггелу Божию, — с любовию и честию, сам бо блаженный показая образ собою в добрых делех и в словесех, и в трудех, и молитвах, красотою же души и тела цветый добродетельми ко Господу.

в та же времена, в том граде ∥ некоего вельможи, мужа славна жена. Многажды ходящи ей к церкви во время пения в монастырь его, бе бо среди мира. Но оный блаженный стяжав себе пустыню в сердцы своем, от мирских воздержася сластей всех. И некогда та жена понужашеся мыслию простоты, хотя видети святолепное преподобнаго лице, постом цветущее. Святому же обычай имущу смирения, ходяща мало поникшися. И не прилучися ей никогда же видети его.

Бяше же у блаженнаго Димитриа ученик, черноризец некий, живый с ним во единой келии, и рече некогда жена та старцу его: «Отче, понеже не можем мы увидети его, по обычаю бо приходящим к церкви людем: мужие, и жены, и дети их, — паче же всегда на праздники». Старец же той спроста рече ей: «Да увидиши его, противу стоя кельи его, егда он изыдет задними дверьми, до недели бо еще не изыдет ко церкви на литоргию». Оной же тако ждущи увидети его и сама не ведущи почто, ни разумеющи на ся суда божественнаго быти.

Преподобному же по обычаю изшедшу и спроста тогда увиде жену ту, без стыдения смотрящу на него. Он же мало нечто оскорбися на ню и непоставную, и нестыдливую нарек ю, беззлобивый бо воистинну всегда «. 38 об. пребывая, правдивый наставник || спасению. Жена та тогда, яко виде его, утаитися рекше хотя, и абие светлость трудолюбнаго и постническаго лица его осия ею, и внезапу нападе на ню боязнь некая и не ведущи ей, и бысть вся разслаблена, не могущи ничим же владети собою. И лежащи ей на земли, и кающися о невежествии своем, глаголя: «Почто аз искусих Духа Святаго, иже на святых Его почивающаго?». И много молящи его, посылающи ко преподобному, прощения прося и исцеления от недуга своего. Он же убо смиряя себе и грешънейша всех человек нарицая, и не иде к ней. И внегда изыде преподобный во церковь, и повелеша братия сердоболям ея привезше ею пред дверми келия его. И прииде преподобный от церкви, и виде ю лежащу и болезнующу, просящу прощения грехов своих. И рече ей святый: «О дщи безстудная и окаянная, зри на мя и насытися грешнаго моего телеси. Отрекше бо ся мы уже мирских, почто ты восхоте тако возноситися гордостию и безумием красящихся телом, а не душевною добротою, еже смирением и милостынею к нищим и молитвою всегда к Богу. И тако апостол учит нас всех: «Жены в церкви да молчат, гнусно бо есть в церкви беседы и говори праздная». И тако много поучив ю 4. 39 со смирением || и сотворив молитву преподобный во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и знаменав ю крестным знамением, и ем за руку ея, и повеле ей востати, благословение и прощение подаст ей. И абие бысть

Бысть же сей преподобный Димитрий во дни благовернаго князя великаго Димитрия Ивановича всея Русии, и оттоле слава о нем велия прохождаше повсюду, добродетелнаго ради его к Богу жития. Бяше и преподобному Сергию святому собеседник о мнозем благочестии ко Господу и о пастве их, еже о Христе иноков под ними, и о Бозе любве межи има

здрава часа того и отиде в дом свой, радуяся, благодаря и славя Бога, и

хвалу воздая, и честь преподобному Димитрию.

всегда. Любяще же его и благочестивый князь великии Димитрие и умоли его, да дети его крестит у него, и бысть ему кум.

И виде блаженный тако находящую себе славу и честь мира сего и всяко не восхоте сего света чести, но желая оного будущаго века славы Царя Небеснаго Христа Бога всех. И тако преподобный Димитрий оставль то отечество свое и изыде из града Переаславля, и прииде к северным оттоле странам. И прихождаше многа места и пустыня около града Вологды и со учеником своим Пахомием, еже бысть по нем || настоятель обители его, иже 4. 89 обна Прилуце. Поистинне бо и той Пахомие подражатель житию преподобнаго Димитриа бысть, свято и терпеливно житие сие проходя смирением и любовию. Той же бо Пахомие многая нам свидетельствоваше о святом житии преподобнаго Димитриа, от него же мы слышавше, писанию та препложихом.

И обрете преподобный место при водах, на Леже реце, на устье Великия реки, тако зовомыя. Бяше же от того места недалече волость Авнега. И те людие начаша ненавидети его. Он же отиде оттуду и церковь было поставил ту во имя святаго Воскресения Христова.

И тако посем прииде на Вологду во град, ища места, идеже соберет стадо Божие людей. И Божиею силою и волею изобрете место Богу угодно на Прилуце, на разпутиех мнозех, недалече от града Вологды, разстоянием яко три версты. И упроси себе от ту живущих людей, богобоязнивых и славных мужей, един именем Илья, а другий именем Исидор, нарицаемый Выпряг. И те людие его с радостию прияща, и тако благослови преподобный место то и крест постави, еже той крест и доныне в монастыри его. И вскоре Божиею помощию и церковь постави во имя Всемилостиваго Спаса Христа Бога и Пречистей Его Богоматери и честнаго креста Христова, еже вся земля празднуют месяца августа в 1 день на освящение водам, и монастырь пречестен согради, | и неотступно подвизаяся на доб- 4. 40 родетели и любя воздержание, и чистоту, пост, и молитву, и милостыню, бе бо странноприимец готовый всем, посреди мира вселися, но душею от мирских соблазн уединися. И собрав стадо богоименитно иноков и общее житие устроив, и мнози прихождаху к нему от градов и сел, желающе жития чернеческаго, и благословения ради духовнаго. И тако приемля их с любовию и наказуя о смирении и любви, паче же о страннолюбии и о трудех братии глаголя, яко да тамо обрящем в будущем веце покой от Христа себе, и веселие, и радость. И тако пожив доволны лета, в терпении и во трудех и во всяком благодарении и добродетелех Богу угодив.

И тако проявляя конец жития своего ко Господу отсюду, братии глаголя: «Аще аз отиду отсюду во он век, идеже ми Бог велит по моим худым делам (тако бо всегда блаженный смирение имея, и грешнейша всех человек сам себе называя). Вам же, братие, в свое место благословляю игумену быти моего духовнаго сына и брата ми и ученика моего Пахомиа. Вы же, братие, якоже и ко мне, послушание имейте к нему во всех верных учения его и повинуйтеся ему по Бозе, яко отцу благопослушливая | чада во всех добрых делании. Имейте же любовь между собою не- 4. 40 об. лицемерную о Христе и чистоту телесную, и смиреномудрие, и терпение. И час смертный всегда имети во уме своем, и чающе от Бога прияти мзду против трудов своих во царствии Его небесном».

Посем же некогда бысть заутра рано, внезапу наполнися монастырь полн славы благоуханныя и неизреченныя. И се видеша братия, и притекоша некто к преподобному, хотяще ему поведати бывающее чюдо, и обретоша блаженнаго Димитрия самого уже преставльшася ко Господу тако же паче и келия его полна бяше благоухания божественнаго неботворнаго. Бяше же и лице его светло чистотою душевною, и от Господа ему воздаяния мэды трудов ради его. И честныя мощи его вземше на главах, и принесше, положиша во святей церкви со псалмы и песньми, погребше их честно в ней близ олтаря на десней стране, в монастыри, в нем же и подвизася. Многа же исцеления недужным дарует Бог молитвами его от

гроба его и до сего дне приходящим и молящимся с верою и память его честно празднующих: прокаженнии очищахуся, и болныя и глухия здрави бываху, и мучимыя от бесов прощение и избавление приемлюще всегда, .... 41 и бедным помощник || и заступник в нуждах.

Престави же ся сей блаженный Димитрий в лето 6900. Аще ли будет малым чим лет сих болше или малее нечто, известно не вемы, по мнозех бо летех сия писанию предана быша.

О оных же чюдесах мнозех от преподобнаго неисчетно бысть, яже видевших и слышавших свидетелей и послухов. И мы сами видевше их и слышаще от них многая чюдотворения от преподобнаго в животе его, паче же и по смерти его, ими же чюдесы Бог прослави его. И мало нечто от многа зде списана быша, молитвами преподобнаго отца нашего Димитриа, во славу Богу Отцу и Сыну Святому Духу. Аминь.

О корчете пред мором великим. И бывшу иногда Божиим судом недугу лютому в людех, тяжкая болезнь корчота. И се мнозех тогда приводящих тех в монастырь ко гробу чюдотворному преподобнаго Димитриа. От многия же туги и скорби тоя лютыя не могуще бо и зрети болных тех, мучимыя от недуга того. У гроба святаго в церкви их и оставляюще, в руках им вложены имуща паличия, да не пронизали бы ногти рук своих от лютаго скорчения им. И тако валяющеся тии у гроба того, просяще прощения грехов своих и избавления от болезни тоя, и вопиющим непрестанно.

Ох, и увы, о горе, братие, бывшия тогда болезни тоя. Увы тогда тяжкаго | недуга того грех ради наших. И тако Божиею благодатию и молитвами преподобнаго Димитриа мнози болнии вскоре исцеление приемше и палицы своя помечюще из рук в церкви от радости, текуще в домы своя, славяще Бога и блаженнаго Димитриа чюдотворца. Братия же согребше палицы те, из рук их поверженныя, изметаша из церкви от гроба святаго множеством, яко бы на воз воскласти. И вси людие, слышаще и видяще чюдеса бываемая молитвами преподобнаго, хвалу и славу воздаша Богу и Того угоднику Димитрию. Всегда бо чюдеса бываху, ово от гроба его, ово от воды священныя на праздник Спаса Христа Бога исцеления бывают во славу Отца и Сына и Святаго Духа.

По мнозех же летех попустившу Богу ратных на град Вологду за умножение грехов наших, зане не сотворихом повеления Его, ни соблюдохом заповедей Его, яко же заповеда нам. Молим ти ся: «Господи, не предаждь нас до конца имени Твоего ради, не имуще бо любви между собою от чиста сердца, ни страха Божия в себе не имеюще, того ради вся сия нам быша неполезная». Рече бо Господь: «Всякое царство или дом, аще разделится межи собою, то не может крепко состояти». Тако и сии людие, вятчане, сами некогда отделишася от рускаго царства Московскаго, и се междуусобная рать прииде || на град Вологду. И тако повоевавше, сим же много зла сотворше, а себе добра не обретше. Шедше бо тогда нестройными путьми, и мало их в домы своя приидоша. Едина бо вера християнская и единаго княжения великаго обои людие, но много бо горе в та лета бысть, и увы, тогда нестроения в Руской земле межи собою за грехи наша. Много бо зла сотвориша и сперва тогда и обители преподобнаго Димитриа, и окрест живущих людей монастыря того, и села их пограбиша.

Иныя ратники и в церковь лезше, идеже гроб блаженнаго Димитриа бяше, да нечто бы им восхитити хотяху. И тако един от них, без страха, и святых икон прикасаяся пеленах, и с неверием прихватися ко гробу преподобнаго, и ко одеянию тому святому, еже им одеян гроб. О люте бысть тогда тому воину, дерзнувшаго приступити с безумием нечистым на святыню Божию! И абие бысть внезапу тогда невидимою Божиею силою отриновен напрасно той ратник от чюдотворнаго гроба, идеже лежит под ним честное тело блаженнаго Димитриа, и повержен бысть немилостивно среди церкви, злый он грабитель, весь явися недействен, и оцепенев, и просто рещи — всеми составы тела его разкривлен и разслаблен лежаше.

И се же видевше тогда друзии воини, иже с ним внидоша в церковь, ужасошася страхом || великим зело и омертвеша глаголюще: «Горе нам, о люте 4. 48 об. бысть за наше неразумие и неверие!».

Слышавше же иныя воины и притекоша, и со братиею сущими, живущими в монастыри том, в церковь, чюдящеся со ужасом зело, яко же бо быша чюдеси во Иеросалиме: от одра, на нем же тело бывшее на погребении Богоматере Пречистыя Богородицы, и прикоснувшагося одру Афониа, абие аггел Божий тогда отсече ему обе руце, зане бо с неверием той архиерей Афониа прихватися за одр, и паки той верова и абие руки его прилъпоша.

Сему же ратнику пуще бысть иеросалимлянина: не токмо исцеления не получи, но и живота отпаде. И тако начаша вси людие припадати с воины ко гробу блаженнаго Димитриа с верою, просяще прощения согрешением своим, да не то же и оныя постражут, яко же он, удареный и помост церковный невидимою Божиею силою. И тако тогда возмогоша его изнести ис церкви, мал живот имуща. И часа того конец живота своего приим, и погребоша его ту, а инии вси ту здрави быша Божиим человеколюбием и молитвами преполобнаго Лимитриа.

И се чюдо слышавше благочестивыя их воеводы (а инии видеша) и заповедаща всем своим воем крепко, повелеща весь плен и грабленная монастырская отдати им назад, такожде и всем их крестьяном, и прочь отидоша, уже не к тому зла творяще. Посем же времени и тии людие, вятчане, велию веру стяжавше в монастырь ко Спасу и его угоднику л. 43 Пимитрию преполобному чюлотвориу.

Многа же чюдеса и исцеления всегда Бог подаваше болным, здравие от гроба чюдотворнаго блаженнаго Димитриа молитвами его, иже с верою приходящим. Но нечто от многа написана мала бысть, ныне скажем, иже в наша лета бывшая.

Человек некии именем Симеон, прилучися ему некогда изступившу ему ума, и люте от беса мучиму, и неподобная ему глаголющу. Сердоболи же его вязаху его ужи и путы железными, он же неподобная глаголаше. И приведоша его в монастырь ко гробу преподобнаго Димитриа. Он же множае перваго неистовящеся неволею, и едва с трудом возмогоша его ввести в церковь, и тогда на всех людей злым видом изоуверяющуся, и словеса неподобная испущая, иже ему от беса принуженная, и яко скот гласяща вельми, и язык свой доле пяди извешающа из гортани своего. И с нужею едва приклоняху его ко гробу святаго Димитриа. Игумен же и братия молитвовавше за нъ по силе своей. И благодатию Божиею и преподобнаго Димитриа молитвами отступи от него тяжкий той недуг и бысть здрав, и смыслен, и строен во всем во вся дни живота своего, цел ум имея, отиде во свояси, славя Бога и святаго чюдотворца преподобнаго Димитриа. ||

Бысть же во граде мужа славна жена, именем София. И некогда при- 4. 43 об. лучися ей ума своего изступити от приведения некако нечистаго диаволя. И приведоша ту в монастырь и ко грабу блаженнаго Димитриа. Много ей тако трудившися в лютом том недузе, всячески бо недостойная и нелепая глаголющи, и несмысленная деющи, ни срама, ни стыдения не ведущи пред людми, иногда и в церкви порты с себе мечющи, не ведущи того ей от устрашающаго ю беса. И тако игумен со братиею молитвы творяще за ню к Богу по силе своей. И милостию Спаса Христа Бога нашего, молитв ради преподобнаго Димитрия та жена во ум свой прииде помале, бысть здрава и смыслена, цел ум имея, и отиде в дом свой, радуяся. Вси же людие видевше и слышавше, славу Богу воздающе и преподобному Димитрию чюдотворцу.

По сих же временех отрок некий, именем Харитон, ему же и мы самовидцы быхом, иже сия и вписахом, да и се незабвенно будет чюдо. Недалече волостей окрестных от монастыря живущу сему отроку и идущу ему некогда путем учитися книгам, и абие внезапу от привидения множества

бесовскаго и зависти их злыя падеся на пути том. И страшаща его злыми 4. 44 виды, и запрещаху || ему, дабы не молился Богу и святым Его. Отрок же вся та поведавшу, иже его нашедшим людем на пути том лежаща, и безгласна бывша, и умом смущена. И приведен бысть той ко гробу чюдотворца Димитриа. Прилучи же ся быти празднику церкви тоя Спаса нашего Бога и освящение воде, месяца августа в 1 день. В тои бо праздник все множество людское стицахуся от града и от сел, далнии же и ближнии мужие, и жены, и дети, и припадающе чюдотворному гробу блаженнаго Димитриа, и освященной воде прикасающеся, приемлюще здравие и освящение душам и телом своим. Введен же бысть и той предреченный отрок, умом смущенный во освященную ту воду на реце и изыде от воды здрав весь и смыслен, славя и благодаря Бога и преподобнаго Димитриа. И отиде в дом свой, уже не бояся к тому пакости тоя бесовския, таже книгам извыче, и целомудр, во всем во вся пни живота своего. И тако всегда растущим чюдесем Божиим в монастыри преподобнаго Димитриа исцеления неизреченная: ово от воды освященныя на праздник тоя божественныя церкве, ово же и от гроба преподобнаго всегда с верою приходящим.

#### Н. В. САВЕЛЬЕВА

# Сказание о чудесах иконы Спаса Нерукотворного в Кузнецовой слободе

В последнее время повысился интерес исследователей к изучению книжных и литературных традиций различных регионов нашей страны, в частности отдельных районов Русского Севера. Можно назвать работы, посвященные как памятникам местных литературных традиций, 1 так и методологические статьи по выявлению книжно-рукописных традиций. 2 Однако первым и до сих пор непревзойденным опытом полного исследования одной из местных традиций несомненно является книга В. И. Малышева «Усть-Цилемские рукописные сборники XVI—XX веков».3

Основным источником для изучения книжных традиций районов Русского Севера с уверенностью можно считать материалы территориальных собраний Древлехранилища Пушкинского Дома, сложившихся в результате сплошного и многократного археографического обследования севернорусских городов и сел, начатого В. И. Малышевым и по сей день продолжающегося его учениками. Исследование рукописей отдельных территориальных собраний дало возможность говорить о печорской, причудской и северодвинской рукописных традициях, 4 о книжной традиции Заонежья.5

В свое время В. П. Бударагиным и Г. В. Маркеловым были сформулированы основные признаки, характерные для местных книжных традиций. Это наличие общих палеографических и кодикологических характеристик рукописей, наличие памятников местного происхождения, основанных на событиях истории края, и существование местных редакций тех или иных памятников древнерусской литературы.6

Обращение к материалам Пинежского собрания Древлехранилища показало, что пинежские рукописи отвечают всем этим требованиям. Само число этих рукописей (а сейчас в собрании 771 единица хранения

Пушкинского Дома. Л., 1972. С. 330—337. <sup>6</sup> Бударагин В. П., Маркелов Г. В. Выявление местных рукописнокнижных традиций... С. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Из последних работ назовем статью А. Н. Власова: В л а с о в А. Н. Неизученные историко-литературные памятники Устюжского края XVII в. // ТОДРЛ. Л., 1988. T. 41. C. 400—404.

<sup>2</sup> См.: Бударагин В. П., Маркелов Г. В. Выявление местных руко-- См.: Бударагин Б. П., маркелов Г. Б. Быныение местных рукописно-книжных традиций при описании территориальных собраний Древлехранилища Пушкинского Дома // Проблемы научного описания рукописей и факсимильного издания памятников письменности: Материалы Всесоюз. конф. Л., 1981. С. 186—188; Амосов А. А. Книжная кульгура Архангельского Севера: (Проблемы. Источники. Неотложные задачи) // Культура Русского Севера. Л., 1988. С. 108—113.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Малышев В. И. Усть-Цилемские рукописные сборники XVI—XX веков. Сыктывкар, 1960.

<sup>4</sup> См.: Бударагин В. П., Маркелов Г. В. Выявление местных руко-

писно-книжных традиций...С. 188.

5 См.: Дмитриев Л. А. Состояние и перспективы изучения книжно-руко-писных традиций Заонежья // Рукописное наследие Древней Руси: По материалам

XIV—XX вв.) говорит за себя. Имена местных переписчиков рукописей. и составителей сборников, зафиксированные с XVI в., наличие крестьянских библиотек, сложившихся уже в XVII в. (например, библиотека пинежских крестьян Поповых), произведения местных авторов (Пинежский летописец, <sup>7</sup> Житие Артемия Веркольского <sup>8</sup> и др.), местные редакции известных древнерусских произведений (например, особая, отмеченная только в пинежских рукописях редакция «Сказания о начале Москвы» 9) все это свидетельствует о существовании на Пинеге своеобразной книжнорукописной и литературной традиции. 10

Характеристика каждого из аспектов этой традиции — запача отдельных работ. В этой статье мы хотели бы остановиться на одном из памятников местного происхождения, не привлекавшем до сих пор внимания исследователей.<sup>11</sup>

В Пинежском собрании Древлехранилища находится сборник (Пин. 499), в состав которого входит текст «Книги о чюдесех Спасова Нерукотворенаго образа чюдотворныя иконы». Сборник написан полууставом олной руки в 60-х гг. XVII в. Среди материалов Древлехранилища, привезенных с Пинеги, удалось выявить еще четыре рукописи, переписанные тем же книжником; в их числе сборник (Пин. 440) с текстом одного из наиболее известных сочинений пинежской литературной тралипии — Пинежского летописца. По времени написания эти 5 рукописей можно расположить следующим образом: Пин. 619, Пин. 560, Пин. 440, Пин. 499 и Пин. 35.12 Приведем их полное палеографическое описание.

Пин. 619. Служба и Житие Георгия великомученика, XVII в. (50-е гг.). в 8-ку, полуустав одной руки; переплет — доски с кожаным корешком.

Водяные знаки: Голова шута с 5 бубенцами (типа Дианова, Костюхина, <sup>13</sup> № 335—1653 г.; Лауцявичус, <sup>14</sup> № 2627—1653 г.); лилия на щите под короной (типа Heawood, 15 № 1730 — 1646 г., но без литер; Гераклитов, 16 № 198 — 1643 г.; Дианова, Костюхина, № 955—956 — 1655—1656 гг.).

На л. 1 запись скорописью XVII в.: «Марьегорско(й) волости десяцко(й) и денежной». По низу л. 2—6 скрепа скорописью XVII в.: «Сию-

<sup>7</sup> Краткое исследование и публикацию текста памятника см.: К о п а н е в А. И. Пинежский летописец XVII в. // Рукописное наследие Древней Руси: По материалам Пушкинского Дома. Л., 1972. С. 57—91.

11 Искренне благодарю В. П. Бударагина и О. П. Лихачеву, оказавших мне

большую помощь в работе над статьей.

1967.

15 Heawood E. Watermarks mainly of the 17-th and 18-th centuries. Hil-

<sup>8</sup> Как показало исследование Л. А. Дмитриева, первоначальная редакция Жития Артемия Веркольского была написана жителями деревни Веркола. См.: Дми тр и е в Л. А. Житийные повести Русского Севера как памятники литературы XIII— XVII вв.; Эволюция жанра легендарно-биографических сказаний. Л., 1973. С. 249— 251.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> См.: Салмина М. А. Повести о начале Москвы. М.; Л., 1964. С. 114. 10 Вопрос о существовании на Пинеге местной рукописно-книжной традиции поднимался в 1967 г. В. И. Апряткиным, однако с тех пор никто из исследователей не обращался к изучению этой традиции (см.: А п р я т к и н В. И. Пинежское собрание рукописей ИРЛИ АН СССР: (К вопросу о местной рукописно-книжной традиции XIV—XIX вв.) // Тезисы докладов на совещании молодых специалистов «Вопросы изучения средневекового славянского и греческого наследия в советских собраниях». Л., 1967. С. 10—11).

<sup>12</sup> По всей видимости, количество переписанных пинежским книжником рукописей не ограничивается дошедшими до нас пятью сборниками. Укажем, что среди фрагментов рукописей XVII—XX вв., принадлежавших семье церкогорских крестьян Поповых, находится еще один лист (Пин. 491) руки этого же писца. Вероятно, это фрагмент Синодика какого-то монастыря (Веркольского <?>), переписанного в 50-60-х гг. XVII в.

<sup>13</sup> Дианова Т. В., Костюхина Л. М. Водяные знаки рукописей России XVII в.: По материалам Отдела рукописей ГИМ. М., 1980.
14 Лауцявичус Э. Бумага в Литве в XV—XVIII вв.: Атлас. Вильнюс,

<sup>16</sup> Гераклитов А. А. Филиграни XVII века на бумаге рукописных и печатных документов русского происхождения. М., 1963.

книгу / купил на Николские пень(ги) / Марьегорской Николской староста / Клементей Михайлов / а дал на книги 3 ад(тына) 2 де(ньги)». На л. 32 об. запись скорописью: «Се ныне что. . .». На л. 37 об. скорописные читательские пометы к тексту. В оформдении текста использована охра. Заглавие на л. 2 выписано вязью (выше повторено химическим карандашом современной скорописью). Отдельные буквицы в рукописи орнаментированы. Л. 1—1 об., 32 об. без текста.

Солержание.

Л. 2. 23 апреля. Служба великомученику Георгию.

Л. 33. 23 апреля. Житие великомученика Георгия (текст 3-й редакции по классификации А. И. Кирпичникова: см.: Т в о р о г о в О. В. Словарная статья о Житии Георгия Победоноспа // ТОДРЛ. Л., 1985. Т. 39. С. 193. Нач.: «Ненавиляй исперва человек злый. . .»; конен текста утрачен).

Рукопись принадлежала Анне Семеновне Порохиной, проживавшей в д. Ёркино, 17 и была передана в дар Древлехранилищу ее сестрой Анастасией Семеновной Порохиной, жительницей Карпогор, участникам ар-

хеографической экспедиции в июле 1986 г. 18

Пин. 560. Сборник, XVII в. (50-60-е гг.), в 8-ку, 136 л., полуустав двух типов; переплет — доски, обтянутые кожей (сохранилась только нижняя крышка переплета). Л. 1-41 об. переписаны почерком писца Пин. 619. л. 44—135 об. — полууставом другой руки.

Водяные знаки: л. 2—41 — гербовый щит с перевязью и двумя львами <?> на нем (знак в альбомах филиграней не обнаружен); л. 43-136 —

агнец пасхальный (типа: Лауцявичус, № 591 — 1660 г.).

На л. 42 об. запись скорописью нач. XVII в.: «Сия книга церкви святаго великомученика Георгия и святыя великомученицы Парасковии, нареченная Пятницы. Она книга не продана, не заложена». На л. 89 подражанием печатному шрифту XIX в. написано обращение к неизвестному благодетелю. На нижнем форзаце (для него использован фрагмент документа XVII в.) почерком второго писца надпись: «Тимофея». Здесь же, а также на л. 66 об. пометы типа «проба пера». На л. 71 в текст внесено исправление рукой первого писца. В оформлении текста использована охра (л. 1-41) и киноварь (л. 44-135 об.). На л. 2 заглавие выписано вязью. На л. 67 вязью другого типа черными чернилами написано заглавие. Отдельные буквины в рукописи орнаментированы. На л. 67 и 90 примитивные заставки геометрического рисунка, выполненные пером черными чернилами. Во второй части рукописи имеется буквенное обозначение тетралей. Л. 42-43 об., 66-66 об. без текста.

Содержание.

Л. 1. Служба Параскеве Пятнице (только конец).

Л. 2. 23 апреля. Служба великомученику Георгию.

Л. 41. «Указ» о великомученике Георгии.

Л. 44. 3 ноября. Служба на освящение храма великомученика Георгия.

Л. 67. 28 октября. Житие святой Параскевы Пятницы (нач.: «Цар-

ствующи Диоклитияну нечестивому. . .»).

Л. 90 об. 23 апреля. Житие великомученика Георгия (текст 3-й редакции по классификации Кирпичникова; нач.: «Ненавидяй исперва человек злый...»).

Л. 114 об. Чудо святого Георгия о змее и о девице (нач.: «Тако изреку страшную сию преславную тайну...»).

<sup>17</sup> Об Анне Семеновне Порохиной см.: Николаев Н.И. Пинежская экспедиция 1979 года // ТОДРЛ. Л., 1981. Т. 36. С. 392.

<sup>18</sup> Отчет об экспедиции и краткое описание рукописи см.: Рождественская М.В., Руди Т.Р., Шухтина Н.В.Экспедиция 1986 года на Пинегу//ТОДРЛ.Л., 1990. Т. 43. С. 394—400.

Л. 127. 26 ноября. Слово об освящении церкви святого Георгия в Киеве (нач.: «Блаженный и приснопамятный всея Руския земли князь Ярослав. . .»).

Л. 129. Чудо святого Георгия о срачинине (нач.: «Поведаше Улас

в Диосполе граде. . .»).

Л. 133 об. Чудо святого Георгия об иконе, «в ню же устрели срачинин» (нач.: «Во граде Лимене срачинстем. . .»; конец текста утрачен).

Рукопись передана Марией Тихоновной Стахеевой (д. Кушкопала)

участникам экспедиции в июле 1981 г.19

Пин. 440.<sup>20</sup> Сборник, XVII в. (60-е гг.), в 8-ку, 172 л., полуустав двух типов; переплет утрачен, сохранился только фрагмент матерчатого корешка. Основная часть рукописи (л. 5—6 об., 40—172 об.) переписана писцом Пин. 619 и Пин. 560, в остальной части (л. 1—4 об., 7—39 об.) более поздний полуустав другой руки.

Водяные знаки: в основной части рукописи — голова шута с 5 бубенцами (знак в альбомах филиграней не обнаружен); л. 1—4, 7—39 — змея (типа: Гераклитов, № 344 — 1660 г.; круг под короной (типа: Лауця-

вичус, № 1218 — 1665 г.).

На л. 40—42 скрепа скорописью: «170 году марта в 20 день продал | Нехорошко сыну Федору | а взял восемь алтын (и деньгу)». На л. 29 об. скорописная запись: «Сия книга Стефана Федорова». На л. 36 запись: «Сея книга Антонка да Стенки Федоровых детей Поповых Кевролского стана»; ниже скорописью другой руки: «Сия книга московсцкая». На л. 123 полууставом основной части рукописи сделана выписка о платежах, приходившихся по д. Марьина Гора «...на нынешной 169 год...». На л. 36 об. полууставом остальной части рукописи запись о грозе, случившейся 28 июля 7175 (1667) г. в д. Кушкопала.

Порядок листов в рукописи перепутан; их следование можно установить только для отдельных текстов, но затруднительно для сборника в целом. Л. 6—6 об. вшит неверно, текст нужно читать в обратной последовательности: 6 об.—6. Имеется буквенное обозначение отдельных листов и тетрадей.

Содержание.

\_ Л. 1—4 об., 7—9 об., 30—34 об.<sup>21</sup> Хождение игумена Даниила (нач.:

«Путь же во Иерусалим от Царяграда...»).

Л. 5—5 об., 171—172 об., 6 об. Стихи покаянные («Сего ради нищ есмь. . .», «Плакася Адам пред раем седя. . .», «Откуду начну плакать аз окаянный. . .», «Окаянне убогий человече. . .», «Придете вси человецы. . .», «Душе моя, душе моя, почто в грехе пребываеши. . .»).

Л. 6 об. — 6. Список избранных дат по истории Руси (восходит, вероятно,

к протографу Пинежского летописца).

Л. 39—39 об., 37—38 об., 10—29 об., 40—122 об. Пинежский летописец (нач.: «Андрей по реце в Рим. . .»).

Л. 34 об. — 35 об. Слово о немилостивых князех (нач.: «Слышите, князи,

и разумейте...»).

Л. 35 об.—36. Слово о наказании чаду (нач.: «Сыне, не противляйся богатому. . .»).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Отчет об экспедиции и краткое описание рукописи см.: Н и к о л а е в Н. И., С а в е л ь е в А. А., Ф е д о р о в С. В. Пинежская экспедиция 1981 г. // ТОДРЛ. Л., 1985. Т. 39. С. 450—454.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Частично сборник описан А.И.Копаневым (см.: Копанев А.И.Пинежский летописец...С. 57). Мы сочли необходимым дагь полное его описание, внеся некоторые исправления и уточнения. Краткое описание Пин. 440 см. также: Демкова Н.С., Сазонова Л.И.Отчет о Пинежской экспедиции 1969 г.// ТОДРЛ. Л., 1971. Т. 26. С. 328.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Нумерация листов дается в той последовательности, в которой читается нахоцящийся на них текст.

Л. 123 об.—170 об. Хождение Трифона Коробейникова (нач.: «Лета 7090 царь и великий князь Иван Васильевич всея Русии послал с Москвы. . .»; конец текста утрачен).

Сборник был передан Михаилом Артемьевичем Куниковым (д. Засурье) участникам археографической экспедиции в июле 1969 г.

Пин. 499. Сборник, XVII в. (60-е гг.), в 8-ку, 84 л., полуустав писца Пин. 619, Пин. 560, Пин. 440; переплет картонный (сохранился только фрагмент верхней крышки переплета).

Водяные знаки: голова шута с 7 бубенцами искаженного рисунка; л. 28—32 — круглый герб без короны <?> (знаки в альбомах филиграней не обнаружены).

На л. 15 об. писцовая помета: «Написан канон во 172 году июля 18 день». На л. 17—24 скрепа скорописью: «184 году | майя 17 | продал сию | книгу Трифан | Йюдин Прокоп(ь)ю | Нифант(ь)еву | пописал <так!> своею ру | кою». На л. 27 запись скорописью конца XVII—нач. XVIII в.: «Сия тетрать Кевролскаго уезда Сурской волости Засурской деревни крестьянина (Черемного)». Та же владельческая запись повторена в сокращенном виде на л. 84 об.

В оформлении отдельных листов рукописи (л. 1—17, 44 об.) использована охра. На л. 26 заглавие выписано вязью, коричневыми чернилами. Имеется буквенная нумерация тетрадей. Рукопись реставрирована в конце XVIII в., текст на л. 45-49 об., 61-66 об. написан скорописью этого времени. Л. 16 об., 73, 82 об.—84 без текста.

Содержание.

- Л. 1. Прокимен мученикам.
- Л. 1. Выписка из Евангелия (от Марка, V, 25).
- Л. 2 об. Прокимен кресту. Л. 4 об. Канон кресту.
- Л. 17. Канон за творящих милостыню.
- Л. 26. Покаянный канон Андрея Критского.
- Л. 40. 23 июля. Служба Артемию Веркольскому.
- Л. 67. Тропарь Успению Богородицы.
- Л. 73 об. Сказание о чудесах иконы Спаса Нерукотворного в Кузнецовой слободке.

Рукопись найдена в д. Сура и передана в 1971 г. в дар Древлехранилищу Виктором Яковлевичем Дерягиным.

Пин. 35. Сборник (фрагмент), XVII в. (60-е гг.), в 8-ку, 16 л., полуустав писца Пин. 619, Пин. 560. Пин. 440 и Пин. 499; переплет не сохранился.

Водяные знаки: лилия (типа: Дианова, Костюхина, № 955 — 1656 г.); л. 7—8 — голова шута с 7 бубенцами смазанного рисунка (знак в альбомах филиграней не обнаружен).

На л. 1 писцовая запись: «175 года июня в 20 день»; на л. 16 фрагмент записи писца: «. . .день писал». На л. 4 об. скорописная помета: «Попытаю пера». По верху листов написаны скорописью колонтитулы, на л. 10, 11 об., 12 — киноварные.

Содержание.

- Л. 1. Слово о преподобном Моисее Угрине (фрагмент), (из Киево-Печерского патерика; нач.: «...поклонися Ирод жене ся поработив. ..», конец: «. . .и удари его в лоно и омертве. . .»).
- Л. 9. Житие Алексея человека Божия (без начала, между л. 14 об. и 15 пропущена часть текста; редакция, близкая ВМЧ, по классификации В. П. Адриановой-Перетц; см.: Адрианова В. П. Житие Алексея человека Божия в древней русской литературе и народной словесности. Пг., 1917. С. 484.; нач.: «... милостыню посылаща глаголя...»).

Рукопись привезена археографической экспедицией  $1962~\mathrm{r.}$  из д. Явзора.  $^{22}$ 

Писцовые и владельческие записи на листах этих рукописей не называют имени переписчика и его места жительства. Однако, судя по их содержанию и упомянутым в них населенным пунктам, можно предположить, что этот человек был близок церковным кругам, а его рукописания бытовали во многих деревнях на Пинеге.

Две из дошедших до нас рукописей он переписал для церковных библиотек: Пин. 619 — для церкви святого Николая Чудотворца в д. Марьна Гора (см. скрепу на л. 2—6); Пин. 560 (л. 1—41 об.) — для церкви святого Георгия и святой Параскевы Пятницы в д. Пиринемь. 23 Один и тот же текст Службы великомученику Георгию, помещенный в них, особая (в отличие от остальных) украшенность этих рукописей говорят о том, что они, очевидно, были сделаны на заказ. Причем, что касается Пин. 560, неизвестный книжник не только переписал первые 40 листов рукописи, но и участвовал в оформлении сборника в целом: в той части, где переписаны (по-видимому, при церкви в Пиринеми) Жития св. Георгия и св. Параскевы Пятницы, он правил текст (см. л. 71) и украшал рукопись киноварью — орнамент буквиц в обеих частях сборника при разпице почерков одинаков.

Пинежский книжник не только переписывал рукописи на заказ для церквей, но и сам имел доступ к церковным библиотекам. Об этом свидетельствует выписка с выходных данных книги, сделанная им в церкви св. Николая Чудотворца на Покшеньге. В Пин. 499 на л. 72 об. читаем: «Совершена бысть Псалтырь в лето 7158-е в пятое лето державы государя царя Алексея Михайловича, во 8-е лето патриарха Иосифа Московского. На Покшеги <так! > у Николы».

Возможно также, что он имел отношение к приказной избе, переписывал документы или даже составлял их, на что указывает запись на л. 123 в Пин. 440: «Выписка с книг, что доведется с волости Марьиной Горы государевых данных и оброчных денег на нынешный 169 год и в прошлые годы. Данных и оброчных денег 32 рубли 28 алтын пол 4 ден(ги). За стрелецкие хлебные запасы 26 руб. 20 алтын пол. 6. На откуп полонеником 7 алтын 2 деньги. За конскую пошлину 12 алтын. За Лавельскую пустоту рубль 5 алтын 4 деньги». 26

Таким образом, различные записи на листах сохранившихся рукописей неизвестного книжника представляют его образованным, имевшим, по-видимому, авторитет у пинежан человеком. Трудно с уверенностью сказать, служил ли он писцом приказной избы или относился к духовенству одной из местных церквей. Во всяком случае переписывание книг было для него, очевидно, делом профессиональным. В этой связи обращает на себя внимание тот факт, что ни на одной из названных книг нет

 $<sup>^{22}</sup>$  Отчет об экспедиции и краткое описание рукописи см.: Демин А.С., Панченко А. М. Пинежская археографическая экспедиция 1962 г.// ТОДРЛ. М.; Л., 1964. Т. 20. С. 397—403.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Во владельческой записи на л. 42 об. не названо место, где находится церковь. Однако ни в одном другом селении на Пинеге, кроме Пиринеми, церкви во имя этих двух святых не было. Деревянная же церковь во имя св. Георгия с приделом св. Параскевы Пятницы существовала в Пиринеми еще до образования там в 1672 г. самостоятельного прихода (см.: Краткое историческое описание приходов и церквей Архангельской епархии. Архангельск, 1985. Вып. 2. С. 244—247).
<sup>24</sup> В одной из деревень Покшеньгского прихода в XVII в. была деревянная (хо-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> В одной из деревень Покшеньгского прихода в XVII в. была деревянная (холодная) церковь во имя св. Николая Чудотворца (см.: Краткое историческое описание С 250)

ние. . . С. 250).

25 В каталоге А. С. Зерновой названо издание Псалтыри с восследованием, вышедшее в 1650 г. (см.: Зернова А. С. Книги кирилловской печати, изданные в москве в XVI—XVII веках: Сводный каталог. М., 1958. С. 70, № 220).

<sup>26</sup> Эта запись помещена в Пин. 440 сразу вслед за текстом Пинежского летописца. На основании ее А. И. Копанев предположил, что писцом рукописи был житель д. Марьина Гора (см.: Копанев А. И. Пинежский летописец... С. 58).

владельческой записи самого писца; напротив, здесь содержатся записи о продаже рукописей разным лицам, по времени близкие годам написания каждой из них. Так, сборник Пин. 440, переписанный не ранее 1661 г. (см. запись на л. 123), уже в 1662 г. продал некий Нехорошко своим детям (см. скрепу на л. 40-42), а сборник Пин. 499 в 184 (1676) г. был продан Трифоном Июдиным, возможно, уже не первым владельцем рукописи, написанной не ранее 1664 г. (см. запись на л. 15 об.).<sup>27</sup>

Даже те немногочисленные тексты литературного содержания, которые дошли до нас в составе названных рукописей, свидетельствуют о достаточно широком круге интересов книжника, его хорошем литературном вкусе и его особенном внимании к истории как России в целом, так и к истории родного края. И если такие древнерусские произведения как Хождение Трифона Коробейникова, Житие Алексея человека Божия или покаянные стихи довольно часто встречаются в рукописях, в том числе и пинежской традиции, то Пинежский летописец и Сказание о чудесах местной иконы Спаса Нерукотворного известны нам только по одному списку, сделанному пинежским книжником.

В свое время Д. Н. Альшиц, а вслед за ним А. И. Копанев указали еще два фрагмента летописца, аналогичных Пинежскому: ГПБ, КП. 1958. 217, конец XVII—нач. XVIII в. и ГПБ, Q. XVII. 252, нач. XVIII в. 28 Однако, на наш взгляд, нет достаточных оснований возводить эти фрагменты именно к Пинежскому летописцу. Тексты произведений, переписанные в них (Повесть о Харитоне Белоулине, Сказание о взятии Сибири, Сказание Авраамия Палицына об осаде Троицкого монастыря, Сказание о начале Москвы), встречаются в рукописях как в составе других летописцев, так и в отдельных списках. Эти два фрагмента не содержат известий, помещенных в Пинежском летописце между указанными сочинениями. В то же время в них есть сообщения о событиях, о которых не упоминает автор Пинежского летописца. Кроме того, тексты названных сочинений в этих двух фрагментах имеют разночтения как между собой, так и с их текстами в Пинежском летописце.

Список Пинежского летописца, находящийся в рукописи Пин. 440, не является, как нам кажется, авторским. Скорее это копия с произведения какого-то местного книжника. Об этом свидетельствует краткий перечень событий русской истории, помещенный в рукописи на л. 6 об. — 6. То, что он составлен по протографу списка Пин. 440, а не по тексту другого летописного памятника, видно из соответствия дат названных в нем событий датам этих известий в Пинежском летописце, в том числе названы события местной истории. В то же время в кратком перечне есть одно несоответствие, указывающее, что он составлен не по списку летописца в Пин. 440: мор, случившийся на день памяти Афанасия и Кирилла Александрийских, датированный в Пин. 440 7091 (1583) г., в кратком перечне помещен под 7088 (1580) г. Под 1580 г. в дошедшем до нас списке Пинежского летописца никаких известий нет.

На то, что в Пинежских пределах бытовал, по-видимому, еще один список памятника, указывают значительные разночтения между текстом восстановленной другим писцом части летописца (в Пин. 440 это л. 39-39 об., 37—38 об., 10—29 об.) и основным источником произведения — летописным сочинением в сборнике ГИМ, Муз. 3996. По мнению А. И. Копанева, утраченные листы Пин. 440 восстанавливались непосредственно по рукописи Муз. 3996.29 Мы не можем согласиться с этим мнением по сле-

А. И. Пинежский летописец...С. 61.

<sup>27</sup> О профессионализме пинежского книжника свидетельствует и то, что им не только переписывались, но и реставрировались рукописи. Так, аккуратно сделанная им реставрация утраченного текста Псалтыри находится на л. 47—48 в рукописи Пвн. 4 (сборник-конволют XVI—XX вв.).

28 Альшиц Д. Н. Древнерусская повесть про царя Ивана Васильевича и купца Харитона Белоулина // ТОДРЛ. М.; Л., 1961. Т. 17. С. 255—271; Ко па-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Копанев А. И. Пинежский летописец... С. 60.

дующим причинам. Текстуального соответствия в этих пвух списках нет: на дополнительных листах Пин. 440 названы известия, отсутствующие в Муз. 3996 (похвала апостолу Андрею; сообщение о епископе Леоне, взятом князем Владимиром из Корсуня; похвала князю Владимиру и Русской земле и др.). Неодинакова последовательность упоминаемых событий. И, наконец, разница в датировках: одни и те же известия имеют разные даты (например, преставление княгини Ольги); в то же время под одним годом названы совершенно разные события (например, под 6521 г. в Муз. 3996 — сообщение о завершении церкви Софии в Киеве, а в Пин. 440 известие о том, что князь Владимир призвал к себе Бориса). 30 Характер переработки текста источника в основной части рукописи Пин. 440 и на восстановленных другим писцом листах одинаков, обе части памятника принадлежат, несомненно, одному автору. Все это, на наш взгляд, говорит о том, что утраченные листы Пинежского летописца в Пин. 440 восстанавливались по не дошедшему до нас списку памятника, возможно, по автографу.

Другое сочинение, известное нам также в одном списке, находится в рукописи Пин. 499 на л. 73 об.—82. Ряд наблюдений дает возможность предположить, что в данном случае мы, напротив, имеем дело с автографом «Книги о чюдесех Спасова Нерукотворенаго образа чюдотворныя иконы».

Прежде всего, это близость времени действия в произведении годам написания рукописи. Речь в «Книге о чюдесех. . .» идет о событиях, датированных 23 июля 171 (1663) г. Эта дата неслучайна и может быть признана изначальной в тексте, а не внесенной переписчиком. Произведение повествует о чудесах образа Спаса Нерукотворного в Кузнецовой слободе на Мезени. Именно в 1663 г. был образован Мезенский Кузнецко-слободский приход, имеющий двухпрестольную церковь в Кузнецовой слободе. За Причем один престол церкви был в честь Нерукотворенного Образа Христа Спасителя, а второй — во имя святого праведника Артемия, Веркольского чудотворца, день памяти которого приходится на 23 июля. За

Канон кресту, переписанный в Пин. 499 на л. 4 об.—16 об., датируется 18 июля 1664 г. (см. писцовую запись на л. 15 об.). Учитывая, что вся рукопись написана на бумаге с одним водяным знаком <sup>33</sup> и одними чернилами, можно полагать, что и другие тексты сборника переписаны в это же время, а не приплетены позже. Значит, между описываемыми в произведении событиями и их изложением в «Книге о чюдесех. . .» прошло около двух лет.

В пользу авторства пинежского книжника говорит и переписанный им на л. 1—2 рукописи Пин. 499 фрагмент из Евангелия от Марка (V, 25). Текст этого фрагмента об исцелении Христом кровоточивой жены выписан, очевидно, не случайно: он дважды используется автором при описании чудес от иконы Спаса Нерукотворного.

Кроме того, по своему типу это произведение — не создание опытного писателя, а текст, очень близкий к легендарным преданиям о местночти-

33 По-видимому, писец не имел больших запасов бумаги. Одни и те же филиграни встречаются как правило на бумаге только в пределах каждой из рукописей, хотя

все они близки по времени написания.

 <sup>30</sup> Заметим, что А. И. Копанев отмечает отдельные несоответствия в текстах двух рукописей, но приходит к иному выводу.
 31 См.: Краткое историческое описание... С. 296.

<sup>32</sup> В Полном месяцеслове Востока архиепископа Сергия называются 3 даты дня памяти Артемия Веркольского — 23 июня, 23 июля, 20 июля. Автор сообщает, что как в печатных изданиях, так и в рукописях встречаются несоответствия не только при указании дня кончины, но и года рождения и преставления святого (см.: Сергий. Полный месяцеслов Востока. Владимир, 1901. Т. 2. С. 189, 231). Мы называем здесь дату 23 июля, так как во всех просмотренных нами рукописях пинежской традиции — списках Службы Артемию Веркольскому, святцах, Прологах — днем его памяти называется эта дата. Заметим, что в Пин. 499 текст Службы Артемию Веркольскому, переписанный на л. 40—60 об., также приходится на 23 июля.

мых святынях, живой рассказ современника или даже очевидца. В то же время его автор хорошо знаком с книжной традицией, и потому в произведении встречаются иногда не очень искусно использованные ситуации и формулы, традиционные для сказаний о явлениях и чудесах икон и для житийных памятников.

Добавим также, что в тексте «Книги о чюдесех. . .» мы не встретили лакун и ошибок, которые могли возникнуть при переписке с оригинала.

Таким образом, учитывая все эти наблюдения и имея некоторое представление о личности писца и его литературном интересе, можно предположить, что он не только переписывал и реставрировал рукописи, но и написал произведение о местночтимой иконе, автограф которого находится в рукописи Пин. 499.

«Книга о чюдесех Спасова Нерукотворенаго образа чюдотворныя иконы» повествует об исцелениях от иконы Спаса Нерукотворного в Кузнецовой слободе. Кузнецова слобода, так же как и многие другие населенные пункты, названные в произведении (Окладникова слобода, Долгая Щелья, Погорельцы, Юрома), расположены в месте впадения рек Кулоя и Мезени в Белое море и административно относятся к Мезенскому уезду. Надо, однако, заметить, что для XVII в. границы между Пинежским и Мезенским уездами были весьма условны. Всей хозяйственной жизнью заправляла единая для мезенцев и пинежан воеводская изба, которая находилась в Кевроле. За Лишь в 1736 г. в Окладникову слободу была перевезена отдельная воеводская канцелярия. Свидетельство единства двух уездов находим и в сказании: «И взяша той образ и поидоша в пределы в край Студенаго моря Кевролскаго и Мезеньскаго уезду усть Кулоя реки по речьки Хоруговки. . .».

Жизнь крестьян не подчинялась какому-либо административному делению, не так уж далеко было для них расстояние между соседними уездами. Торговые пути, которыми попадали на Пинегу привозные товары, проходили через Мезенский уезд — судоходная река Мезень имела свободный выход к Белому морю. В свою очередь мезенцы, как и жители других уездов Архангельской губернии, везли свои товары — прежде всего пушнину и рыбу — в Пинегу на знаменитую еще и в XIX в. зимнюю Никольскую ярмарку. Через Малонемнюжский приход (на левом берегу реки Пинеги) в зимнее время проходил Мезенско-Пинежский почтовый тракт. Кусловность административных границ наглядно отражена в повести о Мезенской иконе Троицы, опубликованной Т. Ф. Волковой по пинежской рукописи: крестьянин, возвращаясь домой в село Лампожня Мезенского уезда, находит на дороге близ села Шеймогоры на Пинеге медную икону святой Троицы, оказавшуюся чудотворной и ставшую впоследствии местночтимой святыней Лампоженского прихода. В прихода в прихода. В прихода в прихода. В прихода в прихода в прихода. В прихода в прихода

Все это еще раз убеждает в том, что при определении места создания произведения и отнесении памятников древнерусской литературы к той или иной местной традиции нельзя основываться только на географических данных текста. В каждом конкретном случае необходимо учитывать все особенности произведения, возможность соотнесения его с какой-либо местной книжно-рукописной традицией на основе прежде всего палеографических характеристик рукописей.

ния Древлехранилища — Пин. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> См.: Демидова Н. Ф. Служилая бюрократия в России XVII в. и ее роль в формировании абсолютизма. М., 1987. С. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> См.: Краткое историческое описание... С. 204. О Пинежской Никольской ярмарке рассказывает в своих очерках С. В. Максимов: Максимов С. В. Год на Севере. Архангельск, 1984. С. 492—495.

<sup>36</sup> Краткое историческое описание... С. 213.
37 См.: В олкова Т.Ф. Вновь найденная повесть XVII в. о Мезенской иконе Троицы // Рукописное наследие Древней Руси: По материалам Пушкинского Дома. Л., 1972. С. 136—143. Текст повести опубликован по рукописи Пинежского собра-

Основной особенностью текста «Книги о чюдесех. . .» является нетрадиционность его композиции и невозможность безоговорочного его отнесения к обычному для подобных случаев жанру сказания о явлении и чудесах иконы. Здесь мы имеем дело с записью устного предания о местночтимой иконе, композиционно организованной так, как это предание, вероятно, бытовало у местных жителей. Прежде всего обращает на себя внимание отсутствие риторического вступления и заключения с похвалой чудотворной иконе. Перед нами живой рассказ с изображением реальных людей, их страданий и чаяний. Но этот рассказ записан человеком, хорошо знакомым с книжной традицией, — отсюда введение в повествование ситуаций и речевых оборотов, характерных для агиографии и сказаний о явлениях икон.

Сюжетно рассказ делится на две части, в центре каждой из которых свой герой. Первая часть — это краткое житие некоего вологжанина Сергея Григорьева сына Герасимовых, заказчика и владельца иконы Спаса Нерукотворного. Описывая жизнь реального человека (это описание перечисление фактов биографии героя; каждое его предложение начинается союзом «и», что создает равномерный, сказовый ритм повествования), автор вплетает в текст традиционные агиографические формулы: «Человек некий добра рода и богата суща. . . измлада Бога возлюби. . . И по вся дни молитву воздая. . . И потом возлюбища Бога паче всего. . .». Однако эти отвлеченные формулы не закрывают образа живого человека с его размышлениями и жизненными потребностями. Вполне понятным для читателя становится желание старого человека, оставшегося в одиночестве, вдали от людей, перенести богатую икону в церковь: «. . .и дети отпусти и имения раздая, и жена его умроша. . . Й состаревся и нача размышляти о смерти своей, что пусто место. И восхотеша пренести Спасов образ к церкви Пресвятыя Богородицы Владимерской на Долгую Щелью. . .». С этого места центральным образом в повествовании становится икона Нерукотворного, которая впервые называется чудотворной: «И призва попов, и пеша молебны, и не возмогоша с места двигнути чюдотворныя иконы. . .».

Вторая часть «Книги о чюдесех. . .» — это краткие рассказы о чудесах иконы при ее перенесении в Кузнецову слободку (по указанию Спаса, явившегося владельцу иконы) и после перенесения. Набор чудес традиционен, но в этой традиционности нет нарочитости — икона спасает от бед, вполне реальных для крестьян: это исцеления от различных недугов (сердечной болезни глаз, щепотницы, грыжи и др.), а также избавление от пожара и от падежа скота. Люди, прибегнувшие к помощи иконы (называются их имена, иногда род занятий), — в основном жители близлежащих деревень.

Ряд чудес об исцелении недужных (см. чудеса 3, 4, 7, 11 и 12), а также 5-е чудо об избавлении жителей деревни Юрома от пожара — это краткие

<sup>38</sup> По-видимому, о местночтимой иконе было не одно устное предание. По записям С. В. Максимова, появление на Мезени иконы Спаса Нерукотворного связано с именем первого поселенца, купца Окладникова. Вот как он пишет об этом: «До сих пор еще свежо в народе историческое предание о первоначальном заселении места, занимаемого теперь городом (Мезенью, — Н. С.). Два новгородца — Окладников и Филатов — явились первыми к устью реки Мезени и первые положили здесь начало заселениям: один — там, где теперь город Мезень, другой выселился ближе к морю, туда, где теперь раскинулась деревушка Сёмжа. Оба новгородца явились с семьями и с доброю волею противостоять негостеприимному климату и всевозможным лишениям и оба устояли. Тот и другой заручились грамотами Грозного царя и правами «копити на великого государя слободы и с песков и рыбных ловищ и с сокольих и кречатьих садбищ давати с году на год великому князю оброки». Окладников явился на новое место своего жительства с пятью сыновьями и с иконою Нерукотворного Спаса. Икона эта долгое время переходила от одного лица к другому, нока не сбереглась в руках каного-то безвестного отшельника, жившего в пустыньке на морском берегу при устье реки Хорговки, и пока не была перенесена отсюда (в 1663 г.) в Спасскую перковь Кузнецовой слободки. . .» (см.: Максимов С. В. Год на Севере. . . С. 21).

документальные, деловые записи о случившемся. Другие чудеса имеют свой развернутый сюжет, они полны действия, живы за счет прямой речи и диалогов, введенных в текст. Язык рассказчика яркий и образный, передается не только само действие, но мысли и психологическое состояние героев, их эмоции.

Иногда распространение сюжета происходит за счет включения в повествование рассказов о чуде видений. Например, в 6-м чуде, где икона избавляет жителей веси Погорельцы от падежа скота, видение было некому «мужу стару» Феодору Патрухину. Характерно, что явившаяся ему «жена в белых ризах» разговаривает с ним языком простой крестьянки, укоряя за неведение и неразумность: «Человече, не веси ли откуду помощи получити. Не тружайтеся без ума, помолитеся всемилостивому Спасу Нерукотвореному образу и обрящете помощь...».

Довольно традиционным для рассказов о чудесах святых или чудотворных икон является введение в них цитат и реминисценций из Писания. Чаше всего используются в таких случаях евангельские легенпы об исцелении Иисусом Христом страдающих различными недугами. Обычно текст Евангелия вволится в виде прямой питаты, словами которой говорится о страдании недужного. Есть такой случай и в тексте «Книги о чюдесех. . .»: во 2-м чуле Тимофей Кочен, «раздая имение свое врачем и не обретоша помощи, но в горшая впадоша. . .» (ср. Евангелие от Марка, V. 26). Однако привлекает внимание другой характерный для произвеления способ использования Писания. Обращение к Евангелию изображается как действие героя. Так, например, во 2-м чуде страдающий нелугом человек в с п о м и н а е т о случае исцеления: «И плачася горко и вспомяну, како Бог разслабленаго испелил. . .» (Евангелие от Иоанна, V, 5), а в 10-м чуде некая Фекла даже напоминает Богу о прецеденте: «И приступи несуменою верою: "Господи, ты исцелил еси кровоточивую жену, не презри, господи, и мене грешной, не имеюща не коея веры!. . "» (Евангелие от Марка, V, 25). Интересно отметить, что обращение к Писанию и молитва после него становятся в чудесах непосредственным поводом к испелению.

Элементы книжной традиции, введенные автором в повествование, не нарушают все же общего впечатления живого рассказа. Его основа — устное предание — сохраняется за счет реалистического изображения поведения героев, передачи их психологического состояния и эмоций. Приведем только один пример. В 10-м чуде говорится о некоей жене по имени Фекла, страдающей болезнью ног. Страдание женщины подчеркивается натуралистическим изображением недуга: «...и изгниша ноги ея, из костей гной и черви исходяще...» и изображением отношения к ней окружающих: «Людие же гнушахуся от смрада и от червей исходящих...». Реалистическое восприятие читателем недуга обостряется еще и за счет того, что параллельно внешнему состоянию автор показывает внутреннее страдание героини, в отчаянии взывающей к Богу: «И рече в себе: "Господи, господи, како терпиши смрадость мою!.."».

В исследовании о севернорусских житиях Л. А. Дмитриев пищет: «...жития подобного рода основаны на местных преданиях... Создание на этой основе житий — принципиально новое явление в житийном жанре: в риторический, морально-назидательный, церковно-служебный по своим задачам жанр проникают узко местные народные предания, не связанные в своей первооснове ни с монастырем, ни с церковью... интерес к окружающей человека реальности, выражение авторского отношения к изображаемому разрушали искусственные каноны агиографического жанра...». 39

 $<sup>^{39}</sup>$  Д м и т р и е в Л. А. Жанр севернорусских житий // ТОДРЛ. Л., 1972. Т. 27. С. 193—202.

По-видимому, такой же процесс разрушения жанра, близкого по функции агиографическому, мы можем наблюдать и на примере текста «Книги о чюдесех. . .». Причем процесс этот двусторонний. С одной стороны, под влиянием устной стихии, фольклорной основы текста автором не выдерживается традиционный канон сказания о явлении и чудесах иконы, поэтому в произведении отсутствуют риторическое вступление и заключение с похвалой иконе, пышное описание чудотворной иконы. С другой стороны, по той же причине — устной основы текста — нарушаются, точнее, расширяются границы самого жанра. Народная легенда, записанная книжником из демократической среды, приобретает черты двух близких друг другу жанров — агиографического и жанра сказания о явлении и чудесах иконы. 40

В заключение несколько слов о цели создания памятника. Очевидно, прославление местночтимой святыни было необходимо для привлечения крестьян ко вновь образованному приходу, для придания ему значимости и авторитета. В этом случае становится понятным, почему в сказании чудотворная икона не пошла в церковь Богородицы Владимирской на Долгую Щелью. Соседний с Кузнецко-слободским Долгощельский приход, образованный в 1660 г., <sup>41</sup> имел среди своих прихожан и жителей деревень, находящихся недалеко от Кузнецовой слободы. Борьба за признание вновь образованного прихода, за повышение престижа церкви в Кузнецовой слободе стала, очевидно, основной причиной создания произведения о местночтимой иконе.

Мы не можем с уверенностью сказать, почему автором этого произведения стал, по-видимому, пинежский книжник. Связано это с его биографией (где он жил постоянно, и было ли у него такое постоянное место жительства — неизвестно), или же авторитет его был так высок, что к нему обращалось не только пинежское, но и мезенское духовенство? Почему литературные памятники о мезенских святынях бытовали на Пинеге, и вообще насколько тесной была связь между пинежской и мезенской книжной традициями — эти вопросы еще ждут своего разрешения, возможного только при подробном исследовании рукописно-книжных традиций Пинеги и Мезени с обязательным привлечением документальных источников и фольклорных записей.

Сейчас же нам остается только констатировать факт: произведение о Мезенской иконе Спаса Нерукотворного в Кузнецовой слободе нужно считать, по-видимому, памятником пинежской литературной традиции и вне всякого сомнения явлением пинежской книжно-рукописной традиции.

Текст «Книги о чюдесех. . .» публикуется по правилам издания, принятым в ТОДРЛ.

## КНИГА О ЧЮДЕСЕХ СПАСОВА [НЕРУКОТВОРЕНАГО ОБРАЗА ЧЮДОТВОРНЫЯ ИКОНЫ

4. 73 об. Человек некий добра рода и богата суща, рожение и воспитание на славном городе Вологды, именем Сергей Григорьев сын зовомый Герасимовых, измлада Бога возлюби и повеле написать Спасов Нерукотвореный образ. И взяша той образ и поидоша в пределы в край Студенаго моря 4. 74 Кевролскаго и Мезеньскаго уезду || усть Кулоя реки по речьки Хоруговки.

<sup>40</sup> Отметим в этой связи, что сам автор не дает в заглавии жанрового определения своему произведению. Слово «книга» здесь не определение жанра, а скорее свидетельство письменной зафиксированности текста. Ср.: «Тетрать о чюдесех Болпей Пенеги в Кевролском уезде Пиринемской деревне великомученицы Параскевы» (цит. по рукописи БАН, Арх. Д. 351, л. 304; 30-е гг. XVIII в.); ср. также показавия жителей Яренги об Иоанне и Логгине в расспросных речах: «А о явлении и о чюдесех писал дьяк наш, игумен Варлам, а о том пишет в тетратех, в первом зачале и во вътором» (цит. по: Дмитриев Л. А. Житийные повести Русского Севера. . . С. 214).

И ту себе построи дворец и постави часовну и внесоша Спасов образ. И по вся дни молитву воздая. И услыша Бог молитву его и умножи ему всякого изобилия и жителства, и породи чада и побронравна.

И потом возлюбища Бога паче всего и дети отпусти и имения раздая, и жена его умроша. И пребысть ту 35 лет, работая Богу. И состаревся и нача || размышляти о смерти своей, что пусто место. И восхотеша пренести л. 74 об. Спасов образ к церкви Пресвятыя Богородицы Владимерской на Долгую Щелью. И призва попов, и пеша молебны, и не возмогоша с места двигнути чюдотворныя иконы. И потом начаша вси размышляти. И явися ему в видении Спас и повелеша пренести усть Мезени реки нарицаемую Кузнецову слободку.

∥ 171-го году июля 23 день и поидоша священоиерей именем Борис л. 75 зовомый Алашев и с ним клирицы и простыи, и приидоша на место к чюдотворному Нерукотвореному образу господа Бога Спаса нашего Исуса Христа и сотвориша молебная пения. И взяща Спасов образ и понесоща. Не людие образ носяще, но образ людей. И вси остаща и вседоща в лодицу и направиша противо речныя быстрины. И поидоша лодица ∥ противо бы- л. 75 об. стрины аки по воздуху нарицаемую слободку. И ту стретоща многи священицы и служители церковныя со кресты и со свещами и с кадилы. И мног народ от великия радости испущаще слезы многи и умилно глаголюще «Господи, помилуй!» и певше молебная.

2. И бысть в веси той человек именем Тимофей зовомый Кочен. Лежа в великой скорби одержим сердечною болезнию 10 лет. И не возмого || ша 4. 76 со одра своего сходить. И раздая имение свое врачем и не обретоша помощи, но в горшая внадоша. И поидоша людие на сретение Спасова образа мимо болняго двор. И услыша болный и возопи велиим гласом и рече: «Увы мне, како возмогу видети Спасов образ!». И плачася горко и воспомяну, како Бог разслабленаго исцелил, и обратися на другую сторону и помолися: «Господи, не забуди раба своего!». И в той час || укрепися и 4. 76 об. повеле родителем своим вести к Спасу чюдотворному образу. И понесоша, и не возмогоша доити от множества народа. И в той час бысть здрав, ста со одра своего. И отидоша народи. И иде своими ногами и пеша молебен. Иде в дом свой, радуяся, и яко не боле.

3. Человек некий именем Иван Трофимов имяте сребреное рукоделие, каргополец. Одержим бысть очною болезнию полугодичное | время, л. 77 людьми водим. И повеле себе вести к Спасу к чюдотворному образу. И припаде со слезама и помолися, и сотвори молебное пение, и бысть здрав. И отиде, радуяся, и прослави Бога.

4. Человек именем Викул окуловы Юроме одержим бысть 11 недель щепотною болезнию. И к смерти приближися. И поведаша ему о принесении и о чюдесех Спасова образа. Человек же той помолився с верою и в том часе здрав бысть, и отиде в дом свой, радуяся.

5. || В той же Юромской веси бысть пожар, и погореша дворов и имения л. 77 об. много. Посреди же двор у некого человека именем Терентия Иванова сын. И помолився Спасу Нерукотвореному образу и положи обет. И около дворы все погореша, а двор же его сохранен бысть. И прииде ко Спасову образу и соверши молебная пения, и прослави Бога, творящаго преславная чюдеса.

6. В то же время попущением Божиим грех ради | многих веси Пого- л. 78 релцы и в ыных весех належащая беда нападе — изомроша множество скота. И искаша помощи и не обретоша. И муж некий стар именем Феодор зовомый Патрухин воздрема и видение виде — прииде к нему некая жена в белых ризах и рече ему: «Человече, не веси ли откуду помощи получити. Не тружайтеся без ума, помолитеся всемилостивому Спасу Нерукотвореному образу и обрящете помощь». | Человек же той ста и поведа соседом л. 78 обсвоим, и вси с радостию обещание положиша. И от того часа бысть здравие во скотех, и не мроша. Людие же прославиша Бога и приидоша ко Спаса и обеты исправиша.

- 7. Тоя же Погорельскыя веси человек именем Гаврило Страхов. Прилучися ему болезнь тяжка, 40 дней изнемогоша телом и умом оскудеша. И помолися чюдотворному Спасову образу и положи обет молебная петь. И в том часе бысть здрав, яко николи же боле. И приидоша ко Спасу и певше молебная и прославища Бога.
- 8. Ин человек именем Дмитрей Филинов Усть-Важской одержим бысть чревною грижею годичное время. И сказаша ему людие о принесении и о чюдесех Спасова образа. И начаша молитися и плакати горко и призывая Бога на помощь. И воспомяну: «Призови мя в день печали моея, и л. 79 об. избавлю тя». И той || бысть здрав и обеты своя исправи и прослави Бога.
  - 9. В то же время человек именем Григорий Иванов Пустозерскаго острога велми изнеможе. И разум не бысть у него 40 дний. И друзи его не могии терпети таковыя беды и моляся Спасову Нерукотвореному образу. И оттоле болний нача во ум приходить. И сказаша ему вся по ряду. И прослезися болный и помолися Богу, и бысть здрав и прослави Бога.
  - 4. 80 || 10. Жена некая честна в старости и житием добронравна, и бояся Бога и к церкви часто ходяше и милостыню нищим творяще, именем Фекла. Вдовство имуще, дом свой и чада добре строяше. Рожение же ея и воспитание в пресловущем царьствующем граде Москве, а жительство ея в Окладниковы слоботки. И позавиде враг добронравию ея и попусти ту болезнь
- 4. 80 об. люту изнемогоша ногами, и изгниша но пи ея, из костей гной и черви исходяще. И восномяну Иовле терпение и Давыдово слово: «Многи раны грешному, уповающему на господа». И повеле себе вести к чюдотворному Спасову образу и припаде ко образу со слезами. З дни и З нощи не исходя из часовни и безпрестано моляся и молебная пения по вся дни певше. Людие же гнушахуся от смрада и от червей исходящих. И рече в себе:
  - 4. 81 «Господи, господи, како ∥ терпиши смрадость мою!». И приступи несуменою верою: «Господи, ты исцелил еси кровоточивую жену, не презри, господи, и мене грешной, не имеюща не коея веры! Давыд бо рече: "Призови мя в день печали моея, и избавлю тя, и прославиши мя"». И в той час бысть здрава и прослави Бога. И иде в дом своими ногами, радуяся. Людие же удивишася о преславном чюдеси.
- л. 81 об. 11. Ина повесть. Жена некая именем || Ирина с Келчемъ-горы, от ужасти прилучися великая болезнь. И помолися Спасову образу и певше молебен, и получиша милость, и прославища Бога.
  - 12. Жена некая именем Васса Коршакова с Жерди, прилучися болезнь очима и главою. И неначаша себе здравия получити. И помолися всемилостивому Спасу и чюдотворному образу, и бысть здрава. И возрадовася и прослави Бога.
  - л. 82 13. Человек именем Иван Кол ||...ец бысть в болезни 6 ..., приближися к смерти. Домашнии его вси начаща горко плакати и рекоша: «Господи... услыши нас грешных, молящихся тебе, и помилуй нас, подай болящему г∂равие!». И воспомянуша Спасов образ чюдотворную икону и помыслища ити ко Спасу. И болний рече: «Что плачите?». Они же сказаща ему. Болний же вздохнув: «О люте мне, не могу ити ко Спасову образу!». И в той час бысть здрав, и прославища Бога и обет свой исправища.

### С. А. СЕМЯЧКО-ЯКУНИНА

## «Повесть о Тверском Отроче монастыре» и древнерусский свадебный обряд

От традиционных повестей об основании монастырей «Повесть о Тверском Отроче монастыре» отличает рассказ о женитьбе князя Ярослава Ярослави ча, собственно, являющийся предысторией основания монастыря. В одной из первых и одной из главных работ, посвященных Повести, статье В. Ф. Ржиги — этот рассказ был прочно связан с фольклорной традицией, а именно с традицией свадебных лирических песен. Исследователь отметил: «Этот эпизод с соколом, ведущим князя к браку и радующимся венчанию, вплетен в ткань мотива охоты несомненно под влиянием не книжного источника. Он явно навеян устнопоэтической свадебной символикой, в которой сокол является излюбленным символом жениха, невеста же мыслится в образе лебеди, а смысл свадебного обряда символизируется погоней сокола за лебедиными стадами и успешным преследованием одной лебедушки». В подтверждение своей мысли исследователь привел пример такой свадебной песни.2

М. О. Скрипиль, комментируя «Повесть о Тверском Отроче монастыре» в издании 1954 г., указывал на связь ее не только со свадебной лирикой, но и с самим обрядом. Правда, он привел лишь один пример: «Когда Григорий приезжает в насаде по Волге к селу Едимонову, он долгое время ожидает на берегу реки обещанных ему князем коней, чтобы свадебным поездом ехать к своей невесте, как и полагалось согласно обряду». З Указание на связь Повести со свадебным обрядом есть и в комментарии

Р. П. Дмитриевой к изданию 1969 г.4

Чрезвычайно интересное замечание принадлежит А. М. Панченко. Исследователь показывает, что повествование рассчитано на ошибку читателя (А. М. Панченко называет это «принципом сюжетной непредсказуемости»), и ошибка эта — в толковании свадебных символов. «Сокол не жених, а сват (семейно-обрядовый фольклор допускает оба толкования). Истинный жених — это князь (в величаниях жениха называют князем, а невесту княгиней)».5

Обратимся еще раз к истории женитьбы Ярослава Ярославича и попытаемся более внимательно проследить ее соотношение со свадебным об-

Отметим сразу, что развертывание свадебного обряда в тексте Повести происходит как бы в двух планах. Первый план совершенно очевиден, он должен прочитываться и восприниматься читателем — это сватовство

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ржига В. Ф. Из истории повести // Известия Тверского педагогического института. Тверь, 1928. Вып. 4. С. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Выводы В. Ф. Ржиги и его пример были воспроизведены В. П. Адриановой-Перетц в ее «Очерках поэтического стиля Древней Руси» (М.; Л., 1947. С. 80—82).

3 Русская повесть XVII века / Сост. М. О. Скрипиль. М., 1954. С. 420.

4 «Изборник»: (Сборник произведений литературы Древней Руси). М., 1969.

C. 791.

История русской литературы: В 4 т. Л., 1980. Т. 1. С. 342.

С С. А. Семячко-Якунина, 1991

и предполагаемая женитьба Григория. Когда же оказывается, что настоящий жених не отрок, а князь, становится возможным понять (а точнее, мысленно восстановить) и другой план (женитьба князя), в котором функции действующих лиц несколько иные. Двум планам изображения соответствуют и два уровня восприятия ситуации. Читатель и все герои Повести, за исключением Ксении, воспринимают лишь первый план; восприятие второго плана для читателя возможно лишь ретроспективно, после того как ситуация окончательно проясняется и Ксения выходит замуж за князя. Изначально восприятие второго плана возможно лишь для Ксении (и, естественно, для автора Повести, поскольку он выстраивает этот второй план).

Обратимся к тексту Повести.6

Отрок Григорий оказывается в Едимонове, в доме церковного причетника, видит Ксению и решает на ней жениться. Началом свапебного обряда, повольно протяженного по времени, можно считать приезд сватов в дом невесты и разговор их с родителями девушки. В Краткой редакнии Повести мы читаем об отроке: «Наутрие воставше и со отнем тоя девины на слове положивше и по обычаю пеловашеся, ледо отложиша до времене». Если мы обратимся к различным сочинениям XVII в., описывающим свадебный обряд, <sup>7</sup> то заметим некоторое несоответствие. Вот что говорит об этом Адам Олеарий (он побывал в России в 1634—1639 гг.): «Молодым людям и девицам не разрешается самостоятельно знакомиться, еще того менее говорить друг с другом о брачном деле или совершать помолвку. Напротив, родители, имеющие взрослых детей и желающие побрачить их. — в большинстве случаев отпы девии — идут к тем, кто, по их мнению. более всего подходит к их детям, говорят или с ними самими, или же с родителями и прузьями и выказывают свое расположение, пожелание и мнение по поводу брака их детей». В Примерно о том же пищет и Григорий Котошихин (его сочинение относится к 1666 г.), но указывает, что сватовство исходит от родителей жениха и ведется через сватов. 9 Итак, главное заключается в том, что жених не мог сам выбирать себе невесту и сам осуществлять сватовство. Это несоответствие в тексте Повести обнаруживается только в первом, наиболее очевидном плане, и оно вызвано отнюль не тем, что для автора неважны требования обряда. Напротив, он то и дело ссылается на обряд, на традицию: «яко же есть обычай брачным», «яко же подобает». Дело в том, что одновременно совершаются два обряда: тот, где отрок выступает в качестве жениха, и тот, где жених — князь, а отрок сват; второй обряд, до времени скрытый от читателя, ни в чем не наруша-

Сцена сватовства отрока в Распространенной редакции изложена так: «Случися же наедине со отцем ея Афанасием, начат ему глаголати, да вдаст

<sup>7</sup> По мере возможности мы привлекаем источники XVII в., но в силу того, что свадебный обряд довольно консервативен, в некоторых случаях мы используем материалы и другого времени (XVI—XX вв.), особенно, если они связаны с Тверской губернией.

4-е изд. СПб., 1906. С. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Текст Повести дошел до нас в двух редакциях — Краткой, более близкой к первоначальному тексту, и Распространенной. Рассматриваемые в данной работе эпизоды присутствуют в обеих редакциях, и описание их практически совпадает. Значительное расхождение одно — в сцене сватовства отрока. Этот фрагмент будет рассмотрен в обеих редакциях, все остальные эпизоды цитируются по более совершенной в художественном отношении Распространенной редакции. Текст Краткой редакции Повести приводится по довольно позднему (40-е гг. XIX в.), но единственно полному списку: ГПБ, Q.1.637, текст Распространенной — по списку середины XVIII в. — БАН, собр. Лукьянова, № 12, — опубликованному нами в кн.: ПЛДР. XVII век. Кн. 1. М., 1988. С. 112—120.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Олеарий А. Описание путешествия в Московию и через Московию в Персию и обратно / Введ., пер., примеч. и указатель А. М. Ловягина. СПб., 1906. С. 211. Здесь и далее в цитатах из сочинений русских авторов и иностранцев «ѣ» заменен на «е», конечный «ъ» опущен, добавлены некоторые необходимые знаки препинэния.

<sup>9</sup> См.: Котошихин Г. О России в царствование Алексея Михайловича.

за него дщерь свою и обещается ему во всем помогати. Отец же ея велми удивися о сем: "Да како у таковаго великаго князя имать предстояти всегда пред лицем его, и тако ли вещает мне о сем?". И не ведяше, что ему отвещати противу словес его. Шед убо Афанасий, вопроси о сем жены своея и дщери, сказа им подробну; дщерь же его, исполненна духа святаго, возглагола отцу своему сице: "Отче мой! Сотвори ему вся сия, елика он тебе обещася, положи на волю его, Богу бо тако изволившу, и сие да будет".

<...> Отрок же наипаче того уязвися любовию и прилежно о сем вещает отцу ея, да не устрашается: "Аз бо ти во всем имаюся и князя умолю во всем, ты же не бойся". И тако совещастася во всем, и быти в том селе браку, и венчатися в церкви святаго великомученика Димитриа Селунска-

го, и жити ту, даже великий князь повелит».

Эта сцена имеет некоторые соответствия с описанием сватовства у Г. Котошихина — так, мы находим у него указание на предварительный (перед тем, как дать ответ жениху) совет отца невесты с другими родственниками: «А лучитца которому боярину и ближнему человеку женити сына своего, или самому, или брата и племянника женити, или дочь, или сестру и племянницу выдать замуж: и они меж себя, кто сведав у кого невесту, посылают к отцу тое невесты, или к матере, или к брату, говорити друзей своих мужеск пол или женской. . . И тот человек, будет хочет дочь свою, или иного кого, выдать замуж, на те речи скажет ответ, что он девицу свою выдать замуж рад, толко подумает о том з женою своею и с сродичами, а подумав, учинит им отповедь, которого дни мочно. . .». 10

Особенность Распространенной редакции Повести в том, что Афанасий советуется с дочерью, а это для древнерусского свадебного обряда нехарактерно (исследователи неоднократно отмечали пассивность и бесправие невесты <sup>11</sup>). В данном случае этот совет с дочерью вызван не требованиями свадебного обряда, а трактовкой образа Ксении в этой редакции ведь именно в ней появляется эпитет «богомудрая» и всевозможные обос-

нования мудрости героини.

Главная героиня Повести наделена даром предвидения, и в силу этого дара она знает, что выйдет замуж не за отрока: «Отроковица же после его рече отцу своему и матери: "Господие мои! Не дивитеся о сем, что вам обещался сей отрок, он бо тако совеща, но Бог свое строит: не сей бо мне будет супруг, но той, его же Бог мне подаст"». Почему же Григорию не отказывают?

В данном случае интересно свидетельство священника А. Ушакова (г. Старица Тверской губ.), правда относящееся к более позднему времени: «После смотрин посылают в дом невесты спросить: желают ли принять сватов? Ответ получается обыкновенно утвердительный. Каков бы не был жених, хотя бы и из "низкого дому", но его все-таки принимают: "худой жених хорошему дорогу укажет". Отказывают принять сватов только в том случае, когда девицу выдавать замуж в этот мясоед вовсе не рассчитывают». Для Ксении Григорий и оказывается таким «худым женихом», который «указывает дорогу хорошему» — князю. Причем в Повести ситуация усложнена — принимаются не только сваты, но и само сватовство, что, как мы покажем далее, вызвано развертыванием свадебного обряда во втором плане

Вернемся к тому, что жених не участвует в сватовстве. Более того, он не должен видеть невесту до дня свадьбы. Это всегда удивляло иностранцев, и, описывая русский свадебный обряд, все они непременно останавливались на этом, странном для них требовании. Приведем примеры: «Же-

11 См., например: Костомаров Н. И. Очерк домашней жизни и нравов русского народа в XVI и XVII столетиях. СПб., 1860. С. 157.

12 У шаков А. Крестьянская свадьба конца XIX века в Старицком уезде

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Там же. С. 149.

<sup>12</sup> У m аков А. Крестьянская свадьба конца XIX века в Старицком уезде Тверской губернии: (Свадебные обряды, гадания, приговоры, причитания и песни). Старица, 1903. С. 11—12.

ниху (хотя он никогда не видал прежде своей невесты) не позволяют видеть ее все время, пока продолжается сватовство, в котором действующим лицом не он сам, а мать его, или какая другая пожилая его родственница, или знакомая» (Д. Флетчер, побывавший в России в 1588—1589 гг.). 13 О том же пишет и Сигизмунд Герберштейн, посетивший Россию дважды в 1517 и 1526 гг.: «В этот промежуток времени жениха по такой степени отстраняют от дома невесты, что если он случайно попросит хоть увидеть ее, то родители обычно отвечают ему: "Узнай от других, кто ее знает, какова она". Во всяком случае, доступ к невесте предоставляется ему не иначе, как если обручение не будет раньше подтверждено величайшими карами, так что жених, если бы даже он пожелал, не мог бы отказаться от нее под тяжким наказанием». 14 В сочинениях XVII в. мы также постоянно встречаем указание на то, что жених невесты не видит, а осматривает ее специальная «смотрилщица»; чаще всего в этой роли выступает мать или другая близкая родственница жениха. А. Олеарий свидетельствует: «Если. . . пожелают увидеть дочь, то в этом не бывает отказа, особенно если девица красива; мать или приятельница жениха получает позволение посмотреть на нее. . . Обыкновенно все сколько-нибудь знатные люди воспитывают дочерей своих в закрытых покоях, скрывают их от людей, и жених видит невесту не раньше, как получив ее к себе в брачный покой. Поэтому иного обманывают и вместо красивой невесты дают ему безобразную и больную, иногда же вместо дочери какую-либо подругу ее или даже служанку» 15 (Олеарий, вероятно, хочет сказать, что смотрильщице показывают вместо безобразной невесты ее красивую подругу или служанку). Вторит иностранцу и русский автор: «Благоразумный читателю! Не удивляйся сему: истинная есть тому правда, что во всем свете нигде такова на девки обманства нет, яко в Московском государстве. А такого у них обычая не повелось, как в ыных государствах, смотрити и уговариватися времянем с невестою самому». 16 Тот же Котошихин подробно описывает осмотр невесты: «И сидячи за столом, за обедом, та смотрилщица с тою невестою переговаривает о всяких делах, изведываючи ее разуму и речи, и высматривает в лицо, и в очи, и в приметы, чтоб сказать, приехав к жениху, какова она есть. ..».17

Заметим, что в Повести настоящий жених также не видит невесты до свадьбы, а в роли «смотрилщицы» невольно оказывается сам отрок, который и рассказывает князю об избраннице, «красоту и возраст девицы оныя изъявляет» (в некоторых других списках: «красоту, и возраст, и разум»). Это важно отметить, потому что, как уже было указано, настоящий обряд происходит во втором, скрытом от читателя, плане и совершается он по всем правилам.

Вернемся к тексту Повести. Получив согласие отца Ксении, Григорий возвращается в Тверь и просит у князя позволения жениться. Заметим, что пока речь идет о ж е л а н и и отрока жениться, князь не соглашается и долго отговаривает его, но сразу же дает позволение после того, как Григорий «все исповеда великому князю, обещание свое, яко же тамо обещася». Выше уже приводилось высказывание С. Герберштейна о том, что

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Флетчер Д. О государстве Русском, или Образ правления русского царя (обыкновенно называемого царем московским), с описанием нравов и обычаев жителей этой страны. СПб., 1905. С. 112.

<sup>14</sup> Гербер штейн С. Записки о Московитских делах / Введ., пер. и примеч. А. И. Малеина. СПб., 1908. С. 71.

<sup>16</sup> Олеарий А. Описание путешествия в Московию... С. 211. Ср. с наблюдением Иоанна Георга Корба: «У них нет обыкновения, чтобы мущина, ищущий руки девицы, виделся или говорил с нею, а они сватаются при содействии матери или другой какой старухи» (Корб И.Г. Дневник путешествия в Московию (1698 и 1699 гг.)/ Пер. и примеч. А. И. Малеина. СПб., 1906. С. 246).

<sup>16</sup> Котошихин Г. О России в царствование Алексея Михайловича. С. 157. Там же. С. 150.

жениху практически невозможно было отказаться от невесты, после того как уже произошел сговор; это же отмечает и Г. Котошихин. 18

Итак, отрок готовится ехать к невесте: «Князь же великий Ярослав Ярославич по прошению его повелевает всему быть, яко же ему годно и потребно, и насад изготовити, и вся воли его потребная, и люди ему тамо готовы быть имеют, елико годно будет на послужение отроку, когда приспеет время обручению и венчанию его, и отпущает его в насаде по Волге реке, бе бо то село близ Волги стояй, а кони ему обещавает прислати за ним вскорости по брегу».

Отметим в этом фрагменте два положения. Во-первых, князь отпускает с отроком достаточное количество людей. Как известно, «свита» жениха должна включать множество «чинов», необходимых для участия в обряде. 19 И, во-вторых, обещает прислать коней. Кони совершенно необходимы для этого обряда. Современный исследователь пишет: «Передвижение мужчин верхом, а женщин в санях (зимой и летом) совершается независимо от расстояний, даже если дома родителей жениха и невесты находятся по соседству и оба — близко от церкви. Флетчер с удивлением отмечал, что все не идут, а едут, "хотя бы церковь находилась подле самого дома и сами они были простого звания «». 20 Забегая вперед, заметим, что отрок нарушает это требование обряда: он отправляется к невесте, так и не дождавшись коней. Мы еще остановимся на этом чрезвычайно остром моменте повествования, когда отрок уже сознательно нарушает требования обряда, а автор как бы намекает читателю, что этот обряд несовершенен и потому он не будет исполнен. Отметим попутно, что настоящий жених, князь, явится к невесте, как того требует обряд, на конях. Автор мысденно как бы сопоставляет два плана изображения, и если отрок-жених уже не в первый раз нарушает правила обряда, то в скрытом до некоторого времени от читателя плане, где в качестве жениха выступает князь, требования обряда соблюдаются в точности.21

Рассказав об отъезде отрока, автор Повести обращается к эпизоду, который в первую очередь и привлекал внимание ученых, исследовавших проблему связи Повести с фольклором, — это сон князя.

«Наутрие же великий князь повеле готовити себе коня и всему своему сигклиту, 22 яко же угодно великому князю, соколы и псы, да, едучи, ловы

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Там же. С. 150—151. Чтобы наглядно продемонстрировать обязательства, там же. С. 150—151. Чтом наглядно продемострировать обязательства, которые брал на себя жених, приведем пример записи (Костромская губ., 1663 г.), даваемой при сговоре: «Се аз, Максим Романович Жабин, сговорилса я жениться у Семена Ивановича Волкова на дочере, на девице Марье Семеновне. А жениться мне, Максиму, на срок нынешняго 171 года июля в 29 день против тридесятого числа. А буде я, Максим, у него, Семена Ивановича, на дочери ево, на девице на Марье, на тот срок не женюсь, и на мне, Максиме, ему, Семену Ивановичу Волкову, взять по сей записи пятьсот рублев серебряных денег. А у записи сидели посаду Нерехты соборныя церкви Бориса и Глеба священник, отец ево, Семена Ивановича Волкова, духовной, Василий Матфеев да Никольской дьякон Иаков Дементьянов, а запись писал Нерехотской съезжей избы подъячей Костька Бобров, лета 7171, июля в 22 день» (ГПБ, собр. Титова, № 4008, л. 181).

19 Подробно о составе «свиты» жениха и невесты см.: Богословский С.П.

К номенклатуре и топографии свадебных чинов. Пермь, 1926.

<sup>20</sup> Рабинович М.Г. Свадьба в русском городе в XVI в. // Русский народный свадебный обряд: Исследования и материалы. Л., 1978. С. 18; см. также: Флетчер Д. О государстве Русском... С. 113. Об этом же пишет и И.Г. Корб: «Даже люди низкого звания едут, а не идут, хотя бы церковь и отстояла от них очень близко» (К о р б И. Г. Дневник путешествия в Московию. . С. 247).

21 Важность требований обряда в данном эпизоде автор Повести подчеркивает

тем, что заставляет самого отрока заботиться о соблюдении свадебного обычая: «Той же отрок, егда приде в насаде по реке, и приста у брега, ожидающе коней от князя, и посла вестники своя к девице, да вся готова будут, я ко же есть обычай брачным. Драматизм ситуации и заключается в том, что отрок, стремящийся к соблюдению обряда, сам же его и нарушает.

22 Заметим, что, с одной стороны, кони и «сигклит» вызваны самой ситуацией

<sup>(</sup>соколиная охота происходила на конях, и князья охотились не в одиночку), но, с другой стороны, впоследствии окажется, что это кони, требуемые свадебным обрядом,

а «сигклит» станет свадебной «свитой» князя.

деет; в ту бо нощъ великий князь сон видел, якобы быти в поле на ловех и пускати своя соколы на птицы; егда же пусти великий князь любимаго своего сокола на птичье стадо, той же сокол, все стадо птиц разогнав, поимал голубицу, красотою зело сияющу, паче злата, и принесе ему в недра; и возбнув князь от сна своего и много разъмышляше в себе, да чтосие будет, и не поведасна того никому, токмо повеле с собою на лов вся птицы взяти; и тако великий князь поиде в ту же страну, иде же отрок, ловы деюще, тешася».

В. Ф. Ржига, комментируя сон князя, привел песню, которая, по его мнению, раскрывала символику Повести. Обратимся к песне, аналогичной приведенной В. Ф. Ржигой (но записанной в Тверской губ.), чтобы показать, что подобные тексты недостаточны для объяснения сна Ярослава.

Как летал, летал сокол, ладу, ладу, Сокол ясный летал, ладу, ладу, Искал стало лебедей, ладу, ладу, Он нашел, нашел сокол, ладу, ладу, Нашел стало лебедей, ладу, ладу, наду, Всех лебедок пропустил, ладу, ладу, Одноё остановил, ладу, ладу, Как взмолилася лебедка, ладу, ладу, — Ты пусти меня, сокол, ладу, ладу, Сокол ясный, отпусти! Ладу, ладу, — Я тогда тебя пущу, ладу, ладу, когда кровь твою пролью, ладу, ладу, Когда кровь твою пролью, ладу, ладу, Как ходил, гулял Иван, ладу, ладу, Иванович разгуливал, ладу, ладу,

По нову городу, ладу, ладу, искал девушек толпу, ладу, ладу, он нашел, нашел толпу, ладу, ладу, всех девиц он пропустия, ладу, ладу, Одныё остановил, ладу, ладу, ладу, начала просить Анна, ладу, ладу, васильевна упрашивать: ладу, ладу, — Ты пусти меня, Иван, ладу, ладу, Иванович, отпусти! Ладу, ладу, изду, я тогда тебя пущу, ладу, ладу, когда в церковь тя сведу, ладу, ладу, своей женой назову, ладу, ладу, своей женой назову, ладу, ладу, тогда девушки не примут, ладу, ладу, скажут: «Прочь, отойди!». Ладу, ладу, ладу.

Эта песня дает параллель лишь к одному эпизоду сна Ярослава: сокол из стада птиц выбирает одну; но исход этой ситуации в Повести принципиально иной, нежели в песне. Сокол песни ловит лебедушку для себя, песня раскрывает символ однозначно: сокол — жених. В Повести все совершенно иначе: сокол приносит голубицу «в недра» князю, сокол ручной, т. е. сокол — сват или вообще тот, кто приводит жениха к невесте. Среди всех прочих значений образа сокола <sup>24</sup> русскому фольклору известно и это. Так, в роли сватов явно выступают соколы, летающие за утицей:

— Ах вы, соколы, соколы!
Вы далеко ли лётали?
— Уж мы лётали, лётали,
С моря на море лётали.
— Ах, и что же там видели?
— Уж мы видели, видели
Серую утицу на море.
— Ах, вы что же ее не взяли?
— Уж мы взять ее не взяли,
Крылья перья повышибли,
Горючую кровь пролили.

— Уж вы, соколы-молодцы, Ах, и где же вы ездили? — Уж мы ездили, ездили, С города на город ездили. — Ах, и что же там видели? — Уж мы видели девицу. — Ах, и что ж ее не взяли? — Уж мы взять ее не взяли, По рукам мы ударили, Зелено вино роспили, Горючи слезы пролили. 25

<sup>23</sup> Собрание народных песев П. В. Киреевского: Записи П. И. Якушкина. Л., 1986. Т. 2. С. 190—191.

<sup>24</sup> Соколом мог быть назван едва ли не любой участник свадьбы (гость или свадебный «чин») мужского пола и даже какое-то отсутствующее или вовсе несуществующее лицо, например:

Отчего ты, сватьюшка, бела-бела? У ней братья соколы, соколы. По синему морю летали, летали, Белил, румян купили, купили, Свою сестру белили, белили.

У шаков А. Крестьянская свадьба...С. 41.

См. также: Лирика русской свадьбы / Изд. подгот. Н. П. Колпакова. Л., 1973. С. 188—189 (№ 387), 190—191 (№ 392) и др. О значении сокола в восточнославянском фольклоре см.: Бернштам Т. А. Орнитоморфиая символика у восточных славян // Сов. этнография. 1982. № 1. С. 30—31.

<sup>25</sup> Собрание народных песен П. В. Киреевского. С. 190 (песня записана в Твер-

ской губ.).

Встретился текст, где соколы — это дружка с подружием, едущие в дом невесты сообщить о приближении жениха (т. е. лица, предваряющие появление жениха). На вопрос «От кого вы приехали?» дружка жениха отве-

> От вашего сватушки нареченного Присланы скорыми послами, Ясными соколами, Но мы не ясные соколы, А мы добрые молодцы. Крылья не имеем, Летать не умеем. Мы приехали на добром коне, На хозяйском животе.<sup>26</sup>

Интересно, что в фольклорных текстах зафиксирован не только образ свата-сокола, но и образ жениха — князя, охотящегося с соколами:

Наш молодой князь Стоит в чистом поле. Под белым шатром, Спотещается ясным соколом,<sup>27</sup> У нашего князя пять сот<sup>28</sup> пехоты: Князья, бояре, купцы, дворяне, Тысячныя головы, Широкия бороды; Вы их почитайте, В почетныя места сажайте

За столы дубовы, За скатерти браныя. За ества медвяныя! Еще, сватушко любезный, Сколько тебе ни воевать -Супротив нашего молодого князя не устоять! А лучше покоритесь: Авось наш молодой князь и помилует.29

В следующем эпизоде Повести также находит отражение свадебный

«Той же отрок, егда прииде в насаде по реке, и приста у брега, ожидающе коней от князя, и посла вестники своя к девице, да вся готова будут, яко же есть обычай брачным.

Девица же присланным рече: "Возвестите отроку, даже помедлеет тамо, дондеже сама весть пришлю к нему, как вся изготована будут, понеже бо нам от него о приходе его вести не было". Вестницы же его, пришедше, поведаща ему о всем, еже им повелено бысть от девицы возвестити. . .».

В «Чине свадебном» XVI в. читаем: «А как друшка женихов приедет. . . И говорит: "тысецкой имярек велел говорити: «Жених имярек готов ехати к месту»". И тесть говорит: "Как будет время, пришлем друшку, и он поедет «». 30 Дружка возвращается к жениху.

В данном случае следует обратить внимание не только на то, что появление жениха в доме невесты, по требованию обряда, должно пред-

27 «Спотешается ясным соколом» означает «охотится с соколом» — традиционно наименование соколиной охоты «потехой»; ср. в Повести: «Яко уже сват мой приехал, а жених мой не бывал еще, но уже будет, яко в поле тещится и замедлил тамо. . .».

28 В кн.: «пятьсот».

29 Андронников В. А. Свадебные причитания Костромского края со стороны содержания и формы // Труды второго областного Тверского археологического съезда 1903 года 10—20 августа. Тверь, 1906. Отд. III и V. С. 63—64. Приского сыба веденный текст представляет собой приговор дружки родне невесты. 30 ПЛДР: Середина XVI века. М., 1985. С. 180. Этот же момент обряда со ссыл-

<sup>26</sup> У m а к о в А. Крестьянская свадьба... С. 57. Отрицание «мы не ясные соколы, а мы добрые молодиы» не отменяет сопоставления вестников приближения жениха с соколами. В данном случае отрицательный параллелизм только подчеркивает это сравнение.

кой на тот же «Чин свадебный» рассматривает в своем исследовании М. Г. Рабинович (Свадьба в русском городе в XVI в. С. 17). М. Г. Рабинович называет источник «Домостроем», В. В. Колесов публикует «Чин свадебный» как самостоятельный текст, лишь сопровождающий обычно списки «Домостроя» (см. об этом: ПЛДР: Середина XVI века. С. 586).

варяться появлением вестников, 31 но и на непонятность речи невесты. С самого начала Повести бросается в глаза то, что Ксения нигде не называет имени своего жениха, хотя сама его знает: «Не сей бо мне будет супруг, но той, его же Бог мне подаст»; «А имени его никому от сродников своих не поведа, но токмо готовяще ему честныя дары, яже сама строяще; сродницы же ея велми дивляхуся, а того жениха ея не ведаху, но токмо она едина» и т. д. Таинственность речи героини безусловно создает особую напряженность повествования и играет важную роль в организации сюжета. 32 и тем более интересно, что это также находит свое отражение в древнем свадебном обряде. Е. Г. Кагаров выделяет внутри свадебного действа обряды, направленные на то, чтобы ввести в заблуждение злых духов. Среди этих обрядов — иносказания, околичности, неназывание по имени жениха и невесты. 33 Вполне возможно, что неясность речей героини, способствующая созданию наибольшей остроты в развитии сюжета Повести, имеет своим источником это свойство свадебного обряда.

Автор Повести стремится продемонстрировать одновременность действий своих героев, и поэтому он попеременно показывает то одного, то другого. Повествование складывается из отдельных картин. Так, сообщив о том, как приняли посланцев Григория в доме Ксении и что сказала Ксения своим родителям, 34 автор вновь обращается к Ярославу: «Князь же великий села того не знаяме, но восхоте тамо быти наутрие или на другий день и да видит своего отрока оженившагося. . .». Здесь, собственно, и раскрывается символическое значение сна Ярослава. Совершенно очевидно, что отрок — это и есть сокол, который добывает князю голубицуневесту. Решение князя побывать в Едимонове не зависит от того, как сложится его охота. Но несмотря на это в Повести появляется дублет

время никому не рассказывает о своем сне.

33 Кагаров Е. Г. Состав и происхождение свадебной обрядности // Сборник Музея антропологии и этнографии. Л., 1929. Т. 8. С. 153—170.

34 Отметим, что эти слова Ксении несколько различаются в обеих редакциях. И в данном случае сложно сказать, какое чтение первично.

### Краткая

Яко уже все мои приехали, а жених мой не бывал еще, но уже бо замедлил бяще и в поле тешится, и тако пождем его, дондеже приедет.

#### Распространенная

Яко уже сват мой приехал, а жених мой не бывал еще, но уже будет, яко в поле тешится и замедлил тамо, но пождем его немногое время, даже приедет к нам.

Эти слова Ксении в Распространенной редакции включаются в игру смыслов (сват-жених), которую мы наблюдаем в тексте Повести: вспомним, что несколько позже героиня скажет отроку: «Он (т. е. князь, — С. С.)... жених мой, а ты был с в а т м о й». Вполне возможно, что в Краткой редакции мы имеем дело с порчей текста, но не менее вероятно и то, что эта редакция передает первоначальное чтение, которое в свадебном обряде соотносится с моментом перед выбором «чинов» в доме невесты. «Отец невесты спрашивает:

Ему отвечают:

- Bce».

<sup>31</sup> Этот эпизод обряда зафиксирован и в Тверской губ. А. Ушаков сообщает: «Не доезжая до деревни невесты, поезд жениха останавливается в поле. К дому невесты послами от жениха отправляются дружка с подружием». (У ш а к о в А. Крестьянская свадьба. . . С. 56).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Не только Ксения, но и Григорий некоторое время соблюдает тайну («... и не поведа мысли своея никому от другов своих. ..». «. . .и не поведа сего никому»), но это тайна совсем другого рода, тайна «бытовая» (отрок ничего никому не сообщает до разговора с князем), и на развитие сюжета она практически никакого влияния не оказывает. Такое же объяснение можно дать и поведению князя, который долгое

<sup>-</sup> Все ли гости съехались, Все ли гости собрались?

(происходит своеобразное усиление): наряду с соколом-Григорием, который должен привдечь князя в Едимоново, существует и реальный сокол. который улетел от Ярослава во время охоты, прилетел в Епимоново и сел на перковь: князь в погоне за своим любимым соколом также оказался в Едимонове. Мы сейчас не будем касаться того, как соединяются в Повести мотив свадебного и мотив строительного сокола (сокол, который потерялся во время охоты и в результате привел к постройке храма или монастыря), отметим только, что в Повести мы имеем дело преимущественно с мотивом свадебного сокола, хотя он и испытывает некоторое влияние со стороны мотива сокола строительного. 35

Прежде чем описать охоту Ярослава, автор обращается к действиям отрока и Ксении.

«Отрок же той, не пождався вести ни коней, помысли в себе: "Яко аше государь мой великий князь раздумает и пошлет по мене, и велит возвратитися вспять, аз же своего желаннаго не получил. И тако вскоре пойле во двор той, иде же девина та, и по чину своему вся изготовавше. И тако седоста вкупе на место свое, яко же быти вскоре венчанию их, отрок же повелеваще по скору вся строити и дары разносити.<sup>36</sup>

Девица же рече отроку: "Не вели спешити ничем, да еще у меня будет гость незванной, но лучше всех и званных гостей"».

В приведенном отрывке два плана развертывания свадебного обряда постепенно сближаются. Интересно, что герои существуют в разных планах, потому и темп их действий не совпадает: с точки зрения Ксении (и с точки зрения автора, хотя отношение автора к происходящему скрыто), отрок постоянно торопится. Фактически Григорий и Ксения участвуют в двух разных обрядах. Эти два плана совмещаются в кульминационной точке Повести — в сцене появления князя в доме Ксении.

«Людие же, видевше князя, не знаяху его, мняху бо его с конми и с потехами к жениху приехавша, и не встретиша его никто же.

Девица же рече всем ту седящим: "Востаните вси и изыдите во стретение своего великаго князя, а моего жениха", - они же дивляхуся.

Великий же князь вниде в храмину, иде же бяху отрок и девица седяще, всем же воставшим и поклоншимся великому князю, им же не ведущим пришествия его и прощения просящим, князь же повеле им сести, да видит жениха и невесту.

Девица же в то время рече отроку: "Изыди ты от мене и даждь место князю своему, он бо тебе болши и жених мой, а ты был сват мой.

Великий же князь узре ту девицу зело прекрасну, и аки был лучам от лица ея сияющим, и рече великий князь отроку своему Григорию: "Изыди ты отсюду и изыщи ты себе иную невесту, иде же хощеши, а сия невеста бысть мне угодна, а не тебе", — возгореся бо сердцем и смятеся мыслию.

Отрок же из места изыде повелением его».

Посмотрим, как соотносится этот фрагмент со свадебным обрядом.

«Встречает поезд жениха один только невестин дружка, а все остальные участники торжества сидят и в это время в "хоромах". Эту встречу священник благословляет крестом.

<sup>35</sup> Оставаясь в рамках рассмотрения мотива свадебного сокола, отметим одно интересное совпадение. В повести Вашингтона Ирвинга «Роза Альгамбры» — произведении начала XIX в., основанном на какой-то испанской легенде, разворачивается такой сюжет: любимый паж королевы идет гулять с любимым кречетом королевы; во время прогулки кречет улетает и садится на башню; в башне живет юная красавица, на которой паж и женится, преодолев некоторые препятствия, вызванные неравным социальным и имущественным положением героев.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Вероятно, имеется в виду «разнесение даров», которое происходит во время расчесывания, перед тем как отправиться в церковь. «В это время дружка режет большой каравай и сыры. . . Блюдо с "крайчиками" и ширинками он подносит от имени невесты жениху, затем тысяцкому, теще и далее всем присутствующим. Каждый должен получить "укрух" (кусок) каравая, "глыбку" сыра и ширинку» (Рабинович М. Г. Свадьба в русском городе в XVI в. С. 20).

Войдя в хоромы, жених и тысяцкий кланяются на четыре стороны. а дружка жениха в это время "сымает" с места сидящего рядом с невестой отрока, приговаривая: "Аргамак тобе в Орде, а золотые в Угре"».37

Этот эпизод изложен М. Г. Рабиновичем по «Чину свадебному» XVI в., 38

а вот как он выглядит в украинском обряде XVIII в.

«Жених стоял посреди горницы, пока его дружка вел переговоры со строптивым мальчиком:

- Зачем ты здесь сидишь?
- Я берегу сестру мой.
- Она не твоя, но наша (Выделено мной, С. С.).
- А ежели она ваша, то зациатите мне за корм, что я на не употребил. . .».<sup>39</sup>

В некоторых случаях у отрока выкупают место рядом с невестой, иногда его просто прогоняют. 40 Свидетельством того, что древний свадебный обряд Тверской губернии включал в себя сцену с «отроком», является наличие ее в обряде начала XX в.41

Отметим, что Григорий не уходит после слов Ксении; решающими для него стали слова князя. 42 И это не случайно. Дело в том, что согласно требованиям обряда согнать «отрока», занявшего женихово место, может только сам жених или его дружка. Автор Повести заставляет отрока вести себя так, как требуется по обряду для свадебного «отрока». Ведь когда проясняется второй план Повести, Григорий и оказывается не более, чем свадебным «отроком». Теперь становится ясным, для чего автору было нужно, чтобы Ксения приняла сватовство Григория, зная, что не выйдет за него замуж: отрок должен был сыграть в свадебном обрядеи соответственно в сюжете Повести роль ложного жениха.

Итак, отрок оказывается одним из свадебных «чинов». Кто же такие князь и княгиня. 43 Как уже отмечалось ранее, А. М. Панченко сопоставил князя и княгиню Повести с князем и княгиней свадебных величаний, но подобные наименования жениха и невесты фигурировали не только

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Там же. С. 18.

 <sup>&</sup>lt;sup>38</sup> См.: ПЛДР: Середина XVI в. С. 182—184.
 <sup>39</sup> Рабинович М. Г. Свадьба в русском городе в XVI в. С. 19.

<sup>40</sup> Обряд «сымания отрока» имел место и во время царских свадеб XVII в. Так, в рукописи, описывающей женитьбу царя Михаила Федоровича на Евдокии Лукьяновне Стрешневой, говорится: «А пришед в Грановитую палату. . . царевну посадили на ея место на зголовье. . . а на царя и великаго князя место посадили князя Якова Куденековича Черкасского. . .» и далее: «И как царь вшел в Грановитую палату, и протопоп говорил "Достойно есть" и благословил государя крестом, и поклонився государь образам, шел ко своему месту, и государев дружка больший боярин князь Дмитрий Мамстрокович Черкасский поднял с места князь Якова Черкасскаго» (Описание в лицах торжества, происходившего в 1626 году февраля 5, при бракосочетании государя царя и великого князя Михаила Федоровича с государынею царицею Евдо-киею Лукьяновною из рода Стрешневых / Изд. П. Бекетов. М., 1810. С. 46 и 54). В росписи «чинов» на свадьбе царя Алексея Михайловича с Марьею Ильиничной Милославской есть указание, что «на месте государеве сидел князь Иван княжь Алекмилославской есть указание, что «на месте государеве сидел князь иван княжь Алексеев сын Воротынской» (Описание первой свадьбы... царя... Алексея Михайловича... / Выписал из повсядневных Дворцовых записок второй части... Иоанн Терново-Орловский. 2-е изд. М., 1797. С. 5.), который, судя по всему, и был стоняемым «отроком». О «сымании отрока» см. также: Костом аров Н. И. Очерк домашней жизни и нравов русского народа... С. 164—166.

41 См.: Традиционные обряды и обрядовый фольклор русских Поволжья / Сост. Г. П. Шаповалова и Л. С. Лаврентьева. Л., 1985. С. 209. (№ 967, 968).

42 Интересно, что в большинстве позднейших переработок Повести первым просоният строку князь строк обращается и музыцеста пиль носте дестова сетом сетом обращается и музыцеста пиль несть се стор

гоняет отрока князь, отрок обращается к невесте и удаляется лишь после ее слов. Об этих переработках см: Я к у н и н а С. А. Переработки XVIII—XX вв. «Повести о Тверском Отроче монастыре» // Литература Древней Руси: Источниковедение (Сборник научных трудов). Л., 1988. С. 290—330. К названным в статье произведениям на сюжет Повести следует лишь добавить текст, указанный мне Ю. Д. Левиным: Треть я к о в Н. Отрочь монастырь: Тверское предание XIII столетия // Сын Отечества. 1842. № 5, отд. 3. С. 1—16. 43 После венчания Ксения везде называется княгиней.

в величаниях, но и на протяжении всего свадебного обряда.44 «В день своей свадьбы любой простолюдин становился князем — и Домострой не именует его иначе, как "молодой князь", а невесту — "молодая княгиня". Этой княжеской чете полагался целый штат придворных, среди которых выделялись "чины"». 45 Среди различных чинов выделялись «бояре» и «боярыни». 46 Бояре и боярыни фигурируют и в Повести: «Наутрие же великий князь того отрока воспомянув, что его у себя не видит, и повеле своим боляром, да пришлют его к нему» («боляре» в данном случае люди, которые были с князем в Едимонове, т. е. участвовали в свадебном поезде); «И отпусти свою великую княгиню в насаде, и боляр своих, иже были со отроком, во град Тферь, и повеле великий князь боляром своим да берегут великую княгию его и покланяются ей и слушают во всем» (т. е. опять же это люди из «свиты» жениха, хотя в данном случае и ложного, которые потом образуют свиту «княгини»-невесты; отметим, что одна из функций свадебных «бояр» — оберегать жениха и невесту) 47; «Егда же прииде и великая княгиня его Ксения ко граду Тфери, великий князь повеле боляром своим и з болярынями, и своим дворовым, и всему граду, да выдут на встретение великия княгини и з женами своими» (и в данном случае «боляре» и «болярыни» — это люди, участвующие в свадебном обряде, во встрече новобрачной в доме ее мужа). Заметим, что нигде в Повести Григорий не называется боярином (что сплошь и рядом встречается в позднейших переработках XIX-XX вв.), хотя по своему происхождению и социальному положению он скорее всего должен быть таковым. Совершенно очевидно, что роль героев в сюжете Повести тесно связана с ролью соответствующих персонажей свадебного обряда.

Повесть строится как развернутое этимологическое толкование, весь рассказ имеет своей целью объяснение названия монастыря. В понимании автора Повести «Отрочь» означает «основанный отроком». То, что притяжательное прилагательное «отрочь» основано от существительного «отрок», достаточно очевидно, но кто такой этот отрок? 48 Думаю, что само слово

<sup>44</sup> Свод различных толкований наименования жениха князем, а невесты княгиней приводит Н. Ф. Сумцов (см.: Сумцов Н. Ф. О свадебных обрядах, преимущественно русских. Харьков, 1881. С. 205). Предлагаем одно такое толкование: «Свадебные обряды изображали вступление жениха в иную жизнь и представляли как бы торжественное возведение их в новое достоинство. Они имели подобие с возведением старинных князей в достоинство их власти, а потому-то жених носил название князя, а невеста княгини» (К о с т о м а р о в Н.И.Очерк домашней жизни и нравов русского народа . . . С. 161). А Е.Г. Кагаров относил величание жениха и невесты князем и княгиней к числу обрядов, долженствующих защитить молодую пару от влияния злых сил, см.: Кагаров Е. Г. Состав и происхождение свадебной обрядности.

<sup>45</sup> Рабинович М. Г. Свадьба в русском городе в XVI в. С. 14; см. также свидетельство Д. Флетчера: «В день свадьбы и во все время празднеств жениха величают молодым князем, а невесту молодою княгинею» (Ф и е т ч е р Д. О государстве русском. . . С. 114).

<sup>46 «</sup>Бояре (бояра) — свита, ловарищи, спутники жениха...» (Богословский С. П. К номенклатуре и топографии свадебных чинов. С. 13; автор приводит ряд примеров использования этого термина в свадебных обрядах различных местностей Тверской губ.). Боярыни— см.: там же. С. 40.

47 См.: Костомаров Н. И. Очерк домашней жизни и нравов русского народа. С. 162; Богословский С. П. К номенклатуре и топографии свадебных

чинов. С. 13-14.

<sup>48</sup> Существует несколько этимологий названия монастыря.

<sup>1) «</sup>Отрочь» — «основанный отроком» (см., например: Краткое описацие состояния Тверской губернии, основанное на сравнении статистических данных 1783 и 1846 года. Тверь 1847. С. 49; Памятная книжка Тверской губернии за 1863 год. Тверь, 1863. С. 73; Матвеев В. Описание тверских древностей с очерком города Твери и Оршина монастыря. М., 1878. С. 5—6; Овсянников Н. Н. Тверь в XVII веке: Исторический и археологический путеводитель по г. Твери. Тверь, 1889. С. 80—81; Зверинский В. В. Материалы для историко-топографического исследования о православных монастырях в Российской империи. СПб., 1892. Т. 2. С. 257). Эта этимология имеет своим источником «Повесть о Тверском Отроче монастыре».

«отрок» навело автора Повести на мысль о свалебном «отроке». Спена «сымания отрока» в свадебном обряде обладает большими возможностями для ее разработки, она заключает в себе две коллизии. Во-первых, это момент обмана — ведь «отрок» играет в свадебном обряде роль ложного жениха. Во-вторых, это момент социального неравенства двух женихов ложного и настоящего. Ведь по свадебной терминологии настоящий жених — князь. т. е. самое главное липо в иерархической системе свадебного обряда. Не мог автор Повести не знать и других значений слов «князь» (глава княжества) и «отрок» (член млалшей княжеской дружины). Вкладывая в рассматриваемые слова эту семантику, мы также булем иметь дело с фактом социально иерархических отношений. Сцена «сымания отрока» в свадебном обряде довольно абстрактна, перед нами вообще князь и вообще отрок, т. е. просто молодой человек, юноша. Переволя сценический эпизод свадебного обряда в сферу повествовательной литературы, автор Повести придает этому эпизолу большую конкретность. В Повести пействует не просто свадебный князь, а именно глава княжества: не просто свадебный отрок, а отрок — член княжеской дружины. служащий князю, находящийся у него в непосредственном подчинении. Цель Повести — не только толкование названия монастыря, но и его прославление, возвеличение. И потому автор делает следующий шаг: прикрепляет персонажей своей Повести, выведенных из персонажей свадебного обряда, к конкретным историческим фигурам. 49 Таким образом, история монастыря не только вводится в определенные хронологические рамки, но и связывается с историей княжества.

Важно подчеркнуть, что в данном случае взаимоотношения обряда и повествовательного текста не сволятся к изображению обряла в этом тексте. В качестве примера такого изображения обряда можно назвать найденную С. К. Росовецким «Повесть о женитьбе Ивана Грозного на

<sup>2) «</sup>Отрочь» — от отроков, помещавшихся в детинце, находившемся ранее на месте монастыря (См.: Соколов А. Святой благоверный великий князь Михаил Ярославич Тверской. Тверь, 1864. С. 26; Борзаковский В. С. История Тверского княжества. СПб., 1876. С. 82; Отрочь монастырь в г. Твери. Тверь, 1894. С. 86). Эта этимология скорее всего имеет своим источником какую-то местную ле-

<sup>3)</sup> Монастырь назывался «Отрочь», так как он был посвящен культу «трех отроков». Это посвящение могло забыться, а название осталось (см. : Макарова Т.И., Николаева Т.В. Из истории культуры Тверского Отроча монастыря // Сов. археология. 1976. № 4. С. 109—110). Думаю, что название Отроча монастыря моарасомогил. 1970. № 4. С. 109—110). Думаю, что название Отроча монастыря монастырем Трех Отроков, сохранившееся на одном из планов Твери XVIII в. (см.: Комаров Б. Чертеж города Твери до перепланировки XVIII века // Архитектурное наследство. 1956. № 6. С. 150—155), является поздней этимологией.

4) Наиболее вероятным кажется этимологическое толкование, предложенное В. Ф. Ржигой: «Отрочь» — мужской в противоположность «девичью» — женскому (Ржига В. Ф. Из истории повести. С. 98—99).

Интерестра ито в 27 верогом от в Трори руку по Волея по предложенное предложенное предоставления по предложения предло

Интересно, что в 27 верстах от г. Твери, вниз по Волге, на ее правом берегу находилось село Отроковичи, название которого имеет также несколько толкований. Автор статьи об этом селе (Тверские епархиальные ведомости. 1884. № 10. Неоф. часть. С. 304—312), во-первых, отмечает, что «ходит предание, будто в Отроковичах был некогда монастырь во имя трех отроков» (с. 305; ср. с толкованием, предложенным Т. И. Макаровой и Т. В. Николаевой), а во-вторых, высказывает свое предположение: «Не жили ли здесь прежде отроки великокняжеские, особенно когда великие князья тверские отправлялись на птичью или звериную охоту? В письменных же документах есть же указание, что великий князь Ярослав охотился около села Едимонова, которое в недальнем расстоянии от Отрокович, и отбил невесту у одного из отроков своих, построившего Отрочь монастырь. Множество лесу на другой стороне Волги, почти против Отрокович начинающегося и идущего на дальнее расстояние не только в Тверской и Бежецкий уезды, но и в Новгородскую губернию, делает очень вероятным это предположение наше» (там же).

<sup>49</sup> Фигуры эти были взяты из Жития и Службы св. Михаила Ярославича Тверского и летописи. О возможном использовании летописи автором Повести писала еще Р. П. Дмитриева (см.: Повесть о Тверском Отроче монастыре и исторические реалии // ТОДРЛ. Л., 1969. Т. 24. С. 211).

Марии Темрюковне». 50 В этом случае между обрядом и текстом можно условно поставить знак равенства. В тексте мы найдем почти все элементы обряда в их традиционном порядке. Особое внимание уделено внешней стороне обряда: подробно описаны наряды участников свадебного действа, 51 дары невесты, ее свадебный поезд. Ничего этого в Повести о Тверском Отроче монастыре мы не найдем. Костюмы героев интересуют автора лишь в той мере, в какой они связаны с развитием интриги: так, упоминается «дорожное» платье князя, чтобы до времени скрыть роль этого героя во всем происходящем и подчеркнуть неожиданность его появления в качестве жениха; смена наряда отроком также имеет важное сюжетное значение как знак резкой перемены судьбы.

Сравнение двух этих повестей показывает, насколько своеобразна роль свадебного обряда в формировании сюжета «Повести о Тверском Отроче монастыре». Если в «Повести о женитьбе Ивана Грозного на Марии Темрюковне» взаимоотношение обряда и повествовательного текста опнозначно (текст описывает обряд и не более того), то в «Повести о Тверском Отроче монастыре» все гораздо сложнее. С одной стороны, Повесть изображает отдельные моменты обряда, но автор ее не задерживается на описании деталей и подробностей, а в каждом описываемом моменте как бы сталкивает два плана изображения, сравнивая в каждом случае поведение двух женихов, истинного и мнимого, — т. е. обряд изображается постольку, поскольку это необходимо для развития сюжета. С другой стороны, один из эпизодов свадебного обряда, а именно «сымание отрока», дает сюжетную основу для повествования. Повесть не описывает сцену «сымания отрока» в том виде, в каком она существует в обряде, а на ее основе создает самостоятельное повествование, связь которого с этой сценой обнаруживается лишь в результате глубокого сравнительного анализа. Эта сюжетная схема, извлеченная из сцены «сымания отрока», определяет и характер поведения героев, и отбор тех элементов свадебного обряда, которые находят свое место в повествовании. По отношению к «Повести о Тверском Отроче монастыре» между обрядом и повествовательным текстом знака равенства поставить нельзя — повествовательный текст в данном случае значительно шире обряда.

Подводя итоги, можно сказать, что «Повесть о Тверском Отроче монастыре», созданная в традиции повестей об основании монастырей, в той своей части, которая выходит за рамки этой традиции (в рассказе о женитьбе князя Ярослава Ярославича), имеет своим источником свадебный обряд, а это в значительной мере опровергает мнение В. Ф. Ржиги, возводившего «почти все мотивы повести к агиографическим источникам». 52

Такое своеобразное использование автором Повести свадебного обряда, равно как и некоторые другие черты этого произведения, о которых речь пойдет в дальнейшем, позволяют охарактеризовать этот текст как результат индивидуального писательского творчества и усомниться в существовании до Повести какой-то местной легенды о женитьбе князя.58

<sup>50</sup> Росовецкий С.К. Повесть о женитьбе Ивана Грозного на Марии Темрю-ковне // Памятники культуры. Новые открытия: Письменность; Искусство; Археология. Ежегодник 1975. М., 1976. С. 27—37. По мнению публикатора, повесть была создана в последние десятилетия XVII в. предположительно в Поволжье.

создана в последние десятилетия XVII в. предположительно в повольке.

51 Наряды участников свадебного обряда играют в нем далеко не последнюю роль. Это видно хотя бы по тому, как подробно описываются костюмы действующих лиц в «Чине свадебном» XVI в., см.: ПЛДР: Середина XVI в. С. 176, 178, 180 и др.

52 Ржига В. Ф. Из истории повести. С. 109.

53 Легенда, приведенная Н. Н. Овсянниковым (Тверь в XVII веке. С. 82—83),

явно более позднего происхождения и вторична по отношению к Повести.

#### Т. Р. РУДИ

## Краткая редакция «Повести об Ульянии Осорьиной» и «Обретение мощей преподобной Ульянии» (текстологический анализ)

«Повесть об Ульянии Осорьиной» («Житие Юлиании Лазаревской»), оригинальная житийно-биографическая повесть первой половины XVII в., известна в двух редакциях - Краткой (или Первой) и Пространной (Второй), которая представлена двумя вариантами. Самым существенным отличием Краткой редакции является наличие в ней рассказа об обретении мощей Ульянии и описания посмертных чудес и исцелений у ее гроба. Пространная редакция снабжена особым риторическим вступлением (во 2-м варианте — послесловием) и распространена в основном цитатами

из Священного Писания и сочинений Отдов церкви.

Традиционно принятый в науке взгляд на взаимоотношение редакций «Повести об Ульянии Осорьиной» принадлежит автору научно-критического издания памятника М. О. Скрипилю. Развив взгляды Н. П. Попова, 1 он определил Краткую редакцию Повести как первичную и назвал ее Первой, а Пространную соответственно Второй. Исследователем было разыскано 30 списков Повести, 27 из которых он привлек к текстологическому изучению, 22 издал с разночтениями.<sup>2</sup> Однако максимально сжатый текстологический комментарий и отсутствие стеммы взаимоотношения списков Повести привели к тому, что большая и очень важная работа, проделанная М. О. Скрипилем, осталась незавершенной и нуждается в продолжении.3

Так, исследователю остался неизвестен особый текст, представляющий собой заключительный фрагмент Краткой редакции памятника: он содержит повествование об обретении мощей Ульянии и четырех первых чудесах у ее гроба. Текст этот (далее — Ом) под особым заглавием («Месяца августа в 10 де(нь). Обретение мощей преподобныя Оульяныи, благослови отче») сохранился в сборнике-конволюте XVI—XVII вв.:  $\Gamma\Pi B$ , собр. Т. Ф. Большакова (ф. 37), № 422, 4°, 823 л., полуустав и скоропись разных почерков, переплет — доски в тисненой коже; л. 456— 459 об. (далее — Бол. 422). Часть сборника, содержащая текст Ом, может быть датирована по бумаге приблизительно 40-ми гг. XVII в.4

1 Попов Н. П. Рукописи Московской Синодальной (Патриаршей) библиотеки. Вып. 2. Симоновское собрание. М., ⟨1905—1910⟩. С. 173—174.

2 Скрипиль М.О. Повесть об Улиянии Осорьиной (Комментарии и тексты) // ТОДРЛ. М.; Л., 1948. Т. 6. С. 256—323.

3 Об этом см.: Демкова Н. С., Дмитриева Р. П., Салмина М. А. Основные пробелы в текстологическом изучении оригинальных древнерусских повестей // ТОДРЛ. М.; Л., 1964. Т. 20. С. 157—158 (раздел 3, посвященный повестям XVII в., написан Н. С. Демковой).

4 Обинировые бумори из учетомой нередисан текст Ом. 2 также Спумбы предолоба-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Филигрань бумаги, на которой переписан текст Ом, а также Службы преподобной Ульянии (л. 448—455), — Столбы; очень близка знаку из альбома Т. В. Диановой и Л. М. Костюхиной «Водяные знаки рукописей России XVII в.» (М., 1980. № 1207 (1638 r.)).

Бол. 422 в 1915 г. был описан Г. П. Георгиевским, однако остался неизвестен М. О. Скрипилю — в итоге текст «Обретения мощей преподобной Ульянии» оказался невведенным в научный оборот. Единственная работа, в которой Ом привлекается к анализу, — неопубликованное диссертационное исследование М. И. Мягковой «Дружина Осорьин — писатель XVII в.». 6 Между тем текст Ом с учетом его конвоя в составе Бол. 422 представляет значительный интерес в изучении «Повести об Ульянии Осорьиной» как самое раннее из известных письменных свидетельств истории ее текста.

Предметом настоящей статьи является текстологический анализ известных списков Краткой редакции «Повести об Ульянии Осорьиной», на основе которого делается попытка установления взаимоотношения Краткой редакции памятника с текстом «Обретения мощей преподобной

Ульянии».

Текст Краткой редакции «Повести об Ульянии Осорьиной» не имел широкого распространения в письменной традиции: известны 6 списков этого вида памятника в рукописных сборниках XVII—начала XVIII в.7

Дадим их краткое описание, расположив в хронологическом порядке. 1. ГПБ, Q.1. № 355 (старый шифр: собр. Ф. А. Толстого, II, № 303).

- Сборник XVII в. (50-е гг.), л. 59—75; 21 чудо. Далее Q.1.355. 2. ГИМ, собр. И. Е. Забелина, № 434 (743). Сборник XVII в. (50— 60-е гг.), л. 55—78 об. Конец рукописи утрачен, нет конца чудес: текст обрывается на 5-м чуде. Далее — Заб. 434.
- 3. ГПБ, О.1 № 25 (старый шифр: собр. Ф. А. Толстого, III, № 68). Отдельная рукопись из расшитого сборника XVII в. (60-70-е гг.); содержит только Житие (л. 1—31) и Службу (л. 31 об.—46) Ульянии Муромской (Лазаревской); 6 чудес. Далее — 0.1.25.

4. БАН, П 1.А.28 (старый шифр: 17.12.13). Сборник XVII в. (80-е гг.),

л. 62-78 об.; 6 чудес. Далее — П 1.

5. Псковский историко-художественный и архитектурный музей-заповедник, Древлехранилище, № 128/49. Сборник-конволют конца XVII в., л. 516—538 об.; 18 чудес. В Далее — Пск. 128/49.9

<sup>5</sup> Георгиевский Г. П. Рукописи Т. Ф. Большакова, хранящиеся в Императорском Московском и Румянцевском музее. Пг., 1915. С. 358—364.

<sup>6</sup> М ягкова М.И. Дружина Осорьин — писатель XVII в. («Житие Юлиании Лазаревской» как звено в развитии реализма древнерусской литературы): Дис... канд. филол. наук. М., 1948. С. 39—40. Текст «Обретения мощей» воспроизведен в диссертации в Приложении № 3.

Отметим, что в работе М. И. Мягковой дана противоположная взгляду М. О. Скри-пиля точка зрения на взаимоотношение редакций «Повести об Ульянии Осорьиной»;

Просгранная редакция считается первичной, Краткая— вторичной.

7 Существует еще один список «Повести об Ульянии Осорыной», имеющий несомненную генеалогическую связь с Краткой редакцией: Государственный архив сомненную генеалогическую связь с Краткои редакцией: Государственый архив Тюменской области, Тобольский филиал, собрание рукописных книг, № 262. Сборник конца XVII в., л. 467—489; сборник описан: Дергачева-Скоп Е.И., Ромодановский рабольске // Археография и источниковедение Сибири. Новосибирск, 1975. С. 136—137. Можно предположить, что эту рукопись имел в виду М.О. Скрипиль, когда среди не привлеченных к исследованию списков Повести называл шифр: «Тобольский районный Архив, № 223 (по охранной описи В.И. Малышева)». См.: Скрипиль М.О. Повесть об Улиянии Осорьиной... С. 276. Текст Повести в этом списке близок Краткой редакции в целом, однако существенные отличия его в некоторых фрагментах, отражающие целенаправленную редакторскую работу, свидетельствуют о том, что Тобольский список «Повести об Ульянии Осорьиной» представляет собой особую редакцию памятника, и поэтому мы не привлекаем его к исследованию в рамках данной статьи.

<sup>8</sup> По нумерации чудес в рукописи их обозначено 17, так как счет ведется начиная

со 2-10 чуда.

<sup>9</sup> Сборник Пск. 128/49 не был известен М. О. Скрипилю. Впервые он был описан В. И. Малышевым: Малышев В. И. Собрание рукописей Псковского областного краеведческого музея // ТОДРЛ. М.; Л., 1955. Т. 11. С. 476. Затем на эту рукопись как содержащую «Повесть об Ульянии Осорьиной» еще раз указала Н. С. Демкова. См.: Демкова Н. С., Дмитриева Р. П., Салмина М. А. Основные

6. ГИМ. собр. А. С. Уварова. № 199 (2045), Сборник начала XVIII в.. л. 105—127 об. Конец рукописи утрачен: текст обрывается на 3-м чуле. Лалее — Ув. 199.

В нелом текст Повести во всех 6 списках очень стабилен: отличия представляют собой чаше всего результат лексических, фразеологических, иногда — орфографических замен; реже — последствия писцовых ошибок или неверных прочтений, поэтому к каким-либо изменениям в содержании Повести или ее стилистики они не привели. Однако подведение разночтений в списках Краткой редакции Повести показывает, что они четко делятся на 3 группы.

1. Первую группу составляют два списка — 0.1.25 и П1. Обозначим их как группу А.

2. Во вторую группу — группу Б — вошли 3 списка: Заб. 434, Пск. 128/49 и Ув. 199.

3. Третью группу составляет только один список — 0.1.355, поэтому пля этой группы не будем давать специального обозначения.

Отметим, что списки внутри групп имеют также ряд отличий между собой, но мы приведем пока только основные разночтения, совпадающие во всех списках внутри групп и тем самым разделяющие группы А и Б между собой. 10 Пля питирования сопоставляемых чтений изберем внутри каждой группы основной список, чтения которого, как покажем далее, перешли позднее в другие списки группы. В группе А таким списком является 0.1.25, в группе Б — Заб. 434 (табл. 1).

Таблица 1

Группа Б по списку Заб. 434

| 1                                                                                              | святому Николе (л. 61).  Свекровь же се слышав, рада бысть и посылаше ей пищу доволну (л. 63).  А егда в селе их погребаху мертвыя (л. 63 об.). и не отпусти (л. 65 об.). и ни единаго от просящих не отпусти тщима недрома (л. 45 об.). |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6. И бысть в лето закт-го (л. 24). 7 и абие ветр возвратися всият(ь) и нача свитатися (л. 30). | И бысть в лето зові-го (л. 73).<br>и абие ветр возвратися въспят(ь)<br>и нача свиватис(я) (л. 78).                                                                                                                                       |

Проанадизируем выявленные отличия групп А и Б.

Группа А по списку 0.1.25

1 - е чтение. В данном случае невозможно отдать предпочтение тому или другому варианту, поскольку оба они в различных случаях встречаются в списках обеих групп.

2 - е чтение. Вероятно, более близким к авторскому является текст в списках группы Б: в нем более четко и полно передана реакция свекрови на объяснения Ульянии о своем «частом ядении». В списках же группы А пропуск словосочетания «рада бысть» лишает эпизод его эмоциональной окраски. Отметим, что в  $\Pi$ ространной редакции, как и в группе

пробелы в текстологическом изучении оригинальных древнерусских повестей // ТОДРЛ. М.; Л., 1964. Т. 20. С. 157, сноска 127.

торых своих чтениях он обнаруживает родство с группой Б.

11 В списке ГИМ, собр. И. Е. Забелина, № 434 (743) неверно сшиты листы. Верный порядок должен быть следующим: л. 69, 46, 45, (один лист утрачен), 70 и т. д.

<sup>10</sup> Список Q.1.355, имеющий ряд индивидуальных чтений, отличающих его текст от текстов списков обеих групп, будет рассмотрен отдельно несколько позднее, так как занимает особое место в истории текста Повести. Отметим пока лишь, что в неко-

Б, также упоминается о радости свекрови, только в других выражениях: «возрадовася», «обрадовася о сем».

- 3-е чтение. Выбрать верное чтение в этом примере, вероятно, невозможно: оба варианта грамматически верны и имеют право на существование. Однако исходя из общего контекста Повести более реальным было бы предположить, что речь идет все же об одном только селе «селе их» (группа Б), т. е. о Лазареве, в котором жила Ульяния после замужества, ведь она, как свидетельствует Повесть, очень редко куда-либо выезжала или покидала свое село: в девичестве ей даже не привелось бывать в церкви, из-за того что в их селе не было храма, а ближайший за две версты.
- 4-е чтение. Разночтение здесь столь невелико, что не имеет текстологического значения.
- 5 е чтение. Любое из вариантных чтений «тщима рукама» (группа А) или «тщима недрома» (группа Б) в равной степени могло бы быть первичным или производным от третьего, авторского варианта. Последнее предположение кажется нам наиболее вероятным, так как список Q.1.355, выделенный нами в отдельную 3-ю группу, дает в этой фразе чтение «тща», которое встречается в Повести и в других случаях.
- 6 е чтение. Это чтение, содержащее дату смерти сына Ульянии Георгия и обретения ее мощей, очень важно в текстологическом отношении. Случилось так, что 6 сохранившихся полных списков Краткой редакции Повести содержат 3 различных варианта датировки смерти Георгия: группа А 1615 г. (зркг); группа Б 1604 г. (зркг); Q.1.355 1614 г. (зркк).

Совершенно ясно, что вариант чтения списков группы Б ошибочен. Происхождение его легко объяснить: 1604 г. — год смерти Ульянии — упоминается в тексте всего несколькими фразами ранее, и переписчик Заб.434 (или, возможно, его ближайшего протографа) по ошибке повторил его и в предложении о смерти Георгия. Между тем 1604 г. никак не может быть годом смерти сына Ульянии: как следует из Повести, около ее могилы долго никого не хоронили — и потому обретение там целого, ничем не поврежденного гроба при погребении Георгия вызвало у всех недоумение: «И обрете гроб ея наверху земли цел, неврежден ничим. И недоумеваху, чий есть, яко от мног(их) лет не бе ту погребаемого» (Заб. 434, л. 73—73 об.).

Не станем сейчас касаться вопроса о доле реально-психологического и условно-этикетного моментов в описании этой сцены; 12 в данном случае нам важно только, что от преставления Ульянии до смерти Георгия прошло много лет.

Ошибка писца Заб. 434 перешла и в два других списка группы Б — Пск. 128/49 и Ув. 199, которые, как покажем далее, через общий протограф восходят к Заб. 434. Причем переписчик этого протографа, а за ним и писцы обоих списков добавили перед неверно указанной датой место-имение с частицей — «того же ркіг», — закрепив тем самым ошибочное чтение.

Вопрос о выборе первичного чтения между вариантами группы А (1615 г.) и списка Q. 1.355 (1614 г.) более сложен, но тоже разрешим. Во-первых, с палеографической точки зрения более реальной представляется замена даты «1614» на «1615» в цифровом обозначении: «зркв<sup>г</sup>» на «зркг<sup>г</sup>». Вероятно, в одном из протографов списков группы А писец

<sup>12</sup> Об этом см.: 1) История русской литературы XI—XVII веков. 2-е изд. М., 1985. С. 306 (гл. 7 «Литература первой половины XVII в.», содержащая анализ «Повести об Ульянии Осорьиной», написана А. М. Панченко); 2) Б у л а н и н Д. М. Из опыта работы над «Словарем книжников и книжности Древней Руси» // ТОДРЛ. Л., 1985. Т. 39. С. 12.

по невнимательности вместо последней цифры в (2) написал г (3), приняв за цифру флексийное обозначение «г'» (т. е. «-го»). Таким образом, мог появиться 7123 г. вместо 7122. Обратная замена палеографически никак объяснена быть не может. Во-вторых, забегая вперед, отметим, что текст списка Q.1.355, содержащего чтение «зркк-го», вообще наиболее близок к авторскому и содержит еще несколько архетицных чтений, которые во всех других списках Краткой редакции оказались искажены. В-третьих, доказательством верности чтения в Q.1.355 служит, несомненно, и то, что зафиксированная в нем дата совпадает с датой смерти Георгия в тексте «Обретение мощей» (Бол. 422) — самом раннем списке и, как покажем далее, первоначальном тексте этого фрагмента Жития. И, наконец, существует еще одно — косвенное — свидетельство в пользу 1614 г. В Муромском филиале Владимиро-Суздальского музея-заповедника хранится вкладной серебряный напрестольный крест 1914 г., 13 поступивший в Музей из церкви села Лазарева после ее закрытия 14 февраля 1930 г. По бокам креста выгравирована надпись: «В память 300-летия прославления святой Иулиании Лазаревской от причта и прихожан. 1914 г., 18 августа». Таким образом, в самом селе Лазареве годом обретения мощей Ульянии, а соответственно и годом смерти Георгия считался традиционно 1614 г.

Итак, из 6 полных списков Краткой редакции верную дату обретения мощей Ульянии Лазаревской сохранил лишь один — Q.1.355. Списки же групп А и Б, имеющих различные протографы, унаследовали из них два

разных искаженных чтения.

7 - е чтение. В этом примере, как и в чтениях 1, 3 и 4-м, верное написание встречаем в списках группы Б — «свиватися». Ошибочное же написание «свитатися» в списках группы А имеет характер обычной описки (вместо «в-в-т» — «в-т-т»), которая возникла, возможно, по невольной аналогии с оборотом «свитающу дню», который писец должен был переписать незадолго до этой фразы, во фрагменте о преставлении Ульянии.

Таким образом, проанализировав 7 основных чтений, дифференцирующих списки двух групп, можно сделать следующие предварительные наблюдения. Списки групп А и В восходят к двум различным протографам, ни один из которых не сохранил текст оригинала. Списки группы В содержат больше верных, первичных чтений, однако и в них наблюдаются отклонения и искажения текста архетипа, возникшие на раннем этапе рукописной традиции Краткой редакции Повести.

Рассмотрим теперь взаимоотношения списков внутри групп. Обратимся

сначала для большей наглядности к группе Б.

3 списка группы Б, состоя в непосредственном родстве и имея общие чтения, отличающие их от группы А, разделяются в свою очередь на 2 подгруппы.

1. Список Заб. 434 — самый ранний и основной список группы.

2. Списки Пск. 128/49 и Ув.199, которые, находясь в очевидной зависимости от Заб. 434 (хронология списков подтверждает структуру их текстологического соотношения), имеют на протяжении всего текста Повести общие вторичные чтения. Обозначим эту подгруппу Б-2.

Приведем специфические чтения подгруппы Б-2, которые, объединяя эти 2 списка, отсутствуют во всех других списках Краткой редакции (табл. 2).

Все приведенные отличия подгруппы Б-2 незначительны и представляют собой либо вариантные чтения (1, 3, 4, 5, 7, 8, 9), вставку (12) или

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Муромский музей, М 5125/В 22305, 31,5×19 см, серебро, чеканка, скань, эмаль, вес 400 гр. Приношу искреннюю благодарность Е. И. Сазоновой, О. А. Суховой, а также Т. Б. Купряшиной и О. А. Лукиной, оказавшим мне существенную помощь в работе над материалами Муромского музея.

Таблица 2

|                                                                                                                                                                  | 1                                                                                                                            |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Подгруппа Б-2                                                                                                                                                    | Остальные списки Краткой редакции                                                                                            |  |
| <ol> <li>Бывши же ей шести лет, преставися мати ея.</li> <li>Думенскаго.</li> <li> же лет. По сих летех умре и баба ея. И по завещанию бабы ея поят ю</li> </ol> | Бывши же ей шести лет и умре мати<br>ел.<br>Дубенскаго.<br>же лет. И умре баба ея. И по за-<br>поведи ея поят ю к себе тетка |  |
| тетка к себе 4в молитвах и в рукоделиих 5. Полуминем. 6но все собою творяше 7к ней со оружием 8держа палицу и прогна бесовское множество от нея.                 | в молбах и в рукоделии Простым именемно все сама собою творяшена ню со оружиемимея палицу и прогна их от нея.                |  |
| 9. Ничесому.<br>10. Церковь.<br>11 лучися вещи быти<br>12 и вси дивляхуся разуму ея и смыслу                                                                     | Ничему.<br>Церковь теплую.<br>лучися пещи быти<br>и вси цивляхуся разуму ея                                                  |  |

пропуск слова (6, 10), либо писцовые описки (2, 11). Многочисленность общих чтений в подгруппе Б-2 на протяжении всего текста свидетельствует о самом тесном родстве входящих в Б-2 списков. Такое родство может быть выражено в виде двух предположительных схем: либо один из списков переписан с другого, либо оба они восходят к общему протографу, который в свою очередь происходит от Заб. 434. Рассмотрим первый из возможных вариантов.

Хронологически более ранним в подгруппе Б-2 является список Пск.128/49 (конец XVII в.), следовательно, он мог быть протографом Ув. 199. И действительно, список Пск. 128/49 в целом более исправен, тогда как в Ув. 199 читается целый ряд ошибок и пропусков. Приведем некоторые из них (табл. 3а).

Таблица За

| Пск. 128/49 = Заб. 434                                                                                                                                                                                                                                                               | Ув. 199                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (верное чтение)                                                                                                                                                                                                                                                                      | (ошибочное чтение)                                                                                                                                                                                            |
| 1 яко всем дивитися разуму ея и благоверию (л. 517 об.). 2 точию нужныя потребы домовныя оставляше (л. 526 об.). 3 погребоша сына ея Георгия подле гроба ея и поидоша в дом (л. 531). 4 а преже того не можаху и ко оустом принести (л. 532 об.). 5 и глагола ему жена (л. 533 об.). | аз ко всем дивитися разуму ея и благоверию (л. 107 об.)точию нужныя оставляще (л. 119)погребоща сына ея и поидоща в дом (л. 124)а преж(е) тог(о) не можаху и ко стом принести (л. 126)и блгому жена (л. 127). |

Однако при всей очевидности того, что текст Пск. 128/49 более исправен, в нем есть по меньшей мере 3 индивидуальных чтения, отличающих его от всех других списков, в то время как Ув. 199 дает в этих случаях чтения, тождественные Заб. 434 (табл. 3б).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Во 2-м чтении искажено имя Никифора Дубенского, прадеда Ульянии по материнской линии. Упоминания о роде Дубенских встречаются во многих актовых материалах XVI в. См.: 1) Лихачев Н. П. Грамоты рода Осоргиных // Изв. Рус. генеалог. 6-ва. СПб., 1900. Вып. 1. С. 3; 2) Скрипиль М. О. Повесть об Улиянии Осорьиной... С. 261—262.

| Пск. | 128 | 149 |
|------|-----|-----|
|      |     |     |

#### Ув. 198 = 3аб. 434

- •1. . . . прилежание имяще. . . (л. 517 об.).
- 2. . . . всею добродетелию лисполнену. . . (л. 518 об.).
- ...но молящеся Богу в дому своем (л. 524 об.).
- ...прилежание велие имяще... (л. 107).
- ...всею добротою исполнену... (л. 108 об.).
- ...но в дому моляшеся Богу (л. 116).

Следовательно, список Ув. 199 не мог быть переписан с Пск. 128/49: в некоторых случаях он сохраняет первичные чтения из Заб. 434, тождественные соответствующим чтениям и других списков Краткой редакции, в то время как в Пск. 128/49 эти чтения претерпели изменения (пропуск слова в 1-м примере; вариативная замена во 2-м; изменение порядка слов с добавлением одного слова в 3-м). Иными словами, зависимость списков Заб. 434 — Пск. 128/49 — Ув. 199 невозможна. Показав нереальность нашего первого предположительного варианта взаимоотношения списков подгруппы Б-2, мы тем самым доказали истинность второй гипотезы: списки Пск. 128/49 и Ув. 199 имеют общий протограф, восходящий к Заб. 434.

Этот вывод позволяет высказать еще некоторые соображения по поводу списков группы Б, в частности о композиционно завершающем текст Краткой редакции фрагменте — чудесах у гроба праведной Юлиании. Как мы уже отмечали, только один список группы Б — Пск. 128/49 дошел до нас целиком; он содержит 18 чудес. Два же других списка этой. группы дефектны, в них утрачены последние листы: в Заб. 434 текст обрывается на 5-м чуде, в Ув. 199 — на 3-м. Однако их ближайшее текстовое родство с Пск. 128/49 позволяет реально поставить вопрос об исходном количестве чудес в каждом из них. И ответить на этот вопрос относительно просто. Список Q.1.355 — единственный, содержащий 21 чудо, — свидетельствует о том, что текст Жития с 18 чудесами — это определенный этап в истории Краткой редакции. Порядок и текст первых 18 чудес в нем за исключением незначительных разночтений совпадает с текстом чудес в Пск. 128/49. Последние же 3 чуда в отличие от всех остальных датированы: 19-е — 1645 г., 20-е — 1646, 21-е — 1649. Причем в тексте последнего чуда — об исцелении «Везниковъския области жены некой именем Елены прозвищем Васильевы» — сказано, что после исцеления жена та пробыла в Муроме еще 2 года: «И пребысть в Моуроме два лета, приходя на память ея и погребение молебная исправляя» (л. 81). Таким образом, записано это чудо могло быть не ранее 1651 г. Возможно, составителем трех последних чудес и был писец этого сборника: бумага его датируется по филиграням концом 40-началом 50-х гг. XVII в. 15 Так или иначе, абсолютно не подлежит сомнению, что первые 18 чудес, читающихся в Q.1.355 и в Пск. 128/49, были записаны не позднее 1651, а возможно, и 1645 г. Следовательно, их автором не мог быть ни писец Пск. 128/49 (конец XVII в.), ни переписчик протографа подгруппы Б-2, ни писец Заб. 434 (50-60-е гг. XVII в.). А из того факта, что список группы Б Пск. 128/49, датирующийся концом XVII в., содержит текст 18 чудес, написанных до 1651 г., следует вывод: все 3 списка этой группы, датирующиеся 2-й половиной XVII в., восходят к общему протографу

<sup>15</sup> Водяные знаки: 1. Герб Ярославской губернии 2-х видов — а) типа: Дианова, Костюхина, № 971, 972 (1647, 1649 гг.); б) типа: Гераклитов, № 326 (но без литер) (1648—1649 гг.). 2. Лилия с литерами «WR» — типа: Гераклитов, № 194 (1649—1650 гг.). 3. Феникс — типа: Дианова, Костюхина, № 1106 (1653—1654 гг.) и др.

1-й половины XVII в. (не позднее 1651 г.), содержащему 18 чудес. В этой связи можно с уверенностью сказать, что оба дефектных списка с утратой последних листов — Заб. 434 и Ув. 199 — включали по 18 чудес. Таким образом, выделенные нами 3 группы списков Краткой редакции помимо деления по общим чтениям дифференцируются и по количеству чудес: группа А — текст с 6 чудесами; группа Б — текст с 18 чудесами; Q.1.355—текст с 21 чудом.

Возвратимся теперь к группе А. Подведение разночтений показало, что составляющие ее 2 списка — О.1.25 и П1 — находятся не в прямой линейной зависимости между собой и группой Б. Список П1, имеющий 7 общих чтений с 0.1.25 (в том числе и ошибочные), которые выделяют их в отдельную группу (см. табл. 1), обнаруживает одновременно целый ряд чтений, в которых он совпадает с группой Б (всеми тремя ее списками или основным) и не совпадает с 0.1.25 (табл. 4).

Таблица 4

| П1 = Заб. 434                                                                                                                                                                                                                                 | 0.1.25                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ol> <li>1 в милостыню расточи (л. 71).</li> <li>2 велика скудость пищи бысть и всех потребных (л. 71 об.).</li> <li>3. Генваря (убо)<sup>16</sup> въ а де(нь) свитающу дню (л. 73 об.).</li> <li>4 учредити погребателей (л. 75).</li> </ol> | в милостыню разда (л. 17 об.)велика скудость бысть и всех потребных (л. 18). Генваря въ в день свитающи дню (л. 22)учредити погребателная (л. 24 об.). |

- 1 е чтение. Глаголы-синонимы «расточи» и «разда» встречаются как варианты в обеих группах на протяжении всего текста Повести. Но в данном случае в тексте оригинала читался, вероятно, глагол «расточи», так как он присутствует в этой фразе во всех, кроме О.1.25, списках Краткой редакции.
- 2-е чтение. В списке О.1.25 явно пропуск слова, так как союз «и» в этой фразе должен соединять два зависимых слова в родительном падеже, относящихся к существительному «скудость»: «...велика скудость бысть <чего? > и всех потребных». Когда слово «пищи» опущено, ломается синтаксическая структура фразы.
- 3 е чтение. Как это ни удивительно, лишь в одном из 6 списков Краткой редакции — 0.1.25 — во фрагменте, повествующем о преставлении Ульянии, верно указан день ее смерти — 2 января. В списках группы Б и П1 ошибочно указано 7 января («генваря въ 3 день»), а в Q.1.355 — 4 января («генваря въ д-й день»). Между тем сомневаться в верности даты смерти Ульянии нет никаких оснований: в заглавии всех списков читается 2 января («Месяца генваря въ в день успение святыя праведныя Улиянеи Муромскиа чюдотворицы»), да и в самом тексте есть косвенное свидетельство в пользу такой датировки: «Егда же приближися честное ея преставление и разболеся декабря въ к де(нь) и лежа s дней» (О.1.25, л. 21 об.). С 26 декабря до рассвета 2 января приходится даже 7 полных суток, а не 6, как сказано в Повести, но, возможно, первый день болезни как неполный не был учтен. Так или иначе и 4, и 7 января никак не соответствуют продолжительности болезни, указанной в тексте. Вероятно, ошибка возникла очень рано, еще в протографе списков группы Б (о списке П1 мы скажем отдельно); объяснить же появление в списке O.1.355 чтения «въ д-й день» можно предположительно тем, что

<sup>16 «</sup>Убо» — индивидуальное чтение списка П1, не встречающееся больше ни в одном из списков Краткой редакции.

цисец по невнимательности принял за дату выносное «д», которое часто пишется над числом вместо титла и обозначает краткое написание слова де «день»: «въ в».

чтение. По мнению Е. Мерцалова (еп. Муромского Евгения), более верным является вариант списка О.1.25 — «учредити погребателная». <sup>17</sup> Однако это не исключает, по всей видимости, предположения, что более ранним из двух является вариант «учредити погребателей». Дело в том, что в тексте «Обретения мощей» (Бол. 422, 40-е гг. XVII в.) читается в соответствующей фразе еще один, не совпадающий с двумя приведенными вариант, который и был, вероятно, исходным: «Августа ж 🏽 в і день погребоша сына ея подле гроба ея и поидохомъ, еже покоити погребателей» (л. 456-456 об.). В авторском тексте в этом предложении, по-видимому, речь шла еще не о поминальном обеде («учредити погребателная»), а действительно лишь об отдыхе «погребателей», так как в следующей фразе говорится, что в это время женщины, бывшие на погребении, открыли гроб блаженной и увидели его наполненным миром благовонным; т. е. женщины вместе с другими не ушли в дом, и упоминание о поминальном столе в таком случае воспринимается как нелогичное. Нам представляется наиболее вероятной следующая последовательность трансформации рассматриваемого словосочетания: «покоити погребателей»  $\rightarrow$  «учредити погребателей»  $\rightarrow$  «учредити погребателная», т. чтение списка 0.1.25 мы считаем самым поздним.

Есть и другие, более мелкие и менее значительные чтения (в основном на уровне грамматики и орфографии), в которых список П1 совпадает с группой Б и отличен от О.1.25. Объяснить такую общность наличием общего протографа, объединяющего П1 с группой Б, невозможно: как мы показали ранее, группы А и Б имеют разные протографы, от которых и пошли 2 группы списков. Следовательно, писец П1 имел в своем распоряжении не только один основной принадлежащий группе А список, но и другой, относящийся к группе Б, по которому он сверял и правил переписываемый текст. Им мог быть список, предшествовавший протографу группы Б, который содержал еще не 18, а только 6 чудес (иначе и П1 включал бы не 6, а 18 чудес), и следовательно, датировался периодом еще более ранним, чем 1645—1651 гг. Предположение, что переписчик П1 имел в своем распоряжении не один список Повести, вполне имеет право на существование. Рукописный сборник БАН, П1.А.28 представляет значительный интерес: он входит в состав библиотеки Петра I. 18 Помимо Жития Ульянии сборник содержит Службу и Житие царевича Димитрия. Тексты переписаны красивым четким полууставом. Деревянный переплет обтянут темно-зеленой кожей с золотым тиснением. Рукопись украшена двумя тонкой работы миниатюрами в красках с изображением царевича Димитрия 19 и тремя гравированными заставкамирамками. Бумага сборника по филиграням датируется 70-80-ми гг. XVII в.,<sup>20</sup> а время создания рукописи можно, вероятно, определить более конкретно периодом совместного царствования Иоанна и Петра

<sup>17</sup> См.: Евгений. О церковном прославлении и почитании св. праведной

Иулиании Лазаревской. Муром, 1910. С. 5.

18 Рукопись кратко описана: Исторический очерк и обзор фондов рукописного отдела Библиотеки Академви наук СССР. М.; Л., 1956. Вып. 1. С. 386. См. также: Библиотека Петра I: Указатель-справочник / Сост. Е. И. Боброва; Под ред. Д. С. Лихачева. Л., 1978. С. 43.

<sup>19</sup> Миниатюр с изображением Ульянии в сборнике нет. л. 61, предшествующий Житию, оставлен чистым. Вероятно, вообще не существовало традиции изображения Юлиании Лазаревской в рукописных сборниках: нам не известно ни одного лицевого ее Жития.

<sup>20</sup> Филиграни: 1. Герб Амстердама двух видов — а) типа: Дианова, Костюхина, № 152 (1668, 1672 гг.); б) типа: Дианова, Костюхина, № 157 (1678, 1682, 1683 гг.). 2. Герб семи провинций. Знак плохо различим: близок:

Алексеевичей (1682—1689 гг.): Служба царевичу Димитрию заканчивается молитвенным прошением к страстоносцу Христову «благовернымъ паремъ Иоанну и Петру здравие даровати» (л. 20 об.). Профессионализм и изящество оформления рукописи, происходящей из библиотеки Петра I. дают, на наш взгляд, возможность предположить, что она писалась на заказ в Москве; в этой связи наличие нескольких списков Жития Юлиании Лазаревской у писца было вполне возможно. С другой стороны, это предположение может объяснить и тот факт, что писец, не будучи жителем Мурома, мог не помнить твердо даты памяти Юлиании Лазаревской и повторил ошибочное чтение («генваря убо въ з де(нь»)) того списка, по которому он сверял текст, — протографа группы В с 6 чудесами.

Итак, список П1 соединяет в себе чтения двух протографов — основного списка, относящегося к группе А, и дополнительного, по которому делалась сверка, протографа группы Б. Основным источником для П1 мог быть непосредственно список 0.1.25 — общие чтения и хронология списков допускают такое предположение. Но из-за невозможности твердо обосновать эту гипотезу (в связи со сверкой текста по двум спискам) мы должны остановиться на втором варианте: П1 и О.1.25 могли быть переписаны с общего недошедшего протографа.

Выяснив взаимоотношения списков внутри групп А и Б, а также отношение групп между собой, обратимся к последнему, 6-му полному списку Краткой редакции — Q.1.355, — который, как мы уже отмечали, имеет ряд индивидуальных чтений, выделяющих его в особую группу (табл. 5). Самое яркое внешнее отличие списка — наличие в нем, единственном, 21 чуда, из которых 3 последних датированы.

Таблица 5

#### Группы А и Б по основным спискам

### 0.1.355

- горьеву дщерь Лукина...
- 2. . . . во всем благоверии. . .
- 3. . . . бабка, матери ея мати. . .
- 4. . . . бе бо измлада крепка и молчалива.
- 5. . . . но смыслом благим наставляема. . .
- 6. . . . егда же достиже si лет...
- 7. Егда же мужу ея на мирских службах бывающу...
- 8. . . . дело по силе налагаше. . .
- 9. Егда бе хлебу изообилие. . .
- 10. Она же от свекрови пищу приимая сама днем и раздаяще. . .
- 11. . . . и ни единаго от просящих не отпусти тщима рукама, дондеже в последнюю нищету, яко ни единому зерну остатися в дому ея.
- 12. Потерпе же в тои нищете два лета, не обиталася ничему тому, не поропта...
- 13. Генваря въ в (3) день. . .
- 14. И бысть в лето зркг(зрві)-го...

- . . имея жену такову же боголюбиву и нищелюбиву именем Стефаниду Григориеву дщерь Церлукина...  $(\pi. 59)$ .
- ...во всяком благоверии... (л. 59).
- . . .баба ея, матери ея мать. . . (л. 59 об.) . . . бе бо измлада кротка и молчалива  $(\pi. 60).$
- ...но смыслом бо Господним наставляема. . . (л. 61).
- ...егда же достиже 5-го на і лета... (л. 61).
- Егда же мужу ея на царьских службах бывающу. . . (л. 62).
- . .дело по силе полагаше (л. 62 об.). Егда бе Хр<sup>с</sup>та Бга изообилие...
- (л. 64).
- Она же от свекрови пищу приимая сама, а не ядяше, гладным все раздаяще. . . (л. 64 об.).
- ...и ни единого от просящих не отпусти тща. Дойде же в последнюю нищету, яко ни единому зерну остатися в дому ея (л. 70—70 об.).
- Потерпе же в тои нищете два лета, не опечалися, ни смутися, ни поропта... (л. 71 об.—72).
- Генваря въ д-й день. . . (л. 72).
- И бысть в лето зркв-го. . . (л. 73 об.).

He a wood. E. Watermarks mainly of the 17-th and 18-th centuries Hilversum, 1950. N 3141 (вскоре после 1685 г.).

- 1-е чтение. В Q.1.355 писцовая ошибка: «Церлукина» явное искажение, возникшее, вероятно, из-за неверного прочтения и слияния в одно слово словосочетания «дщерь Лукина». Фамилия же матери и деда Ульянии Лукины встречается в актовых материалах и Писцовых книгах г. Мурома XVII в. Так, в Писцовой книге города Мурома 1625 г. писца Григория Федоровича Киреевского читаем: «Двор пустъ ж(е) муромца Григорья Яковлева сына Лукина. В длину є сажен с четью. Поперегъ пол г саж(е)ни». 21
- 2-е и 3-е чтения. В обоих случаях различия в чтениях настолько невелики и незначительны, что трудно отдать предпочтение или выбрать первичный из двух вариантов.
- 4-е чтение. По всей видимости, в данном случае можно говорить о том, что Q.1.355 сохранил архетипное чтение «кротка» (в этом фрагменте речь идет о смирении и послушании Ульянии), в то время как во все другие списки перешло ошибочное чтение «крепка», появившееся, вероятно, на раннем этапе рукописной традиции Краткой редакции до разделения списков на группы А и Б.
- 5-е чтение. Варианты «благим» и «Господним» выступают в данном случае как синонимы, поэтому выбрать из них первичный вряд ли возможно.
- 6 е чтение. Вариант списка Q.1.355 «5-го на і лета» как более древнюю форму, вероятно, следует признать изначальным. Иначе обратная замена (из «5і лет» «5-го на і лета») означала бы сознательную архаизацию языка в Q.1.355, чего не отмечается на протяжении всего текста. Напротив, в Q.1.355 часто формам двойственного числа, зафиксированным в других списках, соответствует форма множественного числа (например: «своими руками» (л. 62) вместо «своима рукама», как это читается в остальных 5 списках).
- 7 е ч т е н и е. Здесь, как и в 4-м чтении, Q.1.355 сохранил верное чтение «на царьских службах», которое, будучи искажено еще на раннем этапе рукописной традиции, перешло в списки обеих групп в ошибочном варианте «на мирских службах», утратив логику и смысл.
- 8-е чтение. Данное разночтение, как и некоторые другие, очень незначительно. Однако в комплексе с подобными ему чтениями оно дополнительно свидетельствует об обособленности Q.1.355 в текстологической схеме взаимоотношения списков Краткой редакции.
- 9-е чтение. Очевидна ошибка в Q.1.355: «Хрѓа Бга» вместо «хлебу», однако происхождение ее неясно. Предположение, что писец Q.1.355 прочел форму «хлебу» (или «хлеба») как 2 слова под титлами «Ха Ба», маловероятно. Возможно, в авторском тексте слово «хлеб» вообще отсутствовало («обилие» в древнерусском языке могло обозначать «хлеб в зерне» <sup>22</sup>), а появилось в результате попытки исправить испорченный ранее текст. Однако и эта гипотеза представляется малоубедительной. Прояснить положение могли бы только вновь найденные списки.
- 10 е чтение. Текст Q.1.355, вероятно, близок к архетипу. В списках О.1.25, П1 и Заб. 434 произошла, видимо, механическая утрата

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> ГПБ, собр. А. А. Титова, № 3645, л. 25 об. В Писцовой книге г. Мурома 1636 г. писца Бориса Дмитриевича Бартенева (из-за неверно вычисленной даты от Рождества Христова эту Писцовую книгу обычно именуют Описью Бартенева 1637 г.) об этом дворе говорится: «Да в приправочных книгах написано: "Д(вор) муромца Григорыя Яковлева сына Лукина < . . .> ". А ныне по новому писму этого двора не сыскано, а по скаске Григорыева сына Степана той двор пригородил в осадной двор Живоначалной Троицы Сергеева монастыря» (ГПБ. Q.IV.231, л. 32—32 об. библюотечной патинации). О представителях рода Лукиных см. также: Л и х а ч е в Н. П. Грамоты рода Осоргиных. С. 3—4. Фамилия Лукины до сих пор имеет распространение в Муроме.

роме.

<sup>22</sup> См.: Фасмер М. Этимологический словарь русского языка: В 4 т. / Пер. с нем. и доп. чл.-кор. АН СССР О. Н. Трубачева. 2-е изд. М., 1987. Т. 3. С. 100—101.

части фразы и порча текста: исчез фрагмент «а не ядяше, гла»,- а «-дным» превратилось в «днем». Слово «днем» в этой фразе неуместно, так как в предыдущем пассаже говорится о том, как Ульяния, пойдя на небольшую хитрость, испросила у свекрови себе пищу «не точию в день, но и в нощь», чтобы раздавать ее нищим. В списках подгруппы Б-2, восходящей к Заб. 434 через общий протограф, искаженный текст по возможности выправлен: «Она же от свекрови пищу приимаше, сама ж(е) днем нищим разлаваще».

- 11 е ч т е н и е. Верное чтение вновь находим в Q.1.355: «...дойде же в последнюю нищету». В одном из не дошедших до нас ранних списков глагол с частицей «дойде же» из-за неверного прочтения был заменен близким по написанию подчинительным союзом «дондеже». Ошибка перекочевала в остальные 5 известных нам списков: нарушилась синтаксическая структура фразы, так как в ней исчез глагол.
- 12 е чтение. Последовательность искажения и правки текста в этом примере повторяет тот же путь, который мы проследили в 10-м чтении. В общем протографе списков О.1.25, П1 и Заб.434 глагол «не опечалися» трансформировался в малопонятное слово «не обиталася» и перешел в такой форме в 3 списка, относящихся к 2 разным группам. А переписчик протографа подгруппы Б-2, пытаясь исправить неясное слово, заменил его глаголом «не обинулася» (что означает «не поколебалась», «не засомневалась» <sup>23</sup>), который и перешел в оба списка подгруппы Пск. 128/49 и Ув. 199.
- 13 е чтение. Ошибка в дате преставления Ульянии объясняется, вероятно, случайной ошибкой писца списка Q.1.355, которая может иметь, впрочем, палеографическое объяснение (см. коммент. к 3-му чтению таблицы 4).
- 14-е чтение. Список Q.1.355 единственный из 6 сохранил верную дату смерти Георгия и обретения мощей Ульянии 1614 (ркв) г. В списках же групп А и В закрепились два искаженных чтения (1615 и 1604 гг.), возникших еще в списках-протографах групп А и Б (см. коммент. к 6-му чтению таблицы 1).

Обобщим проанализированные разночтения. Варианты чтений списка Q.1.355, в которых он расходится со всеми остальными списками Краткой редакции Повести, довольно многочисленны (мы привели наиболее значительные из них) и могут быть разделены на 3 группы: 1) индивидуальные вариативные или синонимичные чтения (чтения 2, 3, 5, 6, 8); 2) ошибочные чтения (1, 9, 13); 3) верные чтения, не сохранившиеся в других списках (чтения 4, 7, 10, 11, 12, 14). Наличие в Q.1.355 индивидуальных и ошибочных чтений свидетельствует о том, что этот список, по-видимому, не дал последующей рукописной традиции (по меньшей мере, в рамках Краткой редакции) и замкнул собой особую ветвь в схеме списков Краткой редакции. С другой стороны, исключительную важность имеют индивидуальные верные чтения Q.1.355: наличие в нем 6 архетипных чтений, которые во все остальные списки вошли уже в искаженной форме, является показателем того, что источником для Q.1.355 послужил очень ранний список, в котором все б названных чтений были еще верны. За этим ранним списком-источником следовали один или несколько промежуточных списков, в которых 6 чтений получили искажения еще до разделения списков на две группы, так что в оба протографа списков групп А и Б вошли уже все 6 ошибочных чтений. Этот вывод обязывает нас сделать еще одно очень существенное дополнение к вопросу об источниках Q.1.355. Список, с которого переписывался Q.1.355, мог иметь в своем составе не более 6 чудес: он предшествует, как мы показали,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> См.: Там же. Т. 3. С. 101; Даль В. И. Толковый словарь живаго великорусскаго языка. 2-е изд. СПб., 1881. Т. 2. С. 584.

разделению на протографы групп А и Б, один из которых — протограф группы А — содержал 6 чудес. Список же Q.1.355 включает 21 чудо причем текст 18 из них за небольшими разночтениями совпадает с текстом чупес в Пск. 128/49. Следовательно, писец Q.1.355 имел в своем распоряжении помимо основного раннего списка-источника еще и список с 18 чудесами, датируемый периодом до 50-х гг. XVII в. — времени написания О.1.355. С последнего списка и были переписаны чудеса с 7-го по 18-е. Список этот (или ближайший промежуточный, если такой существовал) и мог послужить в дальнейшем протографом группы Б.

Приведем самые существенные отличия в тексте чудес с 7-го по 18-е

в списках Пск. 128/49 и Q.1.355<sup>24</sup> (табл. 6).

Таблица 6

IIck. 128/49

Q.1.355

- Деревни Сороховы... (л. 535).
   Села Карачева (л. 535 об.).
   Града Мурома с посаду Матфея Черкасова жена имянем Мария. . . (л. 536).
- 4. Града Мурома дворянин имянем Иосиф Кропков разболеся великою болезнию. . . (л. 538).

Деревни Гороховы. . . (л. 77 об.).

Села Корочарова. . . (л. 78).

Града Мурома с пасаду Матфея Чер-касова раба именем Мария... (л. 78 об.).

Московский дворянин Иосиф Ковков разболеся великою болезнию... (л. 80 об.).

В 1-м и 2-м чтениях Q.1.355 сохранил верные местные топонимы наименования деревни Гороховы (Гороховой) и села Карачарова родины легендарного Ильи Муромца, которые дошли до Пск. 128/49 уже искаженными. В 3-м чтении существительные «жена» и «раба» следует понимать, вероятно, как синонимы (ср.: «Села Лазарева некая жена именем Фекла...»: «Везниковъския области жена некая именем Елена. . .»).

Самым важным в текстологическом отношении является 4-е чтение. Отметим сразу, что в обоих списках искажено имя героя: речь в этом чуде. замыкающем список чудес в Пск. 128/49, идет, по-видимому, об Иосифе (или Осипе) Кровкове, который действительно жил в Муроме в первой половине XVII в. Имя его мы находим в двух писцовых книгах г. Мурома XVII в. Так, в писцовой книге 1625 г. читаем: «Двор пуст муромцов Осипа да Григорья Суминых детей Кровкова. В длину тово двора ді сажен, поперет 5 сажен». 25 В писцовой книге 1636 г. запись более обширная: «Д(вор) Осипа да Григорья Суминых детей Кровкова. В длину того двора тринатцеть сажен с полусаженью, поперег шесть сажен. А в нем живут дворники Савка Макаров сын скорняк касимовец да зять ево Фомка Иванов, бродит по миру». 26 Следовательно, чтение Пск. 128/49 можно считать верным: Иосиф Кровков действительно был жителем Мурома. Но и чтение Q.1.355 нельзя, по всей видимости, считать ощибочным: напротив, оно имеет свой конкретно-исторический комментарий. Мы обратились к Росписному списку города Москвы 1638 г. и в тексте «Переписи А. И. Векова да подьячаго Богдана Козивонова на Кулижках от Предотеченскаго монастыря до Яузских и до Варварских ворот» обнаружили

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> В списке Пск. 128/49 в отличие от Q.1.355 чудеса имеют нумерацию, но начинается она со 2-го чуда, поэтому счет чудес в Пск. 128/49 сдвинут на единицу. Мы пользуемся общей для всех списков нумерацией. Текст последнего, 18-го, чуда в Пск. 128/49 имеет концовку, которой, естественно, нет в Q.1.355: «Ныне и присно и во веки веком. Аминь». (л. 538 об.). <sup>25</sup> ГПБ, собр. А. А. Титова, № 3645, л. 24. <sup>26</sup> ГПБ, Q.IV.231, л. 29 об. библ. паг.

следующую запись: «Д(вор) Осипа Савостьянова с(ына) Кровкова, сказал: быть ему на службе, а люди с ним же будут, а дворника не сказал».<sup>27</sup> По-видимому, отец Иосифа (Осипа) Кровкова Савостьян имел кроме имени еще и прозвище — Сума. В том, что «Сума» — это прозвище, сомневаться не приходится: из Писцовых книг 1625 и 1636 гг. мы узнаем, что один из сыновей Сумы Кровкова, брат Осипа, прозывался «Мешком», а сын его в свою очередь — «Корманом». 28 Следовательно, можно думать, что в муромских Писцовых книгах оказалось записано прозвище отца Осипа Кровкова — Сума, а в московском Росписном списке — его полное имя Севастьян («Савостьян»). Тогда объяснить разночтение в списках Пск.128/ 49 и Q.1.355 можно следующим образом. Когда создавался текст 18-го чуда, Иосиф Кровков был еще муромским жителем, поэтому был назван в нем «града Мурома дворянином». В таком варианте это первичное чтение через промежуточные списки дошло до Пск. 128/49. Из этого следует вывод, что текст первых 18 чудес был составлен до 1638 г. — времени, когда Иосиф Кровков уже жил на Москве (при этом двор его и брата Григория в Муроме мог оставаться за ними — «пустым» или с «дворни-ками», как это и записано в Писцовых книгах). Писец же списка Q.1.355, как можно предполагать, был муромчанином <sup>29</sup> и знал о переезде Иосифа Кровкова в Москву, а потому в своем списке поименовал его уже «московским дворянином».

Итак, писец Q.1.355 имел в своем распоряжении 2 списка — в качестве основного источника ранний список с 6 архетипными чтениями, которые впоследствии оказались искаженными во всех остальных известных списках Краткой редакции Повести, и 6 чудесами; в качестве дополнительного источника — один из списков-протографов группы Б с 18 чудесами, записанными до 1638 г. Автором же последних 3 чудес, датированных 1645, 1646 и 1649 гг., явился, возможно, сам переписчик Q.1.355.

Проанализировав взаимоотношения списков Краткой редакции «Повести об Ульянии Осорьиной», обратимся к известному в единственном списке тексту «Обретение мощей преподобной Ульянии».

Бол. 422, сборник-конволют XVI—XVII вв., содержит жития и службы святых, а также слова и поучения, расположенные в хронологическом

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Росписной список города Москвы 1638 года / Под ред. И. С. Беляева // Труды Московского отдела Императорского Русского Военно-Исторического общества. М., 1911. Т. 1. С. 144.

<sup>1911.</sup> Т. 1. С. 144.

28 ГПБ, собр. А. А. Титова, № 3645, л. 24; ГПБ, О.IV.231, л. 29 об. библ. наг.

29 В сборнике ГПБ Q.1.355 (собр. Ф. А. Толстого, П, № 303) на л. 1—25 имеется затертая скорописная запись, в которой сейчас читаются лишь начало и конец: «Сиа книга (...) лета друа-го ноября въ а день». Но, судя по описанию К. Калайдовича и П. Строева, именно в этой записи содержались сведения о том, что в 1682 г. этот сборник принадлежал Архиерейскому дому Рязанской Митрополии (см.: Калай-дович К., Строев П. Обстоятельное описание славяно-российских рукописей, хранящихся в Москве в библиотеке тайнаго советника, сенатора, двора его Императорскаго величества действительнаго каммергера и кавалера графа Федора Андреевича Толстова. М., 1825. С. 459). В пользу муромского происхождения рукописи свидетельствует наличие 3 дополнительных чудес в Житии Юлиании Лазаревской, которые судя по их датировке и времени создания рукописи могли быть написаны самим переписчиком сборника, а также состав сборника. Кроме «Жития Юлиании Лазаревской» в него входят «Житие князя Константина Муромского и чад его Михаила и Федора» и «Повесть о явлении чюдотворныя иконы Пречистыя Владычицы нашеа Богородицы и Присно Девы Марии, иже в Казани», причем последняя, вероятно, сначала была переписана самостоятельно, так как имеет отдельную буквенную нумерацию листов. Житие князя Константина представлено в сборнике в очень редкой редакции — По-хвальном слове (по классификации Н. И. Серебрянского). Похвальное слово было известно Н. И. Серебрянскому в единственном списке. Он считал эту редакцию Жития Константина памятником монастырской письменности и предположительным местом ее создания называл Муромский Благовещенский монастырь. См.: С е р е б р я нский Н.И. Древнерусские княжеские жития: Обзор редакций и тексты. М., 1915. C. 243-444.

порядке и пронумерованные по главам. Хронология, за двумя небольшими отклонениями, выдержана верно. Тем интереснее комплекс сочинений, помещенный под 2 января, — днем памяти Юлиании Лазаревской. После «Слова святаго Василиа о евреине Авраме (Осифе), его же крести святый Василей», переписанного с подзаголовком «Месяца генваря в 1 день» (л. 429 об.), следует:

Житие св. Иулиании, мученицы никомидийской (память 21 декабря); без начала. Текст начинается со слов: «...дасть царю тысящоу злата. Изверже царь епаршества его...» (л. 433).

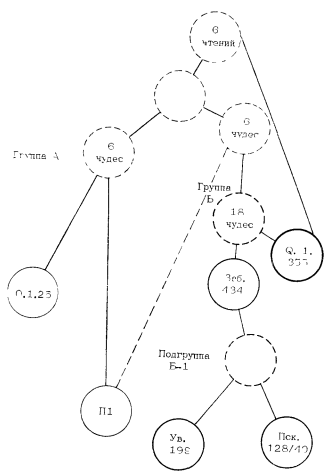


Схема взаимоотношения списков Краткой редакции «Повести об Ульянии Осорьиной».

«Глав(а) кд. Месяца генваря в в де(нь). Преставление с(вя)тыя и преподобныя Оульении <так!>». Служба Юлиании Лазаревской (л. 448).

«Глав(а) ке. Месяца августа в і де(нь). Обретение мощей преподобныя Оульянеи. Благослови, отче» (л. 456).

«Глав(а) кз. Месяца генваря в пятый день. Поучение о просвещении в той день святых Богоявлении» (л. 460).

Таким образом, памятники выстроены в следующей последовательности их временных характеристик: 1 января— 21 декабря— 2 января— 10 августа— 5 января. Несомненно, что 3 средних, включая Житие

<sup>30</sup> См. краткое описание: Георгиевский Г. П. Рукописи Т. Ф. Большакова... С. 361.

Иулиании-мученицы, составляют единый комплекс, расположенный в сборнике под 2-м января и посвященный Юлиании Лазаревской. Этот факт требует объяснения. Обратимся к тексту «Обретение мощей» (далее — Ом) в сопоставлении его с текстом Краткой редакции Повести об Ульянии Осорьиной. Текст Ом, снабженный специальным заголовком, представляет собой заключительный фрагмент Краткой редакции Жития, сопровождаемый 4 чудесами. Текст Ом в целом идентичен соответствующему житийному фрагменту. Самое значительное расхождение обнаруживается в начальном абзаце Ом (табл. 7).

Таблица 7

«Обретение мощей» по списку Бол. 422

Краткая редакция Жития по списку Q.1.355

Месяца августа в і де(нь). Обретение мощей преподобныя Оульянеи. Благослови, отче.

По преставлении ж(е) блаженыя Оульянеи на месте, идеже погребена, по вся лета земля возрасташе. И поставихом на том месте церковь малу во имя святаго Михаила Архаггела. Над гробом же святыя случися пещь сотворити. И бысть в лето зока- августа в и день преставися сын ея именем Георгий. И начаща коцати в транезе, между церкви и пещи, обретоща гроб на верху земли, неврежден ничим же (л. 456).

Потом над нею поставиша церковь теплую во имя Архистратига Михаила. Над гробом ен лучися пещи быти, // земля же возрастаще над нею по вся лета. И бысть в лето дока-го августа в и день преставися сын ея Георгий. И начаша в церкви копати ему могилу в притворе, между церквию и пещию, бе бо притвор той без моста, и обретьше гроб ея, на верху земли, цел, неврежден ничим (л. 73—73 об.).

Первая часть приведенного фрагмента — до сообщения о смерти  $\Gamma$ еоргия — состоит из 3 фраз-компонентов, содержащих важную информацию: о «возрастании земли» на месте погребения Ульянии (1); о поставлении церкви во имя Архистратига Михаила над могилой святой (2); о строительстве печи «над гробом ея» (3). В тексте Ом эти три фразы выстроены в логической последовательности, причем упоминание о строительстве печи — важное обстоятельство в рассказе об обретении мощей Ульянии — непосредственно предшествует фразе о преставлении Георгия, которая и начинает собственно повествование об обретении гроба святой. В тексте же всех списков Краткой редакции порядок расположения трех первых фраз нарушен: предложение о «возрастании земли» переместилось с 1-го на 3-е место (2-3-1) вместо (2-3-1). В результате такой перестановки текст оказался неисправен и утратил смысл: «Над гробом ея личися пещи быти. Земля же возрасташе над нею по вся лета», т. е. по тексту Жития получается, что земля возрастала над печью, а не над могилой. Ошибка произошла, видимо, на раннем этапе рукописной истории Жития: писец одного из первых списков пропустил фразу о «возрастании земли», а затем, обнаружив свою ошибку, восстановил ее два предложения спустя, не откорректировав фрагмент в целом. Из двух вариантов — «церковь малу» (Ом) и «церковь теплую» (Житие) — первичным также, вероятно, является чтение из «Обретения мощей»: заменить определение «малу» на «теплую» вполне логично, чтобы подготовить сообщение о печи в следующей фразе. Обратная же замена («теплую» на «малу») не несла бы на себе никакой смысловой нагрузки, а потому маловероятна.

По-разному в двух текстах названо и место погребения Георгия: «трапеза» (Ом) и «притвор» (Житие). Однако чтение Ом не ошибочно. Слово «трапеза» помимо своего основного значения («стол, пища, престол в алтаре») имеет также дополнительное: «внутренний притвор, получивший такое название оттого, что в некоторых монастырях в этом притворе

(или около него в особой комнате) обедают монахи». 31 Следовательно, «трапеза» и «притвор» в данном контексте — взаимозаменяемые, равноправные синонимы. Между тем в тексте Жития рассматриваемое предложение расширено придаточным причины — «бе бо той притвор без: моста», — которое представляет собой явную вставку и ломает структуру фразы. Из этого, вероятно, можно заключить, что весь этот пассаж в Житии представляет собой вторичное чтение.

Анализ приведенных разночтений дает, на наш взгляд, основания считать, что заключительный фрагмент «Повести об Ульянии Осорьиной» в тексте Ом сохранился в наиболее раннем варианте, тогда какв списки Краткой редакции он вошел уже со вторичными чтениями (результат редакторской правки) и некоторыми ошибками. Следовательно, истинной датой смерти Георгия (и соответственно обретения мощей Ульянии) нужно считать чтение Ом — «зркк», т. е. 1614 г. А то обстоятельство, что список Q.1.355 единственный из 6 совпадает в этом чтении с Ом, подтверждает еще раз наши наблюдения о его наибольшей близости к архетипу Краткой редакции. Вообще родство Ом и Q.1.355 прослеживается и в ряде других менее значительных общих чтений, отличающих пва эти списка от остальных (табл. 8).

Таблица 8

Ом (Бол. 422) = Q.1.355

5 списков Краткой редакции

- 1. И бе (бяще) в день (житко)<sup>32</sup> аки квас свеколной. . .
- 2. В туж(е) нощь мнози слышаху у церкви тоя звон...
- 3. . . . и мнози слышавше. . .
- 4. . . . съ женою . . .
- 5. Во едину ж(е) нощь загореся село то и объят д двора средние (-ния). . .
- И бе в день видети миро аки квас свеколной...
- В ту же нощь мнози слышаху перкви тоя звон...
- ...и мнози слышаху...
- . . з женою. . .
- Во едину же нощь загореся село и обьят огнь д двора средние...<sup>33</sup>
- 1 е чтение. Словосочетание «видети миро» является, вероятно, вставным: без него фраза выглядит стройнее и проще.
- чтения. В данных чтениях расхождения очень незначительны и интересны только как свидетельство большей, чем у других списков, бливости Q.1.355 к Ом.
- 5-е чтение. Отсутствие слова «огнь» в Ом и Q.1.355 является, видимо, следствием пропуска слова на самом раннем этапе рукописной традиции, возможно, даже в архетипном тексте. А различное местоположение этого слова в списках групп А и Б (см. сн. 33) свидетельствует о том, что правка была произведена по-разному в 2 списках — протографе группы А и протографе группы Б.

Итак, текст «Обретение мощей» в Бол. 422 первичен по отношению к соответствующему фрагменту Жития в 6 известных списках его Краткой редакции и наиболее близок к Q.1.355. Закономерен вопрос: в какой зависимости находятся Ом и Краткая редакция в целом? Создан ли текст Ом единовременно со всем Житием и переписан в Бол. 422 лишь как фрагмент с полного раннего списка или написан самостоятельно после или, как считает М. И. Мягкова, до всего текста Краткой редакции?<sup>34</sup>

<sup>31</sup> Полный православный богословский словарь. СПб., б. г. Т. 1, 2. Стб. 2172.

<sup>32</sup> В списке Q.1.355 слово «житко» отсутствует. 33 В списках группы Б во 2-й половине фразы изменен порядок слов: «. . . и объят д двора средние огнь. ..».

34 Мягкова М. И. Дружина Осорьин — писатель XVII в. С. 108.

В пользу предположения М. И. Мягковой может свидетельствовать, с одной стороны, состав памятников, посвященных Ульянии, в Бол. 422. Действительно, трудно предположить, чтобы писец интересующей нас части сборника, имея текст Жития Юлиании Лазаревской, не стал переписывать его, ограничившись лишь текстом об обретении мощей подвижницы, Службы ей и Житием тезоименитой святой-мученицы, память которой (21 декабря) наиболее близка дню памяти Юлиании Лазаревской (2 января). 35 Такой подбор памятников свидетельствует о том, что писец Бол. 422 не располагал полным текстом Жития Юлиании Лазаревской. Однако это не означает еще, что ко времени переписывания 3 названных памятников в Бол. 422 текст Жития отсутствовал как таковой. Напротив, можно легко показать, что Житие к этому времени уже было создано и имело некоторую литературную историю. Интересующая нас часть сборника Бол. 422 имеет в своем составе бумагу с несколькими видами филиграней, одна из которых датируется 1638 г. 36 А как мы показали ранее, до 1638 г. уже существовал текст Жития с 18 чудесами. Видимо, писец Бол. 422 имел в качестве источника подобный рукописный комплекс, состоящий из 2 (Служба и Обретение мощей Юлиании Лазаревской) или 3 (с побавлением Жития Иулиании-мученицы) памятников. О том, что писец Бол. 422 не мог быть автором текста «Обретения мощей», свидетельствует и другой факт — в заглавии Ом Ульяния названа «преподобной»: «Месяца августа в і день. Обретание мощей преподобныя Оульянеи. Благослови, отче». Между тем по типу святости Ульяния как мирянка является праведной: «Праведники — или праведные — название святых, пребывавших в мире не в отшельничестве или монашестве, а в обычных условиях семейной и общественной жизни». 37 Преподобным же мог именоваться только «святой из монашествующих, стяжавший высшее нравственное достоинство своими подвигами и святостью жизни».<sup>38</sup> Во всех списках Краткой редакции, кроме одного (Заб. 434), Ульяния верно именуется праведной: «Месяца генваря в в день успение святыя праведныя Улиянеи, Муромскиа чюдотворицы». 39 Ошибка носит, по всей видимости, палеографический характер: писец Бол. 422 (или переписчик еще более раннего списка Обретения мощей), не зная полного текста Жития, а следовательно, и характера подвига Ульянии, мог по невнимательности неверно раскрыть титло при переписывании заглавия: слова «праведная» и «пре-

подобная» в написании под титлом очень близки («прдная» — «прпная»). Итак, писец Бол. 422 не был составителем текста «Обретение мощей», а следовательно, Ом имел некоторую самостоятельную рукописную традицию. Это наблюдение, однако, не дает ответа на вопрос о происхождении Ом и его отношении к Краткой редакции. С одной стороны, текст Ом в Бол. 422 оформлен как вполне самостоятельный памятник: он имеет специальное заглавие, а 4-е чудо в нем завершается особой концовкой, которая отсутствует в соответствующем месте списков Краткой редакции: «Многа же исцеление подает Бог приходящим с верою и до сего дни. Богу нашему слава ныне и присно и во веки веком. Аминь» (л. 459 об.). С другой стороны, внутри самого Ом имеется шов, свидетельствующий о том, что его текст создавался по меньшей мере в 2 приема: первая часть Ом — собственно повествование об обретении мощей праведной Юлиа-

<sup>36</sup> Вообще для сборника Бол. 422 характерно стремление к наиболее полному охвату памятников, связанных с тем или иным святым. Так, под 25 сентября в нем помещены 4 сочинения: Служба Евфросинии Суздальской (л. 174), 2 разновидности Жития Евфросинии Суздальской (л. 182; л. 189) и «Слово святаго отца Пафнотия и о дщери его Евфросинии» (л. 239).

<sup>36</sup> Филигрань «Столбы» (типа: Дианова, Костюхина, № 1207 (1638 г.)).

<sup>37</sup> Полный православный богословский словарь. Стб. 1871. 38 Там же. Стб. 1901.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Отметим, что в списках Пространной редакции представлен и 3-й, более поздний, сводный вариант именования Ульянии— «преподобная и праведная».

нии — завершается обобщенным рассказом об исцелениях у гроба святой, оканчивающимся фразой: «Мы ж(е) сего не смеяхом писати, яко не бесвидетельства». Таким образом, автор объяснил, что он не смог описать конкретные исцеления у гроба святой, пока не было проведено официальное церковное освидетельствование чудес от мощей. Вторая же часть Ом, начинающаяся с фразы «И прииде от града Мурома человек, именем Еремей, прореклом Червев. . .», представляет собой именно запись 4 чудес у гроба Ульянии. Очевидно, что между созданием 1-й и 2-й частей Ом должно было пройти какое-то время. Трудно сказать, что послужило толчком для записи чудес: состоялось ли их освидетельствование <sup>40</sup> или народное почитание Ульянии опередило церковное. Так или иначе, но в первом же чуде, повествующем об исцелении детей муромского жителя Еремея Червева, сказано о том, что у гроба Ульянии был пропет молебен, а молебнами могли чествоваться не «ожидаемые», а только уже прославленные святые. <sup>41</sup>

Наличие 2 частей в тексте Ом делает менее вероятным предположение о самостоятельном его происхождении. Да и фраза, начинающая Ом, может являться только продолжением какого-то уже существующего текста, но не может быть первым предложением произведения: «По преставлении ж(е) блаженыя Оульянеи на месте, идеже погребена, по вся лета земля возрастате» (л. 456). Думается, вывод М. И. Мягковой о том, что текст Ом был создан прежде всего Жития, не имеет достаточных оснований. При наличии единственного списка Ом, на наш взгляд, не представляется возможным судить о самостоятельности или зависимости Ом от Жития. Сопоставительный анализ текста Ом и соответствующего фрагмента в списках Краткой редакции Жития позволяет сделать лишь следующие объективные наблюдения.

1. Заключительный фрагмент Краткой редакции Жития Юлиании Лазаревской, повествующий об обретении ее мощей и первых чудесах у ее гроба, в наиболее раннем своем виде сохранился в тексте Ом, находящемся в сборнике Бол. 422. Из 6 известных списков Краткой редакции наибольшую близость к Ом обнаруживает список Q.1.355.

2. Писец Бол. 422 не был составителем текста «Обретения мощей преподобной Ульянии». Ом имел некоторую самостоятельную рукописную традицию.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> К сожалению, не сохранилось никаких документов о том, была ли проведена официальная канонизация Юлиании Лазаревской. Об этом см.: Е в г е н и й. О церковном прославлении и почитании св. праведной Иулиании Лазаревской. Муром, 1910.

<sup>41</sup> См.: Там же. С. 9—10.

#### С. И. НИКОЛАЕВ

# Из истории польской сатирической литературы в России (XVII — первая половина XVIII в.)

В потоке беллетристики XVII в., переведенной с польского языка, 1 сатирическая и просто шутливая проза занимает очень скромное место, во всяком случае по числу памятников. При этом из поразительно богатой и разнообразной польской народно-городской литературы <sup>2</sup> были переведены произведения («Фацеции», «Златое иго супружества», «Апофегмы» Б. Будного), построенные на интернациональных сюжетах и мотивах и лишь частично отмеченные польским колоритом. С другой стороны. в русских памятниках XVII в. обнаруживается ряд общих типологических черт с непереводившейся тогда польской совизжальской литературой. Причины такого сходства могут быть разные. В частности, в результате тесного, а порой и запутанного для нас литературного общения русские книжники, сколько можно судить по описям библиотек и сохранившимся экземплярам, хорошо знали польскую юмористическую лите-

Однако процесс общения был двусторонним, и любопытно, что устная молва заполго оперенила сами тексты. В XVII в. в польских юмористических сборниках встречаются описания забавных происшествий с польско-русского порубежья или русских земель. Польский язык XVII в. обязан русским острословам фразеологизмом «московский ответ» («moskiewska odpowied/»), в означавшим меткий, остроумный ответ. В сборнике «Со nowego abo Dwór» (1650) один такой ответ просто транслитерирован латиницей. Будучи в Польше, некий «москвитин» на вопрос «Что гремит в небе?» ответил: «Я не ведаю, чего у мене у череве бурчит (урчит? — C.H.), а ты захотел ведеть, что на небе бурчит». <sup>7</sup> Для истории выражения «московский ответ» более показательно, что именно так озаглавил поэт В. Потоцкий свое стихотворное переложение известной фацеции о юноше,

похожем на цезаря Августа.8

<sup>6</sup> Cm.: Nowa księga przysłów i wyrażeń przysłowiowych polskich. Warszawa, 1970.

<sup>1</sup> См.: Małek E. Narracje staropolskie w Rosji XVII i XVIII w. Łódź, 1988.

2 См.: Мочалова В. В. Мир наизнанку: Народно-городская литература Польши XVI—XVII вв. М., 1985.

3 См.: Мосгаłоwа W. Miejsce anonimowej prozy plebejskiej w rosyjskopolskich związkach literackich XVII w. («Сказание о роскошном житии и веселиця i «Nowy

Świat») // Tradycja i współczesność: Powinowactwa literackie polsko-rosyjskie. Wro-

Swiats) // Tradycja i wspołczesnośc: Powinowactwa literackie polsko-rosyjskie. Wrocław, 1978.

4 См.: Николаев С.И. 1) Польская поэвия в русских библиотеках XVII—
первой трети XVIII в. и ее читатели // Русская литература XVIII—начала XIX в.
в общественно-культурном контексте. Л., 1983. С. 173—179; 2) Старопольская проза
в России в XVII—XVIII вв. // РЛ. 1984. № 3. С. 243—244.

5 См.: Antologia literatury sowiźrzalskiej XVI i XVII w. / Opr. S. Grzeszczuk.
Wrocław, 1966. S. 493—494, 504—505, 513—514, 533.

T. 2. S. 525. <sup>7</sup> Co nowego: Zbiór anekdot polskich z r. 1650 / Wyd. A. Brückner. Kraków, 1903.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cm.: Potocki W. Wiersze. Warszawa, 1966. S. 63; cp. S. 40.

О С. И. Николаев, 1991

Эти примеры позволяют считать, что в XVII в. в результате взаимоперекрещивания контактно-генетических связей и типологических сходств в литературных взаимосвязях появляются разные виды филиаций, в целом создающие сложную картину, - причем далеко не все вопросы поддаются однозначному решению. Нерешенные проблемы существуют даже в основном виде связей — в переводах. Так, «Фацеции» были переведены с польского языка с 1679 г.; между тем непосредственный источник перевода до сих пор не установлен, так как из 77 новелл русского перевода только 65 имеют соответствия в известном польском издании 1624 г. 10 Для части остальных подыскиваются более или менее вероятные источники или аналогии в других польских сборниках, для некоторых же в польских источниках вообще нет аналогий. 11 Например, М. Чиккарини указывает отдаленную параллель к новелле «О младой жене добрей и о старой злобней», хотя известно, что она заимствована из «Великого Зерцала», 12 равно как и новелла «О крадущем репу у старца». 13

О. А. Державина в издании фацеций 1962 г. отметила, что в польских фацециях нет рассказа «О пекшем яйцо на свещи». 14 Вскоре она же в рецензии на сборник «Старинная польская фацеция» указала опубликованный там сходный сюжет из польской рукописи XVII в. 15 «Один монах пек над свечой яйцо, и когда его застал настоятель, сказал: "Дьявол меня соблазнил и научил". А черт ему: "Врешь! Мне такого не придумать"». Однако этот анекдот из двух фраз содержит только пуанту и вряд ли был источником хоть и небольшой, но все-таки развернутой фацеции. Кроме того, можно указать и более подходящий источник — «Смеющийся Демокрит» И.-Г. Ланге. Этот латинский сборник анекдотов был в XVII в. в царской библиотеке, а позднее встречался в библиотеках Стефана Яворского и А. А. Матвеева 16 и вполне мог попасть в руки переводчика «Фацеций». Вот текст интересующей нас новеллы из «Смеющегося Демокрита» в более позднем переводе XVIII в.

«Андрей Лукард одному человеку, который ему предлагал, что он от него научился лицемерить, объявил следующую баснь: был один монах, который, не терпя посту и видя, что нет ничего у него в келье, кроме яйца, взял оное, до тех пор жарил на свече, пока оно не спеклось. Что настоятель того монастыря увидел, смотря сквозь щель, и вошедши в келью того монаха, много его бранил за то, который, извиняясь пред ним, скавал: диавол меня своим наваждением довел до такого греха. Диавол же, который в келии того монаха скрытно сидел под столом, выскочив из под

edytorskich literatury staropolskiej — «Facecje polskie» z XVII wieku // Przegląd Humanistyczny. 1989. N 4. S. 147—173.

12 См.: Державина О. А. 1) Фацеции: Переводная новелла в русской литературе XVII в. М., 1962. С. 161—165; 2) «Великое Зерцало» и его судьба на русской почве. М., 1965. С. 291—292; Wielkie Zwierciadło Przykładów. Kraków, 1624.

<sup>9</sup> См.: Дюришин Д. Теория сравнительного изучения литературы. М., 1979. C. 158.

<sup>10</sup> См.: Facecje polskie z roku 1624 / Wyd. A. Brückner. Kraków, 1903.

11 См.: Чиккарини М. Западные источники русско-польских фацеций XVII в. // ТОДРЛ. Л., 1989. Т. 42. С. 178. См. также: Сіссагіпі М. Z zagadek

<sup>13</sup> См.: Державина О. А. 1) Фацеции. С. 173; 2) «Великое Зерцало» и его судьба на русской почве. С. 408. Правда, Б. Вальчак-Срочиньская пишет, что этой новеллы

на русской почве. С. 408. Правда, Б. Вальчак-Срочиньская пишет, что этой новеллы нет в изданиях «Великого Зерцала» 1621 и 1633 гг. См.: W a l c z a k - S r o c z y ńs k a B. «Wielkie Zwierciadło Przykładów» — dzieje tekstologiczne // Slavia Orientalis. 1976. N 4. S. 507.

14 См.: Державина О. А. Фацеции. С. 43. 172—173.

15 Slavia Orientalis. 1962. N 1. S. 126; ср.: Dawna facecja polska (XVI—XVIII w.) / Opr. J. Krzyżanowski i K. Żukowska-Billip. Warszawa, 1960. S. 303.

16 См.: Пыпин А. Н. Очерк литературной истории старинных повестей и сказок русских. СПб., 1857. С. 264; Маслов С. И. Библиотека Стефана Яворского. Киев, 1914. С. 39; Библиотека А. А. Матвеева (1666—1728): Каталог. М., 1985. С. 127. Ср.: Маслова О. М. Життя і літературна спапшина Лоловіка Гвіччіярпіні. Ср.: Маслова О. М. Життя і літературна спадщина Лодовіка Гвіччіярдіні. Київ, 1929. С. 95.

оного, лжешь, сказал, мерзской, не ты от меня, но я от тебя научился такому непотребству». 17

Вполне естественное при изучении новеллы обилие выявленных параллелей к русским фацециям (в том числе и приведенная нами) все же в малой степени, на наш взгляд, проясняет появление сборника. Обычно считается, что неизвестный переводчик часть новелл перевел по польскому печатному сборнику, а затем дополнил перевод новеллами из других сборников. 18 Признаться, представляется маловероятным следующий процесс работы: перевод избранных новелл с польского, а затем выборка и перевод отдельных рассказов из латинских, итальянских, немецких и польских сборников. Разумеется, эта ситуация не исключена, но совершенно не типична. Правда, нам неизвестно польское издание «Фацеций», которым пользовался переводчик; сохранившиеся издания отличаются друг от друга, в том числе и по составу, но и эти различия все же не столь разительны, чтобы предполагать, что неизвестное издание объяснило бы все особенности русского сборника.

Но возможен и еще один вариант: русский переводчик пользовалсяне печатным изданием, а польским рукописным сборником, основу которого составили избранные фацеции, дополненные другими новеллами. Эта возможность никогда не рассматривалась, вероятно, по той причине, что в XVII в. переводы с польского делались прежде всего по печатным изданиям. Однако польские рукописи все же попадали в Россию, в том числе и с юмористическими произведениями. Об одном таком случае в начале века сообщил П. Зенбицкий. 19

В столбцах Приказного стола сохранилось дело 1689 г. о поимке шляхтича Климки Доморацкого, посланного к гетману И. Мазепе с «прелестным письмом» львовским епископом Иосифом Шумлянским. Тогда же он был отпущен и вторично задержан в Межигорском монастыре близ Киева в апреле 1698 г., а затем опять выдворен за рубеж. Обо всем этом боярин П. И. Хованский сообщал из Киева. У Шумлянского, в частности, были отобраны «шесть писем да цыдулка», в которой были записаны «смехотворные басни». Уже в Москве документы были переведены на русский язык. П. Зенбицкий в свою очередь отчасти пересказал, отчасти перевел эти «басни» на современный русский язык. Его публикация почему-то выпала из научного оборота, поэтому приводим текст перевода, но уже по рукописи бывшего архива Министерства юстиции.

## «ПЕРЕВОД С СПИСКА ЛИСТОВ ЧЮЖЕЗЕМНЫХ, ПЕРЕВЕДЕННЫХ НА ПОЛСКОЙ ЯЗЫК С РОЗНЫХ ЯЗЫКОВ»

«Алпиские горы от великого жара растаяли и мы вкусили того изних соку, толко был зело кисел, паче уксусу аннивалова. ||

Ходя ономнясь около Трои,<sup>а</sup> видели есмы дым из некоей печи розваленной, х которой как пришли есмы, нашли три каплуна взоткнуты на рожон, уже и спекшиеся. Спрашивали есмы, какие то каплуны, и один нам сказал, что "нас еще до разорения сего города хотел изпечь господин бурмистр троянской сыну своему на свадьбу".

Гуляя около Афин, в нашел есмь бумашку, на которой напечатаны были конклюсии, и спрашивал, какая то бумашка. И мне сказали, что те конклюсии написав, Зенон поднес господину Нерону. В И как шли

б В ркп. на поле народ. а В ркп. на поле город. В В ркп. на поле кесарь рим-

<sup>17</sup> Смеющийся Демокрит, или Поле честных увеселений. М., 1769. С. 112—113. 18 См.: Маłе k E. Narracje staropolskie w Rosji XVII i XVIII w. S. 166—167. 19 См.: Зенбицкий П. «Смехотворные басни» // Живая старина. 1910.

Вып. 1—2. С. 49—53. Эту публикацию любезно указала мне Э. Малэк.

далей, и так увидели шляпу господина Платона н. . .осом,  $^{r}$  и один некто от слепых, у[ви]дев  $^{\mu}$  ее, прозрел.

Стали есмы в полдень на предъместии, и се хазяин дал капусты, которой вкусив, по-латине почал говорить. И спрашивал я: "Какая то капуста?". Сказали мне, что та капуста квашена в бочке диогенесевой. "

В Персиде уже ковров не делают, толко шерсть и шолк, коколю сеют, а они сами радятся, и так персидцкие килимы косят, а ковры жнут.

В Волохах столь великие роги выросли, что из них на корабли делают помочи. Ономнясь как один бык оборотился к Царюграду однем рогом, задел за башню одну, а другим задел за башню краковскую.

Во Иеросалиме у жидов перец поплеснел, который как в Кедроне<sup>3</sup>

полоскали, вода огорчала.

Идучи Черным морем, спрашивали есмы: "Для чего то Черное море?". Сказали нам: "Для того, что часто чрез него квасцы возят". И у меня учал доброй человек просить: "Мой братец, пришли ко мне той воды три фляши в чернилницу". ||

Также спрашивали мы: "Для чего словет море Мертвое?". Сказали

нам: "Кто в нем утонет, тот умрет".

Добывая города Стригона, там великий и страшный вал и стену каменную копьем пробили, что копье посреде верхняго города оперлось.

Пало там со сто тысяч пехоты татарской, а двоекраты сто тысяч гусаров немецких, поймали есмы трех пашей живых без голов.

Я на поединок вызвал самого везиря, на другой стороне Дуная стоящаго, и так смело в глаза ему трубкою смотрел.

После того побоища нашли есмы несколко рейтар, а иной без головы; а то ведаете, ваша милость, что и нога турков оттуду не ушла, потому что там не бывали.

Ономняшняго дни храбрые драгуны добыли одного замка у дверей, дивное дело что их за такую храбрость повесили.

#### СПИСОК 3 ДОМОВЫХ ЛИСТОВ

Под черским городом было трясение земли, а сказывали про то мужики пьяные, которые и то еще сказывают, что с ними и земля вкруг поворачивалась.

Под Гданском один рыболов трех китов уловил удою.

Недалече от Калиша<sup>и</sup> толь велик лист на дереве родился, что из одного листа верхнее платье драгунское на целую роту поделали.

В Варшаве некакой пророк явился, а проповедает: кого на сей войне убьют, тот умрет, а три часа словечка не молвит.

Пишут оттуду: не ведают, правда ли, что там видели комету (се есть звезду) с хвостом березовую.

Под Ярославлем толь великие орехи лесовые родились, что в одной скорлупине ореховой всякой хлеб во Гданск сплавливают.

Под Лешною свим с кормазинною шерстью явились. Уведав про то венецыане, приехало их в подлешно сто кораблей, а под всяким кораблем сани о дву конь.

Сказал мне недавно один проходец доброго жития свое явление, что видел он одного мужика, который одною ногою на востоке, а другою на заподе солнца став, перо из гуся великого, каков Познань с посадами, омакивал в Черном море и писал на телячей коже, а букву от буквы став[ил] на полутретьи версты, а точки ставя будто лвовья гора подо Лвовом. А на шапку вышло ему сто половинок сукна французского и четырекраты по сту тысяч соболей, на нашивку пятьсот конатов корабел-

 $<sup>^{\</sup>mathbf{F}}$  B  $p\kappa n$ . слово частично залито чернилами.  $^{\mathbf{H}}$  B  $p\kappa n$ . слово частично залито чернилами.  $^{\mathbf{H}}$  B  $p\kappa n$ . на поле жил при Александре Македонском философ.  $^{\mathbf{H}}$  B  $p\kappa n$ . на поле реке.  $^{\mathbf{H}}$  B  $p\kappa n$ . на поле город.  $^{\mathbf{H}}$  B  $p\kappa n$ . на поле город.  $^{\mathbf{H}}$  B  $p\kappa n$ . на поле город.  $^{\mathbf{H}}$  B  $p\kappa n$ . обрыв.

ных. || на пугвицы все горы рудные. Один ус был да вавилонской, а другой по калишской башни присучен. Что плюнул — то новая река была, а что дохнул — то тысяча кораблей на морио оборачивались всехр. А сабли его рукоять на конце за вселенною пятнатцать верст сто тысяч леших<sup>с</sup> соснами и прекольями полнимали». 20

Получила ли распространение эта пародийная газета, 21 сказать трудно, но русский аналог этому повольно популярному жанру польской юмористики<sup>22</sup> появился в 1730-х гг. Известен ряд списков юмористических «авизий»,<sup>23</sup> приуроченных к разным датам (1736, 1748, 1774 и др.), причем в одном неизданном списке новости датированы самыми фантастическими числами: 31 февраля, 54 листопац. 38 групень и пр., в том числе и «номальная» дата 1 апреля. 24 Происхождение русских «авизий» неизвестно. но характерно, что в 1770-х гг. они были включены в перевеленные с польского «Похожления Совестирала». 25

Кроме «смехотворных басен» 1698 г. несомненно по рукописи был сделан в начале 1710-х гг. перевод «Краткого описания, как ныне возмущенны пела в Европе» — небольшого политического памфлета времен войны за испанское наслепство. 26 А в начале 1720-х гг. русский читатель познакомился еще с одним популярным жанром польской рукописной сатиры памфлетом в виде реплик участников карточной игры. «Пикируясь», партнеры дают свою опенку политической ситуации в Европе. Такие «игры» появлялись повольно часто во время Северной войны и сохранились в ряде рукописей. По счастью, оригинал публикуемого текста (в отличие от «смехотворных басен» и «Краткого описания») сохранился и отыскивается среди ряда произведений, проанализированных П. Бухвальд-Пельцовой.<sup>27</sup> Начинается он так: «Kart granie całej Europy monarchów. Cesarz: Mój pan ojciec w dobrą grę mnie wprawił, będę grał dalej».

Обратимся к тексту русского перевода.

#### «ВСЕЙ ЕВРОПЫ МОНАРХОВ КАРТ ИГРАНИЕ

- 1. Цесарь молвит: "Мой пан отец, что добрую о мне игру справил, буду более играти".
- 2. Француз: "Я буду играти, как бы выиграти".
- 3. Папа: "Пане Боже, помагайа ис той игры, ибо моя коза меня обманула".
- 4. Король гишпанской: "Имею добрые карты, буду играти, ибо мне не коштует, когда есть чюжой мешок".
- 5. Гетман: "Я зело боюся, чтоб и остатка не проиграть".

20 ЦГАДА, ф. 210, стб. 2039, л. 199-200.

21 Cm.: Stankiewicz L. Staropolskie parodie prasy // Prace Literackie.

21 См.: Stankiewicz L. Staropolskie parodie prasy // Prace Literackie. Wrocław, 1964. Т. 6. S. 123—140.
22 См.: Buchwald-Pelcowa P. Satyra czasów saskich. Wrocław, 1969. S. 211; Dawna facecja polska. S. 415—418.
23 См.: Адрианова-Перетц В. П. Юмористические куранты // Уч. зап. Лен. пед. ин-та. 1948. Т. 67. С. 48—56; Розов Н. Н. «Гистория о купце», непзвестный памятник посадской сатирической литературы XVIII в. // XVIII век. М.; Л., 1958. Сб. 3. С. 444—448. Впервые неполный текст «авизий» был опубликован В. Г. Рубаном под заглавием «Балакировы веломости» (см.: Труголюбирый куророй В. Г. Рубаном под заглавием «Балакиревы ведомости» (см.: Трудолюбивый муравей.

1. Г. Рубаном под заглавием «Валакиревы ведомости» (см.: грудолюбивый муравен. 1771. № 12. С. 93—94).

24 См.: ИРЛИ, ф. 265, оп. 3, № 9, с. 144—146.

25 См.: Маłе k Е. Narracje staropolskie w Rosji w XVII i XVIII w. S. 220, 261.

26 См.: Соболевский А.И.Из переводной литературы Петровской эпохи: Библиографические материалы. СПб., 1908. С. 35. Текст издан в кн.: Николаев С.И. Польская поэзия в русских переводах. Вторая половина XVII—первая треть XVIII в. Л., 1989. С. 72—73.

27 См.: В u c h w a l d - P e l c o wa P. Satyra czasów saskich. S. 244—246.

О Испр., в ркп. мари; далее обрыв. п Далее н В ркп. на поле город Калиш. в ркп. обрыв. а Нет Б. Р Далее в ркп. обрыв. с В ркп. на поле пиких жюпей.

- 6. Аглинская королева: "Я буду играти, маю наилучшую карту ипамфиля".<sup>0</sup>
- 7. Галанцы: "Мы такожде имеем добрый козырь и помогаем".
- 8. Дацкой король молвит: "Я паш".
- 9. Швед: "Я играю и выгрываю, в а не вем, где мои гроши деваются".
- 10. Август: "Ежели короля убью, то выграю, г ибо туза маю".
- 11. Пруской; "Я себе особливо буду играти".
- 12. Князь келенской: "Я помагал, да не ведаю, как удастся".
- 13. Боварский: "Я уже не хочю играть, все проиграл, болши не имею что ставити".
- 14. Флоренский: "Потребно мне инако карты перетасовать, для того ничего не принял"
- 15. Люнембурский: «,Я всякой карте буду годовати".
- 16. Савойский: ж "Перестану я от моей игры, в дамы буду играти".
- 17. Полша: "Чорт знает, что за карты? Не можем их в купу собрати".
- 18. Швейцар: "Я играю за людей, а сам убытчусь".
- 19. Венецыйской: "Я иному в той игре вспомог"
- 20. Модена: "Не могу себя по той игре видети"."
- 21. Португалский: "Пускай иному хотя обратится игра, то моя выграна будет, когда имею киналя". к
- 22. Бовария: "Хотя имела короля, однако ж все проиграла".
- 23. Венецыя: "Моя игра плюгавая и велми скаредная".
- 24. Рагоцкий: "Зле моя игра идет".
- 25. Лещинский: "Надеюся на короля, да туза боюсь".
- 26. Москва: "Брате Августе, играй смело, и я за тебя, ибо имею пандероля".м
- 27. Турок: "Не буду я в ту игру мешатися, понеже мне исперва доста-
- 28. Плевосеятель: "Играйте, играйте, панове, ибо и я ис той игры имею себе добрую находку"». 0, 28

Названные памятники сохранились в единичных списках, что вполнепонятно: до середины XVIII в. в русской сатире политический оттенок был «несравненно слабее, чем в европейской». 29 «Краткое описание. . .», «Всей Европы монархов карт играние» и другие сочинения, собственно, и знакомили с жанрами польской политической сатиры, переводы которой продолжатся и во второй половине XVIII в.<sup>30</sup>

Теперь есть все основания считать, что польская сатира и юмористика попадали в Россию не только в виде печатной, но и рукописной книги, при этом русские переводы могли сохранить неизвестные редакции или даже ранее неизвестные исследователям литературные произведения. Этим, однако, не исчерпываются все возможные пути литературных связей. Особые исторические условия, в которых протекали польско-русские литературные связи, позволяют поставить вопрос о роли устной традиции в литературных контактах. Конечно, выявить следы таких контактов и отделить их от письменных очень сложно, поскольку существует очень мало источников, где они могли бы быть зафиксированы.<sup>31</sup> Но для начала XVIII в. один такой случай, кажется, можно указать.

 $<sup>^6</sup>$  ипанфиля B.  $^B$  выигрываю B.  $^\Gamma$  выиграю B.  $^A$  Доб. когда B.  $^e$  Люнеский B.  $^H$  Испр. по B, в A Савонский.  $^{3-H}$  B B обе реплики переставлены пами.  $^K$  Нет B.  $^H$  Испр. по B, в A хотела тя.  $^M$  панцероля B.  $^H$  Испр. У ппанфиля В. Вымигрываю В. 1 выиграю В. А доб. Когда В. С Люнебурский В. Ж Испр. по В, в А Савонский. З-и В Б обе реплики переставлены 
местами. К Нет Б. Испр. по Б, в А хотела тя. М панцероля Б. Испр. по В., в А пано. Карту Б.

28 ГПБ, Q.XVII.96, л. 32—33 об. (в разночтениях — А); БАН, Тек. пост., № 1341, л. 505—505 об. (в разночтениях — В).

29 Адрианова-Перетц В. П. Образцы общественно-политической пародии XVIII—нач. XIX в. // ТОДРЛ. М.; Л., 1936. Т. З. С. 335.

30 См.: Там же. С. 347—356.

31 См.: Алексеев М. П. Сравнительное литературоведение. Л., 1983. С. 43—
48, 58—63; Николаев С. И. Новелла в «Дневнике путешествия в Московтю»

И. Г. Корба // Исследования по превней и новой литературе. Л., 1987. С. 162—167.

И. Г. Корба // Исследования по древней и новой литературе. Л., 1987. С. 162-167.

В 1718 г. Феофан Прокопович произнес известное «Слово о власти и чести парской», в котором в качестве exemplum привел слепующий анекдот: «Два человека вошли в церковь, не помолитися, но красти. Один был в честном платье, а другий в рубище и лаптях. А договор был у них не во общую корысть збирать, но кто что захватит, то его. Лапотник искуснейший был и тотчас в олтарь да на престол и, обираючи, заграбил что было там. Взяла зависть другаго. И аки бы с ревности: "Ни ли ты, — рече, боишися бога, в лаптях на престол святый дерзнул". А он ему: "Не кричи. брат, бог не зрит на платье, на совесть зрит"».32

О. А. Державина справедливо посчитала это место в проповеди Феофана типичной фацецией, но отметила, что «ни в русских, ни в польских фацециях такого рассказа нет». 33 Действительно, в польских печатных сборниках такой анекдот нам также не встретился, но он известен по рукописному сборнику анекдотов XVIII в. «Как-то осенью вор подговорил себе помощника и забрались они в костел; старший влез на алтарь в грязной обуви и стал сдирать с алтаря серебро. А только что принятый ученик его говорит: "Эх, перепачкал ты своими ногами такие чудные покрывала". А старший на это отвечает: "Эх, дурень ты, дурень! Бог смотрит на чистое сердце, а не на грязные ноги"». 34 Феофан Прокопович, знавший польскую устную языковую стихию вовсе не понаслышке, 35 в данном случае пересказывает анекдот, вполне типичный для украинских проповедников. 36

Переплетение типологических сходств и генетических связей, питавшихся печатными, рукописными и устными источниками, не только вносит разнообразие в картину литературных связей, но и значительно усложняет само исследование. Например, обнаруженное типологическое сходство между «Сказанием о роскошном житии и веселии» и памятниками польской совизжальской литературы 37 может иметь и более простое объяснение. Еще В. П. Адрианова-Перетц не отрицала возможности того, что «за этим "Сказанием" стоял какой-то польский оригинал, до сих пор не установленный исследователями». 38 Действительно, об этом свидетельствуют как полонизмы в тексте, так и польская часть пути «до тово веселья», который начинается в Кракове. Можно указать еще одно «родимое пятно» гипотетического польского оригинала. Путь в страну изобилия завершает фраза «А кого перевезут Дунай, тот домой не думай». 39 По форме это пословичное выражение, правда, при «противусильной» рифмовке «Лунай — думай». Русские сборники пословин такой пословины не фиксируют. 40 Вообще «Дунай» фигурирует только в трех русских пословицах, две из которых читаются в первом русском сборнике конца XVII в.: «Волга плыть долго, а Дунай широко»; «Дунай река велми широка»; 41

<sup>33</sup> Державина О. А. Фацеции. С. 85.
 <sup>34</sup> Dawna facecja polska. S. 495. Несколько отличный вариант см. в кн.: Ze starych szpargałów śp. Karola Żery fraszki i opowiadania. Warszawa, 1893. S. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Феофан Прокопович. Сочинения. М.; Л., 1961. С. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> В его проповедях встречаются и польские пословицы; характерно, что применительно к Петербургу он говорил в проповеди: «Испразднися оная древняя пословица сарматская: "не разом Краков будовано"» (Феофан Прокопович. Сочинения. С. 45).

<sup>36</sup> См.: Крекотень В. І. Оповідання Антонія Радивиловського: З історії української новелістики XVII ст. Київ, 1983.

37 См.: Панченко А. М. Материалы по древнерусской поэзии. ІV: (Стихотворная парадлель к «Сказанию о роскошном житии и веселии») // ТОДРЛ. Л., 1976.

Т. 30. С. 318—323.

38 Русская демократическая сатира XVII в. / Подгот. текстов, ст. и комменг.
В. П. Адриановой-Перетц. М., 1977. С. 186.

39 Там же. С. 33. Новое, более исправное издание текста см.: Памятники лите-

ратуры Древней Руси: XVII век. М., 1989. Кн. 2. С. 189—192.

40 По данным картотеки фразеологического семинара при межкафедральном словарном кабинете им. Б. А. Ларина (ЛГУ).

41 Симони П. Старинные сборники русских пословиц, поговорок, загадок проч. XVII—XIX столетий. СПб., 1899. С. 87, 96.

«Видно, уж Дунай с Волгой не сойдутся». 42 А вот в польской паремиографии легко отыскивается аналог выражению из «Сказания», отмеченный в текстах XVI—XVII вв.: «Przebywszy Dunaj, do domu nie dumaj» (1582); «Zajechawszy za Dunaj, już do domu nie dumaj» (1618).43

Польское происхождение заключительной фразы «маршрута» в «Сказании» достаточно очевидно, и это вполне понятно: в XVII в. пословицы и поговорки не заменялись в переводе их отечественными эквивалентами (чего требует современная теория перевода), а переводились пословнолибо просто транслитерировались (см. ряд примеров в переводе «Фацеций»).

В «Сказании» довольно много полонизмов: примечательно, что полонизм есть даже в заглавии. «Роскошный» в настоящее время не ощущается заимствованием, между тем «роскошь» в оригинальных русских памятниках появляется только в начале XVIII в., 44 а в XVII в. слово помещалосьв азбуковниках с пометой «пол (ское)». 45 В полной мере это относится и к прилагательному «роскошный». Например, в шести разных переводах XVII в. книги Ш. Старовольского «Двор турецкого султана» слово «гоzkoszny» передано как «прохладный», «утешный», «изряднейший», «изобильный», «достаточный» и, наконец, «роскошный».46

Наблюдения над языком «Сказания» никак не приближают нас к гипотетическому польскому оригиналу, но все же подтверждают возможность его существования. Сложнее обстоит дело с другим памятником, более часто привлекавшимся при изучении польско-русских литературных контактов. Имеем в виду «Повесть о Шемякином суде». Если в «Сказании о роскошном житии и веселии» польский оригинал, хотя и необнаруженный, все-таки угадывается, то в «Повести о Шемякином суде» его не видно; однако в нескольких списках повести указано: «выписано ис полских книг», «выписано ис книги з жарт полских», «выписано из книг жартов». Эти записи и являлись отправными при рассмотрении «Шемякина суда» с точки зрения сравнительного литературоведения.

Поиски польского оригинала были безуспешны: схожей новеллы в польских сборниках обнаружить не удалось. Только Н. С. Тихонравов нашел у польского поэта Миколая Рея стихотворную фацецию «О человеке, который показывал судье камень», 47 которая, впрочем, является параллелью лишь к концовке «Шемякина суда». Это обстоятельство, а также насыщенность повести русскими реалиями дали основание значительной части исследователей, начиная с А. Н. Пыпина, 48 отрицать польское влияние и объяснять происхождение «Шемякина суда» русскими сказками.

И все-таки, как представляется, решительное исключение польского влияния поспешно и чересчур категорично. Близость «Шемякина суда»-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Разумов А. А. Мудрое слово: Русские пословицы и поговорки. М., 1958.

<sup>43</sup> Cm.: Nowa księga przysłów i wyrażeń przysłowiowych polskich. Warszawa, 1969. T. 1. S. 503; cp.: A da l b e r g S. Księga przysłów, przypowieści i wyrażeń przysłowiowych polskich. Warszawa, 1894. S. 111.

44 Cm.: K o c h m a n S. Polsko-rosyjskie stosunki językowe od XVI do XVIII w.:

Słownictwo. Opole, 1975. S. 116—125.

45 Cm.: Kochman S. Polonica w leksykografii rosyjskiej XVII w. Warszawa; Wrocław, 1975. S. 49.

<sup>46</sup> Cm.: Kochman S. Polsko-rosyjskie stosunki językowe od XVI do XVIII w.

<sup>47</sup> См.: Тихонравов Н. С. Шемякин суд // Сочинения. М., 1898. Т. 1. С. 312; Rеј М. Wybór pism. Warszawa, 1979. S. 185.

48 Пыпин А. Н. Шемякин суд // Архив исторических и практических сведений, относящихся до России / Изд. Н. Калачевым. М., 1859. Кн. 4, отд. 5. С. 1—10; Лапицкий И. П. Повесть о суде Шемяки и судебная практика второй половины XVII в. // ТОДРЛ. М.; Л., 1948. Т. 6. С. 60—99; Гудзий Н. К. История древней русской литературы. М., 1953. С. 398; Робинсон А. Н. Шемякин суд // Крат-кая литературная энциклопедия. М., 1975. Т. 8. Стб. 687—688.

к русской сказке существенна, но аналогичный сюжет разработан не только в русском, 49 но и в польском фольклоре. 50 Самостоятельному возникновению «Шемякина суда» противоречит не только известность этого -сюжета в средневековых литературах Востока и Запада,<sup>51</sup> но и его разработка в новеллистике европейских авторов. Назовем здесь новеллу Франко Саккетти «Мессер Рубиконте, подеста Флоренци, произносит три прекрасных и необычайных приговора в пользу Беньяи»;52 выявлен также ряд аналогичных сюжетов и в других новеллах.<sup>53</sup> А. М. Панченко как раз в связи с «Шемякиным судом» справедливо отмечал, что «разграничение оригинальных и заимствованных текстов порою затруднительно, порою бесполезно». 54 Но не менее прав был и М. П. Алексеев, когда писал, что «как ни трудно бывает порою установить причину сходства между отдельными литературными произведениями разноязычных литератур, следует в каждом случае в первую очередь предполагать прямое или опосредованное воздействие одного из этих произведений на другое: случайность самозарождения почти исключена, о какой бы эпохе литературной жизни ни шла речь».55

В случае с «Шемякиным судом» для такого предположения основания есть, а именно запись «выписано ис полских книг». Сторонники самозарождения повести объясняют запись тем, что на каком-то этапе истории текста повесть бытовала в одном сборнике с переводными фацециями, а затем была «выписана» из этого сборника. 56 Объяснение несколько натянутое, равно как и попытка усмотреть в записи защитный характер цензурного типа. 57 Кроме того, польской литературе знаком этот сюжет.

В польском рукописном сборнике XVII в. записана история о пилигриме, который, подходя к городу, помог крестьянину вытянуть увязшую в грязи лошадь и, конечно, оторвал ей хвост. Крестьянин пожаловался бургомистру, и пилигрим, желая его задобрить, принес беременной жене бургомистра овощей. Она их съела, отравилась и выкинула. Бургомистр созвал совет, и пилигрим был приговорен к смертной казни. Когда его вели через мост к виселице, он увидел на реке монаха в лодке. Пилигрим решил прыгнуть в лодку к монаху, чтобы затем укрыться в монастыре, но прыжок был неудачен и пилигрим убил монаха. В суде пилигрим подробно объясняет свои поступки благими побуждениями, и судья выносит приговор: пилигриму ездить на лошади, пока у нее не отрастет новый хвост, жить с женой бургомистра, пока не родится ребенок, плавать под мостом на лодке, пока с моста не упадет монах и не убъет его.58

В этой фацеции отсутствует, как видно, только концовка из стихотворной фацеции М. Рея, которая, кстати, известна в позднейшей прозаической

<sup>49</sup> Сравнительный указатель сюжетов: Восточнославянская сказка. Л., 1979. C. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Krzyżanowski J. Polska bajka ludowa w układzie systematycznym. Wrocław, 1963. T. 2. S. 79-80.

<sup>51</sup> См.: Ольденбург С. Шемякин суд // Живая старина. 1891. № 3. С. 183—

<sup>185.

52</sup> См.: Франко Саккетти. Новеллы. М.; Л., 1962. С. 281—283.

185. В Marif Index of the Italian Novella in Prose. Block 53 Cm.: Rotunda D. P. Motif Index of the Italian Novella in Prose. Bloomington, 1942. P. 42.

<sup>54</sup> Истоки русской беллетристики. Л., 1970. С. 557.

<sup>55</sup> Алексев М. П. Сравнительное литературоведение. С. 274.

56 См.: Русская повесть XVII в. ⟨Л.⟩, 1954. С. 448.

57 См.: Лотман Ю., Успенский Б. Новые аспекты изучения культуры Древней Руси // Вопросы литературы. 1977. № 3. С. 157, примеч. 2. Аргументация авторов явно недостаточна, так как во втором приводимом ими примере — «ис кроловских книг» (приписка к стиху «О диаконове поминке и о кутии») — описка; должно

быть — «из крыласких книг» (см.: Русская демократическая сатира XVII в. С. 232).

58 Dawna facecja polska. S. 242—243. Ю. Кшижановский писал, что в известном рукописном сборнике анекдотов и фацеций середины XVIII в. «Vorago rerum» К. Жеры есть развернутая новелла на этот сюжет (Słownik folkloru polskiego / Pod red. J. Krzyzanowskiego. Warszawa, 1965. S. 478). Однако обнаружить в рукописи эту новеллу мне не удалось; см.: ГПЕ, Польск. Q.XV.29.

переработке. 59 Таким образом, теперь уже нельзя сказать, «что в польской литературе не найдены до сих пор произведения, вполне соответствующие нашей повести». 60 Надо полагать, что пометка «выписано ис полских книг» все же в значительной степени верна. Каков был облик гипотетического оригинала, сказать трудно. Скорее всего это была рукописная новелла, близкая к приведенному рассказу о злоключениях пилигрима, но уже с добавленной концовкой в духе стихотворения Рея.

«Шемякин суд» относится к тем повествовательным памятникам, которые легко поддаются языковой адаптации и русификации. Здесь вполне уместна аналогия с фацециями, переводчик которых, как показала О. А. Державина, «в сущности не переводил, а издагал польский текст. Он заменял слова оригинала иными по смыслу словами, кое-что сокращал или добавлял». 61 Динамичной была и история текста фацеций. О. А. Державина, анализируя расхождения текста в разных списках, пришла к выводу о существовании трех разных переводов, и только недавно выяснилось, что перевод был все-таки один. 62 Добавим также, что для переводов XVII в. характерна и определенная русификация терминологической лексики, в том числе административной и юридической. 63

Разыскание в истории сюжета «Шемякина суда» в польской литературе позволяет, как представляется, считать, что из всех предшествующих суждений о происхождении повести ближе всего к истине был осторожный вывод Д. Ровинского: «За всем тем повесть эта не переведена с какогонибудь языка дословно, но она только заимствована или переделана из польских или немецких сказаний с прибавлением чисто русских подробностей».64

В истории польско-русских литературных связей XVII—XVIII вв. еще много непроясненных проблем, одна из них — роль польской рукописной и устной традиции. В данной статье роль этих традиций была частично освещена для русской сатирической и «смеховой» литературы, но ее полное выявление требует значительного расширения источниковедческой базы.

64 Ровинский Д. Русские народные картинки. СПб., 1881. Т. 4. С. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Ibid. S. 394.

<sup>60</sup> Гудзий Н. К. История древней русской литературы. С. 398.

<sup>61</sup> Державина О. А. Фацеции. С. 48. 62 См.: Walczak B. O przekładach facecji polskich na język rosyjski // Slavia Orientalis. 1972. N 1. S. 47—64.

<sup>63</sup> См.: И с с е р л и н Е. М. Лексика русского литературного языка XVII в. М., 1961. С. 42—52.

#### я. с. лурье

# Иван Грозный и древнерусская литература в творчестве М. Булгакова

Царь Иван Васильевич Грозный появлялся в сочинениях Михаила Бултакова несколько раз. Он фигурировал уже в первой редакции «Мастера и Маргариты», написанной в 1928—1929 гг. и называвшейся «Коцыто инженера» или «Консультант с копытом», затем в пьесе «Блаженство» 1934 г., где Иван IV, извлеченный из прошлого машиной времени, появляется в двух эпизодах, и, наконец, в созданной в 1935—1936 гг. в результате переработки «Блаженства» комедии, самое название которой связано с Грозным, — «Иван Васильевич». Упоминается Иван IV и в конспекте курса истории СССР, составленном Булгаковым в 1936 г.

Историографические труды, к которым обращался Булгаков при создании образа Грозного, нам точно неизвестны, но древние источники (использованные прямо или опосредованно) могут быть определены. Речь идет прежде всего о Послании Ивана Грозного в Кириллов Белозерский монастырь в 1573 г. В пьесе «Иван Васильевич» Булгаков цитировал и иные древнерусские памятники, но Послание в Кириллов монастырь он знал

в оригинале и привлекал широко.

Послание Грозного в Кириллов монастырь было вполне доступно Булгакову — оно издавалось в «Актах исторических» (т. 1), в «Исторической христоматии церковно-славянского и древне-русского языков» Ф. Буслаева. Послание это Булгаков использовал уже в «Копыте инженера». После рассказа о встрече Берлиоза и Иванушки с Воландом и гибели Берлиоза (сходного с аналогичной сценой в «Мастере и Маргарите») следует сцена, в которой Иван с баяном в руке оказывается на Бронной улице:

«Трамвай проехал по Бронной. На задней площадке стоял Пилат,

в плаще и сандалиях, и держал в руках портфель.

"Симпатяга этот Пилат", — подумал Иванушка, — "псевдоним — Варлаам Собакин". . .».

Далее Иванушка оказывается на паперти у Василия Блаженного: «И точно учинился Иванушка на паперти. И сидел Иванушка, погромыхивая веригами, а из храма выходил страшный грешный человек — исполу царь, исполу монах. В трясущейся руке держал посох, острым концом его раздирая плиты. Били колокола. Таяло.

— Скудные дела твои царь, — сурово сказал ему Иванушка, — лют и бесчеловечен, пьешь губительные обещанные диаволом чаши, вселукавый монах. Ну, а дай мне денежку, царь Иванушка, помолюся ужо за тебя.

Отвечал ему царь, заплакавши:

— Почто пужаешь царя, Иванушка. На тебе денежку, Иванушкаверижник, божий человек, помолись за меня!».1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Булгаков М. Копыто инженера: Три отрывка из черновых редакций «Мастера и Маргариты» // Намир. 1984. № 7. С. 53.

О Я. С. Лурье, 1991

Итак, здесь впервые у Булгакова появляется Иван Грозный, обличаемый, как в ряде рассказов XVI в., городивым. Но уже характеристика царя как «исполу царя, исполу монаха» отсылает нас к Посланию в Кириллов Белозерский монастырь, где царь говорил: «И мне мнится, окаянному, яко исполу есмь чернец».3

Послание Грозного помогает понять и предшествующий, довольно загадочный, абзац рассказа, где фигурирует Пилат. В послании в монастырь царь упоминал ссору между постриженными в монахи боярами Шереметевым и Хабаровым и Варлаамом Собакиным, приехавшим в монастырь по царскому указу. С нечуждой ему иронией Грозный писал: «Есть бо в вас Анна и Кайяфа — Шереметев и Хабаров, и есть Пилат — Варлам Собакин, понеже от царские власти послан. . .». В послании царя Варлаам Собакин, Шереметев и Хабаров — реальные лица, а Пилат, как Анна и Кайяфа (иудейские священники, упоминаемые в евангелиях), их метафорическое уподобление. М. Булгаков использует ту же метафору, но весьма изящно оборачивает ее наизнанку. У него как раз Пилат в егоисторическом образе — «в плаще и сандалиях» — реальная фигура, а вторичным его наименованием, псевдонимом оказывается «Варлаам Собакин». Что это значит? Нам известен человек, писавший под псевдонимом «Собакин». Так подписывал свои фельетоны коллега Булгакова по «Гудку» Валентин Петрович Катаев. В годы совместной работы в газете они были: в дружеских отношениях, и Булгаков даже читал по просьбе Катаева актерам МХАТа инсценировку катаевской повести «Растратчики». Но в эти же годы Катаев, связанный тогда с сестрой Булгакова Лелей кратковременной и в конечном счете несчастливой любовью, описал в рассказе «Зимой» («Медь, которая торжествовала») брата своей возлюбленной синеглазого писателя, который «не любит революции, не любит потрясений, не любит нищеты и героизма», запрещает герою-бедняку жениться на своей сестре и воспевает доллар. 5 Это был не такой злобный намфлет, который написал в те годы другой бывший друг Булгакова Ю. Слезкин, но Булгакова, очевидно, повесть Катаева задела: после 20-х годов и начавшихся в конце их злоключений Булгакова дружеские отношения между ними прерываются; во всяком случае следов каких-либо связей между ними не обнаруживается. Есть поэтому все основания предполагать. что неожиданно появившийся в «Консультанте с копытом» Пилат. пишущий под псевдонимом «Собакин», — это Катаев.6

<sup>2</sup> См.: Путешествие в Московию Еремея Горсея. М., 1907. С. 6; Флетчер Д. <sup>2</sup> См.: Путешествие в Московию Еремея Горсея. М., 1907. С. 6; Флетчер Д. О государстве русском. СПб., 1905. С. 102. Ср.: Будовниц И. У. Юродивые Древней Руси // Вопросы истории религии и атеизма. М., 1964. Т. 12. С. 171—177; Лихачев Д. С., Панченко А. М., Понырко Н. В. Смех в Древней Руси. Л., 1984. С. 147—149.

<sup>3</sup> АИ. СПб., 1841. Т. 1. С. 375. Ср.: Памятники литературы Древней Руси: Вторая половина XVI в. (далее — ПЛДР). М., 1986. Вып. 8. С. 146.

<sup>4</sup> АИ. Т. 1. С. 376; ПЛДР. Вып. 8. С. 148—150.

<sup>5</sup> Катаев В. Медь, которая торжествовала // Сэр Генри и черт. Берлин, 1923. С. 72—74. Ср.: Катаев В. Собр. соч.: В 10 т. М., 1983—1984. Т. 1. С. 259—262; Т. 7. С. 66—78.

<sup>262;</sup> Т. 7. С. 66—78.

<sup>6</sup> Недоброжелательность изображения Булгакова в рассказе Катаева и отрицафер, полагающая, что под именем Ликоспастова в «Театральном романе», написавшем о герое пасквиль «Жилец по ордеру», отчасти был изображен Катаев (Proffer E. Bulgakov. Ann Arbor, 1984. P. 71—72, 471, 596, n. 34, 631, n. 1). Но только одна черта упомянутого в «Театральном романе» пасквиля в какой-то степени перекликается с рассказом «Зимой» — упоминание о бедности быта «синеглазого писателя»; остальные же черты («хитрый, лукавый. дживый») явно напоминают изображение Алексея Васильевича в повести Слезкина «Девушка с гор», так же как и прочие черты образа Ликоспастова (старший по возрасту писатель, фамильярно именующий героя «старик»), несомненно, принадлежит Слезкину. О прекращении дружеских отношений Булгакова с Катаевым свидетельствует полное отсутствие сведений о каких-либо связях между ними с конца 20-х годов: в обширной корреспонденции Булгакова со-хранилась только одна недатированная телеграмма В. Катаева, связанная с прочте-нием его пьесы Булгаковым в МХАТе (ОР ИРЛИ, ф. 369, ед. хр. 402).

В пьесе «Блаженство» в эпизодах, где появляется царь, он читает как раз послание в Кириллов монастырь. «И руководителю к пренебесному седению преподобному игумену Козме, иже о Христе с братиею царь и великий князь Иван Васильевич всея Руси челом бьет», - диктует Грозный, перенесенный машиной изобретателя Рейна в наше время, и даже когда он видит, куда попал, в ужасе кричит слова из того же послания: «Увы мне, грешному! Горе мне, окаянному! Скверному душегубцу, ох! . .». Слова из Послания в Кириллов монастырь вновь появляются на устах царя, когда его едва не забирает милиция: «Господие и отцы, молю вас, исполу есмь чернец. . .».7

Значительно шире использовано то же послание и ряд других древнерусских источников в пьесе «Иван Васильевич», где в отличие от «Блаженства» машина времени путешествует не в будущее, а исключительно в прошедшее — во времена Ивана Грозного: не только Иван Грозный попадает в XX век, но и люди нашего времени — управдом Бунша и жулик Жорж Милославский — в эпоху Грозного.

Пьеса «Иван Васильевич» дошла до нас в двух основных редакциях первоначальной, сохранившейся в получерновом автографе и в двух машинописных текстах, и более поздней, по которой пьеса публиковалась до сих пор. Основное отличие между редакциями в том, что первоначально встреча героев разных эпох мотивировалась (как у Уэллса) действием машины времени, а затем по желанию руководителей Театра сатиры, ставившего пьесу, все происшествие было изображено как сон инженера Тимофеева, пытающегося создать такую машину. Но различие было не только в «приделанном сне», как назвал его сам Булгаков в записи на тексте второй редакции. Менялось и сюжетное обрамление пьесы. В обеих редакциях действие сопровождалось голосом из радиорепродуктора, насильственно установленного управдомом Буншей в квартире изобретателя. Однако во второй редакции по радио передавали оперу «Псковитянка», тогда как в первой, неопубликованной, редакции сна не было, и репродуктор передавал не оперу, а «утреннюю лекцию свиновода», которая заглушала даже телефонный звонок обокраденного жильца Шпака в милицию: «В плодовитости, дорогие товарищи, свинья уступает только кролику, да и то с трудом. . . Древние римляне прямо обожали свиней. . . Кстати, многие считают свинью грубой, глупой и неопрятной. Это несправедливо, товарищи. Не следует ли отрицательные свиные стороны отнести за счет обращения с этим зверем. Ежели к нему хорошо относиться, то его можно даже дрессировать. . .».

О том, что данный мотив в первой редакции пьесы имел далеко не безобидный характер, свидетельствуют слова Тимофеева после гибели аппарата и прихода милиции: «Выслушайте меня. Да, я сделал опыт. Но разве можно с такими свиньями, чтобы вышло что-нибудь путное? . .». 8

Тема пьесы здесь заметно перекликалась с темой «Собачьего сердца», и неудивительно, что она была устранена в ходе переделки первой редакции, а лекция свиновода заменена «Псковитянкой», объяснявшей появление Ивана Грозного во сне Тимофеева.9

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Булгаков М. Блаженство // Заря Востока. 1966. № 7. С. 80 и 107. Ср.: АИ. Т. 1. С. 372—373; ПЛДР. Вып. 8. С. 144—146.

 $<sup>^{8}</sup>$  ГБЛ, ф. 562, к. 13.7 (новый тифр: Ф  $\frac{1}{456-457}$ ; далее — автограф), л. 6. По-

следняя реплика читается только в автографе первой редакции; в мащинописных

текстах она опущена. В настоящее время пьеса издается по тексту первой редакции в кн.: Булгаков М. Собр. соч.: В 5 т. М. 1990. Т. 3.

<sup>9</sup> Булгаков М. Драмы и комедии. М., 1965. С. 417—418, 472 (далее ссылки на это издание даются в тексте с указанием страниц). Наброски ко второй редакции «Ивана Васильевича» случайно сохранились в напке с перепиской о постановке перевода мольеровского «Мещанина во дворянстве»: «1а) У меня нет времени. 1) Псковитянка радио. 2) Австралию видеть — будущую машину. 3) Ну ладно. Какой человек подозрительный. 4) Где же знал. На репетиции» (РО ИРЛИ, ф. 369, ед. хр. 214).

Я. С. ЛУРЬЕ

Если в «Блаженстве» общение людей XX в. с эпохой Грозного ограничивалось одним эпизодом, то в «Иване Васильевиче» оно заняло центральное место. Наряду с Посланием в Кириллов монастырь, дважды цитируемым в пьесе, мы обнаруживаем в ней реминисценции и из других древнерусских памятников. Из послания Стефану Баторию 1581 г. взяты слова Грозного: «. . . не человечьим хотением, но божиим соизволением царь есмь» (435). 10 В речах митрополита (во 2-й ред. — патриарха) и боярина (во 2-й ред. — дьяка) царю цитируется «Слово (Моление) Даниила Заточника»: «Вострубим, братие, в златокованные трубы! . . Не зри на меня, аки волк на ягненка (ягня). . . Яви нам зрак и образ красен! Яко дуб крепится множества корению, тако град наш твоею державою. . . Подай же тебе, Господи, Сампсонову силу, Александрову храбрость, Иосифов ум, Соломонову мудрость, кротость Давыдову. Умножи люди во веки на державе твоей. . .» (456, 463). 11 Жену изобретателя Тимофеева царь восхваляет словами из «Летописной книги» начала XVII в., написанной, по-видимому, С. И. Шаховским, но приписывавшейся в прежней историографии И. М. Катыреву-Ростовскому: «Боярыня красотою лепа, бела вельми, червлена губами, бровьми союзна, телом изобильна. ..» (445—446). 12 На пиру, где управдом Бунша, попавший в XVI в., оказывается в роли Ивана Грозного, гусляры поют историческую песню о нападении крымского хана на Москву в 1572 г. (известную уже в записи начала XVII в.): «А не сильная туча затучилася. . . А не сильные громы грянули. . . Куда едет собака крымский царь. . .» (468). 13

Могут быть отмечены и другие прямые и скрытые цитаты из древнерусских памятников. Слова Ивана Грозного о Борисе Годунове (в сцене с Зинаидой и Якиным): «Он, лукавый, презлым заплатил за предобрейmee» (441), — очевидно, восходят к «Истории о великом князе Московском» А. М. Курбского, где они характеризуют поведение самого царя по отношению к Сильвестру и Адашеву: «Тогда платит презлыми за предобрейшее. . . лукавствы и хитролествы за верные их службы». Оттуда же, видимо, взяты и дальнейшие слова Грозного: «Сам захотел царствовать и всем владети» (в «Истории» Курбского эти слова относятся к «шурьям» царя) и «повинен смерти» (в «Истории» эту кару выражают готовность понести Сильвестр и Адашев, если будет доказана их вина). 14 Наконец, из этого же источника заимствовано и выражение «прыщ смертный». которое царь в пьесе обращает к режиссеру Якину. Другое обращение к тому же Якину — «хороняка» — восходит, очевидно, к третьему посланию Курбского к царю. 15

Разумеется, не всегда исторические реалии в пьесе были точными. Так, М. А. Булгаков явно затруднялся, решая, какой именно город может потребовать шведский посол у Ивана Грозного (вернее, у оказавшегося на его месте Бунши) и оставил пробел в соответствующем месте автографа. Затем он решил сделать этим городом Кемь и «Кемскую волость»: именно

12 РИБ. Т. 13. Памятники древней письменности, относящиеся к Смутному вре-

мени. СПб., 1909. С. 621, 709; ср.: ПЛДР. М., 1987. Вып. 9. С. 424.

13 Русская устная словесность. Т. 2. Былины; Исторические песни / Под ред. М. Сперанского. М., 1919. С. 375; ср.: ПЛДР. Вып. 9. С. 539.

14 К у р б с к и й А. М. История о великом князе Московском. СПб., 1913. Стб. 99—100 (Оттиск из РИБ; Т. 31). Ср.: ПЛДР. Вып. 8. С. 137. На этот источник любезно обратия мое внимание Ю. Д. Рыков.

15 Переписка князя А. М. Курбского с царем Иоанном Грозным (оттиск из РИБ. Т. 31). СПб., 1914. Стб. 151; Переписка Ивана Грозного с Андреем Курбским. М., 1981.

С. 115; ПЛДР. Вып. 8. С. 98.

<sup>10</sup> Ср.: ПЛДР. Вып. 8. С. 180. Эти слова из грамоты Ивана IV цитируются в статье Бестужева-Рюмина в Энциклопедическом словаре Брокгауза-Ефрона (т. XIIIa,

с. 690).

11 Слово Даниила Заточника с предисл. и примеч. И. А. Шляпкина // ПДП. СПб., 1889. Вып. 31. С. 2—3, 4—5, 10—11, 14—15, 30—31; ср.: ПЛДР. М., 1980. Вып. 2. С. 388, 392, 398. Одна из цитат Даниила Заточника, опущенная во второй редакции «Ивана Васильевича», сохранилась в автографе (л. 17) и в первой редакции.

Кемь Жорж Милославский от имени царя великодушно уступил шведам. В лействительности никаких переговоров о Кеми шведы и русские в конпе XVI в. не вели, хотя военные действия в этих местах происходили. 16 Непонятно, почему глава русской церкви, правильно названный в 1-й репакции митрополитом, был переименован во 2-й редакции в «патриарха»: в конспекте курса истории СССР, написанном Булгаковым, в разделе, посвященном XVI в., учреждение московской патриархии в соответствии с историей отнесено ко времени Федора Ивановича. 17 Неточными были и представления Булгакова о монетном обращении XVI в. Монеты, которыми пользовались при Иване Грозном в быту, были не золотыми, как думал писатель, а серебряными, изображался на них всадник («ездец»); золотые монеты были величайшей редкостью и употреблялись лишь как наградные знаки. В одном из списков пьесы золотая монета, данная парем режиссеру Якину, очевидно, должна была воспроизводить (как монеты XVIII—XIX вв.) портрет царя: «Я к и н: Глазам не верю. . . Ведь это же ваше лицо?! И о а н н: Не с твоей же бородой монеты чеканить!».

Но, конечно, было бы смешным педантизмом требовать от эксцентрической комедии скрупулезной точности в передаче исторических фактов.

Это не означает, однако, что комедия «Иван Васильевич» была лишь «шуткой», 18 что в своей комедии Булгаков не предлагал читателю никакой исторической концепции. Для того чтобы понять его взгляд на историю вообще и отношение к личности Ивана Грозного в частности, следует сказать несколько слов об оценке Ивана IV в доступной Булгакову историографии. Неверно думать, что оценка эта была однозначной. Задолго до того, как по воле Сталина в 1940—1941 гг. историкам была предписана безусловная апология Ивана IV как единственно «правильное, объективное толкование» его образа, 19 в русской науке высказывались самые различные взгляды на эту фигуру — от сугубо положительного (как, например, в официозном учебнике начала XX в. А. Нечволодова) 20 до резкоотрицательного (Карамзин, Костомаров, Ключевский). 21 Но уже К. Д. Кавелин и особенно С. М. Соловьев пытались не столько сущить и оценивать Грозного, сколько понять историческое значение его политики. Согласно С. М. Соловьеву деятельность Ивана Грозного была отражением борьбы между новыми, «государственными», и древними, «родовыми», началами. 22 Точка зрения Соловьева была принята с теми или иными уточнениями рядом историков. С известными оговорками принял эту точку эрения К. Н. Бестужев-Рюмин, чья статья об Иване IV в Энциклопедическом словаре Брокгауза-Ефрона была несомненно знакома Булгакову, постоянно пользовавшемуся этим словарем. 23 Такая точка зрения не имела характера прямой апологии Грозного, но несомненно, что дух гегелевского преклонения перед государственными деятелями заметно отразился на ней.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Автограф, л. 7 об. Ср.: Сб. РИО. СПб., 1910. Т. 129. О военных действиях в районе Кеми М. А. Булгаков мог знать из статьи «Кемь» в Энциклопедическом словаре-

Брокгауза—Ефрона (т. XIVa, с. 928).

17 Автограф, л. 47. Ср.: РО ИРЛИ, ф. 369, № 268, с. 93.

18 Так охарактеризовал «Ивана Васильевича» в отзыве, данном Главрепеткому в 1940 г., Ю. Юзовский, явно желая содействовать опубликованию пьесы Булгакова (Проблемы театрального наследия Булгакова. Л., 1987. С. 146).

<sup>(</sup>Проблемы театрального наследия Булгакова. Л., 1987. С. 146).

19 Державин Н. Роман об Иване Грозном. Правда. 1944, 11 декабря.

20 Нечволодов А. Сказания о русской земле. СПб., 1913. Ч. 4. С. 119—155.

21 Карамзин Н. М. История государства Российского. СПб., 1892. С. 273—

274: Костомаров Н. И. Исторические монографии и исследования. СПб.; М., 1881; Ключевский В. О. Курс русской истории. М., 1906. Ч. 2. С. 224—233, 246—249.

22 Кавелин К. Д. Собр. соч. СПб., 1897. С. 47, 52—53, 400; Соловьев С. М., История России с. простойную промом. Ман. «Обмостроимия получем» му. Ц. (д. УК)

История России с древнейших времен. Изд. «Общественная польза». кн. II (т. VI).

<sup>23</sup> Энциклопедический словарь / Брокгауз и Ефров. Т. XIIIa. C. 681-692.

Совсем иной взгляд на историю был высказан писателем, оказавшим сильнейшее влияние на Булгакова, - Львом Толстым. Толстой подобно Гегелю и Соловьеву считал исторический процесс закономерным, но никакого преклонения перед этой закономерностью и ее выразителями, «историческими личностями», у него не было. Иван IV для Льва Толстого пример властолюбия «злых» над «добрыми», воплощение «безумия и порока», «изверг». Однако уже в «Войне и мире» Толстой указывал, что суть истории XVI в. не в «больном характере Иоанна IV», а в массовых движениях, таких как «движение русского народа на восток, в Казань и Сибирь».<sup>24</sup>

Этот взгляд в значительной степени воспринял и Булгаков. Уже в «Белой гвардии» явственно ощущается влияние исторической философии Толстого — его взгляд на «великих людей» как на «ярлыки», даваемые

событиям, фантомы, «мифы».25

Изображение эпохи Грозного в «Иване Васильевиче» было однозначным и весьма выразительным. Показанный в пьесе опричный террор, не только страшный, но и чудовищно абсурдный, мог вызвать весьма неприятные ассоциации. Стоило жулику Милославскому, в XVI век, назвать свое имя, как ему сразу же сообщили, что его повесили «на собственных воротах третьего дня перед спальней...». Сообразительный Милославский объяснил, что это был, очевидно, не он, а его двоюродный брат, от которого он «отмежевался» (457—458). Репрессии затрагивают и служащих дипломатического аппарата. «Был у нас толмачнемчин, да мы его анадысь в кипятке сварили» (460), — сообщает Милославскому дьяк. «Забавный контраст между двумя эпохами <...», заметил во вступительной статье к пьесам Булгакова В. А. Каверин, начинает выглядеть не столь уж забавным» (14).

Но нарисовав столь выразительный образ эпохи, Булгаков вовсе не склонен был преувеличивать значение его центральной фигуры. Скорее наоборот. Царь — «вылитый управдом», управдом, имеющий то же имя и отчество и временно занимающий церский трон: эта тема «двойничества» напоминает «Принца и нищего» Марка Твена — писателя, которого Булгаков знал и любил. Но в «Принце и нищем» бедняк Том Кенти, ставший королем, — умный и одаренный мальчик, и это помогает ему справиться с королевскими обязанностями. Бунша отнюдь не обладает природными способностями Тома Кенти, но это не мешает ему с помощью Милославского исполнять роль царя. По справедливому замечанию Каверина, у управдома «все получается; несмотря на то что Бунша необычайно, поразительно глуп, он бы и без посторонней помощи управился бы с дьяками, которые поминутно кидаются в ноги, с опричниками, которым можно приказать что угодно, с патриархом. . . Порядки таковы, что управиться, в общем и целом, не так уж трудно. . .» (14).

Как видим, роль личности в истории представлялась Булгакову в «Иване Васильевиче» не более значительной, чем в «Белой гвардии». В автографе «Ивана Васильевича» между вторым и третьим актами сохранился текст реплики неизвестного персонажа о царе: «Он нервозен, как всякий Иоанн Грозный. . .».26

Но проблема государственной власти интересовала писателя не только сама по себе. После «Белой гвардии» Булгаков обращался к теме власти главным образом в связи с проблемой взаимоотношений между ее носителями и рядовыми людьми, в частности художниками («Мольер», «Последние дни» и др.).

26 Автограф, л. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Толстой Л. Н. Полн. собр. соч. М.; Л., 1928—1964. Т. 12. С. 312; Т. 28.

С. 192; Т. 36. С. 319, 323.

<sup>25</sup> Ср.: Лурье Я. С. Историческая проблематика в произведениях М. Булга-кова (Булгаков и «Война и мир» Толстого) // М. А. Булгаков-драматург и художе-ственная культура его времени. М., 1988. С. 192—201.

Этот аспект темы присутствует и в «Иване Васильевиче». В соответствии с историческими песнями об Иване IV царь в пьесе Булгакова не только грозен, но по временам и милостив. Попав в комнату изобретателя Тимофеева, он прощает его жену, ушедшую от мужа к режиссеру Якину, и жалует режиссеру «вотчину в Костроме», предлагает обворованному соседу изобретателя «гривну».

Повелители не творят историю, но могут быть страшны или, напротив, доброжелательны по отношению к отдельным людям. Возможно, что Булгакову был известен ответ, данный учеником Сократа и учителем Диогена философом Антисфеном на вопрос, как следует относиться к власти: «Как к огню: не подходить слишком близко, чтоб не обжечься; не уходить слишком далеко, чтобы не замерзнуть» (отражение этого афоризма есть и в «Слове Даниила Заточника», использованном Булгаковым в пьесе). 27

В справедливости этого афоризма Булгакову приходилось убеждаться не раз. Он хорошо помнил телефонный разговор 18 апреля 1930 г., спасший его от «нищеты, улицы и гибели», и данное в январе 1932 г. распоряжение возобновить запрещенные в 1929 г. «Дни Турбиных», вернувшее, по его словам, автору «часть жизни». В 1936 г. Булгаков мог еще надеяться, что выйдут на сцену «Мольер», «Иван Васильевич» и «Последние дни» и будут напечатаны другие его произведения. Надежда эта не покидала его, несмотря на неудачу с «Мольером» и «Иваном Васильевичем», и в последующие годы. Иллюзия, что власть может хоть немного согреть замерзающего человека, сохранялась у него по крайней мере до 1939 г.

Судьба пьесы «Иван Васильевич» (как и судьба следующей пьесы — «Батума») никак не подтверждала этой иллюзии. «Иван Васильевич» был снят со сцены в 1936 г. заодно с «Мольером» (сразу после генеральной репетиции) вероятнее всего потому, что под сомнение было поставлено все творчество автора. Но появись эта пьеса с упоминанием «сваренного в кипятке» деятеля ведомства внешней политики и репрессированного Милославского, от которого его родственник спешит «отмежеваться», на сцене, она, вероятно, принесла бы автору не меньше неприятностей, чем «Дни Турбиных» и «Мольер».

В марте 1941 г. в «Известиях» появилась явно инспирированная Сталиным статья горьковского писателя В. Костылева, осуждавшая всех критиков Ивана Грозного от современников царя до историков, которые «не стеснялись "вешать собак" на Ивана IV», хотя государство при нем «настолько окрепло, что ни "смута", ни польская интервенция не могли поколебать и умалить его могущество». В тому времени изображение Ивана IV в «Иване Васильевиче» стало бы просто крамольным. Но Булгаков до этого нового поворота в официальной исторической концепции не дожил — он умер за год до посмертной реабилитации Ивана Васильевича.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Слово Даниила Заточника. С. 16. Афоризм Антисфена см.: Лурье С. Я.

Предгечи анархизма в древнем мире. М., 1926. С. 157.

28 Костылев В. Литературные заметки // Известия. 1941. 19 марта. О романе В. Костылева и его связи с высказываниями Сталина см.: Лурье Я.С. Переписка Ивана Грозного с Курбским в общественной мысли Древней Руси // Переписка Ивана Грозного с Андреем Курбским. М., 1981. С. 216—218.

## МАТЕРИАЛЫ И СООБЩЕНИЯ

#### Е. Г. ВОДОЛАЗКИН

## Хроника Амартола в новонайденных списках

Хроника Георгия Амартола, одна из самых популярных византийских хроник, включает сочинение самого монаха Георгия, завершенное им в 60-х гг. ІХ в., и продолжение, извлеченное из Хроники Симеона Логофета, повествующее о событиях вплоть до 948 г. Хроника является компиляцией различных — от историографии до патристики — источников. 1

По мнению В. М. Истрина, древнерусский перевод памятника был осуществлен в Киеве в середине XI в.<sup>2</sup> Бытовавшая как в отдельных списках, так и в составе летописных сводов Хроника Амартола способствовала становлению русского исторического повествования.

Исследователю издателю переводной византийской и В. М. Истрину было известно 8 ее списков: 1) ГБЛ, собр. МДА, № 100 так называемый Троицкий список (далее — Тр); 2) ГБЛ, собр. Ундольского, N 1289 (Ун); 3) ГИМ, собр. Уварова, N 1305 (Ув); 4) ГИМ, Чудовское собр., № 352 (Ч); 5) ГПБ, собр. Погодина, № 1432 (П); 6) ГПБ, Соловецкое собр., № 436/83 (Сл); 7) ГПБ, F.IV.136 (Пб); 8) ЛОИИ, Собр. рукописных книг, № 80 — так называемый Супраслыский список (Сп). По мнению ученого, имели место две последовательные правки первоначального текста, в результате которых возникли редакции — сначала Первая (дошедшая до нас в составе летописных сводов), а затем Вторая. которая в свою очередь существует в двух видах (группах): А (Ун, П, Пб, Сл) и Б (Сп, Ув, Ч). Троицкий список В. М. Истрин возводил к первооригиналу.3

Впоследствии О. В. Творогов показал, что от первооригинала перевода пошли две ветви списков, легших в основу соответственно Хронографической редакции (т. е. той, что существует в исторических компиляциях) и редакции Первой, представленной, в частности, Троицким списком. Эта Первая редакция и легла в основу Второй с двумя ее разновидностями.4

Со времени появления работы В. М. Истрина стали известны ещс восемь списков. Обнаруженные списки пока не имеют ни достаточно полного палеографического описания, ни текстологической характеристики. Их рассмотрению и посвящена наша статья.

В 1975 г. О. В. Творогов сообщил об обнаружении в Синодальном собрании ГИМ двух рукописей, содержащих текст Хроники Амартола. Это

<sup>2</sup> Истрин В. М. Хроника Георгия Амартола в древнем славяно-русском переводе. Пг., 1922. Т. 2. С. 268—309.

<sup>3</sup> Там же. С. 310—356.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Об источниках Хроники см.: Шестаков С. 1) О происхождении и составе Хроники Георгия Мниха (Амартола). Казавь, 1891; 2) По вопросу об источниках Хроники Георгия Монаха (Амартола). СПб., 1892.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Творогов О.В. Древнерусские хронографы. Л., 1975. С. 98—110. 
<sup>5</sup> См.: Творогов О.В. 1) Древнерусские хронографы. С. 12—13; 2) Находки в области древнерусской хронографии // Памятники культуры. Новые открытия: Письменность; Искусство; Археология. М., 1975. С. 26.

рукописи № 1008 и 732 (далее соответственно — С-1 и С-2). Находка денна тем, что до последнего времени мы располагали лишь одним списком Первой редакции — Троицким (Эрмитажный список, речь о котором пойдет ниже, был обнаружен позднее). С-1 содержит текст Хроники от начала до «Временника христианских царей». Остальной текст приходится на С-2.

Рукопись С-1 насчитывает 319 листов, в четверть, датируется 70—80-ми гг. XV в. 7 Филиграни: «голова быка» четырех видов (типа: Брике, № 15158 — 1467 г.; там же, № 14802 — 1476 г.; там же, № 14729 — 1480 г.; там же, № 15156 — 1485 г. (обнаружена только на конечном листе рукописи)); буква «Р» трех видов (типа: Брике, № 8533 — 1485 г.; там же, № 8669 — 1486 г.; там же, № 1491 — 1494 гг.). 8 Список написан полууставом нескольких почерков. Заглавия и инициалы выполнены киноварью. Переплет деревянный, в тисненой коже. Нал. 1 запись: «Принадлежить Иосифову монастырю, 1854». Аналогичные записи нал. 10, 28. Нал. 28 об. (конечном листе тетради) оставлено место, из чего можно предположить, что рукопись изготовлялась одновременно несколькими писцами. На последнем листе рукописи запись о разделении Хроники на два списка.

Рукопись содержит текст первых трех книг Хроники Амартола до «Временника христианских царей», причем предисловие помещено за оглавлением. Имеется ряд пропусков. Между л. 138 и 139 современной нумерации утрачены два листа с текстом от «тъщашеся, и одалаетъ Михаилъ» до «ниединъ свъдаеть»; <sup>9</sup> между л. 132—133 утрачены два листа с текстом от «и престоящимъ ему» по «учителя своего» (153, 7—155, 14). Далее следуют два пропуска по одному листу — между л. 193—194 от: «невиноватыи, невиноватого» до «въскресение 8е» (218, 15—219, 11) и между л. 232 и 233 от «Разумъста, яко нача» по «истолкуя неразумъвающая» (255, 14—256, 14). Вероятно, был утрачен и последний лист рукописи, но впоследствии недостающий текст был восстановлен на иной бумаге и иным почерком. Перед реставрацией список обрывался на фразе: «Бога делы во [спъвъ]» (333, 9).

Рукопись С-2 насчитывает 439 листов (1+433+V), в четверть, датируется 20-ми гг. XVI в. Филиграни: «рука» трех видов (типа: Брике, № 11426 — 1514 г.; там же, № 11405 — 1520 г.; там же, № 11406 — 1528 г.); буква «Р» (типа: Брике, № 6642 — 1523 г.); «голова быка» — не идентифицирована. Полуустав одного почерка. Переплет деревянный, в тисненой коже. На л. 1 искусно выполненное изображение креста. Заглавия и инициалы киноварные. На л. 1—2 запись-скрепа: «Иосифо-Волоколамского монастыря». К переплету приклеена бумага с надписью: «Временникъ христианьскиих цареи неполна из мас [...] полат». 10 Рукопись содержит текст Хроники Амартола от «Временника христианских царей» до конца.

Обратимся к текстологическому анализу рассматриваемых рукописей. В С-1 представлена Первая редакция Хроники Амартола.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Творогов О.В. Находки в области древнерусской хронографии. С. 26. <sup>7</sup> Ср. датировку Т. Н. Протасьевой: Протасьева Т. Н. Описание рукописей Синодального собрания (не вошедших в описание А.В. Горского и К.И. Невоструева). М., 1973. Ч. 2. С. 123.

<sup>8</sup> За помощь в налеографическом анализе рукописей С-1 и С-2 благодарю Т. В. Ди-

анову.

9 См.: И с т р и н В. М. Хроника Георгия Амартола в древнем славяно-русском переводе. Пг., 1920. Т. 1.С. 162, строка 7— с.164, строка 13. В дальнейшем ссылки на это издание приводятся в тексте с указанием соответственно страницы и строки. Орфография цитат и примеров несколько упрощена. Буквы ы, а заменены на «я»; буквы ж, t на «е»; і на «и», «оу» на «у»; ξ на «кс». Титла раскрываются, выносные буквы вводятся в строку. Приводя общие чтения новонайденных списков Хроники и списков опубликованных, пользуемся орфографией опубликованных.

опубликованных, пользуемся орфографией опубликованных.

10 Т. Н. Протасьевой эта запись ошибочно прочтена как «Временник христианских дарей неполный из Амартола». См.: Протасьева Т. Н. Описание руко-писей Синодального собрания. С. 123.

Приведем несколько общих первичных чтений Тр. и С-1 в сопоставлении со вторичными чтениями Второй редакции (S).<sup>11</sup>

|        | Tp, C-1   | S       |
|--------|-----------|---------|
| 34,1   | персяномъ | персомъ |
| 55,9   | котца     | конець  |
| 121,21 | сыну      | дѣтищю  |

С другой стороны, С-1, совпадая с Тр., содержит и вторичные чтения, свойственные этой редакции Хроники:

| S      |         | Tp, C-1 |
|--------|---------|---------|
| 85,13  | татьбою | та бо   |
| 169,14 | Амосъ   | Амонъ   |
| 193,25 | града   | ради    |

Кроме того, к группе общих вторичных чтений Тр и С-1 можно отнести и многочисленные общие лакуны, содержащиеся в этих списках <sup>12</sup> (не считая тех фрагментов, которые вытерты в самом Тр). Нужно отметить, что большинство этих лакун в С-1 восполнены вставками на полях. Почерк данных вставок иной. Это заставляет думать, что они сделаны уже после изготовления рукописи. С-1 была сверена со списком Второй редакции; при этом не только восполнялись лакуны, но и многие разночтения приводились в соответствие со Второй редакцией, включая ее индивидуальные добавления, например: «по нем» (101, 23).

Список С-2 открывается «Временником христианских царей» и до сооб-

Список C-2 открывается «Временником христианских царей» и до сообщения о V соборе представляет собой продолжение текста C-1, т. е. принадлежит к Первой редакции как в первичных своих чтениях, так и во вто-

ричных.

| Tp, C-2                                              | S                                                                                         |
|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ставися<br>животъ<br>творяще<br>есть<br>вниде        | поставитися<br>житие<br>творящимъ<br>бысть<br>сниде                                       |
| s                                                    | Tp, C-2                                                                                   |
| служители<br>ръка<br>обнажи<br>Артемидию<br>небесное | служитель<br>вода<br>наведе<br>Отримидию<br>небеснымъ                                     |
|                                                      | ставися<br>животь<br>творяще<br>есть<br>вниде  S служители<br>рѣка<br>обнажи<br>Артемидию |

В то же время в тексте С-2 находим множество чтений Второй редакции.

|        | S, C-2             | ${f Tp}$     |
|--------|--------------------|--------------|
| 340,1  | блаженая           | божественная |
| 357,23 | замыслист <b>а</b> | замысливъ    |
| 363,15 | изверженъ          | низверженъ   |

Это пример общих первичных чтений Второй редакции и списка С-2. Имеются и общие вторичные чтения.

|        | ${f Tp}$ | S, C-2      |
|--------|----------|-------------|
| 368,22 | -        | даже        |
| 377,15 | удовою   | девою       |
| 411,7  | сыновъ   | сынь (так!) |

<sup>11</sup> При сравнении текстов чтения, отражающие первооригинал, мы помещаем в левой колонке. Примеры предваряются указанием страницы и строки по изданию В М. Истрина

В. М. Истрина.

12 Исключение составляет фрагмент о Каине от слов «противу Эдема» по «Василии въщавает» (31,11—32,21), читающийся в С-1, но отсутствующий в Тр (а также и в Эрмитажном списке).

Еще раз подчеркием, что это характеристика текста C-2 до V собора. С рассказа о V соборе (412, 17) текст начинает соответствовать группе Б Второй редакции (т. е. спискам Сп, Ув, Ч).

| $\Gamma p$ . | Б, С-2       | Гр. А        |
|--------------|--------------|--------------|
| 412,20       | —            | патриархъ    |
| 413,11       | мниси        | мнози        |
| 523,27       | сотвори      | постави      |
| Γ            | p. A         | Гр. Б, С-2   |
| 431,10       | нападоша     | нападуть     |
| 462,25       | противившуся | противившеся |
| 498,5        | снъ          | сонъ         |

Текст С-2 не тождествен ни одной из разновидностей группы Б (Сп, с одной стороны, и Ув, Ч — с другой): он восходит к архетипу группы. Чтения С-2 как правило не совпадают с индивидуальными вторичными чтениями ни Сп, ни Ув или Ч:

|        | Сп, С-2          | $y_B$ , $y$     |
|--------|------------------|-----------------|
| 421,19 | постившеся       | постящеся       |
| 498,21 | Греческы         | въсточныя       |
| 524,27 | скажеть          | сказа           |
|        | Ув, Ч, С-2       | Сп              |
| 421,24 | не малица        | мала лица       |
| 426,30 | умедлилъ         | умешкаль <так!> |
| 498,2  | великою болѣзнию | великая болѣзнь |

Любопытной особенностью С-2 является наличие киноварных заглавий, не содержащихся в тексте Хроники Амартола: «Царство 2 Костянтиево», «Царство 3 Иулиана преступника», «Царство 4 Авианово» и т. д. А также: «О павлекианстеи ереси», «Еретици», «О шестом съборѣ». Близкие по типу, но текстуально не совпадающие заглавия находим в Летописце Еллинском и Римском Второй редакции.

Текстологический и палеографический анализ рукописей С-1 и С-2 позволяет сделать следующие выводы. В определенном книжном центре (вероятно, в Иосифо-Волоколамском монастыре) находился список Первой редакции Хроники Амартола, разделенный на две рукописи. Первая — дошедшая до нас С-1, и вторая (предполагаемая) — содержавшая текст от «Временника христианских царей» до V собора. Позднее оба списка были правлены по списку Второй редакции. В таком виде (т. е. со следами правки на полях) С-1 и была оставлена, а рукопись, содержавшая продолжение Хроники (и также правленная), переписана «набело», причем к ней прибавили и окончание Хроники (по группе Б Второй редакции). Этим объясняется наличие в первой части С-2 чтений и Первой, и Второй редакций.

В пользу данного построения говорит и датировка рукописей. Как уже отмечалось, по уточненным данным С-1 датируется 70-80-ми гг. XV в., а С-2 — 20-ми гг. XVI в., так что создавались они с разницей в несколько десятилетий.

Одинаковый размер рукописей — 4° (не такой уж частый для Хроники Амартола) — свидетельствует о том, что при изготовлении С-2 ориентировались на С-1. Однако в характере исполнения рукописи отличаются, их создатели придерживались разных стилей: С-2 содержит роскошную заставку и написана стройным, красивым полууставом. Изготовлялась она скорее всего на заказ. Стоит, наконец, отметить, что одна из вставок на полях С-1 содержит индивидуальное первичное чтение списков Ув и Ч (группа Б Второй редакции): «должину» (141.7), что соответствует греч.

τὸ μῆχος (Cn: «долѣе»), и восходит, очевидно, к архетипу группы. Совпадение разновидности текста Хроники во вставке с его разновидностью в С-2 подтверждает нашу гипотезу.

Обращение C-2 к тексту Второй редакции начиная с V собора не кажется неожиданным, если учесть, что на этом же месте обрывается Тр. а также третий из известных нам списков Первой редакции — Эрмитаж-

ный, к рассмотрению которого мы переходим.

Своим вторым рождением Эрмитажный список Хроники обязан В. П. Бударагину, обнаружившему его в Отделе редкой книги Научной библиотеки Эрмитажа (№ 265577). Список пергаменный, форматом в лист. Полуустав. Переплет деревянный, в тисненой коже. По мнению О. А. Князевской, рукопись относится к XIV в., хотя из осторожности не исключается и начало XV в. 14 Прежде список был ошибочно датирован 1674 г. (см. отметку почерком XIX в. на первом листе). Дело в том, что дата, принятая за год создания рукописи, и в самом деле читается на полях в позднейшей записи — скрепе (л. 2-15). Последние слова этой записи, определяющие ее характер (вкладная или владельческая), тщательно вытерты. Очень вероятно, что запись вкладная, но место вклада рукописи определить невозможно. Датирована запись январем 1674 г. В ней упомянуто имя Александра, епископа Вятского и Великопермского, оставившего епархию 8 января 1674 г. и ушедшего в Коряжемский монастырь. О месте пребывания рукописи до 1674 г. ничего определенного сказать нельзя: кроме Коряжемского монастыря и Вятки Александр подвизался в Спасо-Каменном монастыре под Вологдой и был епископом в Коломне.<sup>15</sup>

В Эрмитажном списке не хватает целого ряда листов. К перечню их, приведенному в описании О. А. Князевской, мы укажем соответствующие фрагменты в издании В. М. Истрина (справа; слева современные номера листов, между которыми находились листы утраченные):

| 32/33   | 49.5— 51.20    | 203/204 | 307,16-310,13   |
|---------|----------------|---------|-----------------|
| 33/34   | 52,25— $55,14$ | 223/224 | 336,11—348,8    |
| 34/35   | 56,19— 58,26   | 243/244 | 365.17—368,6    |
| 37/38   | 62,13-64,28    | 247/248 | 373,7 -375,20   |
| 126/127 | 177,9—180,11   | 250/251 | 379,15 - 380,20 |
| 130/131 | 186,17—189,26  | 254/255 | 385,21—388,7    |
| 181/182 | 272,27—275,17  | 260/261 | 395,13-397,25   |

Текстологический анализ Эрмитажного списка указывает на его принадлежность к Первой редакции:

|        | Эрмитажный,<br>Троицкий | S             |
|--------|-------------------------|---------------|
| 38,3   | грады                   | страны        |
| 111,15 | провидителя             | проповедателя |
| 180,24 | ячмыка                  | инэмрк        |
| 231,1  | пустыньных              | постныхъ      |
| 303,26 | бъти <так!>             | бываеть       |
| 398,3  | преставлении            | умертвии      |

Добавим, что Эрмитажный список содержит те же лакуны, что и Тр и C-1, и обрывается подобно этим спискам на V соборе.

Таким образом, текстологический анализ трех списков Первой редакции позволяет заключить, что редакция эта была ущербна и оканчивалась V собором. Это не позволяет выводить полную Вторую редакцию

 <sup>13</sup> Бударагин В. П. Древнерусские рукописи Кабинета редкой книги Научной библиотеки Эрмитажа // ТОДРЛ. Л., 1988. Т. 41. С. 422.
 14 См. описание О. А. Князевской, вложенное в рукопись № 265577.
 15 Строев П. Списки иерархов и настоятелей монастырей Российския церкви. СПб., 1877. С. 742, 801, 1031.

из неполной Первой. Вторую редакцию правильнее связывать с редакцией Хронографической.

Хронографическая редакция памятника, встречавшаяся ранее только в составе хронографов, теперь известна в единственном отдельном (хотя и неполном) списке — в сборнике Кирилло-Белозерского собрания (РО ГПБ, № 7/1084, 507 л., в четверть). Список конца XV в. Филиграни: «голова мавра» (типа: Брике, № 15634 — 1448 г.); «бычья голова» двух видов (типа: Лихачев. Вод. зн., № 1086 — 1465 г. и там же, № 1134 — 1470 г.); «предмет неопределенного значения» (там же, № 3390 — 1491 г.). Список выполнен полууставом нескольких почерков, но фрагменты различных произведений писаны одинаковыми почерками, что свидетельствует об одновременности создания сборника. Имеются владельческие записи. Переплет деревянный в тисненой коже.

Состав сборника таков. На л. 1—91 помещен текст Хроники Амартола от слов «Книгы временныя» до «испытании и онехъ» (27, загл.—113, 8). Далее следует текст библейских книг: л. 92—127 об. — Книга Иисуса Навина; л. 128—166 об. — Книга Судей Израилевых; л. 167 об—172 об. — Книга Руфь; л. 172 об.—383 об. — четыре Книги Царств. На л. 383 об.— 390 следует фрагмент из Толковой Палеи «Благословение Иаковле» от слов « $(\Pi)$ о сем же убо рече Иаковъ» до «Понеже не достоить ти искусити» (ср.: Палея Толковая по списку, сделанному в г. Коломне в 1406 г. / Труд учеников Н. С. Тихонравова. М., 1892—1896. Вып. 1—2. Стб. 364—381. На л. 390—393 об. — продолжение фрагмента «Благословение Иаковле» от слов «(A) еже рече ты судити имаши» до «и положиша и въ гробе въ Египте» (ср.: Толковая Палея 1477 г.: Воспроизведение синодальной рукописи № 210. СПб., 1892. Л. 142в—146б, исключая л. 391 об.—392 об., где текст опять соответствует Палее 1406 г.). За указанным фрагментом на л. 393 об. — 403 об. следуют тексты заветов Рувима, Симеона, Левгия (ср.: Толковая Палея 1477 г. л. 1466—153г). Завет Левгия обрывается на л. 403 на фразе: «и отверзе ми ангел двери небесныя и виде» (ср.: Толковая Палея 1477 г. л. 153г). На л. 403 об. — 506 об. расположен фрагмент Хроники Амартола от слов «Начало царствию Навходоносорову» до «студенеишая искръ же огня» (185, 1-302, 16).

На л. 4—11 об. текст Хроники переписан в неправильной последовательности, так как, вероятно, в протографе были спутаны листы. Текст должен следовать в таком порядке: после слов «дати на бранех сказньнова» (л. 4 об. — И с т р и н, 31, 1) должен идти фрагмент от слов «Каинову роду» (л. 6 — И с т р и н, 32, 8) до «страну свою нарекоша» (л. 11 — И с т р и н, 37, 10); далее от слов «в временех же царствия» (л. 5 об. — И с т р и н, 37, 11) до «от таковыя одежа» (л. 6 — И с т р и н, 37, 23); затем от «древле бо не разумяху» (л. 4 об. — И с т р и н, 37, 23) до «силен делом и словом» (в Троицком — «словомъ и деломъ») (л. 5 об. — И с т р и н, 38, 11). Фрагмент от слов «потомъ же царствовавъ въ Персии Куръ» до «силен делом и словом» (И с т р и н, 38, 1—38, 11) переписан два раза: на л. 5—5 об. и 11—11 об.

Судьба сборника любопытна. В свое время он был описан А. Н. Поповым, <sup>16</sup> но в силу какой-то случайности из поля врения В. М. Истрина выпал. Вторично список был введен в научный оборот О. В. Твороговым, высказавшим предположение о принадлежности Хроники в этом сборнике к Хронографической редакции. <sup>17</sup>

Текст фрагментов из Хроники (далее — КБ) сопоставлялся нами с Троицким списком Хроники (Тр), со списками Второй редакции (при этом учитывались прежде всего общие чтения всех списков, ее представ-

17 Творогов О. В. Древнерусские хронографы. С. 12-13.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Попов А. Обзор хронографов русской редакции. М., 1866. Вып. 1. С. 215—217.

ляющих), а также с выдержками из Хроники Амартола, вошедшими в первую редакцию Летописца Еллинского и Римского (далее — ЕЛ). В результате сопоставления было найдено подтверждение указанной точке зрения и предложены некоторые уточнения.

В первую очередь следует показать, что список КБ никак не связан с текстами Второй редакции (S). В случаях, когда вторичным чтениям S противопоставлены общие первичные (подтвержденные греческим оригиналом) чтения ЕЛ и Тр, в КБ находим также первичные чтения.

|         | КБ, ЕЛ, Тр   | S            |
|---------|--------------|--------------|
| 201,13  | добль        | добре        |
| 203.5   | въ утробе    | в сердци его |
| 203,8   | плъти        | ОИТГП        |
| 203,20  | конъникъ     | конь         |
| 257, 23 | видевъ       | виде и       |
| 258,2   | перъвую свою | первыи свои  |
| 260,5   | расеяино     | равно        |

Мы располагаем 24 такими примерами при двух противоположных, где КБ представляет чтение, общее с S. Такое соотношение показывает, что КБ и S не связаны между собой.

Обратимся к выяснению принадлежности списка КБ. Первичным чтениям Тр противостоят общие вторичные чтения КБ и ЕЛ, что говорит о близости КБ к Хронографической редакции, которую ЕЛ представляет (интересно, что такая картина наблюдается только до с. 263 по изданию Истрина; в дальнейшем, напротив, КБ наряду с Тр начинает отвечать первичным чтениям в противовес вторичным чтениям ЕЛ и S).

Ряд первичных чтений КБ, ЕЛ и S противостоит вторичным чтениям Тр. Таких случаев около 30. Десять же первичных чтений ЕЛ и S противопоставлены общим вторичным чтениям КБ и Тр. Эта статистика также свидетельствует о связи КБ с Хронографической редакцией и о том, что Тр не является непосредственным источником КБ.

В пользу близости КБ к Хронографической редакции говорит, наконец, то обстоятельство, что в КБ мы находим два (из трех!) индивидуальных первичных чтения ЕЛ.

Тем не менее нельзя игнорировать того, что ЕЛ и S дают около десятка общих первичных чтений в противоположность общим вторичным чтениям КБ и Тр. Это заставляет предположить какую-то связь КБ с Первой редакцией, от которой пошел архетип Троицкого списка. Скорее всего КБ (или протограф) был правлен по одному из списков Первой редакции. Правка ощущается на протяжении всего текста КБ. На фоне такой повсеместной правки несколько загадочно выглядит совпадение именно в первичных чтениях КБ и Тр после с. 263 по изданию Истрина. Не исключено, что в этой части КБ к правке был подключен еще какой-то список, очень близкий к первооригиналу. Несмотря на некоторые «темные места» Кирилло-Белозерского списка принадлежность к Хронографической редакции отводит ему особую роль не только в исследованиях Хроники Амартола, но и русского летописания: иных списков этой редакции пока не найдено.

В пяти из новонайденных списков Хроника Амартола представлена Второй редакцией: три списка относятся к группе А, и два — к группе Б. Обратимся к группе А.

1) Древнейшей в группе, как и вообще во Второй редакции, является рукопись Д7 Архангельского собрания БАН (далее — Д7), 362 л., в лист, 1453 г. 18

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Творогов О. В. Находки... С. 26.

Филиграни: «рог изобилия» (типа: Лихачев. Вод. зн., № 4187 — 1579 г.); «щит под короной» (плохо различимый); «круг с вписанным в него гербовым щитом» (типа: Лихачев. Вод. зн., № 2612, 2619 — середина XV в.); «голова быка» трех видов (типа: а) Лихачев. Вод. зн., № 2375, 2376 — первая половина XV в.; там же, № 3910 — 1448 г.; там же, № 1106 — 1466 г.; б) там же, № 2661 (без даты), Тромонин, № 283 — 1450 г.). 19

Полуустав нескольких почерков. Заглавия и инициалы киноварные. Переплет деревянный, в тисненой коже. Л. 2 об., 99 об., 357 об. без текста. На л. 357 датирующая запись: «В лѣто 6961 индикта 1 да писалъ сею книгу Семионъ Стратила многогрѣшною рукую «так!»», а также владельческая запись: «Сия книга стремяннаго конюха Ивана Гаврилова сына Суровцова».

На л. 1а—5 об. помещены 4 стихотворных предисловия справщика Савватия к Хронике Амартола. <sup>20</sup> Л. 6—20 содержат оглавление Хроники Амартола от слов «при немже бысть велие гонение» (И с т р и н, с. 13) до «приплуша четвертаго на десяте индикта до тысячи лодии, многа» (И с т р и н, с. 26). Л. 21—357 — Хроника Амартола от заглавия «Временник о христианых царех и Костян-(тине) велицѣмь цари» (333, 26—27) до конца.

Листы предисловия, написанного полууставом XVII в. подклеены к корешкам срезанных листов.

Несомненно, рукопись Д7 содержала полный текст Хроники, впоследствии же фрагмент от начала до «Временника христианских царей» был изъят. Изъят был также и соответствующий фрагмент оглавления. Оставшиеся листы оглавления были подклеены за предисловием непосредственно перед текстом Хроники.

Принадлежность Д7 к группе А Второй редакции доказывается наличием общих вторичных чтений группы А и данного списка.

|        | Тр (до 412,17), Гр. Б | Гр. А, Д7 |
|--------|-----------------------|-----------|
| 333,28 |                       | в Римъ    |
| 413,11 | мниси                 | мнози     |
| 462,1  | тако                  | яко       |

2) Рукопись ГПБ F.IV.150 (далее — Пб-1) насчитывает 604 л., в лист. По филиграням («бычья голова» двух видов типа: Л и х а ч е в. Вод. зн.,  $\mathbb{N}$  13 46 — 1507 г.; там же,  $\mathbb{N}$  2675 — 1490—1510 гг.) она датируется первой четвертью XVI в. Полуустав. Переплет деревянный, в тисненой коже. Лист между л. 28 и 29 в современной нумерации без текста. На л. 302 в текс те Хроники пропущен фрагмент от слов «Богом нарекоша» до «жестоци быша» (293, 25—298, 11). Текст Хроники обрывается на фразе «никакож е оттекивати дерзающим» (567, 26).

Это один из наиболее «последовательных» списков Хроники: на протяжении всего текста Пб-1 сходен с группой А. Проиллюстрируем это рядом приме ров.

Пб-1, Гр. А Гр. Б 48,3 бреже преже 375,13 лишися слышися 551,13 по цари пророци

Общие первичные чтения Пб-1 и группы А противопоставлены вторичным чтениям группы Б.

Филиграни перечислены в соответствии с описанием рукописи в кн.: Описание Рукопи сного отдела Библиотеки Академии наук. Л., 1959. Т. 3, вып. 1. С. 12—13.
 См.: Панченко А. М. Русская стихотворная культура XVII века. Л., 1973. С. 59—62. Список предисловия в рукописи Д7 А. М. Панченко известен не был.

Гр. Б Пб-1, Гр. А

37.2 тавръ тавре
420.2 въ лица чюжа на улицях чужах
547.4 Фракыискую Афракиискую

Пб-1 совпадает с группой A во вторичных чтениях, в то время как группа Б показывает чтения первичные. В списке Пб-1 есть и индивидуальные чтения группы A: л. 580 об. — «есть» (546, 24); л. 581 — «вои» (547, 13); л. 585 — «убо» (551, 6).

3) Рукопись ГБЛ, собр. Егорова, № 908 (далее — Е-908), 617 л. (1+615+1), в лист, вторая четверть XVI в.  $^{21}$  Филиграни: «кувшин» двух видов (типа: Б р и к е, № 12663 — 1543 г.; там же, № 12634 — 1549 г.); на последнем, вклеенном, листе филигрань «двуглавый орел» (типа: Л и х а ч е в. Бумажные мельницы. № 445 — 1649 г.).

Полуустав нескольких почерков. Заставки и номера глав киноварные. Переплет деревянный, в тисненой коже. На л. 1 запись: «Сия книга нарицаемая креница Богоявленного манастыря, что в Костроме, казанная, 1744 году подписана. А подписал многогрешный и промонахъ Аркадии Бредихинъ». На полях большое количество записей, отражающих содержание текста. Содержание рукописи: л. 1—496 об. — Хроника Амартола; л. 497—619 об. — Хроника Синкелла.

В Е-908 представлена группа А Второй редакции. Это удобнее показать, проиллюстрировав вначале принадлежность Е-908 ко Второй редакции в целом.

Тр E-908 121,11 сия бо сия же убо 205,2 ю утробу ея 409,13 таинъ даровъ

Приведем общие первичные чтения группы А и Е-908.

Гр. А, Е-908 Гр. Б
44,21 имяше являще
441,11 съглащаеть се глащаеть
553 3 же бысть царемь

1) Рукопись ГПБ, Q.IV.35 (далее — Пб-2), 131 лист, без начала и конца, конволют, третья четверть XV в.  $^{22}$  Полуустав двух почерков. Филиграни: л. 1—122 — «бык» двух видов (типа: Брике, № 2784 — 1453 г.; там же, № 2785 — 1460 г.); л. 123—129 — «якорь» (типа: Участки на, № 7 — 1723 г.),  $^{23}$  на л. 130—131 филиграни не просматриваются. Переплет картонный, XIX в.

На л. 1—122 находится текст Хроники Амартола от слов «на нь крамола» до «и мало его не» (349, 28—533, 26). Л. 123—129 без текста, причем за л. 128 следует л. 130. На л. 130 и 131 текст Кормчей. Утрачены примерно два листа между современными л. 29 и 30 с фрагментом текста Хроники от слов «по многымь свобоженьемь» до «проклятие собе изиска и зависть» (394, 1—397, 2).

Список Пб-2 принадлежит ко Второй редакции и содержит чтения, соответствующие чтениям группы Б. В тексте Пб-2 л. 55—60 (И с т р и н, с. 437—445) бросается в глаза внезапно проявившееся обилие первичных чтений, противостоящих вторичным чтениям Уваровского и Чудовского списков и совпадающих с первичными чтениями группы А и Супраслыского списка (напомним, что Супраслыский список, так же как Уваровский и Чудовский, принадлежит к группе Б).

<sup>22</sup> См.: Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> См.: Творогов О. В. Находки... С. 26.

<sup>23</sup> Uchastkina Z. V. A History of Russian hand paper-mills and their watermarks. Hilversum. Holland, 1962.

| Пб-2, Сп, Гр. А                                                                                                      | •                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| 441,7 съгрешающему 441,20 оттръгшу 442,2 близъ (Сп: близко) 443,8 свещася 444,13 исходить ис тела сего 445,25 скорби | разрешающему<br>отвергъшу<br>блазнь<br>свещашася<br>—<br>скорбехъ |

Списки Пб-2, Сп и группа А совпадают и в ряде вторичных чтений в противоположность первичным Ув и Ч.

|        | $y_B, Y$       | Пб-2, Сп, Гр. А     |
|--------|----------------|---------------------|
| 437,18 | браце          | мраце               |
| 441,22 | намъ           | вамъ                |
| 442, 2 | како           | колико              |
| 444,22 | да запретит ти | заклинается (в Сп и |
|        |                | ряде списков Гр. А: |
|        |                | заклинает тя)       |

Такая картина объясняется, с нашей точки зрения, тем, что в указанном фрагменте протограф Ув и Ч претерпел позднейшую, не отразившуюся в остальных списках группы Б, правку.

2) Список ЛОИИ, кол. 238, № 365, 862 л. (111-4859), в четверку, последняя четверть XV в. Полуустав нескольких почерков. Филиграни: «единорог» (типа: Брике, № 10027 — 1478 г.); «звезда» (там же, № 6056 — 1481 г.); «агнец пасхальный» (типа: Мошин, № 39 — 1481 г.);<sup>24</sup> «бычья голова» (типа: Лихачев, Вод. зн., № 1178 — 1493 г.). Переплет деревянный, в тисненой коже, XIX в.<sup>25</sup>

Между л. 548 и 549 современной нумерации утрачены один или более листов. На л. 70 об., 78 об., 86 об. и др. записи о неправильной последовательности фрагментов Хроники Амартола. На л. 860 об., 861 карандашные записи Н. П. Лихачева о количестве листов, пропусках, стоимости ру-

Содержание рукописи: л. 1—548 — текст Хроники Амартола; л. 549— 856 — «Летописец от 72-х язык» так называемого Лихачевского вида. 26

В тексте Хроники спутаны листы. Правильный порядок таков: после л. 70 должны идти л. 87-94 от слов «мудрости же Афину» до «заповедь имут десятину» (77, 21-86, 12); далее л. 79-86 — от «имати на людех» до «приимъ Моисеи кости» (86, 12-94, 16), затем л. 71-78 — от «Иосифовы с собою» до «како лишенъ» (94, 16-103, 13). Начиная с л. 95 листы следуют в правильной последовательности. После л. 294 должны идти л. 303— 326 от слов «Временник о христиньскых царехъ» до «съставъ спопо(лъзнути)» (333, 26-355, 32); далее л. 295-302 от «(спопо)лъзнути. Како не зарыдаються» до «до днешняго дне» (355, 32-363, 11). Начиная с л. 327 текст идет по порядку.

На л. 154 пропуск текста Хроники от «зане показа» до «сынъ Иезекиевъ» (165, 17-167, 19-20). Между л. 254 и 255 утрачена, видимо, тетрадь с фрагментом от «еже отинудь победу» до «пленения сбышася» (281, 25— 26—290, 14). После л. 548 от слов «съ къ самому» (572, 11) текст обрыва-

В начале «Летописца от 72-х язык» утрачены один или несколько листов. События открываются 898 г. и заканчиваются 1488.

XV BB. JI., 1976. C. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Albums des filigranes Agneau Paskal / Mošin V. et Grozdanovič-Pajič M. Bel-

grade, 1967.

26 Об этой рукописи см.: Покровская В. Ф. Летописный свод 1488 года.

11 Покровская В. Ф. Летописный свод 1488 года. 1974. M., 1975. C. 28-32.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Подробнее о Летописце см.: Лурье Я. С. Общерусские летописи XIV—

Связь Хроники с сосуществующим в одной с ней рукописи произведением — следствие «разомкнутого» характера хроник вообще. Это свойство не только Хронографической редакции памятника, присутствующей в исторических компиляциях; отдельные списки Хроники порой тоже небезразличны к своему соседству.

Текстологический анализ списка ЛОИИ (Л) позволяет соотнести его со Второй редакцией, группой Б. Можно назвать ряд общих пропусков Л и группы Б в сравнении с группой А и Троицким списком: «днии», «земли, от неяже создань бысть, погрестися и гробъ ему», «по вся дни» (соответственно: 34, 21; 53, 3—4; 159, 3; 328, 3). Приведем также ряд общих вторичных чтений Л и группы Б.

|        | 1 p. A     | Л, Гр. Б   |
|--------|------------|------------|
| 81,10  | имении     | имети      |
| 330,18 | Максимьяну | Максимьянь |
| 485,5  | сему       | ему        |
| 529,10 | Елада      | Едада      |

Судьбу группы Б, таким образом, можно представить в следующем виде: от архетипа группы отделились протографы, с одной стороны, списка Супрасльского, 27 с другой — списков Уваровского, Чудовского, Пб-2 и Л. В дальнейшем протограф Уваровского и Чудовского списков еще раз подвергся правке. Нужно заметить, что следы правки ощутимы в текстах большинства известных ныне списков. Невразумительность перевода некоторых (как правило философских) фрагментов Хроники заставляла переписчиков иметь одновременно несколько рукописей. Остроумные, но зачастую неверные реконструкции распространялись при правках в списки других редакций, постепенно размывая первоначальный текст. Но такое обилие правленных текстов свидетельствует о множестве не дошедших до нас списков, подтверждая тем самым наши представления о широкой распространенности Хроники на Руси.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Супрасльский список в группе Б стоит особняком. Еще В. М. Истрину он казался одним из наиболее загадочных. Отличаясь во множестве чтений от иных списков группы Б, текст Супрасльского списка имеет и большое количество пропусков.

#### в. Ф. хрипков

# «Хроника Иоанна Малалы» в составе Тихонравовского хронографа

Для истории русской хронографии важное значение имеет изучение славянского перевода «Хроники Иоанна Малалы», а также его использования при составлении русских хронографических сводов, для которых хроника стала основным источником сведений по «Еллинской» истории. Сам перевод не сохранился, однако отрывки из него содержатся в Еллинском летописце первой и второй редакций, в Полной и Краткой хронографических палеях, в «Прибавлении к палее», в Архивском, Виленском, Софийском и Тихонравовском хронографах. В. М. Истриным предпринята реконструкция состава славянского перевода хроники Малалы.1

Славянские отрывки хроники Малалы по отношению к сохранившемуся греческому Оксфордскому списку, изданному в Боннской серии, имеют пропуски, но есть и добавления. Софийский хронограф, содержащий фрагменты хроники Малалы, отсутствующие в Еллинском летописце, Архивском и сходном с ним Виленском хронографах, свидетельствует о существовании полного славянского перевода хроники. Несколько новых до-

полнений имеет Тихонравовский хронограф.3

Тихонравовский хронограф (ГБЛ, собр. Тихонравова, № 704) исследовал и кратко описал В. М. Истрин. Памятник представляет собой хронографическую компиляцию XVI в. (в большой лист, на 487 листах), по типу сходную с Еллинскими летописцами и хронографическими палеями. Начало хронографа не сохранилось. Начинается он выпиской из Толковой лалеи по Коломенскому списку (14, 13), а заканчивается временем царствования Константина Великого. Конец хронографа тоже не сохранился, но, как предполагал В. М. Истрин, судя по последним листам повествование не шло дальше «Хроники Георгия Амартола» — одного из основных источников. По мнению В. М. Истрина, Тихонравовский хронограф создан в Северо-Восточной Руси в XIV-начале XV в.4

В. М. Истрин пришел к выводу о том, что в пределах хроники Малалы Тихонравовский хронограф независим от известных нам исторических компиляций. Если текст 2-й книги хроники оканчивается в Архивском хронографе соответственно Бонн, 53, 14, то в Тихонравовском следует продолжение по тому же изданию 53, 15-54, 2 и 55, 2-56, 4. Тогда как

занием книги римской цифрой, страницы и строки издания — арабской.

<sup>2</sup> I o a n n i s M a l a l a e. Chronographia ex. rec. I. Dindorfii. Bonnae, 1831.

Далее ссылки на это издание приводятся в сокращенной форме: Бонн, с указанием страницы и строки арабскими цифрами.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Истрин В. М. Хроника Иоанна Малалы, СПб., 1897. Кн. 1; Одесса, 1903. Кн. 2; Одесса, 1905. Кн. 4; Одесса, 1909. Кн. 5; СПб., 1911. Кн. 6 и 7; СПб., 1912. Кн. 8 и 9; Одесса, 1912. Кн. 10; СПб., 1913. Кн. 11—14; Пг., 1914. Кн. 15—18 и приложения. Далее ссылки на это издание приводятся в сокращенной форме: Истр, с ука-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Истрин В. М. Особый вид Еллинского летописца из собрания Тихонравова // ИОРЯС. СПб., 1912. Т. 17, кн. 3. С. 7-8. <sup>4</sup> Там же. С. 9.

Еллинский летописец первой редакции сохранил лишь отрывки 3-й книги, соответствующие Бонн, 63, 4-6; 65, 13-67, 7, в Тихонравовском хронографе читается по Бонн, 57, 10-58, 18; 59, 5-21; 61, 3-14; 61, 19-62, 2 и 6; 62, 7-63, 3; 65, 15-66, 9. И 5-я книга, сохранившаяся в Архивском хронографе, в Тихонравовском хронографе имеет продолжение, соответствующее Бонн, 143, 4-15.5

На основе компиляций хроники Малалы Тихонравовского хронографа В. М. Истрин поставил вопрос об особой славянской редакции хроники и более того — о славянском переводе особой греческой редакции; однако исследователь признал, что текст Тихонравовского хронографа восходит к тому же славянскому оригиналу, к которому восходят Еллинские летописцы и Архивский хронограф, поскольку в обоих случаях отсутствуют отрывки одних и тех же глав 1-й книги. 6

Текст хроники Малалы Тихонравовского хронографа В. М. Истрин охарактеризовал как переданный в сильном сокращении с часто встречающеюся порчею текста, возникшей в результате того, что автор старался осмыслить непонятные ему места.<sup>7</sup>

С целью выяснения источника сведений хроники Малалы Тихонравовского хронографа и специфики проведенной в нем литературной работы сравним его текст с истриновской реконструкцией славянского перевода хроники по Еллинскому и Римскому летописцам (ГПБ, собр. Погодина, № 1437), Архивскому (ЦГАДА, собр. ГАМИД, № 279/625) и сходному с ним Виленскому (БАН Лит.ССР, № 109) хронографам.

В Оксфордском списке хроники Малалы недостает первой главы, поэтому греческие параллели проследим по списку рукописи Парижской Национальной библиотеки du. supp. grec, № 682, изданному В. М. Истриным в первой книге хроники <sup>8</sup> (при этом в сокращенном указании не отмечаем строку).

Рассмотрим наиболее показательные ошибки Тихонравовского хронографа, возникшие в результате порчи чтений источника, неправильного разделения текста на слова и сокращения.

«. . . оут і у хадобоі у  $\Omega$ рі́ шу  $\omega$  — «. . . его ж наричют кружилиа. пръвее настави ловити звъръ. . .» (Истр, I, 12) — «И ружилнят в ловы изъобръте. . .» (Тих, 63 об., 1); «. . . рече Омиръ творець о нъмъ, акы Дажьбгь, рече, обличи Афродиту блудящу съ Ариемъ. И Афродиту нарече похоть блудную... По умртвии ж Дажьбожи...» (Истр, II, 29, 15-18; 30, 1) — «...нача миръ реч, яко Дадож $\partial$ ь обличи  $A \phi$ ро $\partial u$ ту, блудяу съ Арсием, сереч похоть блудную умртви. . .» (Тих, 64, об., 14—16); вероятно, под впечатлением истолкования символики образа Геракла: «. . . кощунъ глють и палицею убившю змия, рекше одолъвша частым злым похотьм ума м $\partial$ ростию  $\langle \ldots \rangle$  палицею тръпеливои дши язвьномъ буюю мысль уму поб $\pm$ ди $\iota$ л земную скверную похоm нудяся м $\partial$ ръствова $m\iota$ до смрти...» (Истр, I, 18); «... $\Phi$ арао еже Нараx нарицаемъ  $\langle \dots \rangle$ Въ преждереченных лътъх Пика и Дыя на западных странах въста нъкыи мужь от кольна Афетова въ земли Пресеченстви именемъ Инах. И тои пръвее прствова въ земли тои, и сътвори град ту въ имя лунное и нарече Иополь. Чтяше бо ю» (Истр. II, 32, 12—17) — «. . . Фаравонь, иже Нарах наръцается. Въ преж речиных лътех въста и Нарах в земли Пресеченбстъй и прствуа създа гра $\partial$  и нареч въ имя Луну» (Тих, 67 об, 23—26); «Преж $\partial$ ереченыи же Пикосъ и Зеусъ въ писанных преж $\partial$ е л $\dot{a}$ т $\dot{b}$ хъ прижи по Ерем $\dot{b}$ 

<sup>5</sup> Там же. С. 8. Текст Тихонравовского хронографа, соответствующии 3-й книге опубликован в приложении к книгам 15—18.

<sup>6</sup> Там же. С. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Там же.

<sup>8</sup> Хроника Иоанна Малалы. Кн. 1.

и Ераклѣ сна Пръсѣя <...> его ж пишуть крылата, занеже измлада бѣ отрочя быстро» (Истр, II, 38, 1—10) — «Преж речнный Пикъ пумрии Ираклий, Персѣй именем Пиктий крилатий, зане быстръ бѣ изъмлада...» (Тих, 65, 6—8); «Примучи же ины страны <...> Иде же на Асирию и Киликию и стерпѣвъше имъ противишася ему...» (Истр, II, 39, 17—23) — «Премучи же ны страны: и Асуряне, и Киликия не противишас» (Тих, 65, 21—22); ««...µεγάλους ἔχουσα ὀφθαλμούς...» (Бонн, 91, 10) — «...чюден взор имущи...» (Истр, V, 1, 9—10) — «...чюден възвраст...» (Тих, 262, об., 21); «Сътвори же градъ...» (Истр, V, 2, 6) — «И Севрий град...» (Тих, 262 об., 30); «...τῶν ᾿Ατρειδῶν...» (Бонн, 97, 19) — «...сия Отреовища...» (Истр, V, 6, 8) — «...умолиста от требища царя» (Тих, 263, 25—26); «...на Понтейское море» (Истр, V, 17, 22—23) — «...на Утьское море...» (Тих, 265, 2); «...τάς Αἰολίας...» (Бонн, 117, 17) — «...въ Еольскыя...» (Истр, V, 20, 7) — «...въ Елиньскии...» (Тих, 265 об., 10).

Неправильные прочтения источника и ошибки внутреннего диктанта при его передаче есть и в отрывках хроники Малалы в составе Архивского и Виленского хронографов, при сохранении правильной передачи оригинала в Тихонравовском хронографе.

«...Зероастръ...» (Истр, I, 15) — «...Зороастръ...» (Тих, 63 об., 24); «...црствова въ Талиах...» (Истр, I, 16) — «...црствуа въ Италиах...» (Тих, 64, 11).

«По умртвии ж Дажьбожи сна Сварагова прствова Егуптяном. И потом же прствова Сиръ, и по Сирѣ прствова Оръ, и по Орѣ прствова Филисъ, иже прия силою нъкоею всю землю Окианю. И оттуде обратився, прииде на Африкиискую землю влъхвовать въ славъ и жрътву сътворивъ, питааше гля: "Повъжь ми, лживыи боже, Пирисфоне, рекше слице, иж по въздушному пути течеши сняяся, кто пръд моимъ црствомъ възможе побъдити вся страны, или кто по миъ? ". Отвъща ему сице: "Пръвое б гъ, потом слово и дхъ с нимъ, оба вкупъ единосущна, его ж дръжава въчна. Скорыма ногама влецися, свине мрътвече, не виси ся что прашаа". И абие излѣзъ от влъхвования, приведе единого от своих и усѣкну и на Африкиистви земли. Си же пръвое древняя царства Египетскаа Манфонъ списа. . .» (Истр, II, 30, 1—13); «. . .иже Даждьбжии сна Еварогова прствова Асурь. По Асуръ Фулисъ, иж приа землю Окианъ. И оттуду обратився прийде на Фрикийскую землю вълъхвовати въ славъ. И жрътву сътворивъ, пытааше гля: "Повъжь ми, нелъживый бже Пурисвине, рекъше слице, пж възъдушному течет пути, сиая, кто пред моимъ прством възможеть побъдити вся страны, или кто по мнъ? ". Отвъща ему: "Пръвое бгъ, потом слово и дхъ с ним, вкупъ же оба единосущна. Его ж дръжава вечная. Скорыма ногама явлеися свътъ немерътвече, не весися что въпрашая". И ше∂ от волъхвованиа приведе единого от своих» (Тих, 64 об., 16-29).

В данном отрывке Тихонравовскому хронографу оказывается ближе Летописец Еллинский и Римский. Погодинское собр., № 1437: «По сихъ прствова Афулисъ въ Егуптѣ, иже приать всю землю Окыяню силою некоею, и оттуду прииде въ Фрикийскую землю влъхвовати въ славни. Жертву сътворивъ питааше гля: "Повѣж ми, неложный бже Пересфене, рекше слнце, иже по въздушному ти пути течеши сияся, кто пред моим прствомъ возможе побѣдити вся страны, кто ли по мнѣ?". Отвѣща ему сице: "Пръвое бгъ, потомъ слово и дхъ с нимъ, вкупе же оба единосуща, его же дръжа вѣнча скорыма ногама влечеся и влечися пръвее мртвеца, не высися, что въпрашая". Абие излѣзъ от влъхвования приведе единого от своих усѣкну и въ Африкии, си же пръваа древняа прства Егуптаскаа Фаменофъ списа» (Истр, II, 30).

«...одръжаи» (Истр, II, 32, 1) — «обдръжа» (Тих, 67 об., 10); «'Оρδίων» (Бонн, 47, 4) — «Удионъ» (Истр, II, 46, 9), хотя «Ордиона» (Истр, II, 47, 17) — «Ордион» (Тих, 66 об., 2—3); «...τὴν Φοινίκην 'ελθών ἡγάγετο τὴν Τυρώ...» (Бонн, 30, 12) — «...въ Афиникыю, поя жену Тиръ» (Истр, II, 34, 16—17) — «...въ Фуники поя Туру» (Тих, 67 об., 27); «τὸ Πάριον» (Бонн, 92, 11) — «Парнонъ» (Истр, V, 2, 7) — «Парионъ» (Тих, 263, 1); «Δαφναίφ» (Бонн, 93, 13) — «Афинскому» (Истр, V, 3, 2—3) — «Дафинъскому» (Тих, 263, 8); «Аспардъ» (Истр, V, 3, 10) — «Спартъ» (Тих, 263, 10); «Калупъ» (Истр, V, 20, 8) — «Калупсо» (Тих, 265, об., 11); «къ Димене» (Истр, V, 22, 25) — «къ Идумеу «...» Идуменей» (Тих, 266, 8—9); «'Ενχιλίαν» (Бонн, 49, 6) — «Ненельхелию» (Истр, II, 47, 19) — «Енхелиу» (Тих, 66 об., 17).

Любопытна параллель: «...яже бѣ навыкла сличьнѣи трѣбѣ, Дионискаго неистовства. И посемъ нарицаху ю плусею» (Истр, II, 45, 10—11)— «...сей имѣ дщерь жрицу гра $\partial$  сличня Антопий именемъ, иже навыкла Деонисова неистовъства плясаниа...» (Тих, 66, 27—30)— «...хἀхътъеν 'ελέγετο βάχην» (Бонн, 45, 14—15).

При использовании славянского перевода хроники Малалы автором Архивского хронографа допущено несколько пропусков в тех случаях, когда в Тихонравовском хронографе несмотря на сильное сокращение источника текст ее передан полнее.<sup>9</sup>

«Како пръд всеми поиде Агамемномъ, снъ Атреевъ, Мукынескъ цръ, съ стомъ корабль, и брашну воемъ корабль л, Минилеосъ и Еркиселеосъ и Профоиноръ и Клонисъ съ н корабль (Еλεφήνωρ έξ Εὐβοίας σὺν νηυσὶν ξ Μενελαος δὲ υίὸς Πλεισθένους. ὁ τῆς Σπάρτου βασιλεύς, σὸν νηυσίν ξ΄, Διομήδης έξ "Αργους νηυσίν π, 'Ασκάλαφος καὶ 'Ιάλμενος σὺν νηυσιν λ, - Βομμ, 107, 15-17), Съхедиоси и Пиестрофосъ съ м корабль, Ментисъ от Дикия Еладысъ ві кораблема, Антиноось и Фаапась съ в корабль, Фаось съ в корабль, Агиноръ и Тудисъ съ з корабль, Профоиноръ и Магнитъръ съ м корабль, Evмилос съ десятью корабль и Ниреусъ от Мукинъ съ к-ю корабль, Калхасъ от Трикия съ л—юкорабль. Еуруполось от Астерия съ м корабли, Леонтекъ и Полумутикъ съ м-ю корабль, Амфигеникъ от Елия и Дориасъ съ мг-ю корабль, Менесоусъ от Афинъ съ н корабль, Иломеусъ и Миимионисъ от Крита съ п корабль, Одусеусъ от Кефалия Ифакиискыя съ ві кораблема, Тлиполемосъ от Ливасъ съ о корабль (Αΐας ὁ Λοχρὸς σὸν νηυσίν θ', 'Αγιλλεύς ἐχ τοῦ "Αργους τῆς Έλλάδος σὸν Πατρόκλω σὸν νηυσί ν, — Εοιι, 108, 5—6). Προτεςилаосъ и Подаркисъ съ м корабль, Полами∂ съ зі корабль, Филоктитисъ от Мафоны съ з корабль, Ниреусъ кв корабля, Съефисъ, Филипосъ съ к корабль, Ниреусъ кв корабля, Съефисъ, Филипосъ съ к корабль» (Истр. V, 13-28). - «...пойде преди Амемнонъ съ стомъ корабль вой а л корабль съ брашном, воем, Поилос и Литосъ, и Профониоръ, и Клониосъ съ пятьюдесять корабль, Диомидъ от Аргосъ съ осьмью десять корабль, Ехедиось и Епоструфось съ м-ю, Мантий Одикнен Еладысь ві-ю, Литонось и Флапонось и Дорись съ м-ю, Несторось с-мъ, Аганоръ и Тудисъ съ з-ю, Профониоръ и Магниторосъ м-ю, Еуруполось от Астериа съ м-ю, Лентиось и Подомитись съ м-ю, Амфигенис от Елиа и Дориасъ съ м-ю и треми, Менесфеусъ от Афиносъ

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Пропуски Архивского хронографа восстановлены в скобках по Бонвскому изданию хроники; сведения источника, сохранившиеся в приводимом тексте и отсутствующие в сравниваемом с ним отрывке, выделены курсивом.

н—ю, Иломенеменосъ и Мнонинисъ от Крита съ съ «так!» осмью, Одисей от Кефалиниа Ифакнивеснасъ к—ю, Таилий и Поломосъ от Ливас о—ю, Ахинеус от Аргоса Еладьскаго и Патрокмосъ съ н—ю, Протисилаосъ съ н—ю, Подаркисъ съ м—ю, Паламидъ съ si—ю, Филиктитисъ Мофоны съ з—ю, Иреусъ от Переусъ съ кв, съ Фисъ, Филипосъ съ к—ю корабль» (Тих, 264,3—23).

«Островъ же бѣ великъ, иже бяху три братиа силна раздели и пособъе имуще по собѣ, рекше Кука Онтифатисъ, иже бѣаху снве Сикона, цря того острова...» (Истр, V, 18, 4—6). — «И ту бяху братиа три силна и раздели пособие имущи по собѣ Куклопсъ и Антифатисъ и Полофимосъ снве Сикима цря (Тих, 265, 7—10).

«Еже сказа премудрыи Фидалиосъ Корифиискыи исписа, рекыи, яко премудрыи Еуропидъ хитростию вся преложи, несъгласное все преложи премудрому съписавшю Одусеусово плавание» (Истр, V, 20, 2—5). — «(С)ице премудрый Фиталионъ списа Коренфийский, рекие, Уропид несъглсно все преложи Омиру, списавшю Едеусово плакание» (Тих, 265 об., 6-9).

«Егоже прия Калуксъ, сестра Каркина, и много... бе езеро велико... нарицаемо Некуопомпосъ...» (Истр, V, 22, 13—15). — «И приа и Калипсо, сестра Дикрина... прийде на езеро великое близъ моря Некуопсъ...» (Тих, 265 об., 27—30).

«Послушавъ же Пръсвусъ своего отца Пикаса и Диоса, по твхъ льтвхъ по смръти отца своего въ мужеское тъло цришедъ, помысли на Асирииское црьство, ревнуя сномъ Нина, строя своего, брата отца его. И присоньшус ему, иде въ страну Ливийску. И на пути сръте и отроковица едина, двою, обуена въ страшны власы глядящи. И ставъ въпроси ея гля: "Како ти есть имя". И она реч съ дръзновениемъ: "Мидуса". Емъ ю за власы, иже ношаше отаи сръпныи мечь и усъкну еи главу. И въземъ Пръсъусъ требу сътвори главою млъчя, якож научи и отць свои Пикосъ скверныя прельсти влъшбы. Яж ношааше на помощь собъ на вся врагы и супостаты. Оттудуже пришед, прииде въ Ефиопьскыя страны, въ неиже прствоваше Кифеосъ, и обрѣте ту трѣбницу Посидонову. И въниде в ню и видѣ въ требници прѣбывающю отроковицю, въ службу въдану отцемъ своимъ Кифеомъ, нарицяемую Адромеду двци. Сию исторгъ ис требница и блудивъ с нею, бѣ бо красна, поя ю женѣ. И низъплувъ оттуда, отиде от страны тоя, грядыи въ Асирию. Прииде ж въ страну Лукаония. И увидъвши Лукаони съпротивльшес и бишяс с нимъ. Приимъ помощь от главы Горгонины, побѣди Ликаоны. И прише∂ въ весь нарицяемую Амандру, сътвори в неи градъ, и поставивъ своег тѣла пре∂ враты дръжаща образъ Горгониинъ. И жрътвъ сътворивъ, нарече яко града того имя Пръсида въ свое имя. Иже столиъ и доннъ стоить ту. Градъ же нарече Иконионъ, рекшю, пръвую побъду образъ Горгониинъ ту прия. Примучи же ины страны, никому ж противлящюc ему» (Истр, II, 38, 16—21; 39, 1—18). — «И възлегь успѣ, и проснуся, и иде в Лувию. И на пути стръте его отроковица, двою, обуена въ страшены власы глядящи. И въпроси имени ея. Она ж съ дръзновениемъ реч: "Мидуса". И имъ ю за власы отсекну главу ей. И требу сътвори главою млъча, яко ж научи его оць въ вълъшествъ. И нареч главу Горко быстрыа ра $\partial u$  помощи и съдеаниа на супостаты. Побъди Лукианы пощию главы. И и въ веси сътвори тѣласи образъ Горконинь пре∂ враты дръжащь образ Горконинь. И нареч и Коби Персида Иконий. Премучи же ны страны и Асуряне. . .» (Тих, 65, 10—21).

Дополнение Тихонравовского хронографа к повествованию Архивского хронографа находим в Еллинском и Римском летописце: «Пръсъи же

по смрти оца своего помысли на Асуриское црство, ревнуа Пика стры своего. И приснися ему и иде на страну Ливьску. На пути сръте и обуена въ страшны страсы глядящи. И ставъ въпроси, гля: "Како ти имя?". Она же рече: "Мидуса". И емь ю за власы и серпнымъ мечемъ отаи оусекнувъ, главу же нарече Горко, быстрая ради помощи и съдъания на супостаты, примучи же страны никому же противящуся» (Истр, II, 38, 39).

Автор Тихонравовского хронографа часто допускает синонимические замены слов, вызываемые, как можно предполагать, порчею чтений в источнике, непониманием редких, архаичных и иноязычных лексем, а также стилистическою задачей своеобразного улучшения информации, свободою изложения материала. Главная задача составителя Тихонравовского хронографа — кратко передать обширный материал. При этом в случаях испорченных или неправильно понятых чтений автор, как отметил В. М. Истрин, позволял себе домысливать. Иногда писатель вносит в эпизоды дополнительные штрихи, но они незначительны.

«πλινθίνην», «плинтяный» (Истр, I, 10) — «глинян» (Тих, 59 об., 12); «...изведши от тоя веси быкъ сверѣпъ...» (Истр, II, 46, 17) — «И шедши на село приведе быкъ неукъ» (Тих, 66 об., 6—7); «...отиде въ свои колимогъ...» (Истр, V, 17, 19—20) — «...и отиде в шатеръ свои» (Тих, 264 об., 29—30); «И строину вѣтру повѣявшю...» (Истр, V, 19, 15) — «Вѣтру повѣявшю им погодну» (Тих, 265, 29—30); «...обрѣтъ Сифову сна Адамля и дѣтем его имена в доску камену вдѣлана...» (Истр, I, 10) — «...и дѣтемъ его имена извааннаа вс дъску камену волиана...» (Тих, 59 об., 6—7); «...погубить црства Фругийска» (Истр, V, 2, 2) — «...погубить и стреть црство Ругийско» (Тих, 262, об., 27—28).

«И обрѣтъ ю праздну, егда не бѣяше у нея множества разбойникъ, копиемъ уби ю <...» И бывши усобици въ градѣ <...» и приведши Удипода, постави и пря, увѣдѣвши, якоже не имать жены. Поя и на увѣдѣние гражаномъ и бояромъ. И прствова Удипосъ въ Фивах лѣтъ ві. Не ведущи Екастии ни Удиподу, яко ж мти его бѣяше» (Истр, II, 49,8—20). — «Сей ж Отяклоножець лестию уби ю <...» И быс голка и потора в людихъ <...» Црпа же съ людми постави Удопода премъ в Миоса мѣсто оца, не видящи его, яко снъ его ес и си его мти, а Лаиосъ оцъ его бѣ. И прпя сътвори его муж собѣ. И прствова Отяклоножець Удопод съ Аокастиею мтрериею своею лѣт ві» (Тих, 67, 3—11).

«По времени же въпроси Екастии Удипода, откуда есть и кто ему есть отць. Отвъща же онъ: "Мелиуя, иже имъвъ въскормивъ". И приведши Мелиуя и увъдъвши, яко нъсть ему снъ, но обрълъ и ес въ дермъ. И въпросивши лътъ, и разумъвши, яко снъ еи есть. И повъда ему. И слышавъ Удипосъ, взя гвоздиа и убивъ очи свои и умре. . .» (Истр, II, 49, 21—26). — «Въпрошен же быс црцею: "Кто ти ес оцъ". Онъ же не въды и того нареч, иже бъ въскръмилъ его Илувиосъ. Призван же быс къ црци, и повъда ей в лъси налъзеный, и повъда ему мти сущи и цръ убъеный оць ему бъ, а се снъ има. Удопод же слышавъ и въбъ събъ гвоздъ в чело и умре. . .» (Тих, 67, 13—19).

«Елень бо тѣломъ предобра и възрастомъ, добрососа, чиста акы снѣгъ. . .» (Истр, V, 1, 7—8). — «Елень бо тѣлом бѣ предобра и възрастом, добросиса, малосъса. . .» (Тих, 262 об., 16—17).

«Полудора же, сна Приамова, Данаио, ∥ поставльше прѣ∂ градомъ, възвъстивше Приаму отпустивше Еллини и пояти Полудора, сна своего, и сътворити миръ. Аще ту убиемы и, и «Отсюда в Бонн. издании пропуск до II, 2> не въсхотѣша Приамовичи отпустити Еллини. Разгнѣвашеся Данаиио абие отрокъ усѣкнуша, всѣмъ съ града зрящимъ» (Истр, V, 9, 25; 10, 1—4). — «И прийдоша къ Илию гра∂у, иде же Приамъ съ снъми и

Елень жена Менелаева, и поставльше сна Приамова пленнаго по∂ градом. Рекоша же Приаму: "Отпусти Елень, а сна его <так!> поими у нас, и створи миръ с нами, или то тилюбо, зрящим вам, а мы убиемъ снъ твой". И не велѣша Приамовичи о цю пустити Елень рекуще Дананоя усѣкнуть. И тако быс, всѣ съ гра∂ зрящимъ, усѣкнуша Дананоя» (Тих, 263 об., 6—15).

«...и спаде жребии Париду стрѣлити прежед. Стрѣлив же его, грѣши Парисъ. Укрѣпльжеся Филоктитъ и стрѣливъ, и прострѣли ему руку лѣвую. Пакы же второе стрѣливъ, десное око ему ослѣпи. Възпившю же ему и побѣгшю, и еще пакы стрѣливъ, оба глѣзны ему състрѣливъ, и паде Парисъ» (Истр, V, 15, 17—22). — «И Парид же преж погреши, а Филок-

титъ прострели ему руцъ и нозъ» (Тих, 264 об., 12-14).

«Пакы ж, егда хотяше, отпущаше ю всѣмъ, хотящимъ еи. Сеи же законъ от Антическы страны прииде, еже не нудити ихъ у единого мужа быти, но к нему же, аще въсхотятъ, не оставляти ихъ. Никто ж убо вѣдяше чии есть снъ или дщи, но яко ж будяше мтри годѣ, тако ж речаше: "Сего есть снъ или дщи", и дадяще роженое отрочя ему же хотяще мужу от бывшихъ с нею, или мужескъ полъ будяще родила или женескъ. И радоващеся приемля и отрочя» (Истр, IV, 3, 10—17). — «От Атикъ бяще пришло не нудити некоторы, иж ихъ у единого мужа быти, но к кому же хощеть на два, или на три, или д, или на е дний. Аще будяще дѣтя, то, кого будяще годно нарещи мтери, по своему хотѣнию рещи, то ему оць, кто от них с нею бяще пребывалъ, а что родящелю <так! > бо снъ, любо дщи от тѣх любодѣй, и кого изводящи, того наречть ему оца» (Тих, 69 об., 3—11).

«Ему ж Арѣя поставита кумиръ пръвыи || Арурии и акы бу кланяхуся ему. Его ж и до ннѣ зовут пръси Валъ бъ, еж прътлъкуется Арии храбрыи бъ. О сем бесѣдуют прорчскиа книгы Даниилъ и три отроци. И по умртвии Арѣевѣ црствова Ламисъ. По Ламисѣ црствова асурием Сарданаполъ великий, его ж уби Пръсъ. И прствова имъ и прозва я пръсы по своему имени» (Истр, І, 15—16). — «И тьму первый кумиръ поставища асуряне. И бга его нарицаеть персите Валъ бгъ, еж ес Ари храбрый бгъ, иж въ прорчьствѣ Даниловѣ: "Въ и ль по слушай на с, о Вале". И мирьстии члвцѣ поють ему хвалу». По Арѣи же Вале прствова Дамисъ лѣт к. По Дамѣси Садранапалъ, его ж Пръси убивъ самъ, прствова лѣт нг, и призва по своему языку Пръсиа» (Тих, 64, 2—9).

Интересен пример дополнения, отмеченный еще В. М. Истриным: «И створиша ему храм снв вего и положиша и въ Кримст м остров въ гроб вего ж гроб есть въ Крит и досел на нем же пишем. "Сде лежим умръ Зеусъ и Дидий. Ему ж м и ръсти и члв ц и поють хвалу: «Диди и Лел в.". Его ж положища въ Крит остров (Тих, 64, 13—15). Согласно Стрыйковскому Дидис Ладо — славянское божество. Обращение к нему содержат припевы весенних малорусских и галицкорусских песен: «Ой Дид Ладо! — Ой Дид Ладо! Та владу Ладом! — Дид Диди Ладо! . .». 11

Далее публикуем текст, извлеченный из Хроники Иоанна Малалы. Текст публикуется в той последовательности, в которой он читается в составе Тихонравовского хронографа, но для удобства разбит на фрагменты, соответствующие книгам и главам Хроники Малалы. Деление книг на нумерованные главы введено в издании В. М. Истрина (в греческом тексте

<sup>10</sup> Слово «Въиль» объяснению не поддается.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Словарь-справочник «Слова о полку Игореве» / Сост. В. Л. Виноградова. Л., 1969. Вып. 3. С. 48.

им соответствуют ненумерованные абзацы), однако для удобства ориентации в тексте мы приводим номера глав по изданию В. М. Истрина.

Учитывая важность памятника, текст воспроизводится с максимальным приближением к оригиналу: с сохранением слов под титлами, указанием выносных букв, но с заменой є на «е», і — «и», ω — «о», ŏ — «оу», ж — «у», а, ы — «я»; написание v и ѣ сохраняется. Ошибочные чтения Тихонравовского хронографа не исправляются, но в тех случаях, когда такие описки затрудняют понимание текста, в подстрочных примечаниях приводятся параллельные чтения из Архивского и Виленского хронографов по изданию В. М. Истрина (далее — Арх. и Вил.).

Книга первая.

 $\Gamma n. XII.$  «... и Арфакса $\partial$  Каинана мужа м $\partial$ ра, иже по потоив списа астрономию. Сий обрвть Сифова сна Адамля и двтемъ его имена, извааннаа вс  $\langle ma\kappa! \rangle$  дъску камену волиана. Тако ж Сифъ списавъ въ втором листв с начала книг своих. Сифови ж внуци, разумввше будущую пагубу, яж от двда их, вписаша въ два столпа: въ единъ камень, а въ другий глинян. Аще от огня пагуба бу $\partial$ еть, да глвняны пребу $\partial$ еть, аще ли от воды, то камены останеть столпъ. В Сиръствй горв камень си до селе ес, яко ж Сифъ сказаеть» (59 об.).

Гл. XIII, XIV. «Раздълишас на три колина по земли, и быша странъ о и двъ и языкъ о и два. Тако Евсивъи Памфиловъ хытры хонограф списа. В та лъта от племени Арфоска дова мдрый индиянинъ именем Ганпу-

варъ. Ть перъвое списа астрономию въ индъхъ.

Мусь <sup>I, а</sup> муринъ ро $\partial u$  Неврода гиганти, иж сътвори Вавилонъ, его ж пръси оѓа творять въ звѣз $\partial$ ахъ нбcныx суща.  $\parallel$   $^{6}$ Иружилнят в ловы изъобрѣте.  $^{8}$ 

И родися от перваго сна Ноева от Дамьяна наречный Кронъ от оца си и въ имя преходныя звъзды. Црствовати тъ нача и повину всю землю

Пръсѣлы от Асуриа наченъ» (63-63 об.).

 $\Gamma n$ . XV. «Жена ж его ро $\partial u$  Пика, иж ес и Зеусъ по имени звъздъному, а другий Нинъ ро $\partial u$  же дщерь Иру, и поа ю братъ свой Пикь жену. Кронъ же остави вся бывшаа и жену свою Аръю, иж ес Семирама, и иде на запа $\partial$  и въцрися ту, не бяше бо ту цря, поа Филуру и ро $\partial u$  от нея Афрона и преда ему Лувъскую землю. И поа жену именем Стра ном и ро $\partial u$  от неа дщерь Афродиту, яже бъ м $\partial$ ра, и посяже за м $\partial$ раго Аданида» (63 об.).

Гл. XVII. «Имъ ж Кронь другиый снъ от Фулиры Хирона Философа. Црствова ж Пикъ въ Асурии лът и, оставивъ мтрь и сестру, и жену, и сна Велона въ Асурии, иде къ оцю Ас «так!» прствовапи «так!» къ западу инъх лът 3 и два. Велонь же прствова Асурии два лъта. И прствова по Велонъ Кронов же снъ Нинъ. Сей мтрь свою поимъ Семираму жену. Оттуду пръси переаща мтрь и сестры поимати, Пикъ бо поа сестру Иру, а Нинь мтрь» (63 об.).

 $\Gamma n$ . XVIII. «И сътвори Нинь гра $\partial$  Гивгию, иже речтся мти и жена. От того бо ро $\partial u$ ся Зороастръ Астроном перьскы. Тъ реч умирая пръсом да хранять огнь, иже съжжеть и, сшеды съ нбсъ, и останокъ телеси его, и споливши, и не прииметьс от вас прствоваше, и хранити и доселѣ» (63 об.).

Гл. XIX. «До Нинѣ Асуром црь быс Фарсакъ лѣт л, иж Ариа наречнъ быс отцемъ въ имя перехо∂ныя звѣ∥зды. Прише∂ на полунощие и, убивъ Касина, приа землю его. И тьму первый кумиръ поставиша асуряне. И бга его нарицаеть персите Валъ бгъ, еж ес Ари храбрый бгъ, иж въ прор-

<sup>1,</sup> а Описка вместо Хусъ. б-в Вил. его ж наричют кружилиа. Тот пръвее настави ловити звърь, даяще всемъ звърину ести.

чьствѣ Даниловѣ: "Въиль послушай нас, о Вале". И мирьстии члвцѣ поють ему хвалу. По Арѣи же Вале црствова Дамисъ лѣт к. По Дамѣси Садранапалъ, его ж Пръси убивъ самъ црствова лѣт нг, и призва по своему языку Пръсиа. Сиа написа Мемброний Вавилонянинь» (63 об., 64).

 $\Gamma$ л. XX. «Брать ж Ниновъ, еже ес Дидий, прствуа въ Италиаx, и еще бо не бѣ ни града, ни двора. И сеu живе лѣm р и к. И умре Пикъ, ему ж рѣша Зеусъ и Дидий, ему ж мирьстии члвци поют хвалу: "Диди и Лелѣ"

Его ж положиша въ Критъ островъ» (64).

 $\Gamma n. \ XXI, \ XXIII, \ XXIII.$  «Црствова Фаунь въ Италиах, еж ес Ермисъ, лѣт л и е. Сей бѣ м $\partial$ ръ велми и пръвъе изъобрѣте руду златую кузнь, г и прозваща его бгъ Ерминьи, яко златнаго бга имущей. Разумѣвъ ж, яко хътять ег убити братиа, бѣ бо их боле о, многы бо сны имѣ Зеусъ от умных женъ, и взем злато много отиде въ Египетъ. Ти прозваща его бгомъ, зане повѣдаща им хотящая быти. И по умртвии и <так!> Местрема пря Егупетскаг поставища его пря, и пръствова лѣт л и ф.

Посем црствова Ифесть дний  $\pm s$  и х и п. В тыи бо дни не умѣахуть счести лѣт ни мсць Егуптяне, яко в том пишеть лѣт д и з мсць и е дний.

Сего же Ифеста бтомъ творять Егуптяни, бяше бо влъхвъ и храбръ, и млтву  $\|$  творящу ему, клещи падоша съ нбси ковати желѣзом оружиие, а преже того камением, палицами биахуся. Сеи ж Ифесть закон устави женамъ за единъ муж посягати и ходити говѣющи, а прелюбодѣюща казнити. И блжаху его Егуптяне, яко тъ пръвъе законъ показавши» (64-64 об.).

Книга вторая.

 $\Gamma \Lambda$ . I.

«По умртви иж Фистовъ, его ж Евароста наръцають, црствова снъ его Слнце, еж ес Даждьбгъ, дни 43 и у и о и з дни, еж есть лътъ к и полъ лъта. Сеи, иж слышавъ жену блудящу съ чюжим мужем, и поимъ с собою нъколико муж и мучивъ повелъ водъти по всей земли. И того любодъицю усекну, и быс чсто житие. И блжити его енача миръ реч, ж яко Дадождъ обличи Афродиту, блудяу съ Арсием, сеи реч похоть блудную умртви» (64 об.).

Гл. II. Иже Даждьбжии сна Еварогова црствова Асурь. По Асуръ Фулисъ, иж приа землю Окианъ. И оттуду обратився, прийде на Фрикийскую землю вълъхвовати въ славъ и, жрътву сътворивъ, пытааше гля: "Повъжь ми нелъживый бже, Пурисвине, прекъще Слице, иж възъдушному течет пути сиая, кто пред моимъ црством възможеть побъдити вся страны или кто по мнъ?". Отвъща ему: "Пръвое бгъ, потом слово и дхъ с ним, вкупъ же оба единосущна. Его ж дръжава вечная. Скорыма ногама явлеися свътъ немерътвече. Весися, что въпрашая?". И шед от волъхвованиа приведе единого от своих» (64 об.).

Гл. VIII. «Неи ж снъ Ангипоровъм муж м $\partial p$ ъ списа фенечейски численую  $\|$  философию. Гла же и бесплотная начала и в телеса прилагающися, но ину ж исписа, яко ж прем $\partial$ рый Миось списа. В та ж лѣта бѣ Фалекъ снъ Еверов муж м $\partial$ ръ и блгочтивъ живъ лѣть лѣт  $\langle g$ важды $\rangle$ 

 $<sup>^{\</sup>mathrm{r}}$  Вил. и изъобрътъ пръвъе руду златую ковати злато.  $^{\mathrm{g}}$  Вил. Многах бо женах примъсився, прижил ихъ Зеусъ.  $^{\mathrm{e-ж}}$  Арх. яко ж рече Омиръ творець о нъмъ.  $^{\mathrm{g}}$  Арх. Дажьбгъ.  $^{\mathrm{g}}$  Арх Ариемъ.  $^{\mathrm{g}}$  Арх. Африкиискую.  $^{\mathrm{g}}$  Арх. Пирисфоне.  $^{\mathrm{g}}$  Арх. Ангеноровъ.  $^{\mathrm{g}}$  Арх. Климиос.

т и л и ф. О немъ ж Муисий списа, яко ж ес от Адама до Фалека лът $_{\neq}$ г по прорчьству» (65).

 $\Gamma$ л. IX, X. «Преж речиный Пикъ п умри $^{\rm o}$  и Ираклий, Персви именем пПиктий крилатий, в зане быстрь бъ изъмлада. Научи его опь злуведе и прокуды Скуфосовы, научи и всёмъ злым глас, с яко не видящезлодъиства таковаго. И възлегь успъ и проснуся и иде в Лувию, и на пути стръте его отроковица двою, обуена въ страшены власы глядящи. И въпроси имени ея, она ж съ дръзновениемъ реч: "Мидуса". И имъ ю за власы отсекну главу ей и требу сътвори главою млъча, яко  $m{\varkappa}$  научи его оць въ вълъшествъ. И нареч главу Горко, быстрыа ра $\partial u$  помощи и съдеаниа на супостаты. Побъди лукианы пощию «так!» главы. И и «так!» въ вси <так!> сътвори тѣласи образъ Горконинь, пре∂ враты дръжащь образ Горконинь, и нареч Икоби Персида Иконий. Т Премучи же ны <так!> страны и асуряне, и Киликия не противишас одолѣвъ. С коня ссѣдъ, уплезнь ноги земли прикосъ. И град сътворь нареч и Таурось именемь Парфенопий. Асуряном одолъвъ, а Сарданапала цря их убивъ и црствова сам в них льт н и г, и прозва я перъсы. И овощь прокви насадивъ и прозва я пръсика. И уставивъ слоту и воду. Огнень гругъ прийде въ тресновений <так!>, и оттого огня взем нареч и огня безсмртна. И требникъ устроивъ повелѣвъ служити говѣиным и рекомым маги» (65-65 of.).

 $\Gamma \Lambda$ . XI. «Пришедше Кифесъ црь Ефиопиа одь Адромидинь, иж от старости недовидяще и идяще на нь. Персену <так! > бо не въды его, яко не видить и мняшеть, яко не имъеть уже главы и дъиственой помощи, но изнеможе и к себъ обративъ, хотяще позрити и ослъпе и убиенъ быс. Црствова снъ его Мерровъ, иж и жеджех польглавы той. И пребыс потом племя Перьсеово дрствуа и въ Вавилонъ» (65 об.).

 $\Gamma$ л. XII. «Въ преж речнных л $^{\pm}$ тех прийде на Въутьскую землю Кадмосъ и научи фуническиим книгам. И сътворища его цря, и цръствова льт 3 и два. И създа град и нареч и Кадмину. Сий Кадмосъ поя жену от Ексориа дщерь и Тересееву въантийскаго философа бывшаго звъроубъицю. Сеи внесе учение въ елины сам о себъ все сътворивъшес и бес промысла весь миръ, и како <sup>ч</sup>вещь кровная делится в кости и жилы, еже от мужа к женам исхо $\partial u$ ть, а в том плоть и то ес кро $\partial$  а рожениц $^{\mathbf{m}}$ , и тако реч родить, щиж рци отгнань быс от требникъ Аполоновъ Гафнеова<sup>ы</sup> рекше же женьскый имъй смысль. Жену видъвъ мыющюся жена бы, и прем∂рость бжию хотя разумѣти и не може. Си же прем∂рый Кефалионь списа, и премдрый Фоклиосъь рѣчь сътвори хитростию реч, женьскый имъя смысль, и Съклифлисть списа: "Единъ бгъ, иж сътвори нбо и землю долгу и вътрены дхи. Члци же мнози лъстящес утверди дхомъ принести ръша брашна дшамъ бжыскым кумиром каменом, древу позлащенну, слоновом образованном ∥ Жрътвы сим и тща праз∂ники творящим, бга чтущес мним ся, единовластие славим". Сий Съфоклисть» (65 of. -66).

 $\Gamma \Lambda$ . XIII, XIV. «Радмосъю отда дщерь Агауну за Ехиона, и ро $\partial u$  сна Пенфеуса м $\partial$ раго. А другаа Семле, и сию уснуви Полумидомъ от пле-

 $<sup>^{0}</sup>$  По умертвии.  $^{\Pi-p}$  Apx. его  $\mathscr{H}$  пищуть крылата.  $^{c}$  Ошибочно надписана выносная буква с.  $^{T}$  Apx. Иконионъ.  $^{y-\varphi}$  Apx. своея ногы глёзномъ земли прикоснувъ.  $^{X}$  Apx. жегоша.  $^{\Pi}$  Apx. Укъсту, как определия B. M. Истрин, является порчею из греческого  $\text{Во:} \omega \tau (\alpha \nu (\chi \omega \rho \alpha \nu))$ .  $^{\Pi-m}$  Apx. вещь кровная дёлится на кости и плоти и жилы и сухыя жилы и кровь, и живороденъ будеть младенець и родитьс.  $^{\Pi-b}$  Apx. и жръци.  $^{\omega}$  Apx. Дафнеева.  $^{b}$  Apx. Софоклисъ.  $^{b}$  Apx. Кадмосъ.  $^{g}$  Apx. Семель.

мени Диогисова и прежи с нею. И еще въ чревъ имѣущи ей, и быша молниа и громи, и ужасъшис седмь дщи Кадмосова, роди отроча седми мсць и, аки чста, умре. Посла Кадмосъ отроча въ Муйсию страну, и тамо въскоръмлено быс. Сего дѣля списа, яко Сеусъ прочий год мтерня утробы въ своем лонъ съхрани, зане не бъ ему живу быти. Сего ж дѣдъ Кадмосъ Дионисиа нареч, зане бъ от племени Дионисова. Сий обръте от лозиа пищу члвком вино и быс на рати мдръ и мечты дѣаше воюя на персы и иде на ины страны. Кадъмосъ ж състарився поручи црствиа Вуутска сну Ехониеву, внуку сий «так!» Пеньфеусу, и бъ хвалим всъми. Слышавъ ж Дионисиосъ прийде в Кадмиусъ чстию съ оружиемъ, съ мечты и пианъствы. Деньфеусъ ж имъ его и связа, и паки умоленъ бывъ, и пусти его. Дионисъ ж гнѣвь имяще — вязанъ бывъ и блудником зовом. От него уби Ненфеуса лестию. Людие же того дѣля не приаша Дионисъя. И бѣжа и Курга и в Делфи<sup>П, а</sup> и умре. Провъ ж Кадим Курга въприся самъ свътом всѣх людей.

По умртвии же Кадима цря быс Никтусь. В Сей имъ дщерь жрицу град сличня Антопийг именемъ, иже навыкла Деонисова неистовъства плясаниа. Съблюди с Софоме о «так!» съ боярином и непра вдна бывши. Роди два близнятъ въ Аргисьстъй земли жвси Дересвиа. И взя и по рождении Ордион ратай и въскръми их. Увъдавщи жена стръя ея Луки Дирькиа, яко чада еста жрица, мняше, яко смещается с нею Лука добръей сущи, и шедши на село приведе быкъ неукъ и привязати повеле Антиопию. И услыша народ и «Зифосъ и Амфионь сна ея и Нородиемъ въскормившиа молища Диодрию, да пустить Антиопию. Не послуша Дирки. Ини ж «так!» въста з не въини избища, а Диркою привязавше къ быку, Антиопию отръщивще, пустища. Зифосъ ж и Антионъ, поимъще мтръ, бъжаще въ свою землю въ Вуоты, ми по смрти внуковъ поставища его пря. И быс та цря, имеяща ж гусленую хитрость Мемфионь люрный хитрець създа град в веси Енхелиу и нарекоста и Фивъ именемъ оца своего и нарекоща страну ту Фивы. Мукосъ ж стрый има въ воихъ умре. Се списа Кефилионь мдрый. Еурипид реч, яко Свеусъ преобразився Аттуром бы съ Антиею, еж ес вуотьском языком въ ино тъло хуж» (66—66 об.).

Гл. XV. «По прствии же Амфиони и Зифов'в прствова племя в Фивах до прства Удопадова сна Иоакастина, его ж Ласгиосъ Фивский прь роди именем Иоакана, речннаго Удопада. Речно быс о немъ: "Сий одю смрть исходаить, а мтрь поиметь женв. И послаща и в лъсъ и узабыща нозъ его въ кладъ. Ф И Лувиосъх обръты и высади, и бяста нозъ его отекли. Бяше ж жена нъкаа въ тверди разбои творящи, Свига именем, и не могоща ей преодолъти ей «так!» многажды въеводы и прь оць его. Сей ж Отяклоножець лестию уби ю. Фиване ж рекоща: "Да будеть нам пръ". И быс толка и потора в людихъ, и убъенъ быс прь, от людий устръленъ. Црца

 $<sup>\</sup>Pi$ ,  $^{8}$  Apx. се Дионисъ побъже Курга (согласно B. M. Истрину — Ликурга) и Делфи пришедъ ту умре.  $^{6}$  Слово Провъ обълсиению не поддается.  $^{8}$  Apx. Нуктиосъ.  $^{7}$  Apx. Антонинопия.  $^{1}$  Apx. яже об навыкла сличьнъй тръбъ, Дионискаго неистовства. И посемъ нарицаху ю плусею.  $^{6}$  Apx. боярина именемъ Феуя.  $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$   $^{8}$ 

же съ людми постави Удопада премъ в Миоса мѣсто оца, не видящи его, яко снъ его ес, и си его мти, а Лаиосъ оцъ его бѣ, и црця сътвори его муж собѣ. И прствова Отяклоножець Удопод съ Аокастиею мтрериею своею лѣт ві. И роди два сна Отеклѣя и Полинивая и Полуника, дщери двѣ: Еспинию и Антигонию. Въпрошен же быс прцею: "Кто ти ес оць?". Онъ же не вѣды и того нареч, иже бѣ въскръмилъ его Илувиосъ. Призван же быс къ прци и повѣда ей в лѣси налѣзеный и повѣда ему мти сущи и прь убъеный оць ему бѣ, а сеи снъ има. Удопод же слышавъ и въбѣ събѣ гвоздъ в чело и умре. И остави пръство снома своима, и раскоторавшеся о прствѣ и убистас, и разсыпавшес прство Фипско «так! > бывши лѣт р и З и ф. Сие преж прмдрый Палефа списа, и Уропид хитростию сложи рѣчь. Африкан мдрый списа» (66 об.—67).

 $\Gamma_A$ . III. «По лѣтех же тѣх минувшим прствова пръвое от колѣна Хамова Състръ, иж въевавъ повину по $\partial$  ся Асурию, Халдѣа, пръсы и до Вавилона и Асию, и Еуропию, Скуфию, Муйсию, иж избра  $\neq$ е уношь от Скуфь и поса $\partial u$  их в Персидѣ и нарекошас парфи пръский скуфи жи-

вуть по своему закону и суть храбри» (67).

 $\Gamma_{A}$ . IV. «В л $^{4}$ та ж се $\|$ го ж Состра б $^{4}$  Ермин, иж тревеликы наречны от Еуптян, сказавъ различных своих словесъх къ Асклипию о бжствъ: "Аще не бы състроение было вс $\pm x$  гса  $\langle \text{так!} \rangle$ , яко мн $\pm$  открыто слово се, ни вам бо тако любы была, да о немь въпрошаете. Недостойно бо осквръненым таины пов'єдати, но ушима слышати точию. В'є св'єм разумный преж свъта разумнаго, и бъ прсно умъ свътел, а иного ничто же не бъ. Сие единество прсно в себъ сый все имы умъ и свътом вся обдръжа. Развъе сего ни бгъ, ни агглъ, ни бъсъ, ни ина вещь нъкаа. Всъх бо оць и гсъ <так!> и бгъ, и вся о нем и от него суть. Слово бо его проше∂ всѣхъ свершител быс и родитель, и зиждител в роженнъй вещи па $\partial$ , на роженнъй водь ьброжу въду сътвори". Сие рекъ помолися гля: "Заклинаю тя, нбо, бга великаго м∂рое дъло, млстивъ буди, заклинаю тя очьскы глас, иже прогла пръвое, егда вес миръ утверди волею. Глссъ <так!> очь, иже прогла единочадому своему". Си на Упиаю Кирил написа, яко Тревелики Ермень, не въды будущаго, троцу единосущну исповъда. |С ъстръя прей<sup>III</sup>, а Егупетъ умре, и црствова Фаравонь, иже Нарах нарѣцается» (67 об.).

 $\Gamma$ л. V. «Въ преж речных лътех въста и Нарах $^{6}$  в земли Пресечень-

стъй и црствуа създа гра $\partial$  и наре $\iota$  въ имя Луну» (67 об.).

 $\Gamma_{\Lambda}$ . VI. <sup>В</sup>«Аггеноръ въ Фуники поя Туру<sup>г</sup> и сътвори гра $\partial$  и нареч Туръ. И ро $\partial u$  от неа Каддама, Фуника, Сура, Киликиа, дщерь Еуропъ. И прствова странам лът  $\frac{\pi}{2}$  и г. И прише $\partial$  же на Турь гра $\partial$  Та $\|$ урь Критьскый цсрь и преа его и поя Еуропию жену себъ и веде ю плънникы въ свою землю, нареч страны ты Еуропиа. Умирая же Аггенорь раз $\partial$ ели всю землю, юже привоева на три сны. <sup>Д</sup>Руникови Турскую область и землю Фуничьскую, Сурови же доставшюю часть, наречную Сурию, Куликь свою часть нареч Куликию» (67 об., 68).

 $\Gamma n$ . VII. «| В | ъ к т в x л в тех Фуков в  $x^3$  Иракль Философь нал в зе пса, ядша червлень, и отре руном, мняше кровь. И то руно принесе къ црви,

и повель прь устроити токмо събь таку червлену перфиру от коихъ силно, сколки и, хо $\partial$ ити в ней токмо црви иж по нем, а иному никому же. О лѣтъх же мнозъхъ Румъ приимшу Фуническую страну тъ образъ ношаху црви. Нумасъ ж и Пампийль възлюби носити црмъ хламиды багряны, имущи нашвы златы, бояром же — окроници съ знамением црскым ризы нашвы богряны, ито сам, и не достояще въ ином внити к цреви» (68).

Далее приводятся отрывки из второй книги славянского перевода Хроники Иоанна Малалы, вошедшие в Тихонравовский хронограф, но отсутствующие в Архивском хронографе и Еллинском летописце. Данные отрывки находятся вне истриновской разбивки текста Хроники Ма-

лалы на главы.

Книга вторая.

«Выше въ прежписанных лътъх от племени Афетова ро $\partial$ ися Серух, иже нача первое единьска закона славу, рекше кумирослужение, яко ж  ${
m E}$ вс ${
m E}$ вий  ${
m П}$ ань ${
m \phi}$ иловь списавшиx пре ${
m m}$  храбрыx въево ${
m d}$  или иныx доблести сътворшеих мрдроссть<sup>п</sup> «так!» и тъх почтоша, аки быс нбсныя, члвком имъ бывшимъ, безсмртьные нарекоша. И ег $\partial$ а хто иx умрлъ, во вся льта праздникъ жрътву ихъ творяше въ блгыхъ островех дша их сущи. И пребыша до лѣто Фары ∥оца Аврамовы «так!».

Фара бо творяше древомъ и камениемъ бгы и предаеть на прелесть египтяном, вавилоняном, фригисям, елинесом, от нелъже паче въ елины прийде си въра от нъкоева именем елина ж, сна бывша Зеусъва, творяща никыя страны Иафетова сна Ноева третьяго. Понесъм ж от него быша, иж суть Аргисъ. Научени быша от него Иомане гиганте, и б $\pm$  съз $\partial$ алъ столпъ съ другими гиганты, их же языци разменени быша, теми же и Меропесъ наречни быша члвци раздъление языкъ ръчи, иже хуля Геронитскый Плутархъ древнюю философию» (68, 68 об.).

Книга четвертая.

Гл. І. «Въ Аргии же по Инасъ прствова Форонейсъ и иний мнози до црства Лугдеова, <sup>н</sup>и поа и поимъ сестру дщерь Данову. <sup>о</sup> Тъ же Ле Лугдъй уби Дааннаго и взя имъние его и дщерь его, яко ж Архилой списа. И по прствъ Лугдьовъ прствова Триотиа, иже прствова Агръйстъй странъ лът е точино <так!>, въ пятое же его лъто разссыпас <так!> црство Агрейско, и приаша я Енькиони, Илиодръ прмдрый списа. Въ Куонъх же, яже ннъ наръцають Еладики, прствова пръвое Егилосъ лът н и два. И инъх првъ к и в до Зеуксика, иж прствова лът л и и, потомъ ж при инь и превъбые прствова льт и и п и едино, а Западу бъ прь Пика и Геусъ» (69).

 $\mathit{Гл.\ IV.}$  «Бы $\mathit{me}\$ Афинейское скаже $\mathit{m.}\$ Въ Афинѣ $\mathit{x}\$ же цръствова Кебро. $^{\text{п}}\$ Се бяше ро $\mathit{до}$ мъ Е $\mathit{rv}$ пта превеликъ,  $^{\text{p}}$ и тѣ $\mathit{x}\$ суба $^{\text{с}}\$ и наръцаху си пръвое быс црь Афинескъ. И положи законъ женам, да дъ въць за единъ мужь посагають, яже и невъсты нареч, а преж всъ жены атичьскые и афинеиское. От Атикъ бяше пришло, не нудити никоторы иж ихъ у единого мужа быти, но к кому же хощеть на два, или на три, или на д, или на е дний. Аще будяще дътя, то кого будяще годно нарещи мтери по своему хотфию рещи, то ему оць, кто от них с нею бяше пребываль.

и-к Apx. являюща санъ.  $\pi$  следует читать мдрость. M Согласно B.M. Истрину «Ионесъ» — от Ио =  $\stackrel{\leftarrow}{\epsilon}$ х  $\tau \eta \varsigma$  'І $\stackrel{\leftarrow}{\iota}$  (Бонн. 55, 17). См.: И с т р и н В. М. Хроника Иоанна Малалы. Кн. 15—18 и приложения. С. 49.  $^{\rm H-O}$  Apx. иже бъ поялъ женъ Упомниестру дщерь Данеову.  $^{\rm H}$  Apx. Кекросъ.  $^{\rm P-C}$  Apx.  $\tau$ ъм же и сугуба.

А что родятие: любо снъ, любо дщи, от тѣх любодьй, и кого изводящи, того наречть ему оца. Медросъ же реч: "Того ради Атичьскаа земля погибе". И устави такъ законъ: Утече блудивши двца, и за неж хотяще, посягше яше за нь. У И почюдишас афиней дуфий, зане блгородна чад сътвори своим отцемъ. И потом црствава Крекроксъ лѣт н, и по нем Краиниос лѣт ф. В та ж лѣта мусицыкая хитрость Чафом бѣдма быс. И по по чтак! Кранай црствова Форонеус и Кедрона лѣт к и едино, дръжавъ бо прство Афенейско лѣт у и с и два. Потом дръжа княз етръ лѣт ві. В лѣтѣ ж княз тѣх пръвое законъ положи в Афинѣх Дракой, та ж Селонъ, и пакы Фалисъ Милисиикисы. Минувшим же лѣтом княз тѣх, и црствова первое Хулосъ ж лѣт к и едино, и потом Якомеонь лѣта два, и црствова в них црь иі до цря Сароксона, иж црствова лѣті, и оттолѣ разсыпася црьство Афинѣиско владѣвшим лѣт т и з лѣт. Афиканъ мдрды чтак! > тако списа» (69, 69 об.).

Далее следует текст отрывков третьей книги Хроники Малалы Тихонравовского хронографа, отсутствующие в Архивском хронографе и

Еллинском летописце.

### Книга третья.

«Яко в та лѣта Аарамова бѣ Мельхиседекъ, муж блгочтивъ иноплеменникъ, от племени Сидова, сна Егупетьскаго пря Лувиискиа страны, от нея же Егуптяне нарицахуся. Иже приа Хананийску страну и Палестины и покори ихъ под себе и създа Сидона, а ннѣ под Фуническую страну. Сеи Мелхиседекъ снъ Седековъ, а Седекь снъ Сидовъ Егупетскаго пря. Тои же Сидь исшед изъ Египта и приа страну Хананѣиску нарицаемую Палестинь, И прь хананеомъ. Създа град въ горѣ Сионь и прозва и Салимъ, еже ес мирскъ град Иерслмь, и пръствова в немъ пѣтр и і и умре, праведныи и дѣвъствуя, яко же Иосифъ въ предписании своих писа. Иоанъ же и Кирилъ пръдбная о томъ списа епспа. От потопа до Аврама лѣт двс и з, а от столпотворениа же ф и к и г лѣт. И бѣ потом от Аврама и Исака, Иакова и племени их, от ниж сут Еуреи, от лѣта Аврамовъ образъ языки обрезание пришед. Ес убо от Аврама лѣт дг и у и м и е.

От того языка быс Исидосъ от колѣна Ефетова, иж изъобрѣте Елиньская писмяна, исписа Елиномь. В та же лѣта Аврамова прствова Асуриемъ от племени Симова первое по избиении же рода Персеова, прииде паки прство въ Асурие. Въ Егуптѣ же бѣ прь от колѣна Хамова Фараонь. Перваа убо пръствиа Егупетьскаа списа Манеонь, от ниж же Феофилъ списа хронографа. В та ж лѣта прежречннаго пря Фараона бѣ и Нарах, ему же купи Пентефрии от сорочинъ Иосифа, его же продаша братиа своя, архимагиръ пря того Фараона.

Въ времена Египетьских црь тиганитьска рода от кольна Афетова именемъ Индуминъ, иже втаинъ молися лунъ, хотя увъдати бжие имя въ снъ от нея. И услыша бжие имя въ снъ и къ тому не въста, но и доннъ открываемь гробъ его в Лудии и тъло его ес седя и яко мртво колеблющес,

Т Apx. Кекроксъ. У-Ф Apx. въ разумъ испридоша жены их за мужа посягати начаша непосягшаа двца, блудившаа двца посягняще за него же хотя мужа. x-ц Apx. И почюдишася Афинеи црву закону. Сего дѣля инии списаша, рекуще «того ради и нарекоша и Афинеи дифуи, зане же блгородна сътвори чяда своимъ отцемъ». q-ш q

яко же писа Лудиа прм∂рыи лунохотиние Индумино поведаеть» (85—86). «Тако писа в палеи Муисѣевъ книгъ. Си же пищеть паки Иоан Антиохийскы от Елиньского гронографа, яко въ дни исхода от Егупта хотяща быти Моисѣемъ прствова Молосеистеи земли тоиземлець Аидусь. Поя жену Мелииндию и прижи дщере и предобру и прозва ю Персефонъ. Молосѣи бо добрая жены красныя наричють своимъ языкомъ. Сѣю хотѣ увести бояринь Пурифонь. И бяше пьсь болии трии и пьсь главою и тѣломъ. И пришедшю таи Пифону, уморена быста от пса того оба и Пере-

фонь и Пирафонь. Палеоато списаль есть тако».

«Лѣт Муисѣева црствова Ясуриих и реч Ирехфеусъ, въ Егуптѣ црствоваще Петиносись, иже и Фараонъ. К нему Муисѣ и Аронъ внидоста и пред нимъ пререковаста Муисѣя и Аронъ Анни и Амврии вълхвование Фараоне. Петисфони же Фараонъ, црь Егупетескъ, иде в Мемхи ввлхвовать <так!>. Жертву сътворивъ, въпрошаше Пуфиа: "Повѣжь ми, ес ли старие вас и болии бгъ Иизлевъ?". И дано ему быс проречение тако: "Ели с нбси велика сходяи пламени велико паче безъдушна беспрестани, а бесъмртнь огнь, его же трепещуть все, нбо и землю, и море, и преисподьнии бездны, бѣси счезають. Се бгъ самъ и оць сы силамъ треславенъ. Единь мажаю часть от аггла мы есмы. Слышавъ и жды молъча". Црь же Фараонъ, слышавъ от волъшествии си, повели камены досцѣ изваяти, яже суть и доннѣ горѣ в кумирници Мемфирове, гдѣ же Нилъ рѣка исходить. Црь Фараон пришед отпусти Изльтяны и изыдоша людие» (169).

«Иизльтески Иссъ Навгинъ и Финеосъ. От Адама убо до скончаниа Муисъева лът де и р и н и з. В та ж лъта Исса, сна Наугиина, от племени Афетова Атичествъ именемъ Гоигугисъ тоземлець лът с и З, яко же писано въ Афракана мдра книгах» (177, 178).

Книга пятая.

Гл. І. «В лѣт же Двдва прства въ Илии градѣ, сирѣи Фругѣйстѣй странѣ, Приимъ снъ Ламедѣитов. Илии а Дарданъ и въспѣтѣныи Труя и вся страна Фруиска племена<sup>IV. а</sup> быс от Ахѣя. В них же повѣдають Агамемьнона и Мелаясне, <sup>6</sup> Опотолемонъ Пуром, и елико ж ихъ въева на Илий град Парида ради, прироком Александра, иже уведе Еленя уснубивъ ю. Елень бо тѣлом бѣ предобра и възрастомъ, добросиса, малосъса, чста аки снѣгъ, млада плотию, доброма бровма, доброноса, русовласа нажелтъ, великима очима, вълигъкима, радостива, доброгласана, чюденъ възврасть имущи в женах. Бѣ же лѣто къ. Начатокъ же погибели Фругийскиа страны» (262 об.).

Гл. II, III. «Труя Париса Алекасандра оць, егда же родися Парись, въпроша его о немъ оць его в кумирници Аполони. Данъ быс отвътъ сице: "Сий родивыйся бывъ лът л погубить и стреть прство Ругийско". Г И си слышавъ Приимъ оць его посла его «так!» доити на село да же минетъ л лът. И севрий град великъ и вереч Парионъж. Сеи Парид похвали Афридиту, яко помысли ес, и оттуду исходитъ и раждать придрсть и целомудрие, и хитрость, и болщи есть всъх, и Афинъ. По тридесятих же лътех приведе Приим Париса сна своего с села и видъвъ его красна и смыслена. И посла его требу положити Дафинъскому Аполону и посла

<sup>10</sup> Согласно В. М. Истрину, следует читать «мала же» шихро̀ до̀ (Бонн. 66, 1). Я Согласно В. М. Истрину — «иди» = 'а́тіді (Бонн. 66, 2). ту, а Следует читать пленена, греч. торогітаі (Бонн. 91, 4). б Арх. Менелаа. В Арх. Неоптолемомъ. Г Арх. Фругииска. Д Арх. Сътвори. 6-ж нарече градъ Парнонъ.

с нимъ дары црмъ. И прииде въ Спартъ гра $\partial$  Еладескъ црствуем Менелаемъ и ту въ чсти сыи быс у Менелая цря. И ключися отити Менелаеви. Онъ ж уснубивъ Елень Менелаеву жену и поим ю бѣжа в кораблих и съ Фрою вратучадою Менелаевою, иже бяху уснубила ему. И прииде къ Протею црю Егупетъску и обращься въ требникъ Аполонь» (262 об., 263).

 $\Gamma_{A}$ . V, VI. «Увидъвъше arpi Агамемнонъ и Менелай прихо $\partial$  Елини въ Труу (так!) с Паридом, рекомым Алевсандромъ, многажь посласта молящася, дабы възратилъ опять къ своему мужю, и не да ея. Прийде самъ Меналай къ Прияму пред ратию, прося жены своея, и не вдаща ему ея, и въста елина на Лий<sup>и</sup> град. Игамемнон же и Меналай умолиста кот требища цря, прекше мъстодръжителя, и въевъды Еуропийскиа с вои и с корабли съвъкупишас на Аулидъ. Бури же въставши по морю. И поставленъ быс Агамемнонъ. И прийдоша въ Трую елини и ины многы страны. ∥ Аще ли кто не идяше, а на тѣх въйною хождаху. И прийдоша в землю Приамову, идъ же съ его съдяще Дааноной, и пленища преж Купра и Ликию. Исаврию туже пленища и Полъфора<sup>м</sup> сна [Пр]иамова. рекомаго Дананоя. И прийлоша [къ] Илию гра $\partial$ у, иде же Приамъ съ снъми и Елень жена Менелаева, и поставльше сна Приамова пленнаго под грапом. Рекоша же Приаму: "Отпусти Елень, а сна егон ктак!> поими у нас. И створи миръ с нами. Или то ти любо, зрящим вам, а мы убиемъ снъ твой?". И не велъща Приамовичи одю пустити Елень, рекуще Дананоя усѣкнуть. И тако быс. Всѣмъ съ гра∂ зрящимъ усѣкнуша Дананоя» (263, 263 об.).

 $\Gamma n.\ VII.\$ «Нарочитии же въ елиних ту бяху по гра $\partial$ омъ: а Агамемнонъ, в Менелай, г Ахилеусъ, д Патреклос, е Еасъ Толомоньскый,  $\S$  Алесиусъ $^{0}$ ,  $\S$  Диоми $\partial$ , и Несторъ, ф Присилаосъ, і Паламидсъ, псый замысли корийсы семи звезды часты въ члвцѣхъ ра $\partial$ ости, печали,  $^{p}$  книженъ бѣ велми, аі Мириниосъ, ві Идомеосъ, гі Еасъ, иже и Локросъ, ді Нептемеусъ $^{c}$ , еі Наахасъ. У Труе же рекомаго Приама нарочний сей: а Приамосъ, в Екеторъ, г Днифовосъ $^{y}$ , д Еленосъ, е Троилос,  $\S$  Парисъ, иж Алек $^{2}$ сан $^{\partial}$ ръ,  $^{3}$  Енинасъ $^{\varphi}$ , и Антинръ. Яко ж премудрый Дикотусъ списа Критьский съ Домениемъ бывъ тогда, съ Агамноном и Менелаом.

И пришедше в кораблех на Илий. Ко∥ждо с коликом корабль и коли ⟨так!⟩ корабль съ брашном вся по ряду числом повѣмы с колицем корабль. Пойде преди Амемнонъ съ стомъ корабль вой, а л корабль съ брашном воем, <sup>х</sup>Поилос и Литосъ, <sup>ц</sup> и Профониоръ и Клониосъ съ пятьюдесять корабль, Диомидъ от Аргосъ съ осьмьюдесять корабль, <sup>ч</sup>Ехедиосъ и Епоструфосъ съ м-ю, <sup>щ</sup>Мантий Одикмен Еладысъ ві-ю, <sup>ы</sup>Литоносъ и Флапоносъ и Дорисъ съ м-ю, Несторосъ с-мъ, Аганоръ и Тудисъ з-ю, Профониоръ и Магниторосъ м-ю, Еуруполосъ от Астериа съ м-ю, <sup>э</sup>Лентиосъ и Поломитисъ съ м-ю, Амфигенис от Елиа и Дориасъ м-ю и треми ⟨так!⟩, Менесфеусъ от Афиносъ н-ю, <sup>я</sup>Иломенеменосъ и Мнонисъ от Критасъ съ осмью, <sup>6</sup>Одисей от Кефалиниа Ифакнивесна съ к -ю, Тайлий и Поломосъ от Ливасъ о-ю, Ахинеус от Аргоса Еладь-

 $<sup>^3</sup>$  Apx. Ефрю поя.  $^{11}$  Apx. на Илии.  $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$  Отреовища цря.  $^{11}$   $^{12}$   $^{12}$  Полудора.  $^{11}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12}$   $^{12$ 

скаго и Патрокмосъ съ н-ю, Протисилаосъ съ н-ю, Подаркисъ съ м-ю, Паламидъ съ 51-ю, Филиктитисъ Мофоны съ 3-ю, Иреусъд от Переусъ съ кв, <sup>е</sup>Съфисъ, Филопосъ съ к-ю корабль. Елико ж число исповъда всъх корабль еленескъ тысяща и с и н съ своею хоруговью. Перъвое на мъсто Алиуду и оттуду пришед на страну Фругийску и повоеваше прствия их, пленивше Приама пря и убивше и Екавъ прпю, Приамову жену, и дъти иже ею плънивше и вся пръствиа ею повоевавше, възврати вшеся въ своя мъста. Держа убо прство Ефесьскаа сию всю и Трую Фругийскую всъх лът от и фі» (264, 264 об.).

 $\Gamma$ л.  $VIII,\ IX,\ X,\ XI.$  «Поплени же Труя ахиои раз $\partial$ ъливше полонъ раскоторашеся от кумиръ, иже бяше образъ Афинъ малъ деревя, тъ, иже бяше данъ Троу прю, коли начинааше град, и о том котергахуся,3 зане дано ему бяше проречние: "Не можете приати Труа, аще не възмете кумира". И кождо хотяше и нести въ свой град, гля: "Азъ болъ трудился есмь". Тако же и вси кождо ихъ и глше. И Филиктить бо възва Фарида<sup>и</sup> стрелятися. И Парид же преж погреши, а Филоктить прострели ему руць и нозь. И призва Пари $\partial$  Алекасан $\partial$ ра три сны свои, их же имь от Елени: <sup>к</sup>Вунимай, Курифела, Индѣя, <sup>л</sup> умре пред ними. И поя събъ женъ Елень Дуофесъ, м брать Паридовъ, другий снъ Приамовъ, иже сверженъ быс съ стены от Менела цря. По сих же много прящес глше. Одисеусу много главшю и се ръкшю: "Отнели же Менелая приобидъ Олександръ, отмыстие приатъ Илие, Труосъ погибший на съчи. Оставшимы избавы просим вам за многи очину вы мя посласте, Деомида къ Приаму и даяхом злата 💤 толко же и сребра". Мнозъ ръчи пребывъщи до вечера отложища до утриа кому бу $\partial$ еть кумиръ тъ данъ. Аетъ ж гн $\bar{\mathbf{b}}$ ваяся на Едеуса и на Агамнона и на Диомида и отиде в шатеръ свой, в той нощи жельзом заколень | быс. Пур же хоть Едеуса убити, он же с вои бежа на Утьское море, хотя въ Фракий град очину свою. Ту маронидом одол $\pm$ въ б $\bar{r}$ атество иx взя и мн $\pm$ вся поб $\pm$ жати и паки. Лотофа же не побъдъща. И прибъже в Сикиликию свою и ту хотя зъмовати въ вел $^{\pm}$ цемъ ост $^{po}$ в $^{\pm}$ . N ту бяху братиа три силна. И раз $^{\partial}$ ели пособие имущи по собъ Куклопсъ и Антифатисъ и Полофиносъ, снве Сикима пря. Странных же приимаху, но паче избивахуть. Aruto <так! > убиша многих от вой Одеусовъ, и бежа на другую часть острова, юже дръжаше Уклопсъ и Антифатисъ, гдѣ же и <sup>п</sup>Куклоповы укорити, р и се увидѣвъ Куклопсъ и Антифатисъ. Великъ бо сый тѣлом и зломъ образом. И прише∂ на Едеуса и изби многиа, другия изима. И умоленъ бывъ дары строисними <так!> и отпусти, и едва вечръ, и съ оставшими въи, и паки хотъвъ постигънути и съ бгатеством и гнавъ и не обрете его въ тме. Едеусъ же приста на друзви странв острова, и ту бяще Полуфимъ, братъ Куклопсовъ и Антифатов, и бищас чрес всю нощь, и мнози па $\partial$ оща Едосови вой. И заутра Едесъ молися дары тройскими Полуфимови, рекущи тако: "Заблудил есмь от Труя". И тако пусти и. Дщи же Полуфимова Елпи иде съ Едеусомъ. Вътру повъявшю им погодну. | Куклопъ, реки, и три очеси имъ, знаменуя братию три, дръжащася себе, блюдуща мъста острова. И яко, вином упоивы их, Одеусъ убежавъ их. Свещею огненою ослени око, рекъ, яко огню подобну похоть имѣ, оже уведе братану Куклопову. [С]ице прему∂рый Фиталионъ списа Коренфийский, реки: "Еуропи∂ не-

 $<sup>^{\</sup>rm H}$  Apx. Ниреусъ.  $^{\rm e-m}$  Apx. Съефисъ, Филипосъ.  $^{\rm 3}$  Cлово «котергахуся» объяснению не поддается; возможно, оно возникло в результате неправильного прочтения в Apx. «раскоторавшимся».  $^{\rm H}$  Apx. Парида.  $^{\rm K-H}$  Apx. Въунима и Курефея и Идея.  $^{\rm M}$  Apx. Диофовосъ.  $^{\rm H}$  Apx. Йфракий.  $^{\rm O}$   $^{\rm C}$ лово «Агит» не поддается объяснению.  $^{\rm H-P}$  Apx. Клоповы нарицаются горы.

съглcно все преложи Омиру, списавтю Едеусово плакание» $^{c}$  (264 об.— 265 об.).

 $\Gamma$ л. XII-XVII. «Едеусъ же от Секелиа прише $\theta$  въ Елиньский остров и оттуду къ Киркий и сестръ еа Калупсо, иже прствова отчинъ Атланта. Калипсо же много вой муж, а Коркий кто нъ приидяще, того отравою удръжаше и пребывааще с ними, и они забывааху очинъ своих. Едеусь ж сий увидьвь воемь своим ясти и пъти от нея, самь ж бывь с нею въсхотивьши ей самой. О той <sup>т</sup>Сисуфесъ Въиский, У Омиръ и Дуктусъ Критьский гла. Отравою приходящая творяще: овы лвовыя главы, овы ж песьи, другиа же свиныя имуща главы. И Фидали ж реч: "Не въ звъринъ образъ члвы чтак! > творяше, но нравъ похотный, яко ж зв рь творяше рють похотьниемъ горящим на ню и умирати за ню ни разума имущим и тълом яко звърие будут. О Крита ж приплы въ другий, и приа и Калипсо, сестра Дикрина, и почти и и <так! > смесися с ним. И оттуду прийде на езеро великое близъ моря Некуопсъ, ф и ту бяху влъсви. И все ему || исповъдааща прилучившеес и хотящее быти. И оттуду приверженъ быс к Сириньским ствнам от волнъ, и гласяху сладцв. Пакы прийде к Харувди на мѣста сверѣпая и дивья. Ту вся оставльшая корабли погуби, як же имъ самог корабленика, на досцъ плавающа въ въдах, [п]оемпе приведоща и въ Критъ нага къ Идумеу. И да ему дары Идуменей старъйшина еленескъ и два корабля и повелѣ прово∂ити его въ Фаинъ<sup>х</sup> ж и Доктусъ. Тако ж и Деомидъ, възмы кумиръ, отплы от Труя въ своя очину. Агамемнонъ ж дръжа Касандру прийде в Ро∂скую почи, хотя на Мусикийскую<sup>ц</sup> страну и пакы сплы «так!». Пуръ ж вся видъвъ отплывъшая съжжеглъ тъло храбраго Еанта, в руце погребе. Теукросъ ж братъ Еантовъ от Салмины пришед слышавъ от Пура вся бывъшая и случивъшаяс. Сказа бо Пуръ по ряду и како съжже тело, и како Песфиласъч амазанитяны би, и како побъжденна быс и убъена от твоего оца Ахилеуса, и тако прийде и Тифо с муры и фуникий съ црыми их Полудомантом, индий, пре ихъ Емнона пря индийска и иний мнози изъбъени быша, а друзий истопаше въ Скамандри. И како Полусиксенъ<sup>щ</sup> преа Ахилеусъ, и убиенъ быс от Париса, в дубровъ прелщенъ. Сих Сисуфосъ списа. И Теукром, еж обръть, реч: "Омиръ Илиаду съписа, и Виргилиосъ || и в раксодниих". Та Сисуфа пишеть: "И при Неронъ ж быс обрътено"»  $(265 \ o6.-266 \ o6.).$ 

 $\Gamma$ л. XVIII. «Слышавши ж Агамемнова жена о мужи, яко Каандру възлюби, и сама сшедшис съ Егисфомъ болярином. Убѣ и лестию Орестъ ж н <так! > Егисца, мтрь свою, въ неистовъство прии мтрня дѣля убийства, обач <так! > отмести створи оцю своему, да не ины жены умыслят тако ж зло. И избывъ же в малой оной горѣ и съчтас с сестрою своею  $^{\rm M}$ Леукътру Пуда $\partial$ ю дръжа Микиньскую страну до своея смрти» (266 об.).

«В лѣт тож иленениа Труа к сему цръствова Двдъ Иизлѣ лѣт м и ѕмсцъ. Иже понови преж нарицаемый гра $\partial$  Салимъ по Евусѣ, нареч имя его Иерслмъ. Ес убо от Адама до Двда лѣт $_{\neq} \bar{\partial}$  и сътъ и н и е и полълъта» (266 об).

«По Двди же цри црьствова Съломонъ въ Изли, снъ Двдвъ, м лът, иже сътвори црквъ въ Иерслмъ и пригвозди херувим и серафим. Създа же въ Мълъти градъ, пребывшю и нареч и Палморъ. Есть убо о Адама до Соломона лът и 4д и з сътъ и 6 и е лът и поллъта» (285).

с Apx. плавание. Т-у Apx. Сисофосъ Койскый. Ф Apx. Некуопомпосъ х Apx. Ифакы. Ц Apx. Мукинскую Ч Apx. Пенфилию. Ш Apx. Мемнона. Ц Apx. Полуксиниа. То Apx. рапсодиих. Мукинску. Илектру Пуладию. В Apx. Мукинску. Илектру Пуладию. В Apx. Полуксиниа.

### Б. И. ЯЦЕНКО

# О некоторых особенностях рукописи «Слова о полку Игореве»

В 1985 г. Л. П. Жуковская, излагая кодикологические соображения к реконструированной Б. А. Рыбаковым композиции «Слова о полку Игореве», попыталась обосновать гипотезу о трехкратном перемещении листов в разновременных редакциях «Слова» до конца XV в. В связи с этим были высказаны также предположения относительно правописания и датировки Мусин-Пушкинского списка «Слова», предложен его севернорусский орфографический аналог XV в. 1 Мы уже писали о сделанных Б. А. Рыбаковым перестановках и вставке в древнерусском тексте «Слова». В данной статье рассматриваются подходы Л. П. Жуковской к воссозданию основных характеристик списка, а также возможности иного опыта орфографического и палеографического анализа потерянной рукописи «Слова» по тем специфическим особенностям, которые отразились в Екатерининской копии, фрагментах поэмы (выписках Елагина, Малиновского, Карамзина), тексте первого издания и в переводах, сделанных в XVIII в.

Определение аналога Мусин-Пушкинской рукописи «Слова о полку Игореве» является одной из проблем, решение которой может стать важным этапом в исследовании памятника. Эта задача предусматривает тщательное изучение текстов «Слова» и его первых интерпретаций, в частности, сопоставление Екатерининской копии и первого издания, восстановление орфографических и палеографических черт Мусин-Пушкинской рукописи «Слова». Именно это поможет, как заметил в свое время И. И. Козловский, «определить и тот век, в котором она была написана», даст возможность в свою очередь «сравнивать ее с типом рукописей той же эпохи, разыскивать там и здесь аналогичные ошибки и описки и благодаря этому доискиваться подлинного чтения», так как «без критически обработанного текста невозможны и другие разыскания в области занимающего нас памятника».3

Многие вопросы научной критики текста поднимались и находили определенное решение в исследованиях Е. В. Барсова, В. Н. Перетца, М. В. М. В. Щепкиной, Д. С. Лихачева, Л. А. Дмитриева, О. В. Творогова, Л.В. Милова и других ученых, которые занимались археографией «Слова». В результате была разработана научная методика текстологического и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Жуковская Л. П. О редакциях, издании 1800 г. и датировке списка «Слова о полку Игореве» // «Слово о полку Игореве» и его время. М., 1985. С. 68—125.

Жалее ссылки на это издание приводятся в тексте статьи.

2 Яценко Б.И.К вопросу о перестановках в тексте «Слова о полку Игореве» //
РЛ. 1987. № 3. С. 105—111.

3 Козловский И.И. Палеографические особенности погибшей рукописи «Слово о полку Игореве» // Древности: Труды Московского археологического общества. М., 1890. Т. 13, вып. 2, С. 6.

орфографического анализа Мусин-Пушкинской рукописи «Слова», определен круг источников для исследования, раскрыты некоторые приемы работы первых издателей «Слова» над текстом рукописи.

Что вносит в изучение проблемы Л. П. Жуковская? Схема ее научного исследования базируется на предположении о почти полной идентичности орфографии Мусин-Пушкинской рукописи и текста первого издания «Слова». Этим объясняется и намерение Л. П. Жуковской «исследовать нормы самого СМП» (т. е. Мусин-Пушкинского списка «Слова») «по данным первого печатного издания. . .» (с. 80), отказавшись от сопоставлений с Екатерининской копией. Л. П. Жуковская сближает орфографию текста первого издания «Слова» с орфографией Хутынского стишного пролога 1479 г., дает им обширную сравнительную характеристику. По ее мнению, «сгоревший список был скопирован с оригинала XIV в. в важный момент русской истории — перед так называемым "стоянием на Угре" 1480 г.» (с. 122). Слова о «важном моменте» (об освобождении Московского княжества от татар) не имеют отношения к содержанию исследования и появились в результате той же ориентации на рукопись 1479 г.

В научной литературе по «Слову» тезис об идентичности орфографии текста первого издания и СМП не выдвигался, так как исследователи учитывали прежде всего связи сохранившихся текстов «Слова» — Екатерининской копии и текста первого издания — с погибшей рукописью и даже иногда отдавали предпочтение копии, считая ее ближе к рукописи СМП. В. Н. Перетц, например, отмечал, что «писец K внимательнее, чем  $\Pi$ , передал употребление конечного b, а поэтому, реконструируя рукопись Мусина-Пушкина, на него можно больше положиться»; или: «в K есть ошибки, но нет умышленных исправлений; о  $\Pi$  этого сказать нельзя». 4 Последующее изучение проблемы внесло определенные коррективы в первые впечатления ученых, однако не подорвало доверия к Екатерининской копии как к одному из важнейших источников в орфографическом и палеографическом исследовании Мусин-Пушкниской рукописи

Главные аспекты взаимоотношений сохранившихся текстов «Слова» были впервые сформулированы Д. С. Лихачевым, который, изучив приемы передачи текста в Екатерининской копии и первом издании, отношения этих текстов в рукописи и между ними, пришел к убеждению, что текст Екатерининской копии (далее — E) и текст первого издания (далее — II) восходят к общему протографу; причем хотя текст  $\Pi$  был выверен по рукописи, его орфография подверглась определенной унификации в соответствии с правописанием XVIII в.

Л. А. Дмитриев в обстоятельном исследовании показал генетическую связь перевода, обнаруженного в бумагах Екатерины II в 1864 г. (далее — перевод E), со всеми другими переводами XVIII в., использовавшими перевод Е как образец. Вместе с тем каждый из переводов сохранил определенные следы сверки с древнерусским текстом «Слова». Выводы Д. С. Лихачева и Л. А. Дмитриева значительно расширили базу для текстологического, орфографического и особенно палеографического исследования Мусин-Пушкинской рукописи «Слова», включив в научный оборот кроме текстов и фрагментов памятника также и переводы XVIII в.

Таким образом, текст первого издания «Слова» не поддается однозначной оценке; в нем отразились разные этапы развития древнерусской письменности с конца XII в. вплоть до правописания XVIII в. В данном

<sup>4</sup> Перетц В. Н. Слово о полку Ігоревім. Пам'ятка феодальної України-Русі

У Перетц В. Н. Слово о полку гореви. нам ятка феодальног україни—Руст XII віку. У Кизві, 1926. С. 31, 33.

<sup>5</sup> Лихачев Д. С. История подготовки к печати текста «Слова о полку Игореве» в конце XVIII в. // ТОДРЛ. М.; Л., 1957. Т. 13. С. 66—89.

<sup>6</sup> Дмитриев Л. А. История первого издания «Слова о полку Игореве»: Материалы и исследования. М.; Л., 1960. С. 287—302.

тексте нетрудно найти орфографические приметы того или иного времени и сделать привязку к нему, подобрав аналог. Понятно, что какие-то общие черты будут зафиксированы; может даже возникнуть иллюзия идентичности. Но несвойственные предполагаемому периоду формы пришлось бы или «втискивать» в это время, или подчищать под избранный аналог, или в крайнем случае отнести к редакционной работе первых издателей.

Именно такой путь исследования избрала Л. П. Жуковская, отыскав для текста первого издания «Слова» орфографический аналог XV в., т. е. того времени, к которому относили Мусин-Пушкинскую рукопись Н. М. Карамзин, А. И. Ермолаев и др. Отказавшись от тщательного сравнения текстов Е и П, Л. П. Жуковская сузила базу исследования до прямого сопоставления текста  $\Pi$  (не идентичного  $\mathit{CMH}$ ) с предполагаемым аналогом. Все другие наблюдения и выводы, которые не укладываются в рамки аналога, Л. П. Жуковская считает «немотивированными полемическими высказываниями» (с. 81). Однако и в той позиции, которую отстаивает Л. П. Жуковская, нет четкой последовательности.

Характерной в этом отношении является дискуссия о предлогах СМП. В свое время С. П. Обнорский высказал предположение, что именно писец СМП был склонен к устойчивому употреблению «ъ» в конце предлогов. $^7$  Д. С. Лихачев, отстаивая ту мысль, что предлоги в  $\mathit{CMII}$  как правило пишутся слитно со словом, а конечный  $\mathfrak b$  в E и  $\varPi$  расставлен согласно правописанию XVIII в., назвал предположение С. П. Обнорского ошибочным. В Неизвестно, чем руководствовалась Л. П. Жуковская, но «проверив» вывод С. П. Обнорского. . . по тексту первого издания «Слова», который и был объектом полемики, она решила, что ученый «прав в существе дела (по цифрам есть некоторые расхождения) и не прав его оппонент», т. е. исследовательница замыкает спор в тексте  $\it H$ на самом же тексте  $\Pi$  (с. 81-85). Более того, на основе этих «наблюдений» она делает вывод об орфографических характеристиках Мусин-Пушкинской рукописи: «. . .писец  $\hat{CMH}$  проводил в этом случае новейшую орфографию второй половины XV в. и XVI в.» (с. 85).

Но действительно ли писцы XV и XVI вв. устойчиво употребляли «ъ» в конце предлогов? Л. П. Жуковская могла убедиться, что это не так, даже на том материале, который представлен как аналог  $CM\Pi$ , т. е. на материале Хутынского стишного пролога 1479 г. По нашим подсчетам, в том отрывке, который приводит Л. П. Жуковская (с. 98—100), употреблено 20 предлогов без «ъ» (с паерком 4), 10 предлогов и преффиксов o(m), преффиксы  $\theta \sigma c$ -,  $\theta$ -, us- тоже без конечного « $\mathfrak{w}$ »: «въсхот $\dot{\mathfrak{b}}$ », «въз(д)вигнути», «втече(т»), «въставъ», «въстокъ», «вше(д)», «избудемъ», «вниде(т)», «вниде», «изыти», «въставь». Буква «ъ» поставлена в 18 предлогах и дважды в слове «вънити».

Слитное написание предлога со смысловым словом особенно часто встречается в полууставных XV—XVI вв. и скорописных XVI—XVII вв. памятниках севернорусского, 9 южнорусского и западнорусского письма. 10 Так, в «Кройнике Стрыйковского», западнорусской рукописи XVI в., находим: «споловцѣ», «здругой стороны» (л. 168 об.), «здѣди(ц)тва», «пре(з)послы», «внасмеви(с)ку», «скоторо(го)», «кутому» (т. е. «къ тому»), «авъдругобичу»; с преффиксом из-: «избѣго(м)» (л. 200). Из акта Киевского маги-

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Обнорский С. П. Очерки по истории русского литературного языка старшего периода. М.; Л., 1946. С. 138.
 <sup>8</sup> Лихачев Д. С. История подготовки к печати текста «Слова о полку Иго-

реве». С. 70—71.

<sup>9</sup> См.: ЦНБ АН УССР, Отд. рук., Неж. 39, л. 215 об.; Попов А. Обзор хронографов русской редакции. М., 1866. Вып. 1. С. 33—34 и др.

<sup>10</sup> Далее документы цитируются по источникам: ЦНБ АН УССР, Отд. рук.,
ф. VIII, 106 (лаз. 48), л. 168 об., 200; ДА/216, л. 99; ДА/Леб. 309, л. 244. Тексты Е
и П анализируются по источникам: 1) Ироическая пѣснь о походѣ на половцовъ. . .

М. 4800: 2) П м и тр. н. е. П. А. История переого начания «Слова о полку Иго-М., 1800; 2) Дмитриев Л. А. История первого издания «Слова о полку Игореве» . . . С. 140—151.

страта 1599 г.: «зыменя» (т. е. «съ имения»), «вда(л)ши(й) затягъ», «о(т)на(с) учиненое», «вдубе велико(м)». Из исторического сочинения Захарии Копыстенского «Палинодия» (нач. XVII в.): «втакомъ положеню», «о(т)твотом ${}^{\pm}$ Трете(м)», «и(ж)по свячены(м)о(т) ри(м)ского бы(л)». Обратим внимание на слово «оттворити» (в  $\Pi$ : «оттворити», «оттвори»), а также на отсутствие четкого разделения слов.

В середине XVIII в. общая картина меняется. Так, в «Повести о походе Игоря Святославича на половцев в 1185 г.» из Киевской летописи XVIII века <sup>11</sup> нет ни одного случая написания предлога без «ъ»: «въ» встречается в 10 случаях; «во» — в 3; «съ» — в 5; «со» — в 3; «зъ» в 3; «o(t)») — в 4; «къ(ко)» — в 2.

Таким образом, тот факт, что написание предлогов было в основном унифицировано уже в протографе E и  $\Pi$ , сейчас не вызывает сомнений. Предположение Л. П. Жуковской об идентичности П и СМП неубедительно и не может привести в поисках аналога  $CM\Pi$  к объективному научному результату. Поиск имеет свои аспекты и делится на несколько

Несомненно решающим является орфографический аспект исследования. Необходимо выделить из имеющихся текстов E и  $\Pi$  орфографические особенности СМП и отнести их к определенной эпохе. Но это решение будет еще не окончательным, хотя и очень важным для ориентации на конкретный аналог. Определив орфографические черты  $CM\Pi$  и приблизительно датировав их, нужно решить проблему и в палеографическом аспекте — сопоставить графические ошибки расшифровщиков и интерпретаторов с начертаниями реальных рукописей. Такой подход позволит не только более уверенно датировать, но и локализовать СМП, создаст определенные условия для его графической реконструкции и прочтения: «темных мест» памятника.

Однако многие орфографические черты  $CM\Pi$  скрыты в E и  $\Pi$  за упорядоченным правописанием. Поэтому необходимо отсеять следы редакционного вмешательства издателей. При этом учитываем, что написания E восходят к протографу E и  $\Pi$ , а написания  $\Pi$  — к протографу, а также к рукописи (при повторном обращении к ней).

В CMII, как и обычно в рукописях XV—XVII вв., не было последовательного употребления правописных норм. Нередко встречались в разных рукописях глагольные окончания -ть и -ть, буквосочетания -ор-, -oл-, и -pъ-, лъ- и др. Можно согласиться с Л. П. Жуковской, что в CMHв некоторых словах было сокращение под титлом, что в рукописи были восьмиричное «и» и десятиричное «I» (с. 108-109); что написания s-aпосле букв, обозначающих шипящие и «ц», сосуществовали (с. 110); что в  $CM\Pi$  употреблялась «омега», а также йотированное «а» наряду с «юсом малым», и др. Эти догадки высказывались еще в XIX в. и позже и какихлибо возражений не вызывают.

Однако этой многовариантностью нельзя объяснить расхождения между E и  $\Pi$  в написании нескольких групп слов. О. В. Творогов обнаружил в Е и П около 300 основных расхождений, классифицировав их следующим образом: 1) различия в написании «ъ» и «ъ» в конце и серединеслов (121 случай); 2) различия в нацисании «ъ» и «ь» с плавными «р» и «л» (60); 3) различия в написании «ъ» и «е» (или «и») (49); 4) различия в написании «ы» и «и» (27); 5) различия в написании «а» и «я» после шипящих (15); 6) различия в окончаниях -аго и -ого (6); 7) различия в суффификсах - $\theta$ - или - $\theta$ л- (6). 12

Особое внимание исследователей привлекают расхождения в написании «ъ» или «ь». Сравнив разные случаи мены ъ—ь с издательской практи-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ЦГИА СССР, ф. 834, оп. 4, ед. хр. 583, л. 143—143 об. <sup>12</sup> Творогов О. В. К вопросу о датировке Мусин-Пушкинского сборника со-«Словом о полку Игореве» // ТОДРЛ. Л., 1976. Т. 31. С. 150.

кой конца XVIII в., О. В. Творогов пришел к убеждению, что «издатели не придавали орфографическим тонкостям особого значения, написания возникали в процессе переписок и исправлений текста до известной степени стихийно, чем и вызван тот удивительный разнобой, с которым мы встречаемся в обеих версиях текста «Слова». П. В. Милов, подвергнув сомнению этот вывод, напротив, предположил, что издатели сознательно меняли орфографию текста  $\Pi$ , в котором проявился «принцип противопоставления чтения Екатерининской копии», «альтернативные раздумья» издателей.

На первый взгляд гипотезы О. В. Творогова и Л. В. Милова взаимоисключают друг друга. И тем не менее обе они представляют собой попытку найти е д и н с т в е н н о е объяснение для такого многопланового и многослойного явления, как мена  $\mathfrak{z}$ —ь. Расшифровка текста и
составление протографа, переписка E и II с этого протографа, сверка
текста первого издания с рукописью CMII — вот те уровни, на которых
происходили напластования, накапливались расхождения. Вместе с тем
разные формы CMII получали в процессе упорядочения орфографии
одинаковое оформление в тексте первого издания. Таким образом, необходим анализ и по вертикали (по уровням), и по горизонтали (по разным
позициям мены  $\mathfrak{z}$ —ь). При этом нужно учесть, что в CMII может оказаться
о д н а и з д в у х ф о р м, представленных в E и II, или т р е т ь я
ф о р м а, которая получила в E и II различное орфографическое наполнение. Обратимся к текстам.

Давно замечено, что одни и те же 39 глаголов с окончанием -mь (E) или -mъ ( $\Pi$ ) могли писаться в  $CM\Pi$  в сокращенной форме с надстрочной « $\tau$ » и по-разному были расшифрованы в E и  $\Pi$ .

В тексте E во многих словах передан суффикс -ьск-, а в  $\Pi$  в этих словах буква «ь» пропущена (Кіевскый, Готскія, Угорскый и др.). Похоже, что суффикс -ьск- был нормой для рукописи (см. в E и  $\Pi$ : «междю Угорьскими. . .»). В протографе (и тексте E) надстрочные буквы «в», «т», «р» и др. в этих словах были внесены в строку с сопровождающей буквой «ь» и правильно был передан суффикс -ьск- («Готьскыя»). Иначе решает проблему автор  $\Pi$ , который в тех же позициях отказался от использования ь (или ъ) при внесении согласных в строку и проводил эту же линию и в других словах: «шестокрилци», «Святслав Святславлича» (дважды), «Салтаны», «бес».

Иное отношение к паерку. О. В. Творогов заметил, что в издании Воскресенской летописи паерок как правило передан буквами «ъ» и «ъ».  $^{15}$  По-видимому, то же наблюдается и в тексте H. В E целая группа слов пишется без «ъ» или «ъ» в основе, но в H они проставлены: «изъострены», «тъмою», «чръленыя», «орьтъмами», «Инъгварь», «мъглами»; или «Ольгово», «Ольга», «Тьмутороканѣ», «сильными», «Тьмутороканя», «крильца», «Васильковъ», «седьмомъ», «нельзя», «мьглами», «только». Мы считаем, что и в этом случае автор H был последователен, проставив вместо паерка необходимую по смыслу букву «ъ» или «ъ» (в разночтении «мъглами» — «мьглами» проявилось смешение «ъ» и «ь»). В протографе (и в тексте E) паерок был оставлен без внимания.

Что касается расхождений  $\theta-\theta n$ , то в каждом отдельном случае здесь могла быть потеряна надстрочная «л». В  $CM\Pi$  в прилагательных и место-имениях употреблялось выносное окончание «го», передаваемое обычно надстрочным знаком после «омеги». В тексте E, восходящем к протографу, это окончание было передано как -ого, а в  $\Pi$  — как -аго. Не был понят этот знак и в слове «его» («е гоголемъ»).

<sup>15</sup> Там же. С. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Там же. С. 152.

<sup>14</sup> Милов Л. В. О «Слове о полку Игореве» (Палеография и археография, чтение «русичи») // История СССР. 1983. № 5. С. 89—90.

Много споров вызывает и проблема болгаризованных написаний в текстах E и  $\Pi$ . Л. П. Жуковская отрицает «инославянское влияние на орфографию»  $CM\Pi$  и подчеркивает стремление писца к архаизации (с. 103). Видимо, для писца Хутынского стишного пролога характерен именно такой подход (см.: «кръсоунь», «влъга»), так как на северо-востоке Руси южнославянское влияние ослабло в XV в. и начался возврат к прежней манере письма. Но на юго-западе оно было заметным и в XVI, и даже в XVII вв. Вот наиболее характерные написания из учительных евангелий XVI в.: «всъм срдцемъ чти внимая», «слово плъзы дховны исплънено», «жена зла до смрти сушить»; «истлъкованіе» и рядом: «истлкованіе»; «предмлъва» и «предмолъва»; «стл<sup>11</sup>ъ съверше<sup>н</sup>ных» и дальше: «симеона стлъпника». А вот из учительного евангелия 1645 г.: «о(т) свъта в' темны врътепь». 16

В этих выписках есть орфографические особенности, которые проявляются и в тексте «Слова», в частности, буквосочетания -pъ-, -лъ- и наличие слогообразующих «p» и «л», глагольные окончания -mь и -mъ, выносные буквы в середине и в конце слов; писцы склонны к употреблению йотированных, появляются слова с «просветленными» -ол-, -ер-, сокращения конечного -й в прилагательных и др. Интересно также употребление паерка и кендемы в значении «й».

В текстах E и  $\Pi$  тоже встречаются слова со слогообразующим «р»: «чрленыя» (E), «мркнеть», «утрп $\dot{b}$ »  $(\Pi)$ . Л. П. Жуковская считает их «простыми описками писца СМП» (с. 107). Но однотипные слова находим и в выписках Н. М. Карамзина (со слогообразующей «л»): из списка «Слова» — «Святъплкъ»; из «Синагрипа» — «мужескъ плъ» (ниже: «мужескъ полъ»), «дѣвическъ плъ»; из «Деяния» — «плки поставити». 17 По-видимому, здесь нет единого решения. М. В. Щепкина, например. рассмотрев 45 слов, в которых происходит мена -ор-, -ол- (Е) на -ръ-, -лъ- (II), предположила здесь сокращения с надстрочными «р» и «л».  $^{18}$ Не исключено также написание слов с сокращениями, но без выносных «р» и «л»: «стлпъ», «утрпъ». Л. В. Милов предположил, что «в заголовке памятника и в ряде иных мест написание падежных форм слова полкъ (плъкъ) могло быть с выносом n над глухим полного звучания (nъnу, тде  $\Lambda$  — выносной над  $\sigma$ ...)» могло быть и написание с паерком: «пл'ки». 19 Написание в СМП типа «плку» могло дать разные орфографические варианты, которые встречаются в текстах Eи П: «пъку» --- «пълку», а также «полку».

В «Слове» насчитывается 28 случаев употребления окончания -ыл во множественном числе имен прилагательных («храбрыя», «Половецкыя» и др.), которым противостоят 16 прилагательных с окончанием -ыи или -їи. Мы считаем, что некоторые окончания -ыя (-їя) нужно отнести на счет первых издателей или даже первых расшифровщиков СМП. С 50-х г. XVIII в. существовало искусственное правило об употреблении окончаний -ые, -ия (м. р.), -ыя, -ия (ж. и ср. р.), восходящее к практике Петербургской академической типографии. <sup>20</sup> И тем не менее говорить о произвольном изменении окончаний -ыи на -ыя мы не можем. Речь может идти только об орфографическом наполнении встреченной в рукописи формы типа «храбры», «Половецкы». Отдельные такие формы сохранились в тексте «Слова»: «То было въ ты рати и въ ты плъкы» (с. 17), «красны дъвице» (с. 44). Но: «подъ тыи мечи» (с. 32) и «Тіи бо бес щитовъ» (с. 27).

18 Щепкина М. В. К вопросу о правописании рукописи «Слова о полку Игореве». // ТОДРЛ. М.; Л., 1957. Т. 13. С. 100.

19 Милов Л. В. О «Слове о полку Игореве». . . С. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Опис рукописів народного дому з колекції Ант. Петрушевича / Зладив ц-р Іляріон Свенціцький. У Лвові, 1906. Ч. 1. С. 2, 6; 1911. Ч. 2. С. 4; Ч. 3. С. 8, 16, 24, 28. <sup>17</sup> Карамзин Н. М. История государства Российского. СПб., 1818. Т. 3. Примеч. 268, 272.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Черных П.Я. Историческая грамматика русского языка. М., 1962. С. 210.

Эти примеры свидетельствуют о том, что звуки [ы] и [и] в произношении сливаются, но буква «ы» писалась под влиянием орфографии кратких прилагательных. Возможен и другой вариант: после окончания -ы стоял наерок, и вместо него еще в протографе было поставлено окончание -я. В рукописной «Кройнике Стрыйковского» (XVI в.) находим: «. . .погани которы теж споловцѣ едного народу были». Б. А. Ларин относит форму «копїя харалужныя» только на счет первых издателей. Действительно, форма «харалужныя» вместо окончания ср. р. «харалужная» могла появиться еще в протографе в том случае, если в СМП была употреблена форма «харалужны». Невозможно также окончание ср. р. -ая (мн. ч.) для прилагательного ж. р. — «на живая струны» (вместо «живыи»).

Таким образом, при сравнении E и  $\Pi$  проступают как основные орфографические черты  $CM\Pi$ , так и упорядочение правописания, предпринятое издателями: предлоги в большинстве случаев писались с последующим словом слитно и без буквы «ъ»; издатели унифицировали написание предлогов согласно правописанию XVIII в. — отдельно от слова и с буквой «ъ»;

окончания глаголов настоящего времени были в  $CM\Pi$  в двух формах — -mь и -mъ; кроме того, были написания с надстрочной «т»; в протографе <sup>23</sup> и E они были упорядочены как -mь, а в  $\Pi$  при подготовке первого издания «Слова» были сверены с оригиналом  $CM\Pi$ , и предпочтение было отдано окончанию -mъ;

многие слова писались с выносными в середине слов; в E они внесены в строку с буквами «ъ» и «ъ» (очевидно, так было и в протографе), а в H — без них:

употреблялся паерок в середине слов; в  $\Pi$  он был просветлен с буквами «ъ» и «ъ»; в тексте  $\Pi$  и протографе — без них;

«кончание прилагательных и местоимений -го передавалось в  $CM\Pi$  надстрочным знаком, который был передан в протографе и E как -ого, n в  $\Pi$  — -аго;

"  $CM\Pi$  были написания с -op-, -oл-, -pъ-, -лъ-; кроме того, в отдельных случаях «p» и «л» были надстрочными или с паерком, или слогообразующими; в результате упорядочения в этих словах в протографе и E появились -op- и -oл-, а в  $\Pi$  — -pъ-, -лъ-;

в  $CM\Pi$  отдельные прилагательные потеряли конечный «и» или паерок и писались по типу кратких прилагательных («храбры», «Половецкы», «ты»); уже в протографе, а поэже в E и  $\Pi$  эти слова были одинаково дополнены по правилам XVIII в. окончанием - $\pi$ .

Приведенные случаи деформации  $CM\Pi$  и упорядочения правописания в E и  $\Pi$  охватывают тот слой орфографического материала, который относится непосредственно к рукописи. Другие расхождения в E и  $\Pi$ , в частности, противоположные написания 5-b в существительных («соколовъ»—«соколовъ»), местоимениях («имь»—«имъ») и др., мена ua-us, u-us, требуют иного объяснения.

Если учесть все случаи, когда «ъ» и «ъ» появились в E и  $\Pi$  в результате упорядочения орфографии, а в  $CM\Pi$  их не было, то останется еще 54 слова, в которых наблюдается периодическая мена  $\mathfrak{T}(E)$ — $\mathfrak{T}(\Pi)$  и  $\mathfrak{T}(E)$ — $\mathfrak{T}(\Pi)$ . Они распределяются следующим образом (первыми показаны листы текста E, а в скобках соответствующие страницы первого издания).

Л. 1, 2 (с. 1—12):  $\sigma(E)$ —b(II)—17 слов, кроме: «имь», «яругамь», «мьгла» (E); в II в этих словах окончание и в середине слова - $\sigma$ .

 $^{22}$  Ларин Б. А. Лекции по истории русского литературного языка (X—середина XVIII в.). М., 1975. С. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> ЦНЕ АН УССР, Отд. рук., ф. VIII, 106 (Лаз. 48), л. 168 об.

<sup>23</sup> Не исключено, что в протографе могли быть еще некоторые сокращения  $CM\Pi$  — написания под титлом, надстрочные в середине и в конце слов, отдельные слитные написания предлогов со словами. Все эти особенности нередки в скорописи XVIII в.

- Л. 3, 4 (с. 12—22): ь (E)— $\mathfrak{r}$   $(\Pi)$  14 слов, кроме: «текутъ», «Святополкъ», «человѣкомъ» (E); в  $\Pi$  окончание -ь.
  - Л. 5 (с. 22—27):  $\mathbf{b} (E) \mathbf{b} (II) 10$  слов.
- $\Pi$ . 6, 7, 8 (c. 27—46): b(E)—5 ( $\Pi$ ) 13 слов, кроме: «зоветъ» (E); в  $\Pi$  окончание b.

II. В. Милов, говоря об «альтернативных раздумьях» издателей, невнимательно отнесся к обоснованному Д. С. Лихачевым научному факту, что тексты E и II восходят к о д н о м у протографу. Значит, разгадку разночтений нужно искать и в протографе, а не только в редакционной работе издателей. Кроме того, необходимо учесть, что во всех 54 словах, где произошла мена 5-b и b-5 (как и в 7 других словах), по смыслу требуется буква «ъ» («соколовъ», «имъ», «Святополкъ» и др.), т. е. писцы могли иметь дело с разными графемами одной и той же буквы «ъ» в протографе; что в XVIII в. было несколько начертаний буквы «ъ», причем отдельные начертания «ъ» в киевской скорописи обозначали «ъ» в московской скорописи, и наоборот. Сам текст E был переписан до 1796 г. киевской скорописью конца XVIII в. 24

Обратим внимание, что писец E правильно передал букву «ъ» на л. 1, 2, 5, а писец  $\Pi$  в том тексте, который соответствует л. 3, 4, 6, 7, 8; на л. 9 (здесь текст занимает несколько строк) разнонаписаний нет. Каждый из писцов передал з на к о мы е начертания так, как они были привычны для него в киевской или московской скорописи. Значит, протограф был написан киевской (л. 1, 2, 5) и московской (л. 3, 4, 6, 7, 8, 9) скорописями.

Этот вывод подтверждается и анализом мены u—u и u—u (27 слов). По-видимому, в  $CM\Pi$  во всех случаях стояла буква «и», которая и в XVII, и в XVIII вв. имела в киевской и московской скорописях несколько начертаний. Писец E передал букву «и» в 5 словах на л. 1, 2, 5: «възлѣлѣяни», «полунощи», «полки» (дважды), «кровати». Писец  $\Pi$  употребил букву «и» в остальном тексте «Слова», который соответствует л. 3, 4, 6, 7, 8 Екатерининской копии, в 18 словах. В этой же части текста проявилась обратная мена u—u в 4 словах: «крылы» (с. 19), «акы» (с. 29), «желѣзныи» (с. 32), «унылы» (с. 34).

В тексте первого издания «Слова» более 60 написаний «а» после шипящих, общих для E и  $\Pi$ ; есть слова с «я» после шипящих. В тех 15 случаях, в которых наблюдается мена a—я, по-видимому, правильный вариант сохранился в  $\Pi$ , поскольку он был сверен с рукописью.

Как же возникло это разнописание? Обратим внимание, что в автографе А. Ф. Малиновского буква «я» похожа на «а», 26 поэтому можно прочесть «Игора», «своа», «живаа» вместо «Игоря», «своя», «живая». К концу XVIII в. букву «я» писали одним круговым движением пера. При быстром письме углы исчезали, и буква «я» становилась похожа на «а». Писари выходили из положения, приставляя к «а» спереди своеобразный «язычок». Но иногда (как видно по автографу А. Ф. Малиновского) о нем забывали, и буква «я» читалась как «а». Так и прочел ее в протографе писец Е. Ошибка вполне оправданна, так как в тексте были

 $<sup>^{24}</sup>$  Ср. начертания букв текста E с киево-софийской копией Доношения синолу Арсения Ростовского (ЦНБ АН УССР, Отд. рук., II, 2577, л. 2—4, 1763 г. и почерком писца СМП (Там же, III, 9347, л. 1; 17 феврале 1798 г.). Об украинском происхождении копии Доношения свидетельствуют написания «и» вместо «ы» («вери», «доходи», «доми», «инихъ», «нужнихъ», «ответи», «которихъ» и др.), «ы» вместо «и» («мыръ»), твердое «р» (монастыръ), начертание буквы « $\hat{\mathbf{n}}$ » (совр. укр. « $\hat{\mathbf{i}}$ »): «божімть», «войнъ», «епископій» и др. В Доношении и тексте E близки начертания букв «б», «д», «и», «к», «л», «т», «т», «ы», «ь», «ь» и др.

<sup>«</sup>л», «т», «ш», «ъ», «ь» и др.  $^{25}$  Листы текста E могли не совпадать с листами протографа, поэтому отдельные слова отнесены к л. 2 и 6 условно.

 $<sup>^{26}</sup>$  См.: Дмитриев Л. А. История первого издания «Слова о полку Игореве». С. 193—195.

те же слова и с буквой «а». Но опно слово писеп E, видимо, не понял. написав «радяше» вместо «рядяше».

В отлельных случаях буква «ы» в XVIII в. тоже писалась опним росчерком пера и приближалась к начертанию, совпадающему с написанием «а». Отсюда, возможно, ощибочные прочтения («живая», «неготовами»), восходящие к протографу.

Таким образом, анализ расхожлений позволил установить некоторые репакторские приемы, характер протографа и различия, возникшие при переписке с протографа, реставрировать орфографические черты  $CM\Pi$ ,

которые характеризуют CMII как рукопись конца XVI в.  $^{27}$ 

 $\hat{H}$ а этом материале можно объяснить и разнонаписание  $e-\dot{\sigma}$ : писец Eпочти везде пишет «стрелы», а в H — «стрълы». Е. В. Барсов обратил внимание на то, что в XVI в. часто употреблялась графема, похожая на «мягкий знак» с высокой мачтой для обозначения «ъ». 28 И в СМП могло быть то же написание — «стрым». 29 При расшифровке оно могло быть принято за древнейшую орфографическую особенность XII-XIII вв. и соответственно передано словом «стрелы»: так и перещдо это написание в текст E. При полготовке текста  $\hat{H}$  ошибка была исправлена: составитель  $\Pi$ , сверив текст с рукописью, понял, что это новейшая графическая особенность, и правильно передал написание — «стрълы». Особенностью киевского письма объясняются и разнонаписания в  $\Pi$  «дивипею» — «пъвицею», «славъ» — «славы»: произношение «и», «ъ», «ы» илен-

Палеографические черты Мусин-Пушкинской рукописи «Слова» проявляются прежде всего в графических ошибках расшифровщиков и интерпретаторов, поэтому необходимо тщательно изучить следы использования рукописи. При этом нужно учесть, что тексты E и  $\Pi$ , как установил  $\Pi$ . С. Лихачев, имеют общий протограф (но  $\Pi$  был сверен с оригиналом рукописи), поэтому все ошибки в E и  $\Pi$  восходят к  $CM\Pi$  или через протограф (в E и  $\Pi$ ), или непосредственно к СМП (в  $\Pi$ ). Их можно разделить на три группы.

1. Ошибки СМП, которые были в рукописи до начала работы первых издателей над ней. Они почти сливаются с ошибками второй группы.

- 2. Ошибки, которые объясняются способом написания слов: в частности, употреблением сокращений с выносными буквами в середине и в конце слов; паерков вместо «ъ», «ь», «и», «й»; кендем вместо «й», «и»; титлов и т. д.: сюда входят ошибки, общие для Е и П («тоже», «Ярославь» «е гоголемъ»), и те, которые встречаются только в E («Святъславича», «пякъ», «Пл $\dot{\mathbf{m}}$ ньска») и только в  $\Pi$  («Ростиславя»).
- 3. Ошибки, которые объясняются неправильным восприятием графем СМП: «который», «подобію», «Всеволожь», «повелвя», «вступиль», «съ нимъ» «одевахъте», «времены», некоторые «темные места» (в E и  $\Pi$ ); «Косожьскыми», «опуташа», «Шоломянемъ», «Ярославнымъ», «на море», «поскачи», «ползата», «Святъславличь», «Всеволоде», «Игоревичь» (E); «Ярослову», «свисть звѣринъ въстазби», «Рускый», «горнастаемъ», «Святъславлича», «Всеволод $\hat{\mathbf{b}}$ » ( $\Pi$ ).

К наиболее древним следует отнести те ошибки, которые возникли в результате неправильной вставки выносных в строку или неправильного деления на слова при переписке с устава или полуустава. Так, мы считаем, что во фразе «Нъ нечестно одолъсте, нечестно бо кровь поганую

<sup>27</sup> Такую датировку рукописи в 1866 г. предложил Н. С. Тихонравов и научно обосновал О. В. Творогов в статье «К вопросу о датировке Мусин-Пушкинского сборника со "Словом о полку Игореве"» (с. 163).

28 Барсов Е. В. «Слово о полку Игореве» как художественный намятник Киевской дружинной Руси. М., 1885. Ч. 2. С. 125—126.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Такое же начертание буквы «ъ́» встречается и в XVII в. в полтавских актовых книгах (см.: Панашенко В. В. Палеографія українського скоропису другої половини XVII ст. Киев, 1974. С. 60, 63).

проліясте» (с. 26) неправильно внесена в строку выносная буква «с». Нужно: «несчетно». И тогда фраза приобретает смысл.

В разных комментариях фраза «ратаевѣ кикахуть» получает вроде бы удовлетворительное объяснение — «покрикывать». Но нельзя не учитывать, что в «Задонщине» этот эпизод передан иначе: «...ни ратаи, ни пастуси в полѣ не кличют». 30 Вполне возможно, что в слове «кикахуть» (с. 17), как и в слове «кычеть» (с. 37), была потеряна буква «л».

И еще один пример, из которого видно, как ошибочное прочтение повлекло за собой даже перестановку в древнерусском тексте «Слова». Речь идет о фразе «и въ морѣ погрузиста, и великое буйство подасть Хинови».

Рассмотрим весь эпизод так, как он подан в тексте первого издания.

«Темно бо бѣ въ г день: два солнца помѣркоста, оба багряная стлъпа погасоста, и съ нимъ молодая мѣсяца, Олегъ и Святъславъ тьмою ся поволокоста.

На рѣцѣ на Каялѣ тьма свѣтъ покрыла: по Руской земли прострошася Половци, аки пардуже гнѣздо, и въ морѣ погрузиста, и великое буйство подасть Хинови» (с. 25).

Упомянутая выше фраза (сначала только первая ее часть) была присоединена к рассказу об Олеге и Святославе еще в начале XIX в., когда текстологическая и палеографическая критика оказалась бессильной объяснить фразу в том контексте, в котором она была в тексте первого издания. Так возник «исторический факт», что Игорев сын Олег и племянник Святослав тонули в каком-то озере-море, но остались живы. Так чему же радовалась Хинова?

Мы считаем, что перестановка ошибочна, извращает содержание памятника. В этой фразе все предельно ясно, но необходимо правильно прочесть ее: «. . .по Руской земли прострошася Половци. . . и въ морѣ погрузиста, и великое буйство подасть Хинови». Не нужно никаких изменений, изъятий или перестановок в тексте! Здесь «Руская земля» выступает и как географическое название, и в значении собирательном, обозначающем людей; в последнем случае согласуется с другими словами во множественном числе: «и въ мор ѣ погрузиста», т. е. Кончак и Гзак погрузили их (русских людей) в мор (гибель, смерть). Предлагаемая конъектура (новое деление на слова в тексте первого издания) является оправданной со всех точек зрения — грамматической, текстологической, палеографической и эстетической.

Следует обратить внимание и на такую особенность текста. Автор «Слова», в нескольких эпизодах подчеркивает триединство действий:

- а) князья: «помфркоста», «погасоста», «поволокоста»;
- б) **половцы:** «прострошася», «погрузиста», «подасть» (из этого контекста изымается упомянутая фраза);
  - у) хула, нужда, див: «снесеся, «тресну», «връжеса»;
  - г) готские девы: «въспѣща», «поють», «лелѣють».

Создана целостная картина состояния Руси после поражения Игоря, но, к сожалению, эта картина нарушается перестановкой. Только возвращение к тексту первого издания воссоздает художественное полотно древнего памятника.

Ошибки второй группы тоже возникли в результате пропуска выносных букв («Ярославь», «Святъславича», «пякъ», «Плѣньска», «Ростиславя») и невнимания к строчным знакам («тоже», «е гоголемъ»).

Ошибки третьей группы являются важным палеографическим материалом, так как только они дают возможность воссоздать тип письма. Еще в конце XIX в. И. И. Козловский подметил, что ошибки в истолковании отдельных начертаний дают возможность и установить характер рукописи — время ее создания, — и предложить научно обоснованные конъек-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> См.: «Слово о полку Игореве» и памятники Куликовского цикла: К вопросу о времени написания «Слова». М.; Л., 1966. С. 528.

туры.<sup>31</sup> Фактически И. И. Козловский изложил основы палеографической трассологии, которая по следам использования рукописей (т. е. по ошибкам переписчиков и интерпретаторов) восстанавливает их первоначальный вид. Такую же позицию заняла и М. В. Щепкина, которая писала, что раскрыть неясные места можно, только восстановив правописание рукописи и ее начертания: только так можно решить. «какие приемы исправления закономерны и допустимы в тексте «Слова». 32

В XV-XVI вв. было три вида скорописи — севернорусская (московская), южнорусская (киевская), западнорусская (виденская), и различия межлу ними были значительными. В то же время появлялись памятники. написанные полууставом. Орфографические особенности рукописи СМП не дают представления о типе письма. Только палеографический анализ ошибок третьей группы может способствовать решению этой проблемы.

Л. П. Жуковская высказала предположение, что «издатели имели в виду только звуки речи, когда говорили, что передавали текст П-1800 "буква в букву"» (с. 117). Но не звуки речи, а начертания графем пытались передать издатели: тех графем, которые, по их мнению, были в  $CM\Pi$ . Так появились написания «времены» вместо «бремены», «одъвахъте» вместо «одъвахуть», «который» вместо «которыи», «земли Рускый», вместо «Рускыи», «Слава Игорю Святъславлича» вместо «Святъславличу» и др. Хотя издатели знали, что в этих словах нужны иные формы, буквы, окончания, они не стали исправлять их, увязывать эти слова с другими словами в предложении. Это и было издание «буква в букву». Таким образом. тот факт, что ученые пытались передать каждую графему независимо от того, как это повлияет на восприятие текста читателем (правильное толкование давалось в цереводе), и открывает огромные возможности для палеографического исследования, воссоздания графем рукописи СМП.

Вопрос о начертаниях графем Мусин-Пушкинского списка «Слова» самый сложный. Возьмем, к примеру, провозглашение славы князьям: «Слава Игорю Святъславличь, буй туру Всеволоде, Владимиру Игоревичь» (E); в  $\Pi$ : «Слава Игорю Святьславлича, буй туру Всеволодъ, Владимиру Игоревичу» (с. 46). Во всех именах — дательный падеж, т. е. необходимо окончание -y. Но в E: «Святъславличь», «Всеволоде», «Игоревичь»; в  $\Pi$ : «Святьславлича», «Всеволодь», «Игоревичу». Только последнее слово написано верно; в других словах текста  $\Pi$  появились иные окончания. Без сомнения издатели видели здесь грамматические неправильности, но оставили те начертания, которые, как им казалось, были в тексте. Каков же характер этих ошибок?

Начнем с той ошибки, которая была исправлена: «Игоревичь» (E)— «Игоревичу» ( $\Pi$ ). При расшифровке текста была написана буква «ь» вместо «у». Требуется найти, в какой графике написание буквы «у» напоминает или даже совпадает с написанием «ь». Тщательное палеографическое изучение разных полууставных и скорописных (московской, киевской, виленской скорописей) памятников убеждает в том, что такая графема наличествует в киевской и виленской скорописях XV—XVII вв. В. Н. Перетц в свое время отмечал эту особенность киевской скорописи: «...общий кудрявый вид письма, "ж", "в" с недописанной левой верхней частью, наконец, "б" типично украинского рисунка, окончательно получающего свое завершение уже к половине XVII B.».33

В этом же ключе получают объяснение и другие ошибки третьей группы. Отдельные начертания буквы «б» в киевской скорописи конца XVI начала XVII в. полностью совпадали с современным начертанием буквы

<sup>31</sup> Козловский И. И. Палеографические особенности. С. 6—7.
32 Щепкина М. В. Рукопись «Слово о полку Игореве» // Слово о полку Игореве. Л., 1952. С. 290 (Б-ка поэта. Б. сер.).
33 Перетц В. Н. Исследования и материалы по истории старинной украинской литературы XVI—XVII веков. Л., 1928. С. 111 (разр. наша, — Б. Я.).

«в» («в» вместо «б» в слове «бремены»); графемы буквы «у» (мы нашли в рукописях XVI—XVII вв. восемь начертаний этой буквы) могли быть поняты в XVIII в. как «ь», «ъ», «е», «ъ», «а» и др. (см. «ъ» вместо «у» в слове «одѣвахуть»). Вот те графические расхождения, которые взяты из текстов E и II, выписок А. Ф. Малиновского, Н. М. Карамзина, И. П. Елагина и имеют палеографическую ценность (первым дано прочтение текста издания 1800 г.): y—ь, y—о, ь—t, с—t, t—ь, t—ь, t—ь, t—с, t—с, t—ь, t—с, t—с, t—с, t—с, t—с, t—с, t—с, t—с, t—с, t—б, t—и, t—и, t—и, t—и, t—о, t—о, t—и и др. Эти разнонаписания существуют объективно и получают объяснение на материале киевской скорописи XVI—XVII вв.

Что касается переводов XVIII в., то они тоже содержат палеографическую информацию, в частности, в тех местах, которые были сверены с рукописью. Так, например, в Е предельно ясно сказано: «въстала обида», а А. И. Мусин-Пушкин переводит: «осталась победа». По всей видимости, этот перевод восходит к СМП или к очень неудачной расшифровке; но в любом случае прочтение ближе к оригиналу:

в слове «въстала» прочитана буква «о» вместо «в»; это возможно в том случае, если буква «в» была передана графемой «v»;

после преффикса в- буквы «ъ» не было; значит, все слово было понято как «остала»; окончание -сь было приписано по смыслу;

в слове «обида» первая буква «о» передана «омегой» с опущенным началом (w) и прочитана как «по»; такие изображения «п» встречаются в рукописях XVI—XVII вв.;

буква «и» была прочитана как «е».

В этой фразе имеют палеографическое значение разнонаписания e-o, o-no, u-e.

B переводе E находим выражение «воды купить» вместо «испить». За Как мог переводчик увидеть в слове «испить» слово «купить»? Замечаем, что разница между словами небольшая; неправильно понят только преффикс uc-. Эта ошибка тоже объясняется палеографически:

буква «и» была прочитана как «к»; и такое начертание действительно есть в киевской скорописи XVI—XVII вв. (к);

буква «с», прочитанная как «у», была передана графемой, которая характерна для киевской скорописи конца XVI и самого начала XVII в. (б). 35

Так были воссозданы почти все графемы Мусин-Пушкинской рукописи «Слова», многие случайные лигатуры. Больше всего начертаний у букв «б», «в», «д», «е», «и», «у», «ы». На основе упорядоченного графического алфавита рукописи были расшифрованы некоторые «темные места» в тексте «Слова о полку Игореве». Остановимся на двух из них.

1. «Нощь стонущи ему грозою птичь убуди; свистъ звѣринъ въ стазби; дивъ кличетъ връху древа. . .» (с. 9).

Во фразе «свистъ звѣринъ въ стазби» испорченной частью казалось только «въ стазби». Но тщательный палеографический и текстологический анализ убеждает в том, что ключевым словом является «свистъ». В нем допущена та же, что и в слове «времены» (вместо «бремены»), единственная ошибка: «б» прочитана как «в» — в рукописи употреблен сигматический аорист «сбистъ». В следующем слове — «звѣрину» — буква «у» была прочитана как «ъ» (см. выше «одѣвахъте» вместо «одѣвахуть»). Конец фразы понятен: «въ стады». Здесь испорчен единственный слог -ды: начертания буквы «д», похожие на «з», сложные начертания буквы «ы» тоже характерны для киевской скорописи конца XVI—начала XVII в. Таким образом, смысл этого эпизода в том, что ночная гроза пробудила птиц и сбила зверей в стада.

<sup>35</sup> ЦГИА УССР, Озд. рук., ф. 157, оп. 1, ед. хр. 2, л. 1.

 $<sup>^{34}</sup>$  Переводы цитируются по книге Л. А. Дмитриево «История первого издания "Слова о полку Игореве"».

Еще меньше исправлений во фразе о Святополке Изяславиче.

2. «Съ тояже Каялы Святоплъкь повелъя отца своего. . .» (с. Здесь ошибка допущена только в одном месте — «повелья». Н. М. Карамзин считал, что нужно читать: «по съчъ я», т. е. «после битвы забрал. . .».<sup>36</sup> Отдельные графемы буквы «в» могли быть прочитаны как «с». Но какой знак напоминал и «л», и «ч»? Мы считаем, что это была лигатура «ст»; нужно читать: «по въстъ я», т. е. «получив известие, забрал. . .». 37 Летописи сообщают, что Святополк Изяславич действительно похоронил своего отца, погибшего в битве на Нежатиной ниве, в храме святой Софии в Киеве.

Таким образом, воссоздание скорописных начерков *СМП* оказывается возможным только при сравнении ошибок расшифровщиков и интерпретаторов, которые невольно ориентировались на современные им скорописи XVIII в., с начертаниями реальных рукописей XVI—XVII вв. Реконструированные таким способом графемы датируют СМП не позже конца XVI-начала XVII в. Это был один цельный этап, который И. Каманин определяет как третий период в развитии киевской скорописи (вторая половина XVI—первая половина XVII в.).38

Подведем итоги. Поиски аналога СМП — задача комплексная и усложняется тем, что в тексте первого издания «Слова» отразились как орфографические характеристики рукописи, так и следы редакционной работы издателей в конце XVIII в. Предпринятое ими упорядочение правописания изменило характер рукописи. Поэтому вполне очевидно, что предложенный Л. П. Жуковской метод прямого сопоставления текста первого издания «Слова» с произвольно подобранным списком XV в. не оправдывает себя. Как показал в своем исследовании Д. С. Лихачев, дошедшие до нас тексты «Слова о полку Игореве» содержат разные орфографические наслоения XVIII в. и могут быть только материалом для реконструкции рукописи.  $^{39}$  Разработанная им схема взаимоотношений текстов E и II, их протографа-расшифровки и рукописи, будучи положена в основу данного исследования, позволила размежевать редакционные наслоения и основные орфографические характеристики Мусин-Пушкинской рукописи

Та же схема Д. С. Лихачева помогает классифицировать графические ошибки издателей, восходящие к неправильному прочтению отдельных графем рукописи и нашедшие отражение в сохранившихся текстах «Слова». Ценным источником для палеографического исследования являются и переводы XVIII в., которые, как установил Л. А. Дмитриев, были сверены с рукописью; они же содержат многие ошибочные прочтения СМП. Тщательное изучение графических ошибок издателей в текстах и переводах «Слова» в XVIII в., их сопоставление с начертаниями реальных рукописей XVI—XVII вв. позволили воссоздать графемы Мусин-Пушкинского списка, расшифровать некоторые «темные места» в древнерусском тексте «Слова о полку Игореве».

реве». С. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Карамзин Н. М. История государства Российского. Т. 3. Примеч. 268. 37 Такое выражение встречается в рукописях XVII в. (см.: ЦНБ АН УССР, Отд. рук., ф. VIII, 107 м (57), л. 4.

38 Каманин И. Главные моменты в истории развития южнорусского письма в XV—XVIII вв. // Палеографический сборник. Киев, 1889. Вып. 1. С. 7.

39 Лихачев Д. С. История подготовки к печати текста «Слова о полку Иго-

### о. в. творогов

# Принципы публикации текста «Слова о полку Игореве» в изданиях XIX в.

Перед любым издателем «Слова о полку Игореве» неизбежно встает вопрос о принципах передачи текста памятника. Сейчас уже никто не воспроизводит текст издания 1800 г. с буквальной точностью: пунктуация приводится в соответствие с современным прочтением и толкованием текста, по новым правилам расставляются прописные и строчные буквы, исправляются бесспорные опечатки, предлагаются конъектуры «темных мест» и т. д. Когда же решается вопрос о принципах воспроизведения орфографии, то приходится выбирать из трех возможностей: либо реконструировать орфографию, ориентируясь на традиционные или этимологически обоснованные написания древнерусских рукописей, либо попытаться выявить и устранить те поновления, которые были внесены в орфографический облик Мусин-Пушкинского списка первыми издателями, либо ограничиться лишь устранением некоторых наиболее бесспорных ошибок прочтения и публикации издания 1800 г. Приняв вторую из названных альтернатив, мы должны будем ответить на вопрос: как же понимали свои эдиционные задачи первые издатели? Стремились ли они к максимально точному воспроизведению текста (когда были способны его правильно прочесть) или же пытались унифицировать написания исходя из своих представлений о древнерусской орфографической норме, в соответствии с которой формулировка «буква в букву» (слова А. Ф. Малиновского 3) лишь точность воспроизведения слов, а не их написаний, и поэтому разница, допустим, между написаниями начати и начяти, вълкъ и влъкъ и т. п. могла представляться не заслуживающей особого внимания. Исследователи по-разному отвечают на этот вопрос, и трудность его решения состоит в том, что мы не знаем подлинного текста Мусин-Пушкинского списка и, соответственно, не можем оценить изменений, внесенных в него издателями.

<sup>3</sup> См.: Слово о плъку Игореве. . . Объясненное по древним письменным памятни-кам магистром Дмитрием Дубенским. М., 1844. С. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Такую реконструкцию осуществил, например, Н. А. Мещерский в издании «Слово о полку Игореве». 3-е изд. Л., 1985. С. 22—35 (Б-ка поэта. Б. сер.). Реконструкция эта имеет, разумеется, исследовательский характер.

<sup>2</sup> Так поступают большинство современых издателей. Как одно из наиболее ав-

торитетных укажем издание: «Слово о полку Игореве» / Под ред. В. П. Адриановой-Перетц. М.; Л., 1950. С. 9—31 («Литературные намятники»). Текст подготовлен Д. С. Ли-

кам магистром дмитрием дуоенским. М., 1844. С. VIII.

4 Из последних работ на эту тему укажу следующие: Творогов О. В. К вопросу о датировке Мусин-Пушкинского сборника со «Словом о полку Игореве» // ТОДРЛ. Л., 1976. Т. 31. С. 147—157; Милов Л. В. О «Слове о полку Игореве»: (Палсография и археография рукописи, чтение «русичи») // История СССР. М., 1983. № 5. С. 82—106; Жуковская Л. П. О редакциях, издании 1800 г. и датировке списка «Слова о полку Игореве» // «Слово о полку Игореве» и его время. М., 1985. С. 79 и след.

Иное дело, если мы обратимся к изданиям, для которых исходным был известный нам текст первого издания 1800 г. (далее —  $\Pi$ ). Интерес представляет, на наш взгляд, анализ наиболее авторитетных изданий XIX в., публикаторы которых неоднозначно решали рассматриваемую здесь эдиционную проблему, различно передавали, существенно трансформируя, текст  $\Pi$ . С этой целью я обратился к изданиям H. Ф. Грамматина, двум изданиям М. А. Максимовича и изданию Н. С. Тихонравова.

Н. Ф. Грамматин в издании 1823 г. специально останавливается на принципах издания. Он упрекает издателей, которые «с дипломатической точностью напечатали все ошибки (а их весьма довольно), и без всякого правописания. . . Не говоря о том, — продолжает он, — что сей способ избавляет издателей от малейшей думы и ставит их наряду с простыми переписчиками, я замечу только: годится ли такая книга, хотя бы самая верная копия, для общего употребления?». 5 Свою задачу Грамматин формулирует так: «Итак, первый шаг к выразумлению Слова о полку Игоревом есть однообразное написание, разумеется не новое, а древнее, коего образцы находятся в разных произведениях XI и XII века, и отчасти в самом Слове о полку Игоревом».6

Принцип сформулирован четко: текст должен быть приведен в соответствие с нормами древнерусского правописания. Но Грамматин при этом исходит из представлений о существовании такой нормы, хотя практически в любой древнерусской рукописи мы встречаем тот или иной орфо-

графический разнобой.

Четырнадцать лет спустя подобную же задачу ставит М. А. Максимович. В издании отсутствуют разъяснения принципов публикации, но мы знаем, что Максимович сочувственно отозвался об издании Грамматина (см. ниже). В подавляющем большинстве случаев написания у Грамматина и Максимовича совпадают. Значит ли это, что оба исследователя одинаково представляли себе норму древнерусского правописания, или же Максимович повторял поправки Грамматина в тех случаях, когда был согласен с ним, сказать трудно. В 1859 г. Максимович вновь издает текст «Слова», который во многих случаях отличается от текста в издании 1837 г.<sup>8</sup>

К анализу привлечено также издание Н. С. Тихонравова, традиционно считающееся одним из авторитетнейших среди изданий XIX в. 9 В отличие от Грамматина и Максимовича Тихонравов мог уже опираться на текст незадолго перед этим открытой и опубликованной 10 Екатерининской копии «Слова» (далее — E).

Наглядное представление обо всех упомянутых изданиях «Слова» может дать специально подготовленный в данной статье текст памятника, в котором к  $\Pi$  подведены разночтения по изданиям Н. Ф. Грамматина

7 Песнь о полку Игореви, сложенная в конце XII века на древнем русском языке. Издана с переводом на нынешний русский язык проф. русской словесности Михаилом Максимовичем для своих слушателей. Киев, 1837.

<sup>8</sup> Максимович М. А. Песнь о полку Игореве, переложенная на украинское наречие // Украинец. Кн. первая. М., 1859. Текст «Слова» опубликован на с. 87—

демии наук». № 2).

<sup>5</sup> Слово о полку Игореве, историческая поэма, писанная в начале XIII века на славенском языке прозою, и с оной преложенная стихами древнейшего русского размера, с присовокуплением другого буквального преложения: С историческими и критическими примечаниями, критическим же рассуждением и родословною. М., 1823. C. 4-5.

Там же. С. 6-7.

<sup>9</sup> Слово о полку Игореве / Изд. для учащихся Н. Тихонравовым проф. Моск. ун-та. 2-е изд. М., 1868. От первого издания (1866 г.) рассматриваемое издание отличается лишь исправлением некоторых опечаток. Оценку издания Тихонравова см., например: 1' у д з и й Н. К. Судьбы печатного текста «Слова о полку Игореве» // ТОДРЛ. М.; Л., 1951. Т. 8. С. 38—39.

10 Пекарский П. Слово о полку Игореве по списку, найденному между бумагами императрицы Екатерины II. СПб., 1864 (Приложение кт. V «Записок Ака-

 $(\Gamma)$ , М. А. Максимовича 1837 г. (M) и его же изданию 1859 г.  $(M\kappa)$ , а также по изданию Н. С. Тихонравова (T). На разночтения этого текста я и ссылаюсь в дальнейшем изложении.

Обратимся к изданию Н. Ф. Грамматина. Общее число исправленных им чтений достигает пяти сотен. Ориентируясь на традиционное, как он себе его представляет, древнерусское написание, издатель систематически вносит в текст следующие изменения.

- 1. Написания по южнославянскому образцу типа влъкъ, чръленый систематически преобразуются в древнерусские вълкъ, чьрленый с заменой ъ на ъ, когда это оправдано этимологией. См. разночтения I, 33, 38, 39, 44, 55, 85, 89 и др.
- 2. Глагольные окончания на -mъ систематически исправляются на -mъ. См. разночтения I, 99; II, 1, 11, 15, 16, 20, 21, 22, 26, 47, 54 и др.
- 3. Унифицируется написание букв ъ и ь в соответствии с этимологией слов, поэтому мъгла исправляется на мьгла (II, 28), Святьславличю на Святъславличю (II, 46) и т. д. Столь же систематически проводятся исправления ь на ъ в окончаниях существительных и местоимений: былинамъ вместо былинамъ (I, 10), умъ вместо умь (I, 36; IV, 68); ср. также: человъкомъ (III, 38), дивъ (IV, 96), имъ (I, 86; VII, 44) и т. д.
- 4. Грамматин восполняет буквы ъ и ь в тех написаниях, где они, по его мнению, должны были присутствовать. Так, он вносит ь в написания Мьстиславу (I, 23), мьркнеть (II, 26), вельми (II, 56), Ольговы (III, 9) и др. Восстанавливается редуцированный и в том случае, если в П читается гласный полного образования: вместо Черниговъ Грамматин пишет Чьрниговъ (III, 19), написание солние во всех случаях заменяет на сълние (I, 42, 94; II, 63; IV, 77; V, 98 и др.), 12 написание Волга на Вълга (V, 48).

Систематически восстанавливает Грамматин и написание ъ после приставок. Помимо допустимых случаев, оправдываемых, в частности, аналогиями в самом тексте «Слова», таких как написания съвъдоми вместо свъдоми (I, 82) или въступила вместо вступила (III, 78), 13 он предлагает совершенно искусственные, этимологически не оправданные написания типа въсъкладаше (I, 33), възълелъяни (I, 84), отътворени (I, 87), възъбиваеть (V, 36), расъсушясь (II, 36) и т. д.

- 5. Грамматин вносит поправки в написание буквы а после ч и у, но, впрочем, непоследовательно. Так, он исправляет начяти, начяша, начясте на начати, начаша, начасте (I, 7; III, 85; VI, 39), потручяти на потручати (II, 69), но, с другой стороны, исправляет Святъславлича на Святъславличя (I, 8; ср. также IV, 11; V, 62, 84; VI, 17), скача, меча, соколича на скачя, мечя, соколичя (I, 56; V, 70; VIII, 19). После у Грамматин предпочитает исправлять а на я: отця (III, 27), Донця (VII, 56, 70).
- 6. Грамматин унифицирует написание сочетаний -кы- вместо -ки-: Угорьскыми (III, 28), кыкаху (III, 43), пълкы (V, 67), Русьскыхъ (VI, 37) и пр.
- 7. Издатель унифицирует написания с в и е: вместо твлвы, рвчь, уедіе и т. д. мы встречаем у него телегы (II, 12), речь (III, 46), увдіе (III, 49). Исправляются и ошибочные написания через в во флексиях: лебедей (I, 19, 28), ратаеве (III, 42), Осмомысле (V, 64).

Вносит Грамматин и множество буквенных исправлений, оправдываемых этимологией слов. Он исправляет рътко на ръдко (III, 41), жирня на жирна (III, 83), жемчюжну на женьчюжну (VI, 30), носады на насады (VII, 26) и др., впрочем, безжалостно изгоняя написания, объяснимые орфоэпическими или иными тенденциями.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> В этом подсчете учитываются также смысловые конъектуры. Однако исходя из задач данной статьи они ни здесь, ни в дальнейшем не рассматриваются.

<sup>12</sup> Это слово писалось обычно под титлом— саньце (см.: Успенский сборник XII—XIII вв. / Изд. подгот. О. А. Князевская, В. Г. Демьянов, М. В. Ляпон. М., 1971. Указатель слов и форм. С. 705—706).

<sup>13</sup> Ср. в «Слове»: съглядати, възбивати, въсрожити, въскръмити, състати.

Ряд исправлений Грамматина обусловлен грамматической унификацией. Приведем некоторые из них.

П

на живая струны до нын вшняго Игоря в вщей Бояне на свои бръзыя комони а Князю слав в чръныя тучя синіи млъніи рускыя илъкы лъга Ярославля и др.

Грамматин

на живыя струны (I, 32) до нынъшнего Игоря (I, 35) въщій Бояне (I, 70) на свои бързыи комони (I, 44) а князю славы (I, 92) чърныя тучи (II, 59) синія мълніи (II, 64) русьскый пълкы (II, 82) лъта Ярославли (III, 7)

Отметим, что не во всех случаях исправления были необходимы и оправданы. Так, в уже упоминавшемся современном «Слову» Успенском сборнике мы встретим написания «до нынѣшьняаго дьне» (л. 99г, 7—8), «мучи... божия люди» (л. 103б, 14—15), «добрыя бисьры... коупи» (л. 232в, 24—25) и т. д. В уже упоминавшейся реконструкции Н. А. Мещерский счел возможным сохранить чтение II в шести из приведенных здесь примеров.

Еще на одном типе исправлений необходимо задержать внимание. Грамматин исправляет формы имперфекта на -ть: вместо помняшеть он пишет помняше (I, 12), вместо съящется — съящеся (III, 33), вместо ки-кахуть — кыкаху (III, 43) и т. д. Формы на -ть действительно вторичны, однако в рукописях XII—XIV вв. они становятся широко употребительными. 14

Унифицирует Грамматин и написания прилагательных половечьскый и русьскый, везде употребляя их только в приведенной здесь форме (см. разночтения I, 40, 41, 50; II, 24, 35, 38, 42 и др.).

Итак, перед нами четкая эдиционная позиция: игнорируя индивидуальность рукописи, возможные и распространенные явления смешения форм и написаний, представить текст очищенным от малейших нарушений «нормы». Впрочем, проделав трудоемкую работу по исправлению и унификации орфографии, Грамматин все же не избежал и разнобоя. Уже упомпнались колебания в написаниях сочетаний -ча- и -чя-; отмечу, что наряду с исправлением копіа на копія (ІІІ, 59) или веселіа на веселія (VІІ, 79) он исправляет граяху на грааху (ІІІ, 44) и т. д.

Обратимся к изданию М. А. Максимовича 1837 г. Это непритязательное с виду издание (текст не предварен каким-либо предисловием, обосновывающим принципы издания: исправления текста не оговорены; комментарии весьма кратки) тем не менее заслуживает внимания уже потому, что издатель — один из авторитетнейших филологов своего времени, а обилие внесенных в текст поправок (их около 450) говорит об исключительно ответственном подходе к изданию его составителя.

Как уже говорилось, М. А. Максимович одобрительно отозвался об издательских принципах Грамматина, 15 и не удивительно, что более 200 его поправок совпадают с поправками последнего. Максимович так же унифицирует написания типа вълкъ, так же заменяет глагольное окончание -тъ на -ть, так же пишет -кы- вместо -ки-, унифицирует написания прилагательных половецкий и русский, правда в иной, чем Грамматин, форме: половецькый и русьскый. Однако, с другой стороны, Максимович не допускает постановки ъ после приставок воз- и вос-, как это делал Грамматин,

 $<sup>^{14}</sup>$  См.: Историческая грамматика русского языка. Морфология: Глагол. М., 1982. С. 69 и 82.

<sup>15</sup> Максимович писал: «Грамматин (1823 г.) поступил как филолог (курсив М. М., — О. Т.), предприняв привести текст Игоревой песни к однообразному правописанию» (Максимович М. А. Филологические письма к М. П. Погодину // Русская беседа. 1856. Ч. 3. С. 112).

не уничтожает приращения -ть в имперфекте. Вносит Максимович и ряд своих орфографических поправок. Вопреки Грамматину он проводит написания я вместо а после букв ж, ч и ц: начяти (I, 9), дотечяще (I, 20), бъжять (I, 67), крычять (II, 11), помчяше (II, 37), усобицями (III, 35) и др. Он меняет и на ы в корнях: рыща (I, 60), крычать (II, 11), кыкахуть (III, 43), дорыскаше (VI, 76) и т. п. Флексию -овь Максимович постоянно исправляет на -овъ: соколовъ (I, 18, 27), Велесовъ (I, 71), щитовъ (V, 23). Отметим также исправления Чрънигова и Черниговъ на Чърнъгова и Чърнъговъ (III, 1 и 19), Шароканю на Шарокяню (V, 2), кощей на кощей (V, 49, 82)

В издании 1859 г. М. А. Максимович, сохранив большинство поправок, принятых в предшествующем издании, отказывается от исправлений -чана -uя-, - $\kappa u$ - на - $\kappa u$ -, возвращаясь к написаниям  $\Pi$ . В то же время он вносит ряд новых поправок. Так, вместо тёлёгы читает телегы (I, 12), вместо umu - ubcmu (II, 31, 100), вместо ummu - umu (II, 66), вместо npunaмати — приломати (II, 68), вместо вихръ — вихъръ (IV, 36), вместо хлъми — хълмы (IV, 24), вместо ятвязи — ятьвязи (V, 93) и др. Вносятся изменения и во флексии имен и причастий (см. I, 15, 19, 28, 84, 85; V, 89

и др.).

Издание Н. С. Тихонравова, как уже отмечалось, важно уже в том отношении, что исследователь опирался на Екатерининскую копию «Слова», незадолго перед тем опубликованную. В целом правильно оценив оба списка «Слова» и отметив, что древняя рукопись воспроизведена в них с ошибками, объясняемыми недостатком палеографических знаний и навыков у Мусина-Пушкина и его сотрудников, Тихонравов сообщает, что в своем издании он положил в основу «текст памятника по первому изданию» и «отступал от него лишь тогда, когда находил в списке Екатерининском более древнее или более верное чтение». «Предлагая свои догадки относительно исправления текста, — продолжает он далее, — я всегда указываю чтения обоих списков памятника». 16

И действительно, Тихонравов отказывается от ряда поправок, принятых Грамматиным и Максимовичем (например, от написаний типа вълкъ, возвращаясь к написаниям II), и большинство его поправок (более 140 из 250) основано на приемлемых чтениях Екатеринской копии. Но вопреки своему обещанию издатель сопровождает ссылками на Е далеко не все свои поправки, сделанные на ее основании. Так, не оговорены подобные поправки в разночтениях I, 8, 22, 46, 66, 71, 84, 93 и во многих подобных случаях, в то время как ссылки на E есть, например, в разночтениях 2, 5, 7 и 8 на с. 1 его издания, в разночтениях 1 и 2 на с. 2 и т. д.

Но самое главное в другом: Н. С. Тихонравов, принимая чтения E, совпадающие с его собственными представлениями о древнерусской орфографической норме, создает иллюзию того, что именно E позволяет исправить ошибки  $\Pi$  (хотя следовало бы ожидать, что этот текст, готовившийся коллективом издателей, более точен) и приблизить нас к написаниям подлинной рукописи. Но как ни парадоксальна, быть может, эта мысль, я считаю, что откровенная унификация Грамматина и Максимовича или же научная реконструкция Н. А. Мещерского более последовательна, чем произвольный отбор «лучших чтений» из  $\Pi$  и E. Во-первых, неясно, что именно реконструируется. Список XVI в. с присущими ему чертами орфографической манеры этого времени или же текст, более приближенный к древнейшим спискам памятника? Во-вторых, унификация в любом случае уведет нас от подлинного облика рукописи, где, разумеется, орфографическое единство отсутствовало. В-третьих, и это самое главное: став на позиции Тихонравова, мы тем самым допускаем, что лица, готовившие и Е и П, в обоих случаях стремились к возможно точному воспроизведению оригинала, а отклонения от него — не более чем единичные, случайные

<sup>16</sup> Слово о полку Игореве. С. VIII-IX.

просчеты. В то же время огромное число разночтений между  $\Pi$  и E привело меня к убеждению, что речь идет не столько о непоследовательных попытках унификации текста, сколько о полном равнодушии издателей к орфографической точности, в результате чего совпадения  $\Pi$  или E с оригиналом не более чем счастливая случайность. 17

Вернемся к изданию Н. С. Тихонравова. Любопытным примером доверия к E является воспроизведение всех встречающихся в ней написаний с выносными буквами (см. разночтения I, 76; II, 57, 92; IV, 32, 44, 51; V, 41; VI, 48; VII, 84; VIII, 18). Но характерно, что в E все написания приходятся на конец строки и, думается, принадлежат копиисту XVIII в., а не отражают написаний древнего подлинника. В противном случае мы оказались бы перед необходимостью объяснить странный факт: почему в E не отразились написания с выносными буквами в середине строки, а также несомненно присутствовавшие в Мусин-Пушкинском списке написания слов под титлом?

H. C. Тихонравов допускает и другие непоследовательности. Так, он сохраняет чтение <math>II порой в тех случаях, когда в E находится чтение, более соответствующее древнерусской орфографической традиции. В издании читается m- $\epsilon$ ле $\epsilon$ гы (II, 12) при чтении m- $\epsilon$ гы в E, n-nлунощы (II, 13) при n-nлунощи в E, nлунощи в E, nлуноши n nлуноши в nлуноши в nлуноши nлуноши в n

Есть примеры, когда Тихонравов предлагает свои чтения вопреки общим чтениям  $\Pi$  и E: трещать (III, 58) вместо трещать; копія (III, 59) вместо копіа; ср. также: мела (II, 28) при мьела ( $\Pi$ ) и мьела (E); Свять-славличя (III, 11) при Святьславличя ( $\Pi$ ) и Святьславлича (E); похытимь (E) при похитимь (E) при похитимь (E) и т. д. Тихонравов приводит три написания под титлом слова господине (E0, 29; VII, 13 и 38), аналогично читающегося в E0. Но любопытно, что, во-первых, это единственное слово, приводимое им в сокращенном написании (в рукописи под титлом писались, несомненно, и другие слова), и, во-вторых, что слово господине пишется сокращенно лишь в трех из пяти употреблений его в «Слове», тем самым подтверждая, на наш взгляд, искусственность этих написаний в E1. Есть в издании Тихонравова опечатки и пропуски слов (см. III, 3; IV, 18; VI, 83—84).

Итак, путь реконструкции текста «Слова» путем отбора из  $\Pi$  и E лучших чтений, думается, себя не оправдывает и даже опасен, ибо создает
иллюзию научно обоснованного восстановления орфографического облика Мусин-Пушкинского списка. Более верной представляется традиция
современных изданий, где исправлению подвергаются лишь явные описки
и «темные места», а орфография  $\Pi$  сохраняется без изменений, хотя мы
отдаем себе отчет в ее неадекватности оригиналу.

Текст «Слова» приводится далее по  $\Pi$  с сохранением орфографии, расстановки знаков препинания, традицией употребления строчных и прописных букв. Явные опечатки исправлены, но все исправления оговариваются. Деление текста на абзацы осуществлено автором статьи. Разнечтения, как сказано выше, приведены по изданиям Н. Ф. Грамматина  $(\Gamma)$ , М. А. Максимовича 1837 г. (M) и 1859 г.  $(M\kappa)$  и Н. С. Тихонравова (T). Выносная буква в разночтениях из последнего издания обозначена курсивом.

В подготовке текста и подведении разночтений принимала участие И. И. Бревдэ.

<sup>17</sup> Об этом см. подробнее в моей статье (ХХХІ ТОДРЛ).
- 18 Текст Е см.: Дмитриев Л. А. Исследование первого издания «Слова о полку Игореве». М., Л., 1960. С. 140—151.

<sup>24</sup> Baras No 1301

## СЛОВО Г,1 О ПЪЛКУ ИГОРЕВЪ ИГОРЯ СЫНА 2 СВЯТЪСЛАВЛЯ 3 ВНУКА ОЛЬГОВА 4

Не лѣполи<sup>5</sup> ны бяшетъ, <sup>6</sup> братіе, начяти <sup>7</sup> старыми словесы трудныхъ повъстій о пълку Игоревъ, Игоря Святьславлича! в начати же ся тъй г п'ъсни по | былинамь<sup>10</sup> сего времени, а не по замышленію Бояню. Боянъ в бо вѣщій, | аще кому хотяше пѣснь творити, то растѣкашется<sup>11</sup> мыслію по древу, сърымъ вълкомъ по земли, шизымъ орломъ подъ облакы. Помняшеть $^{12}$  бо речь $^{13}$  първых $^{14}$  временъ усобіц $^{15}$ ; тогда пущашеть $^{16}$  і $^{17}$  соколовь $^{18}$  на стадо лебед $^{5}$ й, $^{19}$  который дотечаще, $^{20}$  та преди п $^{5}$ сь $^{21}$  пояще, старому Ярослову, 22 храброму Мстиславу, 23 иже заръза Редедю предъ пълкы Касожьскыми,<sup>24</sup> красному Романови Святъславличю.<sup>25</sup> Боянъ же, братіе, не і<sup>26</sup> соколовь<sup>27</sup> на стадо лебедьй<sup>28</sup> пущаще,<sup>29</sup> нъ своя въщіа<sup>30</sup> пръсты<sup>31</sup> на живая<sup>32</sup> струны въскладате;<sup>33</sup> они же сами Княземъ славу рокотаху.

Почнемъ же, братіе, повъсть сію отъ стараго Владимера<sup>34</sup> до нынъшняго $^{35}$  Игоря; иже истягну умь $^{36}$  кр $^{\$}$ постію своею, и поостри сердца $^{37}$  своего мужествомъ, наплънився $^{38}$  ратнаго духа, наведе своя храбрыя плъкы $^{39}$  на землю Полов $^{\$}$ цькую $^{40}$  за землю Руськую. $^{41}$ 

Тогда Игорь възрѣ на свѣтлое солице<sup>42</sup> и видѣ отъ него тьмою вся своя воя прикрыты, и рече Игорь къ дружин своей: братіе и дружино! луцежъ43 бы потяту быти, неже полонену быти: а всядемъ, братіе, на свои в бръзыя<sup>44</sup> комони, да | позримъ синего Дону. Спала<sup>45</sup> Князю умь<sup>46</sup> похоти, 47 и жалость ему знаменіе заступи, 48 искусити Дону великаго. а49 Хощу бо, рече, копіе приломити конець поля Половецкаго 60 съ вами Русици, 51 хощу главу свою приложити, а любо испити шеломомь 52 Дону.

О Бояне, соловію стараго<sup>53</sup> времени! абы ты сіа<sup>54</sup> плъкы<sup>55</sup> ущекоталь, скача $^{56}$  славію по мыслену древу, летая умомъ $^{57}$  подъ облакы, свивая славы $^{58}$  оба полы $^{59}$  сего времени, рища $^{60}$  въ тропу Трояню  $^{61}$ чресъ $^{62}$  поля 7 на горы. 63 Пъти было пъсъ 4 Игореви, того (Олга) внуку. Не буря | соколы занесе чресъ поля широкая; галици стады бъжать 7 къ Дону великому; б чили в въспъти в было въщей обла Велесовь в внуче: комони ржуть за Сулою; звенить слава въ Кыев'ь; трубы трубять въ Нов'вград'ь; стоять стязи въ Путивлъ; Игорь ждетъ<sup>72</sup> мила брата Всеволода. И рече<sup>73</sup> ему <sup>74</sup>Буй Туръ<sup>75</sup> Всеволодъ: одинъ брать, одинъ<sup>76</sup> свъть свътлый ты Игорю, оба есвъ 77 Святъславличя; 78 съдлай, брате, свои бръзыи 79 комони, в а мои ти готови, осъдлани у Курьска<sup>80</sup> на пере/ди; <sup>81</sup> а мои ти Куряни

а В издании ввликаго. 6 В издании ееликому.

1, 1 Пѣснь М. 2 Нет М. 3 Святьславличя М; Святославля Т. 4 Олгова Т.

5 лѣпо ли ГММкТ. 6 бяше Г; бяшеть ММк; бяшет Т. 7 начати ГМк. 8 Святьславличя ГМ; Святьславича Т. 9 начяти М. 10 былинамъ ГММкТ. 11 расътекашеся Г; растекашеться ММк. 12 помняше Г. 13 рѣчь ММк; реч Т. 14 първыхъ ГММк. 15 усобицѣ ГМ; усобицѣ ГМ; усобицѣ Т. 16 пущаще Г. 17 десять ММк. 18 соколовъ ММкТ. 19 лебедей Г; лебедій Мк. 20 дотечяше М. 21 пѣснь ГМк; пѣс Т. 22 Ярославу ГМмкТ. 23 Мьстиславу ГМк. 24 Косожьскыми Мк. 25 Святьславличу Мк; Святославличю Т. 26 десять ММк. 27 соколовъ ММкТ. 28 лебедей Г; лебедій Мк. 29 пущаще Г. 30 вѣщія ГММк. 31 пьрсты ГММк. 32 живыя Г. 33 въсъкладаше Г. 34 Владиміра ГМ; Владимира Мк. 35 нынѣшнего Г. 36 умъ ГММкТ. 37 сердця Мк. 38 напълнився ГММк. 39 пълкы ГММк. 40 половечьскую Г; Половецькую ММк. 41 Русьскую Г. 42 сълнце Г. 43 луце жь Г; луче жъ Мк. 44 бързыи ГММк. 45 спали Г; спалъ Т. 46 умъ ГММкТ. 47 Далее искусити Дону великаго ГММк. 48-49 Читается после 47 ГММк. 50 Половечьскаго Г; Половецькаго ММк; Половецького Т. 51 Русичи ММк. 50 Половечьскаго Г; Половецькаго ММк; Половецького Т. 51 пълкы ГММк. 56 скачя Г. 57 орломъ Мк; орлом Т. 58-59 оба-полы М; обанолы Мк. 60 рыца М. 61 Бояно Т. 51-63 Нет Мк. 62 чрезъ ГММк. 64 пѣснь ГМк; пѣс Т. 65 Ольга (без скобок) ГММк; нет Т. 66 чрезъ ГММкТ. 67 бъятъс П. 68 чи ли Г. 69 въсъпѣти Г. 70 вѣщій ГММк. 71 Велесовъ ММкТ. 72 ждеть ГМ. 69 рет Т. 74-75 Буй-Туръ МкТ. 76 один Т. 77 есма Г. 78 Святъславлича Мк. 70 бързыи ММкТ. 80-81 напереди ГММкТ.

свъноми<sup>82</sup> къ мети. <sup>83</sup> подъ трубами повити, подъ шеломы възледъяны, <sup>84</sup> конець копія въскръмлени, 85 пути имь 86 вѣдоми, яругы имъ знаеми, луци у нихъ напряжени, тули отворени, 87 сабли изъострени, сами скачють, 88 акы стрыи влъци 89 въ полт, ищучи себе 90 чти, 91 а Князю славт. 92

Тогла въступи<sup>93</sup> Игорь Князь въ злать стремень, и побха по чистому полю. Солнце<sup>94</sup> ему тъмою <sup>95</sup> путь заступаше; нощь стонущи ему грозою птичь <sup>96</sup> | убуди; свистъ звѣринъ <sup>97</sup>въ стазби; <sup>98</sup> дивъ кличетъ <sup>99</sup> връху<sup>100</sup> <sup>9</sup> древа, велитъ <sup>11, 1</sup> послушати земли <sup>2</sup> незнаемѣ, влъзѣ, <sup>3</sup> и <sup>4</sup>по морію, <sup>5</sup> и 6по Сулію, 7 и Сурожу, и Корсуню, и теб'в Тьмутораканьскый блъванъ. 9 А Половци неготовами<sup>10</sup> дорогами побътоша<sup>в</sup> къ Дону Великому; крычатъ $^{11}$  тѣлѣгы $^{12}$  полунощы, $^{13}$  рци лебеди роспущени. $^{14}$  Игорь къ Дону вои ведетъ; $^{15}$  уже бо бѣды его пасетъ $^{16}$  птиць; $^{17}$  подобію $^{18}$  влъци $^{19}$  грозу въсрожатъ, $^{120}$  по яругамъ; орли клектомъ на кости звѣри зовутъ, $^{21}$  лисици  $|_{10}$ брешуть $^{22}$  на чръленыя $^{23}$  щиты. О руская $^{24}$  земле! уже за Шеломянемъ еси.

Длъго. <sup>25</sup> Ночь мркнетъ, <sup>26</sup> заря свътъ<sup>27</sup> запала, мъгла<sup>28</sup> поля покрыла. щекотъ славій успе, говоръ галичь убуди. Русичи<sup>29</sup> великая поля чрьле-

ными<sup>30</sup> щиты прегородиша, ищучи себъ чти,<sup>31</sup> а Князю славы.

 $C_5^{32}$  заранія въ пяткъ $^{33}$  потопташа поганыя плъкы $^{34}$  Половецкыя; $^{35}$ и рассушясь<sup>36</sup> стрѣлами по полю, помчаша<sup>37</sup> красныя дѣвкы Половецкыя, 38 а съ ними злато, и паволокы, и дра/гыя оксамиты; орьтъмами<sup>39</sup> 11 и япончицами, 40 и кожухы начашя 41 мосты мостити по болотомъ и грязивымъ мъстомъ, и всякыми узорочьи Половъцкыми. 42 Чрьленъ 43 стягъ. бъла хорюговь, 44 чрълена 45 чолка, сребрено стружіе храброму Святьславличю.<sup>46</sup>

Премлеть<sup>47</sup> въ полѣ Ольгово<sup>48</sup> хороброе гнѣздо далече залетѣло;<sup>49</sup> небылонъ<sup>50</sup> обидѣ порождено, ни соколу, ни кречету, ни тебѣ чръный<sup>51</sup> воронъ, поганый Половчине.<sup>52</sup> Гзакъ<sup>53</sup> бѣжитъ<sup>54</sup> сѣрымъ влъкомъ;<sup>55</sup> Кончакъ ему слъдъ править къ Дону великому.

Другаго дни велми<sup>56</sup> рано кровавыя зори свётъ поведають; <sup>57</sup> чръныя <sup>58</sup> 12 тучя $^{59}$  дсъ моря $^{6}$  идуть, $^{60}$  хотять $^{61}$  прикрыти д $^{62}$  солнца: $^{63}$  а въ нихъ трепещуть синіи<sup>64</sup> млъніи, <sup>65</sup> быти грому великому, итти<sup>66</sup> дождю стрѣлами съ Дону великаго: 67 ту ся копіемъ придамати, 68 ту ся саблямъ потручяти 69 о шеломы Половецкыя, 70 на ръцъ на Каялъ, у Дону великаго. 71 О Руская 72 землѣ!73 уже не74 Шеломянемъ еси.

<sup>\*\*</sup>B\*\* В издании побъгоща. 
\*\*F\*\* В издании въ срожатъ. 
\*\*A\*\*-6\*\* В издании съморя.

\*\*S\*\* съвъдоми Г.\*\* \*\*S\*\* къмети ГММкТ. 
\*\*S\*\* възълелъяни Г.\*\* \*\*S\*\* къмети ГММкТ. 
\*\*S\*\* възълелъяни Г.\*\* \*\*S\*\* възълелъяни Г.\*\* въскърмлени Г.\*\* въскърмленъ ГММк. 
\*\*B\*\* вълиц ГМКк. 
\*\*B\*\* вълиц ГММк. 
\*\*B\*\* вълиц ГМКк. 
\*\*B\*\* вълиц ГММк. 
\*\*B\*\* вълиц ГМКк. 
\*\*B\*\* вълиц ГМКк. в В издании побъгоща. ГВ издании въ срожать. Д-в В издании съморя.

Се вѣтри, Стрибожи внуци, вѣютъ<sup>75</sup> жсъ моря стрѣлами пъкы<sup>77</sup> Игоревы! земля тутнетъ, врѣкы<sup>79</sup> мутно текуть; пороси поля прикрываютъ; стязи глаго пютъ, Половци идуть отъ Дона, и отъ моря, и отъ всѣхъ странъ. Рускыя плъкы преградиша врълеными виля прегородиша, а храбріи Русици преградиша врълеными виты. В преградиша врълеными виты преградиша врълеными виты преградиша врълеными виты преградиша врълеными виты. В преградиша врълеными виты преградиша врълеными виты преградиша врълеными виты преградиша врълеными виты преградиша в прег

Были вѣчи Трояни, минула лѣта Ярославля; были плъци Олговы, 9 | Ольга<sup>10</sup> Святьславличя. 11 Тъй бо Олегъ мечемъ крамолу коваще, и стръды 12 по земли съяще. Ступаетъ за златъ стремень въ градъ Тъмутороканъ. Тоже 14 звонъ слыша давный 15 великый Ярославь 16 сынъ Всеволожь: 17 а Владимиръи по вся утра уши закладаще въ Черниговъ; 19 Бориса же 16 Вячеславлича<sup>20</sup> слава | на судъ приведе, и на канину<sup>21</sup> зелену паполому постла, за обиду Олгову<sup>22</sup> храбра и млада Князя. Съ тояже<sup>23</sup> Каялы<sup>24</sup> Святоплъкь $^{25}$  повел $^{4}$ я $^{26}$  отца $^{27}$  своего междю Угорьскими $^{28}$  иноходьцы $^{29}$ ко Святьй Софіи къ Кіеву. 30 Тогда при Олзъ 1 Гориславличи 32 съящется 33 17 и растяшеть<sup>34</sup> усобицами;<sup>35</sup> погибашеть<sup>36</sup> жизнь | Даждь-Божа<sup>37</sup> внука, въ Княжихъ крамолахъ въци человъкомь скратишась. 39 Тогда по Руской $^{40}$  земли рѣтко $^{41}$  ратаев $^{42}$  кикахуть: $^{43}$  нъ часто врани граяхуть, $^{44}$ трупіа $^{45}$  себѣ дѣляче; а галици свою рѣчь $^{46}$  говоряхуть, $^{47}$  хотять полетъти<sup>48</sup> на уедіе. <sup>49</sup> То было въ ты рати и въ ты<sup>50</sup> плъкы; <sup>51</sup> а <sup>52</sup>сице и <sup>53</sup> рати не слышано: съ зараніа $^{54}$  до вечера, съ вечера до св $^{56}$ та летять $^{55}$  стр $^{56}$ каленыя; гримлють<sup>57</sup> сабли о шеломы; трещать<sup>58</sup> копіа<sup>59</sup> харалужныя,<sup>60</sup> въ полѣ незнаемѣ среди земли Половецкыи. 61 Чръна 62 земля подъ коцыты, 18 костьми | была посѣяна, а кровію польяна; тугою взыдоша по Руской<sup>63</sup> земли.

Что ми шумить, что ми звенить давечя $^{64}$  рано предъ зорями? Игорь плъкы $^{65}$  заворочаетъ; $^{66}$  жаль бо ему мила брата Всеволода. Бишася день, бишася $^{67}$  другый: третьяго $^{68}$  дни къ полуднію падоша стязи Игоревы.

 $<sup>^{75}</sup>$  въють  $\Gamma MM\kappa$ .  $^{76}$  стрелами T.  $^{77}$  пълкы  $\Gamma MM\kappa$ .  $^{78}$  тутнеть  $\Gamma MM\kappa$ .  $^{79}$  ръки  $M\kappa$ .  $^{80}$  прикрывають  $\Gamma MM\kappa T$ .  $^{81}$  глаголють  $\Gamma MM\kappa$ .  $^{82}$  Русьскый  $\Gamma$ ; Руськый  $M\kappa$ .  $^{83}$  пълкы  $\Gamma MM\kappa$ .  $^{84}$  отъступища  $\Gamma$ ; оступища  $M\kappa T$ .  $^{85}$  Русичи  $M\kappa$ .  $^{86}$  чърлеными  $\Gamma M\kappa$ .  $^{87-88}$  Яръ-Туре  $M\kappa T$ .  $^{89}$  Всеволоде  $\Gamma M\kappa T$ ; лежять  $M\kappa$ .  $^{94}$  Половецькый  $\Gamma$ ; Половецький  $M\kappa$ .  $^{92}$  шеломом  $M\kappa$ .  $^{93}$  лежать  $\Gamma M\kappa T$ ; лежять  $M\kappa$ .  $^{94}$  Половецькый  $\Gamma$ ; Половецький  $M\kappa$ .  $^{95-96}$  Яръ-Турь  $M\kappa$ ; Яръ-туре T.  $^{97}$  кый  $\Gamma$ .

лами Т. — поскочаше Мк. — шеломом Т. — за лежать ГМкТ; лежять М. — за прана Мк. — за прана ГМк; Чърнѣгова М. — за прана ГМк; Пърнигова ГМк; Чърнѣгова М. — за прана ГМ; Върнъголавли Г. — за пълци ГММк. — за пълци ГМ Мк. — за пълци ГМ Мк. — за пълци ГМ. — за пълци гМ Мк. — за пълци гМ Мк. — за пълци гМ Мк. — за пълци гМ. — за пълци гМк. — за пълци

Ту ся брата разлучиста на брезѣ быстрой Каялы. Ту кроваваго вина нету си ореал разлучиста на ореа обстрои теаялы. Ту кровавато вина недоста; 69 ту пиръ докончаша 70 храбріи Русичи: 71 сваты попоиша, а сами
полегоша за землю Рускую. 72 Ничить трава жало | щами, а древо й с 73 ту- 19
гою къ земли преклонилось. Уже бо, братіє, 74 не веселая 75 година въстала,
уже пустыни силу прикрыла. 76 Въстала обида въ силахъ Дажь-Божа 77
внука. Вступилъ 78 дъвою на землю Трояню, въсплескала 79 лебедиными крыды<sup>80</sup> на синъмъ море<sup>81</sup> у Дону плещучи,<sup>82</sup> убуди жирня<sup>83</sup> времена. Усобица<sup>84</sup> Княземъ на поганыя погыбе, рекоста бо братъ брату: се мое, а то <sup>л</sup>мое же; <sup>м</sup> и начяша<sup>85</sup> Князи про малое, се великое млъвити, <sup>86</sup> а сами съглядати, а злата и сребра ни мало того потрепати.

А въстона бо, братіе, Кіевъ<sup>3</sup> тугою, а Черниговъ<sup>4</sup> напастьми; тоска разліяся по Руской <sup>5</sup> земли; печаль жирна тече <sup>6</sup> средь <sup>7</sup> земли | Рускый; <sup>08</sup>; 21 а Князи сами на себе крамолу коваху; а поганіи сами побъдами нарищуще<sup>9</sup> на Рускую 10 землю, емляху дань по бълъ отъ двора. Тін бо два храбрая на Рускую<sup>43</sup> землю, емляху дань по оъль отъ двора. 11и оо два храорая Святъславлича,<sup>11</sup> Игорь и Всеволодъ уже лжу<sup>12</sup> убуди, <sup>13</sup>которую<sup>14</sup> то<sup>15</sup> бяше успилъ отецъ<sup>16</sup> ихъ Святъславь<sup>17</sup> грозный<sup>18</sup> Великый Кіевскый.<sup>19</sup> Грозою бяшеть;<sup>20</sup> притрепеталъ<sup>21</sup> своими сильными плъкы<sup>22</sup> и харалужными мечи; наступи на землю Половецкую;<sup>23</sup> притопта хлъми<sup>24</sup> и яругы; взмути<sup>25</sup> рѣки<sup>26</sup> и озеры; иссуши<sup>27</sup> потоки<sup>28</sup> и болота, а поганаго<sup>29</sup> Кобяка изъ | <sup>30</sup>луку моря<sup>31</sup> отъ желѣзныхъ<sup>32</sup> великихъ<sup>33</sup> плъковъ<sup>34</sup> Половецкихъ,<sup>35</sup> <sup>22</sup> яко вихръ<sup>36</sup> выторже: и падеся Кобякъ въ градѣ Кіевѣ,<sup>37</sup> въ гридницѣ Святъславли. Ту Нѣмци и Венедици, ту Греци и Морава поютъ<sup>38</sup> славу Святьславлю, кають Князя Игоря, иже погрузи жиръ во днъ Каялы ръкы Половецкія, <sup>39</sup> Рускаго<sup>40</sup> злата насыпаша. Ту Игорь Князь высѣдѣ<sup>41</sup> изъ сѣдла злата, а въ сѣдло Кощіево; <sup>42</sup> уныша бо градомъ забралы, а веселіе пониче.

А | Святъславь $^{43}$  мутенъ сонъ $^{44}$  вид $^{45}$  въ Кіев $^{45}$  на горахъ си  $^{23}$ ночь съ вечера одъвахъте<sup>46</sup> мя, рече, чръною<sup>47</sup> паполомою, на кро-

 $<sup>^{\</sup>text{и-К}} B$  издании стугою.  $^{\text{л-м}} B$  издании моеже  $^{\text{н}} B$  издании по скочи.

 $<sup>^{69}</sup>$  не доста  $^{F}M\kappa$  .  $^{70}$  докончяща  $^{71}$  Русици  $^{F}$  .  $^{72}$  Русьскую  $^{F}$ ; Руськую  $^{M}M\kappa$  .  $^{73}$  съ  $^{F}MM\kappa$  .  $^{74-75}$  невеселая  $^{F}M\kappa$  .  $^{76}$  прикрыли  $^{F}M\kappa$  .  $^{77}$  Даждьбожа  $^{F}M\kappa$  .  $^{78}$  въступила  $^{F}MM\kappa$  . вступил  $^{F}M\kappa$  .  $^{81}$  моръ  $^{F}MM\kappa$  .  $^{82}$  плещущи  $^{F}M\kappa$  .  $^{83}$  жирна  $^{F}M\kappa$  .  $^{84}$  усобиця  $^{F}M\kappa$  .  $^{85}$  начаща  $^{F}M\kappa$  .  $^{86}$  мълвити  $^{F}MM\kappa$  .  $^{87}$  себе  $^{F}MM\kappa$  .  $^{88}$  Русьскую  $^{F}$ ; Руськую  $^{F}M\kappa$  .  $^{89}$  храброго  $^{F}M\kappa$  .  $^{96}$  поскочиста  $^{F}M\kappa$  .  $^{96}$  Русьской  $^{F}$ ; Руськой  $^{F}M\kappa$  .  $^{97}$  Доб. людемъ  $^{F}M\kappa$  .  $^{98}$  мычучи  $^{F}M\kappa$  .  $^{99}$  Русьскыя  $^{F}M\kappa$ ; Руськыя  $^{F}M\kappa$ ; Руськыя  $^{F}M\kappa$  .  $^{99}$  Русьскыя  $^{F}M\kappa$ ; Руськыя  $^{F}M\kappa$  .  $^{99}$  Русьскыя  $^{F}M\kappa$  .  $^{99}$  Русьскыя  $^{F}M\kappa$  .  $^{99}$  Руськыя  $^{F}M\kappa$  .  $^{99}M\kappa$  .

Посмовать T: Руськыя  $MM\kappa$ ; Рускыя T. 100 въсъплакашась T; въсплакашас T. 1V, 1 съмыслити T. 2 съдумати T. 3 Кыевъ  $MM\kappa$ . 4 Чърниговъ T; Черньговъ M. 5 Русьской T; Руськой  $MM\kappa$ . 6 утече T. 7 средъ T. 8 Русьскыя T; Руськыя  $MM\kappa$ . 9 нарышуще M. 10 Русьскую T; Руськую  $MM\kappa$ . 11 Святьславличя TMT. 12 Kлу T. 13 убудиста  $TM\kappa$ . убудии T. 13-15 которую-то  $M\kappa$ . 14 которою T. 15 тог T. 16 отець  $TMM\kappa T$ . 17 Святьславъ  $TMM\kappa$ . 18 гроздный T. 19 Кыевскый T; Кіевьскый MT; Кыевськый  $M\kappa$ . 20 бяше T. 21 притрепаль T. 22 пълкы  $TMM\kappa$ . 23 Половечьскую T; Половецькую  $MM\kappa$ . 24 хълми TM; хълмы  $M\kappa$ . 25 възъмути T. 29 поганого T. 30-31 Лукуморя  $M\kappa$ . 32 желT3 велT4 которою T5 великых T4 котором T6. 36 покра T6 рT7 половецькых T7 половецькых T8 покра T9 поговецькых T9 поганого T8. 16 половечьскых T9 поговецькых T1 половецькых T1 половецькых T2 половецькых T3 великых T4 кощевь T5 половецькых T6 покра T6 покра T7 половецькых T8 покра T8 покра T9 поговечьскых T9 поговецькых T9 поговечьскых T9 поговецькых T1 половецькых T1 половецькых T1 половецькых T1 половецькых T1 половецькых T2 поговечьскых T3 покра T4 поговецькых T4 половецькых T5 половецькых T6 покра T6 покра T7 поговецькых T8 покра T8 покра T9 поговечьскых T9 поговечьскых T9 поговечьскых T1 половецькых T1 поговецькых T1 поговецькых T2 поговечьскых T3 поговечьскых T3 поговечьскых T4 поговечьскых T5 поговечьскых T6 поговечьскых T7 поговецькых T8 поговечьскых T9 поговечьскых T1 поговечьскых T1 поговечьскых T2 поговечьскых T3 поговечьскых T4 поговечьскых T5 поговечьскых T6 поговечьскых T1 поговечьскых T1 поговечьскых T2 поговечьскых T3 поговечьскых T4 поговечьскых T5 поговечьскых T6 поговечьскых T7 поговечьскых T8 поговечьскых T1 поговечьскых T1 поговечьскых T2 поговечьскых T3 поговечьскых T4 поговечьскых T4 поговечьскых T5 поговечьскых T5 поговечьскых T1 п

ваты $^{48}$  тисовъ. Чръпахуть $^{49}$  ми синее $^{50}$  вино съ трудомь $^{51}$  см $^{52}$  $^{
m H}_{
m CMIIAXVTb^{53}}$  ми $^{
m p}$  тъщими тулы поганыхъ тльковинъ $^{54}$  великый женчюгь $^{55}$ на лоно, и н $^{56}$  Всю нощь $^{61}$  съ вечера босуви $^{62}$  врани възграяху, $^{63}$  у Пл $^{56}$  съ вечера босуви $^{62}$  врани възграяху, 24 ньска на болони бъща дебрь 64 Ки саню, и 65 не сощлю66 къ синему морю.

И ркоша<sup>67</sup> бояре Князю: уже, Княже, туга умь<sup>68</sup> полонила; се бо два сокола слѣтъста<sup>69</sup> съ отня<sup>70</sup> стола злата. <sup>71</sup> поискати града Тьмутороканя. а любо испити шеломомь<sup>72</sup> Дону. Уже соколома крильца<sup>73</sup> припѣшали поганыхъ саблями, а самаю 74 опустоща 75 въ путины желѣзны. Темно бо 25 бѣ въ г<sup>76</sup> день: два солнца<sup>77</sup> помѣркоста, <sup>78</sup> оба багряная стлъпа<sup>79</sup> погасоста, и<sup>80</sup> съ нимъ<sup>81</sup> молодая мѣсяца,<sup>82</sup> Олегъ<sup>83</sup> и Святъславъ тъмою<sup>84</sup> ся поволокоста. 85 На рѣпѣ86 на Каялѣ тьма свѣтъ покрыла: по Руской 87 земли прострошася Половци, аки<sup>88</sup> пардуже<sup>89</sup> гнѣздо, <sup>90</sup>и<sup>91</sup> въ морѣ погрузиста, <sup>92</sup>и великое буйство подасть<sup>93</sup> Хинови.<sup>94</sup> Уже снесеся хула на хвалу, уже тресну нужда на волю, уже връжеся в дивь в на землю. Се бо Готскія в красныя дъвы въспъща в порезъ синему морю. Звоня Рус- $^{26}$  кымъ $^{99}$  златомъ, поютъ $^{100}$  время Бу|сово, лелѣютъ $^{V, 1}$  месть Шароканю. $^{2}$ А мы уже дружина жадни веселія.3

Тогла Великій Святславъ за изрони злато слово слезами смъщено. и рече: о моя сыновчя Игорю и Всеволоде! рано еста начала Половецкую 10 землю мечи цвълити, а себъ славы искати. Нъ нечестно одолъсте: 11 нечестно<sup>12</sup> бо кровь поганую проліясте. <sup>13</sup> Ваю храбрая сердца<sup>14</sup> въ жестопемъ харалузъ скована, 16 а въ буести закалена. Се ли створисте 17 моей сребреней в съдинъ! А уже не вижду власти сильнаго, и богатаго и много-27 вои<sup>19</sup> брата моего | Ярослава съ Черниговьскими<sup>20</sup> былями, съ Могуты и съ Татраны, и съ Шельбиры, и съ Топчакы, <sup>ф</sup>и съ<sup>х</sup> Ревугы, и съ Ольберы.  $^{21}$ Тіи бо бес $^{22}$  шитовь $^{23}$  съ засапожникы кликомъ плъкы $^{24}$  побѣждають,  $^{25}$ звонячи въ прадъднюю <sup>26</sup> славу. Нъ рекосте <sup>27</sup>му жа имъся<sup>28</sup> сами, преднюю славу сами похитимъ, <sup>29</sup> а заднюю<sup>30</sup> ся<sup>31</sup> сами подълимъ. <sup>32</sup> А чи диво ся братіе стару помолодити? Коли соколь въ мытехъ<sup>33</sup> бываеть, <sup>34</sup> высоко птицъ<sup>35</sup> възбиваетъ,<sup>36</sup> не дастъ<sup>37</sup> гнѣзда своего въ обиду. Нъ се зло Княже<sup>38</sup>

п-р В издании сыпахутьми.  $\mathbf{c}$ -т B издании вмоемь. У В издании Святслаеъ. ф-х В издании исъ.

 $<sup>\</sup>Phi$ -х B издании сыпахутыми. С-т B издании вмоемь. У B издании Святслаеъ.  $\Phi$ -х B издании исъ. 48 кровати  $\Gamma MM\kappa$ ; кровать T. 49 чьрпаху  $\Gamma$ ; чьрпахуть  $MM\kappa$ . 50 сине  $M\kappa$ . 51 трудомь  $\Gamma MM\kappa$ ; трудом T. 52 смышано  $M\kappa$ . 53 сыпаху  $\Gamma$ . 54 тыковинь  $M\kappa$ ; тльковинь T. 55 женьчюгь  $\Gamma$ ; женчюгь  $M\kappa$ . 56 нѣгують  $\Gamma MM\kappa T$ . 57 дьскы  $\Gamma MM\kappa T$ . 58 кънеса  $\Gamma$ ; кнеса  $\Gamma M\kappa$ . 59 въ  $\Gamma MM\kappa$ ; в  $\Gamma$   $\Gamma$  60 златовърстить  $\Gamma MM\kappa$ . 31 атовърссемъ  $\Gamma$  61 ночь  $M\kappa$ . 62 бусови  $M\kappa$ . 63 възъграаху  $\Gamma$  64 дебри  $M\kappa$ . 64-66 кыяне же сошли  $M\kappa$ . 65-66 несошлю  $\Gamma$ . 66 сошли  $\Gamma M$ . 67 рькоша  $M\kappa$ . 78 пеномомь  $\Gamma MM\kappa$ . 78 крилын  $\Gamma MM\kappa$ ; крилиа  $\Gamma$ . 74 самою  $\Gamma M\kappa$ . 75 опутоша  $\Gamma M$ ; опуташа  $\Gamma M\kappa$ . 76 треть  $\Gamma M\kappa$ . 70 отьня  $\Gamma M\kappa$ . 75 опутоша  $\Gamma M\kappa$ . 83 Владимір  $\Gamma M\kappa$ . 80 а  $\Gamma M\kappa$ . 81 нима  $\Gamma M\kappa$ . 82 мѣсяця  $\Gamma M\kappa$ . 83 Владимір  $\Gamma \Gamma$ ; Владимирь  $\Gamma M\kappa$ . 84 тьмою  $\Gamma M\kappa$ . 85 цалее: И въ море ся погрузиста и великое буйство подаста Хинови.  $\Gamma M\kappa$ . 86 цѣ ( $\Gamma M\kappa$ )  $\Gamma M\kappa$ . 87 Русьской  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 96 дивъ  $\Gamma M\kappa$ . 77 готьскыя  $\Gamma M\kappa$ . 78 подаста  $\Gamma M\kappa$ . 109 пораста  $\Gamma M\kappa$ . 109 Русьской  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 100 пораста  $\Gamma M\kappa$ . 11 одольста  $\Gamma M\kappa$ . 12 нечестно  $\Gamma M\kappa$ . 12 поракано  $\Gamma M\kappa$ . 11 одольста  $\Gamma M\kappa$ . 12 нечестно  $\Gamma M\kappa$ . 13 поракано  $\Gamma M\kappa$ . 14 серция  $\Gamma M\kappa$ . 15 съзъвърскым  $\Gamma M\kappa$ . 15 съзъвърскым  $\Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 17 сътвориста  $\Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 17 сътвориста  $\Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 10 пораста  $\Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 10 пораста  $\Gamma M\kappa$ . 12 нечестно  $\Gamma M\kappa$ . 13 порагаста  $\Gamma M\kappa$ . 14 сърписта  $\Gamma M\kappa$ . 15 нобърнита  $\Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 17 сътвориста  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 18 пристовъ  $\Gamma M\kappa$ . 19 мното вой  $\Gamma M\kappa$ . 20 Чърниговскими  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 12 пораканом  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 12 пораканом  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 13 порагаста  $\Gamma M\kappa$ . 14 сърписта  $\Gamma M\kappa$ . 15 побърканом  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 15 побърканом  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 16 съкована  $\Gamma \Gamma \Gamma M\kappa$ . 17 сътвориста  $\Gamma \Gamma \Gamma M\kappa$ . 18 пристовъ  $\Gamma \Gamma M\kappa$ . 19 мното во

 $<sup>\</sup>Gamma M M \kappa T$ . 38 Князи  $\Gamma$ .

ми не пособіе, <sup>39</sup>на ниче<sup>40</sup> ся годины обратиша. Се Уримъ<sup>41</sup> кричатъ<sup>42</sup> полъ саблями Половецкыми. 43а | Володимиръ 44 подъ ранами. Туга и тоска сыну 28 Глѣбову.

Великый Княже Всеволоде! не мыслію ти прелетьти издалеча. 46 отня<sup>47</sup> злата стола поблюсти? Ты бо можеши Волгу<sup>48</sup> веслы раскропити, а Донъ шеломы выльяти. Аже бы ты быль, то была бы Чага по ногать, а Кощей 49 по резанъ. 50 | Ты бо можещи посуху 51 живыми шереширы стръ- 29 ляти, 52 удалыми сыны Глебовы. Ты буй Рюриче и Давыде, 53 не ваю ли злачеными<sup>54</sup> шеломы<sup>55</sup> по крови плаваща? Не ваю ли храбрая пружина рыкаютъ<sup>56</sup> акы тури, ранены<sup>57</sup> саблями калеными, на пол'в незнаем'в? Вступита<sup>58</sup> Господина<sup>59</sup> въ злата стремень<sup>60</sup> за обиду сего | времени, за землю <sup>30</sup>

Русскую, 61 за раны Игоревы, буего Святславлича!62

Галичкы<sup>63</sup> Осмомысл<sup>64</sup> Ярославе высоко съдиши на своемъ златокованнѣмъ<sup>65</sup> столѣ. Подперъ горы Угорскыи<sup>66</sup> своими желѣзными плъки,<sup>67</sup> заступивъ Королеви путь, <sup>68</sup>затвори въ<sup>69</sup> Дунаю ворота, меча<sup>70</sup> времены<sup>71</sup> чрезъ облаки,<sup>72</sup> суды рядя до Дуная. Грозы твоя<sup>73</sup> по землямъ текутъ;<sup>74</sup> оттворяещи<sup>75</sup> Кіеву<sup>76</sup> врата; стръляещи<sup>77</sup> съ отня<sup>78</sup> злата стола Салтани<sup>79</sup> за землями. Стръляй<sup>80</sup> Господине Кончака, поганого<sup>81</sup> Кощея<sup>82</sup> за землю Рускую, 83 за раны Игоревы буего Святславлича. 84 | А ты буй Романе и 31 Мстиславе! 85 храбрая мысль носить 86 вась 87 умъ на дъло. Высоко плаваещи<sup>88</sup> на дѣло въ буести, яко соколъ на вѣтрехъ<sup>89</sup> ширяяся, хотя птицю въ буйствъ одолъти. Суть бо у ваю | желъзныи папорзи подъ шеломы 32 латинскими. 90 Тъми тресну земля, и многи 91 страны Хинова. 92 Литва. Ятвязи, <sup>93</sup> Деремела, и Половци сулици своя<sup>94</sup> повръгоща, <sup>95</sup> а главы своя поклониша 96 подъ тыи мечи харалужныи. Нъ уже Княже Игорю, утрпъ 97 соднию  $^{98}$  свъть, а древо не бологомъ листвіе срони: по Рсіи $^{95}$  по Суди $^{100}$ гради<sup>VI, 1</sup> подълища; а Игорева храбраго плъку<sup>2</sup> не кръсити. <sup>3</sup> Донъ ти Княже кличетъ и зоветь Князи на побъду. Олговичи храбрыи Князи поспъли на брань.

Инъгварь и Всеволодъ, и вси три Мстиславичи,  $^7$  не худа $^8$  гн $^4$ зда |  $^{83}$  шестокрилци,  $^9$ непоб $^4$ дными $^{10}$  жребіи соб $^4$  власти расхытисте $^{11}$  Кое ваши златыи шеломы и сулицы $^{12}$  Ляцкіи $^{13}$  и щиты! Загородите $^{14}$  полю ворота своими острыми стрълами за землю Русскую, 16 за раны Игоревы буего Святьславлича. 17 Уже бо Сула не течеть 18 сребреными струями къ граду Переяславлю, и Двина болотомъ течетъ онымъ грознымъ Поло-

вязи  $M\kappa$ . <sup>94</sup> свои  $\Gamma$ . <sup>95</sup> новьргоша  $\Gamma MM\kappa$ ; повръгоша T. <sup>96</sup> нодклонища MT. <sup>97</sup> утьриѣ  $\Gamma MM\kappa$ ; утрьиѣ T. <sup>98</sup> сълнцю  $\Gamma$ . <sup>99</sup> Рси  $\Gamma$ ; Рси M; Ръси и  $M\kappa$ ; Рсі и T. <sup>100</sup> Сулѣ  $\Gamma MM\kappa$ . <sup>2</sup> нълку  $\Gamma MM\kappa$ . <sup>3</sup> кресити  $\Gamma M\kappa$ . <sup>4</sup> кличеть  $\Gamma M\kappa T$ . <sup>5</sup> Ольговичи  $\Gamma MM\kappa$ . <sup>6</sup> храбріи  $\Gamma M$ . <sup>7</sup> Мьстиславичи  $\Gamma M\kappa$ ; Мстиславличи T. <sup>7–8</sup> нехуда  $\Gamma MM\kappa$ . <sup>9</sup> шестокрильци  $\Gamma MM\kappa$ . <sup>10</sup> не побѣдными  $\Gamma MM\kappa T$ ;  $\partial o f$ . Ли  $\Gamma$ . <sup>11</sup> расъхытисте  $\Gamma$ . <sup>12</sup> сулици  $\Gamma MM\kappa$ . <sup>13</sup> Ляцьскыи  $\Gamma$ ; Ляцькіи M; Ляцькіи  $M\kappa$ ; ляцкыи  $\Gamma$ . <sup>14</sup> загородѣте  $MM\kappa$ . <sup>15</sup> стрелами  $\Gamma$ . <sup>16</sup> Русьскую  $\Gamma$ ; Руськую  $MM\kappa$ ; Рускую  $\Gamma$ . <sup>17</sup> Святъславличя  $\Gamma M$ ; Святьславлича  $M\kappa$ . <sup>18</sup> течеть  $\Gamma M\kappa T$ . <sup>19</sup> течеть  $\Gamma M\kappa T$ .

 $<sup>^{39-40}</sup>$  наниче T.  $^{41}$  у Римъ  $\Gamma M \kappa$ ; у Римъ M; Урим T.  $^{42}$  кричать  $\Gamma M \kappa$ ; кричять M. 43 Половечьскыми  $\Gamma$ ; Половецькыми  $M\pi$ . 44 Владимірь  $\Gamma$ ; Володимірь M. 45 прилетьли  $(ma\kappa!)$  M. 46 издалечя M. 47 отыня  $MM\kappa$ . 48 Вългу  $\Gamma$ . 49 концьй M. 50 ръзанъ  $\Gamma$ ; ръзани  $MM\kappa$ . 51 по суху  $MM\kappa T$ . 52 стреляти  $M\kappa$ . 53 Давиде  $\Gamma M$ . 54 злаченая  $\Gamma$ . 55 шелома  $\Gamma$ . 56 рыкають  $\Gamma MM\kappa T$ . 57 ра-53 Давиде  $\Gamma M$ . 54 злаченая  $\Gamma$ . 55 шелома  $\Gamma$ . 56 рыкають  $\Gamma MM\kappa T$ . 57 ранени  $MM\kappa$ . 58 ступита  $M\kappa$ . 59 гна T. 60 стременя  $\Gamma M\kappa$ ; стремен T. 61 Русьскую  $\Gamma$ ; Руськую  $MM\kappa$ ; Рускую T. 52 Святьславличя  $\Gamma M$ ; Святьславлича  $M\kappa T$ . 63 Галичьскый  $\Gamma$ ; Галичькый M; Галицькый  $M\kappa$ ; Галичкы T. 64 Осмомысле  $\Gamma MM\kappa$ . 65 златокованѣмь  $M\kappa$ . 66 Угорьския  $\Gamma M$ ; Угорьскый  $M\kappa T$ . 67 пълкы  $\Gamma MM\kappa$ . 68 -69 затворивъ  $\Gamma MM\kappa T$ . 70 мечя  $\Gamma M$ . 16 ремены  $\Gamma MM\kappa$ . 72 облакы  $\Gamma MM\kappa T$ . 73 твои  $M\kappa$ . 74 текуть  $\Gamma MM\kappa T$ . 75 отътворяещи  $\Gamma M\kappa$  ототворяещи  $\Gamma M\kappa$  сальтани  $\Gamma M\kappa$  отыя  $\Gamma M\kappa$  оты  $\Gamma M\kappa$  оты  $\Gamma M\kappa$  оты  $\Gamma M\kappa$  оты  $\Gamma M\kappa$  от  $\Gamma M\kappa$  оты  $\Gamma$ 

чаномъ<sup>20</sup> подъ кликомъ поганыхъ. Единъ<sup>21</sup> же Изяславъ сынъ Васильковъ позвони своими острыми мечи о шеломы Литовскія:<sup>22</sup> притрепа славу 84 дѣду своему Всеславу, а самъ подъ чрълеными<sup>23</sup> щиты на кро вавѣ травѣ притрепанъ Литовскыми<sup>24</sup> мечи. И <sup>25</sup>схоти<sup>26</sup> ю<sup>27</sup> на кровать, и рекъ: дружину твою, Княже, птиць крилы пріодѣ,<sup>28</sup> а звѣри кровь полизаща. Не бысь<sup>29</sup> ту брата Брячяслава,<sup>30</sup> ни другаго Всеволода; единъ же изрони жемчюжну<sup>31</sup> душу изъ храбра тъла чресъ<sup>32</sup> злато ожереліе. Унылы<sup>33</sup> голоси, пониче веселіе. Трубы трубять<sup>33а</sup> Гороленьскій.<sup>34</sup>

Ярославе, и вси внуце<sup>35</sup> Всеславли уже понизить<sup>36</sup> стязи свои, вон- $^{35}$  зить $^{37}$  свои мечи вережени: vже бо выскочисте изъ дъдней | славъ $^{38}$ Вы бо своими крамодами начясте<sup>39</sup> наволити поганыя на землю Рускую. 40 на жизнь Всеславлю. Которое<sup>41</sup> бо бъще<sup>42</sup> насиліе отъ земли Половенкыи 43

На седьмомъ въцъ Трояни44 връже45 Всеславъ жребій о дъвицю себъ любу. Тъй клюками подпръся<sup>46</sup> о кони, и скочи къ граду Кыеву, и дотчеся стружіемъ здата стода Кіевскаго. 47 Скочи отъ нихъ лютымъ звъремъ 48 въ плъночи, 49 изъ Бъла-града, 50 объсися синъ мъглъ. 51 утръ 52 же воззни 53 стрикусы, оттвори 54 врата Нову-граду, 55 разшибе 66 славу Ярославу, 57 скочи влъкомъ 58 до Немиги 59 съ Дудутокъ. | На Немизъ снопы стелютъ 60 головами, молотять $^{61}$  чепи $^{62}$  харалужными, на тоц $^{63}$  животь кладуть, $^{63}$ въютъ<sup>64</sup> душу отъ тъла. Немизъ кровави<sup>65</sup> брезъ не бологомъ<sup>66</sup> бяхуть<sup>67</sup> посѣяни, 68 посѣяни 69 костьми Рускихъ<sup>70</sup> сыновъ. Всеславъ Князь людемъ<sup>71</sup> судяще, Княземъ<sup>щ</sup> грады<sup>72</sup> рядяще, а самъ въ ночь влъкомъ<sup>73</sup> рыскаще, <sup>74</sup> изъ<sup>75</sup> Кыева дорискаще<sup>76</sup> до Куръ<sup>77</sup> Тмутороканя, <sup>78</sup>великому хръсови<sup>79</sup> влъкомъ<sup>80</sup> путь прерыскаще. <sup>81</sup> Тому въ Полотскъ <sup>82</sup> позвонища заутренюю рано у Святыя Софеи <sup>83</sup>въ колоколы: <sup>84</sup> а онъ въ Кыевѣ звонъ <sup>87</sup> слыша. Аще и вѣща душа | въ <sup>85</sup> друзѣ тѣлѣ, нъ часто бѣды страдаше. Тому вѣщей <sup>86</sup> Боянъ и пръвое <sup>87</sup> припѣвку смысленый рече: ни хытру, ни горазду, ни птицю<sup>88</sup> горазду суда Божіа<sup>89</sup> не минути. <sup>90</sup>

O! стонати Руской 91 земли, помянувше пръвую 92 годину и пръвыхъ 93 Князей. Того стараго Владиміра 94не льзѣ95 бѣ пригвоздити къ горамъ Кіевскимъ: 96 сего бо нын'я сташа стязи Рюриковы, а друзіи Давидовы; 97 нъ <sup>98</sup>рози нося<sup>99</sup> имъ хоботы пашутъ, <sup>100</sup> копіа<sup>VII, 1</sup> поютъ<sup>2</sup> на Дунаи.

Ярославнынъ<sup>3</sup> гласъ слышитъ:<sup>4</sup> зегзицею незнаемь,<sup>5</sup> рано кычеть: зв поле | чю,<sup>6</sup> рече, зегзицею по Дунаеви;<sup>7</sup> омочю<sup>8</sup> бебрянъ рукавъ въ Ка-

 $\Gamma M M K T$ . <sup>5</sup> незнаемъ  $M \kappa$ .

 $^6$  полечу  $M\kappa$ .  $^7$  Донови  $\Gamma$ .  $^8$  омочу  $M\kappa$ .

ц В издании Князвмъ.

ялѣ рѣцѣ, утру Князю кровавыя его раны на жестоцѣмъ его тѣлѣ. Ярославна рано плачетъ въ Путивлѣ¹0 на забралѣ,¹¹ аркучи: О вѣтрѣ!¹² вѣтрило! чему Господине¹³ насильно вѣеши? Чему мычеши Хиновьскыя стрѣлкы на своею ¹⁴не трудною¹⁵ крилцю¹6 на моея лады вои? Мало ли ти бяшетъ¹7 горъ¹8 подъ облакы вѣяти, лелѣючи корабли на синѣ морѣ? Чему Господине мое веселіе по ковылію развѣя? Ярославна рано плачеть Путивлю¹9 городу²0 на заборолѣ, аркучи: о ²¹Днепре²² | словутицю!²³ ты ³9 пробилъ еси каменныя горы сквозѣ землю Половецкую.²⁴ Ты лелѣялъ еси на себѣ Святославли²⁵ носады²6 до плъку² Кобякова: възлелѣй²8 Господине мою ладу къ мнѣ, ²9а быхъ³0 неслала ³¹ къ нему слезъ на море ³² рано. Ярославна рано плачетъ³³ къ ³⁴Путивлѣ³⁵ на забралѣ,³6 аркучи: свѣтлое и тресвѣтлое слънце!³7 всѣмъ тепло и красно еси: чему Господине³8 простре горячюю³9 свою лучю⁴0 на ладѣ⁴1 вои? въ полѣ безводнѣ⁴2 жаждею⁴3 имь ⁴⁴лучи⁴5 съпряже, тугою имъ тули затче.

Прысну море полунощи; идутъ<sup>46</sup> сморци мыглами; Игореви Князю Богъ путь кажетъ<sup>47</sup> изъ земли Половецкой<sup>48</sup> на землю Рускую,<sup>49</sup> | къ <sup>40</sup> отню<sup>50</sup> злату столу. Погасоша вечеру зари: <sup>51</sup> Игорь спить, <sup>52</sup> Игорь бдить, <sup>58</sup> Игорь мыслію поля мѣритъ<sup>54</sup> отъ великаго<sup>55</sup> Дону до малаго Донца. <sup>56</sup> Комонь въ полуночи. Овлуръ свисну за рѣкою; велить Князю разумѣти. Князю Игорю <sup>57</sup>не быть: <sup>58</sup> кликну, стукну земля; въшумѣ <sup>59</sup> трава. Вежи ся Половецкіи <sup>60</sup> подвизашася; <sup>61</sup> а Игорь Князь поскочи <sup>62</sup> горнастаемъ <sup>63</sup> къ тростію, и бѣлымъ | гоголемъ на воду; въвръжеся <sup>64</sup> на бръзъ <sup>65</sup> комонь, <sup>41</sup> и скочи съ него <sup>66</sup> босымъ <sup>67</sup> влъкомъ, <sup>68</sup> и <sup>69</sup> потече къ лугу Донца, <sup>70</sup> и полетѣ соколомъ подъ мыглами избивая гуси и лебеди, завтроку, и обѣду, и ужинѣ. <sup>71</sup> Коли Игорь соколомъ <sup>72</sup> полетѣ, тогда Влуръ <sup>73</sup> влъкомъ <sup>74</sup> потече, труся собою студеную росу; претръгоста <sup>75</sup> бо своя бръзая <sup>76</sup> комоня. Донецъ <sup>77</sup> рече: Княже Игорю! не мало ти величія, а Кончаку нелюбія, а Руской <sup>78</sup> земли веселіа. <sup>79</sup> Игорь рече, о Донче! <sup>80</sup> не мало ти величія, | <sup>42</sup> лелѣявшу Князя на влънахъ, <sup>81</sup> стлавшу <sup>82</sup> ему зелѣну <sup>83</sup> траву на своихъ <sup>84</sup> сребреныхъ <sup>85</sup> брезѣхъ, одѣвавшу его теплыми мъглами <sup>86</sup> подъ сѣнію зелену древу, стрежаше е <sup>87</sup> гоголемъ на водѣ, чайцами <sup>88</sup> на струяхъ, Чрьнядьми <sup>89</sup> на ветрѣхъ. <sup>90</sup>

Не тако ли, рече, рѣка Стугна, худу струю имѣя, пожръши $^{91}$  чужи $^{92}$  ручьи, и стругы  $^{93}$ ростре $^{94}$  на $^{95}$  кусту? $^{96}$  Уношу $^{97}$  Князю Ростиславу затвори Днѣпрь $^{98}$  темн $^{59}$  березѣ. Плачется $^{100}$  мати Ростиславя $^{VIII.}$  1 по уноши $^2$  Князи $^3$  Ростиславъ̀. Уныша | цвѣты жалобою, и древо  $^{III.}$  43

уношиг Князи Ростиславъ. Уныша | цвъты жалобою, и древо <sup>ш</sup>с<sup>4</sup> тугою <sup>щ</sup> — ш—щ В издании стугою.

9 плачеть ГММк. <sup>10</sup> Доб. городъ Мк. <sup>11</sup> заборолъ Мк. <sup>12</sup> вътре ГММк.

13 Гне Т. <sup>14-15</sup> нетрудною ГММкТ. <sup>16</sup> крильцю ГММк. <sup>17</sup> бяше Г; бяшеть ММкТ.

18 горъ МкТ. <sup>19</sup> въ Путивлъ Мк. <sup>20</sup> городъ Мк. <sup>21</sup>—23 Двъпре-Словутицю Мк.

22 Двъпре ГМ. <sup>24</sup> Половечьскую Г; Половецькую ММк. <sup>25</sup> Святъславли Г.

26 насады ГМк. <sup>27</sup> пълку ГММк. <sup>28</sup> възъялелъй Г. <sup>29-30</sup> абыхъ ММкТ.

31 не слала ГММк. <sup>32</sup> моръ Т. <sup>33</sup> плачеть ГММкТ. <sup>34</sup> въ ГММкТ. <sup>35</sup> Доб.

городъ Мк. <sup>36</sup> заборолъ Мк. <sup>37</sup> сълнце ГММк. <sup>38</sup> гне Т. <sup>39</sup> горячую Мк.

40 лучу Мк. <sup>41</sup> лады МкТ. <sup>42</sup> безъводвъ Г. <sup>43</sup> жаждою Мк. <sup>44</sup> имъ ГМк.

43 туци ГММк. <sup>46</sup> муть ГММкТ. <sup>47</sup> кажеть ГММкТ. <sup>54</sup> мърить ГМКт.

45 туци ГММк. <sup>49</sup> Русьскую Г; Руськую ММк. <sup>50</sup> отьню ММк. <sup>51</sup> зорв
Мк. <sup>52</sup> не спитъ Г; спить МТ. <sup>53</sup> бдить ГМКтТ. <sup>54</sup> мърить ГММкТ.

55 беликого МкТ. <sup>56</sup> Донця ГМ; Доньця Мк. <sup>57-58</sup> небыть М. <sup>59</sup> въ шумъ
Г; въсшумъ Т. <sup>60</sup> Половечьскыя Г; Половецькии М; Половецькии Мк. <sup>61</sup> подвизошася Т. <sup>62</sup> поскачи Т. <sup>63</sup> горностаемъ ГМКк.

<sup>64</sup> вържеся Г; въвържеся М; въвърже ся Мк. <sup>65</sup> бързъ ГММк. <sup>66</sup> Доб. и ГМк.

<sup>67</sup> босым Т. <sup>68</sup> вълкомъ ГММк. <sup>69</sup> Нет ГМк. <sup>70</sup> Донця ГМ; Доньця Мк.

71 ужину Мк. <sup>72</sup> соколом Т. <sup>73</sup> Овлуръ Мк. <sup>74</sup> вълкомъ ГММк. <sup>67</sup> претъргоста ГММк. <sup>76</sup> бърза ГММк. <sup>80</sup> Доньче Мк. <sup>81</sup> вълнахъ ГММк. <sup>82</sup> стлаввшу (мак!) Т. <sup>83</sup> зелену ГММк. <sup>84</sup> своих Т. <sup>85</sup> серебренъхъ М; сребренъхъ Мк.

<sup>66</sup> мьглами ГММк. <sup>87</sup> ег Т. <sup>88</sup> чайцями ММк. <sup>89</sup> чърнядьми ГММк. <sup>90</sup> вътръхъ ГММк. <sup>91</sup> пожрши Г; пожърши ММк. <sup>92</sup> чюжи Г. <sup>93</sup> търностре по М.

<sup>33-96</sup> рострена к усту Т. <sup>94</sup> расъстре Г. <sup>97</sup> Уному Мк. <sup>98</sup> Днѣпръ ММк.

<sup>90</sup> томна Г. <sup>100</sup> плачеться ММк.

<sup>91</sup> томна Г. <sup>100</sup> плачеться ММк.

<sup>91</sup> томна Г. <sup>100</sup> плачеться ММк.

<sup>93</sup> томна Г. <sup>100</sup> плачеться ММк.

<sup>94</sup> томна Г. <sup>100</sup> плачеться ММк.

къ земли прѣклонило,<sup>5</sup> а не сорокы втроскоташа.<sup>6</sup> На слѣду Игоревѣ ѣздитъ<sup>7</sup> Гзакъ<sup>8</sup> съ Кончакомъ. Тогда врани не граахуть, <sup>9</sup> галици помлъкоша, <sup>10</sup> сорокы не троскоташа, полозію<sup>ъ11</sup> ползоша только, <sup>12</sup> дятлове путь къ рѣцѣ кажутъ, <sup>13</sup> соловіи веселыми пѣсьми<sup>14</sup> свѣтъ повѣдаютъ. <sup>15</sup> Млъвитъ Гзакъ Кончакови: аже соколъ къ гнѣзду летитъ, <sup>18</sup> соколича рострѣляевѣ своими злачеными стрѣлами. <sup>21</sup> Рече<sup>22</sup> Кончакъ ко<sup>23</sup> Гзѣ: аже соколъ къ гнѣзду летитъ, <sup>24</sup> а вѣ соколца опутаевѣ грасною дивицею. <sup>28</sup> И рече | Гзакъ <sup>29</sup> къ Кончакови: аще<sup>30</sup> его опутаевѣ красною дѣвицею, ни нама будетъ сокольца, <sup>33</sup> ни нама красны дѣвице, <sup>35</sup> то почнутъ наю птици <sup>37</sup> бити въ полѣ Половецкомъ.

<sup>38</sup>Рекъ Боянъ и ходы на Святъславля<sup>39</sup> пѣстворца<sup>40</sup> стараго времени Ярославля<sup>41</sup> Ольгова <sup>42</sup>Коганя хоти:<sup>43</sup> тяжко ти головы<sup>44</sup> кромѣ плечю;

зло ти тълу кромъ головы: Руской<sup>45</sup> земли безъ Игоря.<sup>46</sup>

Солнце<sup>47</sup> свѣтится<sup>48</sup> на небесѣ,<sup>49</sup> Игорь князь въ Руской<sup>50</sup> земли. Дѣвици поютъ<sup>51</sup> | на Дунаи. Вьются<sup>52</sup> голоси чрезъ<sup>53</sup> море до Кіева.<sup>54</sup> Игорь ѣдетъ<sup>55</sup> по Боричеву къ Святѣй Богородици<sup>56</sup> Пирогощей.<sup>57</sup> Страны ради, гради весели, пѣвше<sup>58</sup> пѣснь старымъ Княземъ, а <sup>59</sup>по томъ<sup>60</sup> молодымъ.<sup>61</sup> Пѣти слава Игорю Святъславлича.<sup>62</sup> Буй<sup>63</sup> Туру<sup>64</sup> Всеволодѣ,<sup>65</sup> Владиміру<sup>66</sup> Игоревичу.<sup>67</sup> Здрави Князи и дружина, побарая<sup>68</sup> за христьяны<sup>69</sup> на поганыя плъки.<sup>70</sup> Княземъ слава а<sup>71</sup> дружинѣ Аминь.

 $<sup>^{5}</sup>$  В издании так, но перевод по сучьям.  $^{5}$  преклонилось  $\Gamma MM\kappa$ ; пръклонилось  $\Gamma MM\kappa$ ; пръклонилось  $\Gamma MM\kappa$ ; пръклонилось  $\Gamma MM\kappa$ ; пръклонилось  $\Gamma MM\kappa$   $^{6}$  вътроскоташа  $\Gamma$ ; вътроскоташа  $\Gamma$   $^{7}$  Бадить  $\Gamma MM\kappa$   $^{8}$  Гза  $M\kappa$   $^{9}$  граху  $\Gamma$ ; граяхуть  $MM\kappa$   $^{10}$  помълкоша  $\Gamma MM\kappa$   $^{11}$  по лозію  $\Gamma MM\kappa$   $^{12}$  толко  $\Gamma T$   $^{13}$  кажуть  $\Gamma M\kappa T$   $^{14}$  пъсньи  $\Gamma M\kappa$ ; пъснии T  $^{15}$  повъдають  $\Gamma MM\kappa$   $^{16}$  мълвить  $\Gamma MM\kappa$ ; мъвить  $\Gamma$   $^{17}$  Гза къ  $M\kappa$   $^{18}$  летить  $\Gamma MM\kappa$ ; лътит  $\Gamma$   $^{19}$  соколичя  $\Gamma M\kappa$   $^{20}$  расъстрълнема  $\Gamma$ ; ростреляев  $M\kappa$   $^{21}$  стреляеми  $\Gamma$   $^{22}$  Реч  $\Gamma$   $^{23}$  къ  $\Gamma$   $^{24}$  летить  $\Gamma M\kappa T$   $^{25}$  нъ  $\Gamma$   $^{26}$  сокольця  $\Gamma M\kappa$   $^{27}$  опутаема  $\Gamma$   $^{28}$  дъвицею  $\Gamma MM\kappa$   $^{29}$  Гза  $M\kappa$   $^{30}$  аже  $M\kappa$   $^{31}$  опутаема  $\Gamma$   $^{32}$  будеть  $MM\kappa$   $^{33}$  сокольця  $\Gamma MM\kappa$   $^{34}$  красныя  $\Gamma$   $^{35}$  дъвици  $\Gamma MM\kappa$   $^{36}$  почнуть  $\Gamma MM\kappa$   $^{37}$  птицы  $\Gamma$   $^{38}$  Половечьскомъ  $\Gamma$ ; Половецькомъ  $MM\kappa$   $^{38-46}$  Tercm  $^{40}$  пъсньтворца  $\Gamma$ ; пъсньтворца  $\Gamma$ ; пъсньтворца  $\Gamma$   $^{41}$  Доб. Святьславля  $\Gamma$   $^{42-43}$  Hem  $\Gamma$   $^{44}$  головъ  $\Gamma MM\kappa$   $^{49}$  небеси  $M\kappa$   $^{50}$  Руськой  $MM\kappa$   $^{40}$  сълнце  $\Gamma$   $^{48}$  свътиться  $MM\kappa$   $^{49}$  небеси  $M\kappa$   $^{50}$  Руськой  $\Gamma$ ; Руськой  $M\kappa$   $^{51}$  поють  $\Gamma MM\kappa$   $^{52}$  вьються  $M\kappa$   $^{57}$  Пирогощъй  $\Gamma M$   $^{58}$  пъвши  $\Gamma$   $^{59}$  брать  $\Gamma M\kappa$   $^{50}$  брого  $\Gamma$   $^{5$ 

#### И. А. ЛОБАКОВА-ЕВСЕЕВА

# «Повесть о разорении Рязани Батыем» в новых редакциях XVII в.

«Повесть о разорении Рязани Батыем» в XVII в. интересовала широкий круг книжников. В составе сборников воинской тематики переписывались основные редакции Повести, а также создавались новые редакции памятника, нередко существующие в единственном списке. Д. С. Лихачев выделил 5 редакций Повести, созданных в XVII в.: редакцию «Сказания» (Пространный и Краткий виды), «Стрелецкую», Распространенную, Риторическую, а также два вида Воинской редакции и дал их краткую характеристику.3

Изучение списков Повести, выявленных нами в рукописных собраниях Ленинграда, Москвы и Калинина, позволило выделить еще две редакции памятника, условно названные Особой и Дополненной.

мени и принципах переработки текста источника) // ТОДРЛ. Л., 1990. Т. 44.

3 Лихачев Д. С. Повести. . . С. 273—277.

5 Единственный список редакции находится в Государственном архиве Калининской области (ГАКО), № 916. Сборник описан И. Ф. Голубевым. См.: Голубев И. Ф. Собрание рукописных книг г. Калинина // ТОДРЛ. М.; Л., 1955. Т. 11.

<sup>1</sup> Редакции «Повести о разорении Рязани Батыем» были выявлены в специальном текстологическом исследовании Д. С. Лихачевым. См.: Л и х а ч е в Д. С. Повести о Николе Заразском // ТОДРЛ. М.; Л., 1949. Т. 7. С. 257—406. Там же дяна их классификация, которой придерживаемся и мы. Три редакции, являющиеся источником всех остальных, названы Д. С. Лихачевым основными — А. Б₁ и Б₂. Редакция А домла до нашего времени в 8 списках XVII в. (к 6 спискам, указанным Д. С. Лихачевым, могут быть добавлены еще 2: ГИМ, собр. Барсова, № 1796; ГИМ, собр. Забелина, № 261); редакция Б₁ — в 7 списках (к 3, известным по исследованию Д. С. Лихачева, укажем еще 4: ГПБ, собр. Титова, № 3764; БАН, Архангельское собр., К. 51; БАН, 13.2.23; ГИМ, собр. Барсова, № 1521); редакция Б₂ — в 7 списках. Первая попытка текстологического изучения была предпринята В. Л. Комаровичем (см.: К о м а р о в и ч В. Л. К литературной истории Повести о Николе Зарайском // ТОДРЛ. М.; Л., 1947. Т. 5. С. 57—72). О литературной судьбе Повести в XVII в. см.: Е в с е е в а И. А. «Повесть о разорении Рязани Батыем». Редакции XVI и XVII веков: Автореф. дис. . . . канд. филол. наук. Л., 1985.

2 Как нам удалось установить, «Стрелецкая» редакция была создана во Пскове в 1606—1608 гг. Более подробно см.: Е в с е е в а - Л о б а к о в а И. А. «Стрелецкая» (Псковская) редакция «Повести о разорении Рязани Батыем» (К вопросу о времени и принципах переработки текста источника) // ТОДРЛ. Л., 1990. Т. 44. 1 Редакции «Повести о разорении Рязани Батыем» были выявлены в специальном

<sup>4</sup> Сохранилась в единственном списке — ГПБ, Q.IV.216. Рукопись второй трети XVII в., 4°, 1+314 л., писанная четкой скорописью. Цифровые даты на полях, записи на л. 1 сделаны почерком первой половины XVIII в.: «Легописец Российской от сотвор. мира с 6360 г. по 7000, от рожд. Хр. с 852 по 1492. Итого летописи 640 лет». Чуть ниже тем же, по более небрежным почерком: «сочиненный Василием Беловым». Летописец содержит пересказ и выписки из Хронографа 1512 г., Степенной книги: в него включены «Житие Александра Невского» (без первых трех строк), «Повесть об убиении Батыя» (без конца), неизвестная редакция «Сказания о Мамаевом побоище», «Повесть о нашествии Тохтамыша», «Повесть о Темир-Аксаке». Рукопись является «Повесть о нашествии тохтамыша», «повесть о темир-аксаке», гукопись является копией более древней рукописи, в которой были перепутаны листы: так, например, повествование о битве с Батыем Юрия Владимирского на р. Сити, гибели его и Василька Ростовского встанлено в изложение обстоятельств убийства Глебом Рязанским своих братьев; «Житие Александра Невского» прерывает описание взятия Батыем Владимира и т. п. Текст Особой редакции Повести находится на л. 84 об.—87.

Все редакции «Повести о разорении Рязани Батыем» XVII в. интересны. во-первых, тем, что, как и другие воинские повестовования, созданные в XIII—XVI вв. и прошедшие в XVII в. обработку в среде как правило непрофессиональных книжников, они представляют образцы «массовой» литературы XVII в., образуя «литературный фон» эпохи. Во-вторых, релакпии «Повести о разорении Рязани Батыем», созданные в XVII в., фикспруют произошедшую «ломку» жанровых принципов, вносят свое понимание событий, выявляют произошедшие сдвиги в системе художественных средств. Таким образом, редакции XVII в. произведений, созданных в XIII—XVI вв., проясняют направление движения в развитии литературы.

Редакции эти при всем разнообразии произведенных переделок обнаруживают две основные тенденции переработки, которые могут быть связаны с двумя центрами литературной деятельности в XVII в. — по-

санским и перковным.

В посапской среде события, изложенные в «Повести о разорении Рязани Батыем», становятся либо поводом для размышления о современной создателю новой редакции истории (Псковская редакция), либо осмысляются как занимательное повествование о прошлом, которому придаются близкие посадскому читателю формы (редакции «Сказания» обоих видов. лва вила Воинской редакции). Именно к этой группе текстов относится Особая редакция.

В перковной среде главенствует ориентация на перковно-дидактический принцип изложения текста. Эту группу образуют Распространенная, Риторическая и обнаруженная нами Дополненная редакция Повести.

Таким образом, новые редакции «Повести о разорении Рязани Батыем» характеризуют два различных подхода к исходному материалу,

Рассмотрим их подробнее.

Особая редакция «Повести о разорении Рязани Батыем» в качестве основы использует «Хронограф 1512 г.», 6 который дополнен кратким пересказом «Сказания о перенесении Николина образа» и «Повести о разорении Рязани Батыем». Принцип краткого пересказа источника с полной очевидностью выступает в Сказании о Николином образе: под 1225 г. Летописец содержит следующее сообщение: «Лета 6733 при великом князи Юрье Ингваровиче Резанском прииде на Резань хорсунянян поп Еустафей. А шел ис Хорсуня морем в Варяжское море, и в Нево-озеро, и в Великий Новгород. И принесе с собою образ чюдотворца Николы Хорсунскаго. И уселися, и со образом, в резанских пределах на реке Осетре. Вхожение его тем путем в резанские пределы по велению святого Николы-чюдотворца».

Этот же принцип краткого пересказа является определяющим и в повествовании о гибели Рязани. Причем, создателя Особой редакции привлекли лишь начальные эпизоды Повести, связанные с образами Федора и Евпраксии; он вставил их в чуть сокращенный им текст о взятии Рязани, взятый из «Хронографа 1512 г.». В силу краткости пересказа источника затруднительно установить, какая из начальных редакций послужила источником для Особой. Редактор создает «романическую» историю о любви («княгиня ж ему, родом греческого царского роду, красна же бе вельми, и живуще им в велицей любви») и смерти. Слова Батыя, обращенные к князю, распространены («Княже, поведаи мне, яко имеешь жену

Никоновский свод и русские летописи XVI-XVII веков. М., 1980. С. 158-159.

С. 442. Сборник третьей четверти XVII в.,  $4^{o}$ , на 419 л., писан скорописью. Он содержит слова отцов церкви, сказания об иконах, «Повесть о белом клобуке», «Повесть о Темир-Аксаке», «Повесть о Соломонии бесноватой», «Повесть об Акире Премудром», «Повесть о прихождении Стефана Батория на Псков», «Повесть о Еруслане Лазаревиче» (без конца), выписки из Великого зерцала. Дополненная редакция находится на л. 40—54. Благодарю Н. С. Демкову, указавшую мне этот список.

6 По убедительной датировке Б. М. Клосса — 1516—1522 гг. См.: К л о с с Б. М.

красну. Даси мне ея волею на постелю мою. И аз твоей вотчины пленити не велю, но добре сохраню»), а ответ Федора передан описательно («Князь же Федор укори царя и его злохитрство»). Приказ Батыя «поврещи» тело князя «зверем и птицам на разътерзание» и похороны Федора Апоницей составителем редакции опущены. Иначе описана и смерть Евпраксии: она одна (о сыне в Особой редакции не упоминается) «с крыла церковнаго заразилася на землю и паде мертва».

Таким образом, за основу была взята лишь часть «Повести о разорении Рязани Батыем», причем та, в которой очевиден элемент трагического любовного сюжета. Необходимо отметить также, что автор Особой редакции (в отличие от всех других редакторов) не использовал текст Повести в качестве исторического источника, а подошел к нему «критически»: рязанские князья гибнут в осаде; словно полемизируя с архетипным текстом, составитель Особой редакции замечает: «А князь Ольга жива яшя, и в полон в Орду сведоща, и бысть в полону в Орде 14 лет» (сведение, которого в «Хронографе 1512 г.» нет, а в летописях оно идет в корпусе известий, относящихся к 1251 г.).

Итак, Особая редакция «Повести о разорении Рязани Батыем» представляет собой новый этап в осмыслении произведения — была предпринята попытка выявить в древнем тексте занимательный сюжет и ввести его в круг точных исторических сведений.

Текст Дополненной редакции имеет общие чтения с Пространным и Кратким видами редакции «Сказания» — у этих редакций был общий протограф.

Самостоятельной редакцией ее делают дополнения сюжетного характера, по-новому завершившие повествование. Этих добавлений три: рассказ о том, как стал править «Ингорь Ингоревич» («И пожаловал их (людей, — И. Л.-Е.) доволно, и над гражданы почел бысть милостив, и даде всем лготы на многия лета. И наиде велие сокровище злата и сребра по божию устроению. . .»); то благодарственная молитва князя («Слава тебе, царю. . .») и молитва народа («О великий царю небесный. . .»). Обе молитвы, и внешне оформленные как церковное молитвословие (завершаются славой Троице и словом «аминь»), объединены основными мотивами. Мотив славы («Слава тебе. . .», «Всякая слава подобает. . .», «. . .нача славити Бога. . .», «. . . славу возсылаем») дополнен мотивом милости как благодарность за уже совершенное («...прося милости...», «...на соблюдении. . . от безбожнаго царя Батыя», «И ныне милости просим. . .», «. . .призрел еси нас. . .», «. . .пода нам великую милость»), как противопоставленный теме греховности людей («...грешных раб своих...», «Я — раб. . .» и т. п.). Причем и первый эпизод — рассказ о нахождении клада — связан с тем же мотивом милости: милость князя к подданным оборачивается милостью Бога к нему самому.

Очевидно, что в Дополненной редакции дидактика подчинила себе сам сюжет «Повести о разорении Рязани Батыем»: текст Дополненной редакции представляет собой повествование о милосердии Бога, не допустившего окончательной гибели Рязанского княжества.

С этой же темой божественного милосердия связан ряд памятников, вошедших в сборник, содержащий Дополненную редакцию Повести: «Повесть о Темир-Аксаке» (чудо спасения Москвы), «Повесть о нашествии Стефана Батория на Псков» (стойкость «богоспасаемого» града Пскова), повествование о Смутном времени (избавление от гибели всего государства), «Повесть о Соломонии бесноватой» (милость к человеку трагической судьбы).

Упоминание о кладе, возможно, отголосок реальных событий. Клады находили в окрестностях старой Рязани вплоть до XIX в.: как известно, знаменитые рязанские бармы были случайно обнаружены крестьянином при пахоте.

Таким образом, Дополненная редакция «Повести о разорении Рязани Батыем» оказывается по-новому осмысленным историческим материалом для рассуждений о милосердии Бога.

С этим связана существенная перестройка художественной структуры текста: предельно кратко пересказаны все воинские эпизоды. Даже рассказ о гибели Рязани — центральный в начальных редакциях Повести — трансформирован в краткую констатацию факта и стал рядовым эпизодом произвеления.

Изменилось и лексическое оформление памятника. Дополненной редакцией зафиксировано активное появление разговорной лексики («кинуть на поле» вместо «поврещи на поле», «раненых» вместо «изнемогающих от великих ран», «А князь Феодорова дядьку единаго отпусти» вместо «Един же от пестун Феодора Юрьевича отпущен бысть» и т. п.). Прозвище Евпатия «Коловрат» переделано в «Колевратов».

Ряд изменений связан с переосмыслением текста источника. Так, только в Дополненной редакции о погибших князьях сказано: «От зверей телеса их и от птиц не (выделено мною, — И. Л.-Е.) снедаеми» (во всех других редакциях Повести читается: «От зверей телеса их снедаемы и от множества птиц разътерзаемы»). Чтение, содержащееся в тексте Дополненной редакции, усиливает агиографическую линию в изображении рода рязанских князей (нетленность — устойчивый признак святости в произведениях агиографического жанра).

Прежняя формула описания неравного боя «Един бъяшеся с тысящею, а два — со тмою» в тексте Дополненной редакции исправлена с точки зрения «арифметической логики»: «Един биется с 5000, а два — со тмою» (в Пространном виде редакции «Сказания» формула один раз читается в переделанном виде, другой — по-старому).

Стремление к краткости выразилось в последовательной замене числительных цифровыми обозначениями, опущении глагольных связок, отказе от повторов.

Ниже публикуются тексты Особой и Дополненной редакций.<sup>8</sup>

# ОСОБАЯ РЕДАКЦИЯ

4. 84 об. Лета 6733, при великом князи Юрье Ингваровиче Резанском прииде на Резань хорсунянин, поп Еустафей. А шел ис Хорсуня морем в Варяжское море, и в Нево-озеро, и в Великий Новгород. И принесе с собою образ 4. 85 чюдотворца Николы Хорсунскаго. И уселися, и со образом, | в рязанских пределах на реке Осетре.

Вхожение его тем путем в Резанские пределы по велению святого Николы-чюдотворца.

Хощу рещи, о друзе, повесть, иже и самех безсловесных может подвигнути на плачь и глаголати: «Горе, ох, и увы!». Иже тогда на сущих християн излияся пелынь асуда Божия. Хто может словома сказати постигшаяся тогда злая христианский род за умножение грех наших?

Лета 6745. Прииде со востока нечестивый царь Батый, верою идоложрец, з безчисленным воинством, со множеством агарян. Безвестно прииде лесом на резанские украины, и ста на Онозе, и вся ея пленом. И подел об слаша ко князем резанским, просяще у них десятое в князех, и в людех, и всем скоте и имении. Тогда же на Резани князь Роман, да князь Юрье, да князь Ольг Ингваровича. Отвещаща же резанскии, и пронстии, и муромстии князи: «Коли нас не будет, а тебе бог выдаст — тогда ваше все будет!». Князю же Юрью сын именем князь Федор (живущу ему на

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup> Вписано на полях.

<sup>8</sup> Искренне благодарю С. А. Якунину, сделавшую оконча тельную сверку текста Дополненной редакции по рукописи, хранящейся в г. Калинине.

удоле в тех же резанских пределех у Николы Хорсунского чюдотворца на реке Осетре). Княгиня же ему, родом греческого царского роду, красна же бе вельми. И живущим им в велицей любви.

Послаша ж князи резанстии сего князя Феодора ко царю Батыю з дары, да же не пленит христианского роду. Царь же, дары прият, сам же вознесеся и возгордеся мыслию. И нача глаголати князю Феодору: || 4. 86 «Княже, поведай мне, яко имеешь жену красну. Даси мне ея волею на постелю мою, и аз твоей отчины пленити не велю, но добре сохраню».

Князь же Феодор укори царя и его злохитрство. Царь же повеле его

убити.

Прииде ж весть ко княгине его, яко убиен бысть князь Феодор от царя. Она ж тогда у чюдотворца Николя у заутрени. Егда же князиня услыша князя Феодора убиение, и абие в том часе с крыла церковнаго заразилася на землю, и паде мертва. И от того времени прозвася место то Николае Зараской.

Послаша ж князи резанстии к великому князю Юрье в Володимер, да поидет с ними противу безбожных агарян. Князь же великий и сам не поиде, и силы не посла: зане страх нападе ∥ на всех, и трепет, являя бо- л. № об. жий гнев. Сего ради поглощенна бысть мудрость могущих строити ратная

дела, и крепких сердца в слабость женскую преложишася.

Того ж ради ни един от князей руских поиде друг ко другу на помощь, ни совокупишася вси, ни поидоша противу безбожных печенег. Безбожный ж, не имуще многие сопротивные себе, и поидоша по рязанстей земли, и на коегож отечество приходяще, грады приимаху, и люди вся мечю и огню предаваху.

Резанстии же князи ратовашеся со агаряны, и не возмогоша с ними битися, понеже ни откуду им помощи несть. Татарове же — безчисленно множество, || паче ж гнев божий за грехи наша.

И затворишася князи во граде, и начаша сидети в осаде, и битися со града. Погонии же град взяща 646 декабря в 22 день. И князь Юрья убища, и вся люди изсекоща, жены ж и девицы, и инокиня оскверняху пред всем народом, церкви и монастыря огню предаща. И весь град огнем сожтория

Князь же Роман убеже в Володимер. Епископа же тогда не бысть на Резани, но в Муроме. А князь Ольга жива яша, и в полон в Орду сведоша, и бысть в полону в Орде 14 лет.

# дополненная редакция

СКАЗАНИЕ О ПРИШЕСТВИИ НА РУСКУЮ ЗЕМЛЮ БЕЗБОЖНАГО ЦАРЯ БОТЫЯ И КАКО ОН, ОКАЯННЫЙ, РАЗОРИЛ РЯЗАНСКОЕ ГОСУДАРСТВО

Лета 6745-го году по пришествии ис Корсуня чюдотворного Николина образа во 12 лето, за наше согрешение попущающу богу овогда глад бысть великий, а иногда пожар, и нашествие поганых, и межусобныя брани.

И абие прииде царь Батый на Рускую землю со множеством вой татарскими, а ста на реце на Воронеже близ Рязанские земли. И посла он послы к великому князю Юрью Ингоревичю Рязанскому, просяше десятины во всем княжении, и в людях, и в конях. И услыша князь Юрья Ингоревичь приход безбожнаго царя Батыя и вскоре посла по братию свою: по князя Давида Ингоревича Муромского, и по князя Всеволода Ингоревича 4. 40 об. Пронского, и по князя Олга Ингоревича Краснаго, и по прочая князи месныя, и боляры, и всеводы. И нача советовати, како нечестиваго царя подобает дарами утоляти. И посла сына своего князя Феодора Юрьевича

б Испр.; в ркп. осеверняху.

2. 40

и с ним иных князей многих к безбожному царю Батыю з дары и с великим молением, чтобы не воевал Рязанские земли.

И безбожный царь Батый, льстив есть а немилостив, приня дары и глаголя, что «Отнюдь не хощу воевати Рязанские земли», и яряся и хваляся воевати Рускую землю и иные грады. И нача князи рязанских потехами тешити.

И нача у них просити жон, и сестр, и дочерей на ложу. И некий от велмож рязанских, научен бысть бесом, сказа безбожному царю Батыю, яко благоверный князь Феодор Юрьевичь имеет у себя княгиню царского роду — и лепую || телом и красну зело. Безбожный же царь Батый в неверии своем поревновав похоти своей и рече князю Феодору Юрьевичю: «Дай ми жены своей видети красоты!». Благоверный же князь Феодор Юрьевичь посмеяся и рече: «Не подобает християном нечестивому царю жены своя давати на блуд. Аще ли нами одолееши, то и женами нашими владети начнеши». Безбожный же царь Батый, зверообразнством разъерися, вскоре повеле убити благовернаго князя Феодора Юрьевича Рязанского, а тело его повеле кинуть на поле зверем и птицам на разрушение. И иных князей повеле убити же всех.

А князь Феодорова дядьку единого отпусти, именем Апонице. Апоница же тайно прииде вскоре к телу блаженного князя Феодора Юрьевича, и м. 41 об. зря на тело, плачу || щеся, виде его никим брегома. Й сохрани тело в землю, и поиде вскоре к благоверной княгине Евпраксеи.

И сказа ей, яко благоверный князь Феодор Юрьевичь убиен бысть от безбожнаго царя Батыя. Благоверная же княгиня стоя в превысоком тереме, и держа любезное свое чадо князя Ивана Феодоровича. И услыша такия смертоносныя глаголы, и абие ринулась она ис превысокаго своего храма и с сыном своим со князем Иваном на землю, и разбися до смерти.

И принесоша тело благоверные княгини Евпраксии и сына ея Ивана Феодоровича, и похорониша честно у великого чюдотворца Николы. И от сея вины до зовется великий Николае — Зарайский, яко благоверная княгиня Евпраксия с сыном своим со князем Иваном сама заразилася ис превысокаго своего терема: о сыру землю разбися.

И услыша благоверный князь Юрья Ингоревичь Рязанского убиения возлюбленного своего сына князя Феодора Юрьевича и иных князей и нарочетых людей от безможнаго царя Батыя, и начаша плакати с великою княгинею и з братьеми. И плакашеся весь град на мног час. И едва умолкоша от великого плача, и рыдания, и воздыхания.

И посла великий князь Юрья Ингоревичь во град Владимир к великому князю Георгию Всеволодовичю Владимерскому, прося у него помощи на безбожнаго царя Батыя, или б сам пришел. И князь Георгий Всеволодовичь Владимерский сам не пошел, а помощи не дал, не послал, хотя от себя брань сотворити сам с царем Батыем.

И князь же Юрья Ингоревичь Рязанский со братьями своими учредиша полки своя, и воздевше руце на небо со слезами и рече: «Изми нас, боже, от во || стающих на ны, и избави нас от творящих беззаконие. Буди путь их тма и ползок. Не попусти, господи, окаянным и неверным владети Рускою землею!».

И рече князь Юрья Ингоревичь рязанским братиям своим, и ко всем сродником своим, и всему служивому войску: «Господа моя, братия! Аще от руки господни прияхом благая, а злых ли не стерпим? Лутчи нам смертию живота купити за святыя божия церкви, и за веру християнскую. нежели у окаянного и безбожнаго царя в неволи быти! Да умрем за веру свою и за вотчину отца нашего и великаго князя Ингоря Святославича!». 6

И поидоша в соборную церковь и плакашеся пред образом всемилостиваго Спаса и пречистыя Богородицы честнаго и славнаго ея Одигитриа,

 $<sup>^{\</sup>mathrm{a}}$   $^{\mathrm{c}}$   $^{\mathrm{f}}$   $^{\mathrm{g}}$   $^{\mathrm{f}}$   $^{f$ 

юже принесе епискуп Ефросин ис Святыя Горы. И моляся великому чюдотворцу Николе || и сродником своим Борису и Глебу. Просяше проще- 4. 43 ние у гроба отца своего великого князя Ингоря Святославича. И дая прощение и последнее целование княгине своей и протчим княгиням и сродником своим. И прием благословение от епископа и прощение от всего народу. В Тако ж и протчии князи, и боляры, и воеводы.

И поидоша против нечестиваго царя Батыя и сретоша его близ предел Рязанских. И начаша битися крепко и мужественно. И бысть сеча зла на мног час. И многия силныя полки татарские смятошася. Царь Батый и виде, что государство Рязанское крепко и мужественно бияшеся, и возбояшеся велми. Да противу гневу божию кто постоит? А тако бияшеся: рязанский боец биется с 5000, а два — со тмою. И много от полков Батымих папоша

И князя Давида Ингоревича Муромского убили и иных || князей и л. 43 облаговерных князей. И благоверный князь Юрья Ингоревичь, виде убиение брата своего и иных князей, и возопиша в горести души своея. И рече к братиям своим: «О братия моя возлюбленная и друзи ласкови, и все воинство рязанское! Мужайтеся и крепитеся! Брат наш, Давид, напредь нас чашу пил смертную за веру христианскую. И мы же такожде сотворим!». И нача битися прилежно, яко уже подивишася им все полки Батыевы.

А Батыева сила бес числа суть силные полки. И едва осилиша Батыево войско рязанских воинов. И тут убиен бысть благоверный князь Юрья Ингоревичь Рязанский, и брат ево Глеб Ингоревичь Коломенский, и князь Всеволод Пронский, и многия князи месныя и воеводы, и крепкие удалцы и резвецы, и все воинство рязанское.

Вси равно умроша, едину чашу || пиша смертную. Ни един от них воз- 4. 44 вратися вспять: вси вкупе мертвы лежаху. Сие убо наведе господь грех ради наших.

А князя Ольга Ингоровича взяща жива изранена. Царь же, виде князя Олга красна велми, и хотяше его изврачевати от великих ран и на свою прелесть возвратить. Князь Олг Ингоревичь укори царя Батыя и нарече его: «От безбожных враг християнский!». Он же, окаянный царь Батый, дохнув от мерскаго своего сердца, и повеле князя Олга ножами на части раздробити. Сий убо мученик Христов, прия венец от своего владыки Христа и от своего исповедания и мучения.

Царь же Ботый поиде ко граду Рязани и град осади. И нача битися неотступно. И бияшеся из града 5 дней. И Батыево войско пременяшеся, и многих граждан побиша, а иных ранами уязвиша. А в 6 день рано погании ко граду приидоша, овии от ни || ских стран приидоша со тмочисленными 4. 44 об. лесницами. И подкопы подведшися, взяща град Рязань лета 6745-го году декабря в 21 день. И пожгоша весь град, и великую княгиню с протчими княгинями, и епископа в соборной церкви мечи ссекоша, иереов и чернцов до остатка иссекоша. И церкви божии да основания разориша, и во святых олтарех многу кровь пролияше. А иных людей в воде потопиша и в полон поимаше. И кровь християнская, яко река, течаше.

И не остася во граде ни един человек живых. Вси равно умроша, едину чашу смертъную пиша. Несть бо тут ни станания, ни плача: ни отцы, ни матери о чадех, ни чада по отцех ни матерях своих, ни брат о брате и о сестрах. Вси равно умроша, вси вкупе мертви лежаху. Сия вся наведе бог грех ради наших.

Безбожный же царь Батый, видя велие пролитие християнские крови, разярися, и опол || чися зело, и поиде на град Суздаль и на Владимер, и 4. 45 ярясь и хвалясь Рускую землю пленити и до основания разорити.

Некий от велмож резанских именем Еупатий Колевратов в то время был в Чернигове со князем Ингорем Ингоревичем у князя Михаила Всеволодовича Черниговского. И услыша, что царь Батый идет на Рускую

В Испр.; в ркп. народ.

<sup>25 3</sup>akas M 1301

землю в Рязанское государство. И Еупатий поиде ис Чернигова с малыми дружинами на помощь к государю своему великому князю Юрью Ингоревичю Рязанскому, а не ведая, что они побиты, и град Рязаньразорен.

И Еупатий же прииди ко граду Рязани, и виде град Рязань разорен, и церкви божии пожжены, и люди вси побиты, и государи благоверныя князи вси побиты лежаше, и вси людие мертвы лежаше на земли. И восплачеся он горко. И поиде от града и собрал людей — войско себе около гразани, которых бог соблюдал в селах || и в горах. И собрал 1800 человек, и в день неделный учредиша полки, и погнавше вслед за безбожным царем Батыем, и желаяй такову же чашу пити, како государи его.

И егда догнаша его и нападоша на полки Батыевы. Еупатий же с своим войском, помоляся богу, и нападоша на Батыевы полки, и нача битися крепко и мужественно. Еупатий же бе человек силен и храбр, и проезжая полки Батыевы, и бияшеся нещадно. И бысть сеча великая от его полку. Батыева ж сила смятошася, вси полки татарские, яко уже и самому царю Батыю возбоятися. И татарове же войско пияни и неистовления. Еупатий иже толико сечаше их с вои, яко же и мечи притупишаяся. Они же отимали у поганых мечи, и сечаше их бесчадно. И много безчисленно Батыевой силы побил.

А от его Еупатиева полку взяща 5 человек раненых. И приведоша | их пред царя. И царь вопроси их: «Коея веры, и коея земли? Что мне много зла сотворили есте?». Они же рекоша к царю: «Веры мы христианские, раби великого князя Юрья Ингоревича Рязанского, а полку Еупатия Колевратова. Посланы есми тебя, силнаго царя, почтити, и честь тебе воздати, и честно проводити. Да не подиви, царю, что не успевал наливати чашу на твою великую рать татарскую». Царь же Батый подивися тому их мудрому ответу их.

Посла царь на Еупатия шурина своего Хостоврула-мурзу. И Хостоврул же пред царем похвалился, яко же хотя Еупатия жива взяти и привести пред царя. Царь же посла с ним силные богатыри и вои татарские. И нападе на Еупатиево войско, и хотя Еупатия жива взяти. Еупатий же помоляся богу и устремися ис полка свою могучую силу, и выскокав Хостовру па и мечем разсече его до седла. И воинов его нача сеч же безмилости. Батыева сила пременяетца, а Еупатиева же войско не применяетца. Еупатий же бияшеся нещадно. И Ботыевых воинов наполы пересекоща, а иных до седла разсекоща, и краяше на двое. Татарово же возбояшеся, видя Еупатия крепка и силна, и наведоща на него пушки многия, наряды ружейныя, и учали бити, и едва одолеща поганые Еупатиево войско. И в тот час убили Еупатия.

И принесоша тело пред царя Ботыя. Царь же посла по свои князи, и мурзы, и по санчаки, беи и паши и нача с ними дивитися храбрости и мужеству рязанских бойцов — Еупатия с товарыщи. Князи же и мурзы рекоша царю: «Мы на многих боях бывали, и на многих землях, а таких удолцов, и бойцов, и резвецов не видовали. И у отцов своих не слы || хивали про резанских бойцов, яко и здеся люди криластыи и безсмертныи: един человек бияшеся сь 5000, а два — со тмою».

Царь Батый зря на тело Еупатиево и рече: «О Колеврате Еупатий! Гораздо мя еси уподчивал своею малою дружиною, да многих моих силных богатырей побил, и многия мои полки от тебя погибли. И яз есми многия Орды побивал, а никто против меня много не стоял. А ты столко мне зла учинил. Аще ли бы у меня, силнаго царя, таков человек был, и тако служил, и так бы стоял за меня, како ты за государей своих, и аз бы имел его, аки душу брата родного, и любил бы, аки душу свою, за такую предивную храбрость богатырскую».

Г Испр.; в ркп. полкя (диал.). Д Испр.; в ркп. ружелныя. В Испр.; в ркп. поши.

И повеле царь поставити пред собою полоненых людей — пяти человек Еупатиево полку: «Возмите сего своего храбраго воина для его || храб- 4. 47 об. рости. И вас я пощадих, и избавих от смерти, идите, куды хотите. И возмите тело его, идите от его величества не вреждени. И отдайте им серебро, и платье, и оружие, еже с ними взято на них». И отпусти их, ничем не вреди.

А князь Ингорь Ингоревичь, нареченный во святом крещении Козма, в то время был в Чернигове у брата своего, у князя Михаила Всеволодовича Черниговского богом соблюден от такова безбожнаго царя Батыя. И прииде князь Ингорь Ингоревичь ис Чернигова в землю Рязанскую, в свою вотчину, в княжение брата своего, блаженные памяти великого князя Юрья Ингоревича, а не ведая, что вси побиты от безбожнаго царя Батыя.

И приехав на Рязань, и виде, что град Рязань разорен, и церкви божии пожжены, и братия его побиты от царя Батыя. Благоверный князь Ингоры || Ингоревичь Рязанский, и брат его князь Давид Ингоревичь 4. 48 Муромский, и брат его князь Глеб Ингоревичь Коломенский, и князь Всеволод Ингоревич Пронский, и князь Олг Ингоревичь Красной, и мати их, и все месные князи и воеводы — все мечем побиты.

И вниде во град и виде матерь свою, и снохи своя, и сродники своя и протчия князи, и боляры, и множество мертвых лежаще, и все государство погибло, грех ради наших.

И нача он плакатися, и жалостно вскричаше, яко труба, рати глас поведающе. От великого кричания и вопля, яко мертв, лежаше на земли. И едва отдохнуша, и глаголя словеса сия: «О братия моя! От великой погибели кто не восплачется, или кто не возрыдается о велицем народе благочестивыя веры, или кто не постонет о том пленении великом!».

И благоверный же князь Ингорь Ингоревичь, разбирая трупы мертвых, и найде тело матери своея — великой княгини | Агрипены Рос- 4. 48 об. тиславныя, и позна снохи своя. И призва попы, которых бог соблюл, и погребе матерь свою, и снохи своя и плачем велиим псалмов и пения место, кричания велми рыдаше. И прочия трупы мертвых похорониша честно, и плакашеся горко, глаголаше: «О, земля Рязанская! Изменися доброта твоя, и слава твоя вся минувшеся, токмо пепел един лежаще! И не един бо сий град пленен бысть, но инии мнозии».

И поиде благоверный князь Ингорь Ингоревичь, где побиени быша братия его от царя Батыя— великий князь Юрья Ингоревичь Рязанский, и вси братия его, и многия князи месные и боляры, и воеводы, и все воинство— удолцы и резвецы. Все лежаше на земли пусте, на тровековыле, и снегом и ледом померзоша, никем брегома. От зверей телеса их и от птиц не снедаеми.

И виде князь Ингорь Ингоревичь велия трупы мер || твых лежат, и 4. 49 воскрича горко велми гласом, яко труба располаяся, в персий своя руками биюще. И разбися о землю, и слезы от очию его, яко поток, течаше. И жаностно глаголаше: «О, о милая моя братия и господия! Вы мене единого остависта в таковой погибели! Почто аз прежде вас не умер? И камо заиде, свет, от очию моею? Где отошли есте? Вы были вся моя надежда! Почто мене пуста остависте на такове пусте земли? Почто не промолвите ко мне, брату нашему? Цвети мои красные! Виноградные мои несозрелые! Уже не подадите сладости души моей! О чем, государи, не промолвите ко мне? Уже, светы мои, забыли есте мя, сираго брата своего! От единого отца рожденых, изь единые утробы честнаго плода матери — Агрипены Растаславныя, от единого сердца воздаеных многоплодного винограда! Кому мя приказали есте, сираго брата своего? Солнцы мои красные, || рано зашли есте! 4. 49 об. Звезды мои восточныя! Почто мя такова пуста покинуста? Уже вы не

25\*

<sup>&</sup>lt;sup>Ж</sup> Так в ркп. <sup>З</sup> Так в ркп. читается отчество великой княгини. <sup>В</sup> Испр.; Ф ркп. персия. <sup>К</sup> Так в ркп.

чести, ни славы ни от кого не приемлете! Изменися слава ваша! Где государьство ваше? Многим землям государи были есте, а ныне лежите на земли пусте, зрак лица вашего изменися. О милая моя братия и друзи ласковии! Уже не веселюся с вами и з государынею матушкою! Все вы мене пуста покинуста! Цвети мои драгия, почему рано минушеся? Не много с вами радовахся! Аще бог услышит молитву, помолитеся о мне, брате вашем — да не бы умер с вами. Почто аз прежде вас не умер, дабы смерти вашея не видел, от своей погибели? Не имею роду, ни племяни, но токмо един остахся!».

И жалостно вещающе: «О земля еси, земля! О дубровы-дубровы! Восплачитесь со мною! Увидите мою погибель! Каково было государство — л. 50 и то разрушися! || Каковы были государи — все лежат побиении, не от кого не брегоми! Душа моя погибает, и крепость моя изнемогает от всех злых, находящих на ны!».

А великий князь Ингорь Ингоревичь воздев руце на небо, моляшеся со слезами, глаголя: «Господи, боже мой! На тя уповах, спаси мя, грешнаго! Пресвятая госпоже владычица Богородице, мати Христа, Бога нашего! Не остави мене во время печали моея великия! И страстотерпцы Борис и Глеб! Будите мне, грешному, помощники во бранех. Помолитеся о мне господу богу».

И взя телеса братей своих — благовернаго князя Юрья Ингоревича Рязанского, и князя Давида Ингоревича Муромского, и князя Глеба Ингоревича Коломенского, и иных князей месных, и сродников своих, боляр и воевод. И принесе телеса их во град Рязань, и похорониша честно со псалмы и песнми, и устроиша церковь. А их воинских людей телеса 4. 50 об. велел собрать || и похоронить там, на пусте месте, со священноиереи.

И един князь Ингор Ингоревичь поиде ко граду Пронску, и собра раздробленые уды брата своего благовернаго князя Олга Ингоревича. И несоша его во град Рязань, а честную его главу сам великий князь Ингорь Ингоревичь до града понесе, и целовав я<sup>м</sup> любезно. И положиша его со князем Юрьем Ингоревичем Рязанским во единой раце, и сотвориша по них память честну.

И поиде князь Ингорь Ингоревичь на реку Воронеж, где убиен бысть князь Феодор Юрьевичь Рязанскова — племянник его. И взя честное тело его, и плакася над ним на мног нас, и принесе тело его к великому чюдотворцу Николе Корсунскому, и похорониша тело его з благоверною 4. 51 об. княгинею его Еупраксиею || близ сына его, князя Ивана Феодоровича, и положи их в месте едине, и поставиша над ними кресты каменные. От сея вины да зовется великий чюдотворец Николае — Зарайский, яко благоверъная княгиня Еупраксия заразилась с сыном своим со князем Иваном Феодоровичем ис превысокого своего терема о сыру землю.

Они были государи родом Владимера С(вя)тославича, сродники Борису

и Глебу, внучета С(вя)тослава Ольговича Черниговского. Быша они родом христолюбцы и братолюбивии. Очима светлы, лицем красны, взором грозны, паче меры храбры и мужественны, сердцем лехки, к бояром приезжим приветливы, к церквам прилежны, на пировании | тщивы, да государьских потех тщивы и охочи, ратному делу велми искусны, на недруги велми храбры и мужественны, и полкам грозны, и ко братием своим пословны. Ум имеяше, в правде-истинне пребысте, честно у господа душевъную ни телесную бес порока соблюдоста. Святаго корене отрасли, бога насажденнаго сада цветы прекрасные, воспитании быша в благочестии, со всяцем наказании духовных, возлюбленных апостолских словес. А пустошных словес не любляше и элонравных человек отвращашеся, з добрыми всегда беседоваше, а божественнаго писания всегда послушашеся. Ко греческим царем велику любовь имеяше, дары у них не взимаше. А во браце цело-

If  $Tak \ e \ pkn$ . M  $Tak \ e \ pkn$ . H  $Tak \ e \ pkn$ . O  $Tak \ e \ pkn$ . If  $Tak \ e \ pkn$ .

пости разум предержаше господийский сан. Яко святую молитву предлежаще, кресты на раме своей носяще. Честь и славу от всех людей приимаста и по вся посты причащающася святых и животворящих таин Христа Бога нашего. А с погаными полки часто бияшеся за святыя божия церкви, и за веру християнскую, и за всю вотчину. А милостыню убогим неоскудно даваше, а братию к себе многих от неверных приимаста царей и в веру християнскую обращающе.

И благоверный князь Ингорь Ингоревичь нача жити в вотчине своей, во граде Рязани. И нача собиратися люди в вотчину || его Рязань на житье. л. 52 об. Благоверьный князь Ингорь Ингоревичь нача жити, и обнови землю Рязанскую и град устроил, и церкви божии поставил, и монастыри устроил, и пришелцов — людей — собрал, и пожаловал их доволно.

И над гражданы почел бысть милостив, и даде всем лготы на многия лета. И наиде велие сокровище злата и сребра по божию устроению, и нача тем сокровищем собирати служивых людей. И сяде на княжею ротца своего благовернаго и великаго князя Ингоря Святославича и племя своего, княжения приямо. И собрал людей от всех стран множество.

И бысть в соборной церкви, и молися Спасу и пречистой Богородицы и великому чюдотворцу || Николе, и сродником своим Борису и Глебу. 
И прося милости у Спаса и пречистые Богородицы, и у его угодников, чтоб его град был сохранен от всех враг его. И нача молитися, и рече: «Слава тебе, царю человеколюбче, яко сподобил мя еси бысти на престоле отца моего, на соблюдение, господи, от безбожного царя Батыя. И ныне милости просим у тебе, господи боже мой, — избави нас от всех враг наших, видимых и невидимых вовеки. Аминь. Я, раб, твое создание, имею бо надежду на тя, яко ты еси царь царьствующим и господь господствующим. Всякая слава подобает, и честь, и поклонение безнача || лному с л. 58 об. отцу со единородным ти сыном, и всесвятым и благим и животворящим ти духом. Ныне, и присно, и вовеки веков. Аминь!». И выиде из церкви, и нача жити тихо и безмятежно.

И бысть во граде Рязани радость велия, что им бог даровал еще жити в православней вере, что их бог соблюл от безбожнаго царя Батыя. И нача славити Бога: «О великий царю небесный! Творец небу и земли! Господи Боже, отец наших, призрел еси нас, грешных раб своих, и пода нам великую милость! Избави, || Господи, град наш, и страну нашу от всех враг л. 54 наших, находящих на ны. Яко тебе славу возсылаем, отцу, и сыну, и святому духу, ныне, и присно, и вовеки веков! Аминь!».

р Так в ркп. с Испр.; в ркп. беначальному.

## г. м. прохоров

# Иоанн Кантакузин. Диалог с Иудеем

Слово пятое\*

(Славянский XIV в. и современный переводы)

A. 242

## на иудее слово пето

Ксень:

— Навыкнути убо имаши, о цару, аще и ина нѣкаа сьбырати и прилагати реченнымь хотещу ти, глаголемых честости отставих посрѣдѣ словесь, выпадь и инако о тежести вещи выпращати хотѣтел'нь. Нужда бо нѣкаа кь сему порѣвает' ме, понуждающи.

Царь:

— Глаголеши убо несуменно еже и хощеши: ибо не ниня прывые, нь выси ныгде и вы начетцых словеса таковые свободы причестивсе якоже в'се еже хощеши о Христы глаголати, аще и зыло неявлено будеть. Ни бо и ог'нь аще тяжька ныкто или студена или сыкателна указовати начнет, в. 242 об. и таково абие будет от глаголющаго неразумиа и и сует'ства.

Ксень:

— Вѣси нѣгде, цару, колико нѣкое прѣжде мала вьниде мнѣ желание иже о Троици слышати словеса, и како мнѣ сё усръдно обѣщасе сказати. Яже убо суть обѣщаниа еще и ниня възложена ти суть, посрѣдѣ же словесь, их'же повѣдаль еси, Бога, имиже глаголеши юже, и Духь велми прѣдставляше. Аще бо и не нагымь именемь сего Бога именоваль еси, нь имиже глаголеши се самое съвръшаеши. Или что тебѣ хощетсе еже в'са даниа, в'са Светаго Духа дарованиа ниединому глаголати чловѣчьскому естьству въмѣстити мощи, нь тьчиу иже от Дѣвы рожьдьшомусе Марие странному же и паче естьства чловѣку, ничесоже ино в'сако развѣ яко Богь есть и Духь, яко трие зде бози являтисе, и убо нагою Моусеовою главою выпиущу: «Слыши, Исраилю: Господь Богь твой Господь единь есть». Въ̀ же въмѣсто единаго триемь, якоже сам указуеши, юже покланяетесе богомь, и их'же не по вашему разуму имущих нечьстивих и безбожных нарычете.

Царь:

— Помню объщаемых еще, Ксеню, и не забываю. Скончати же ми прывъе яже пръдложенаго намь вы сымотрение псалму добро непщевасе,

**4.** 243 и по сих словесем он вмь коснути. Е || да вызвратимсе убо тамо.

Что бо убо пророку разумъвается «Боже, судь твой цареви даждь», добръ намь вь пръждных, яко мню же, видъно бысть. По сем' же наводит: «И правду твою сыну цареву». Еда убо о себъ се рече Давидь или о своемь сынъ Соломонъ? Ни убо: ни бо вь нь, ниже вь Соломонъ мъсто имут глаголемаа, нь вь Христа в'са явъ зрет, ть бо есть истиннаго и сущаго Цара сынь. Се же явъ есть от них же рече тьжде Давидь вь второмь псалмъ,

<sup>\*</sup> Предыдущие «слова» см. в т. 41-44 ТОДРЛ.

иже и от еврей есть неиспов'єдимь, за еже чисть на Христа простиратисе яко от липа чловъча, егоже Божий единороднъ Сынь и Слово вьсприеть: «Авь же поставлень есмь парь от него». Бога явъ яко, «нап Сиономь гору светую его», сиръчь вь Иудею и вь церкви (Сион' бо и сиа нарычетсе), «вызвъщае», рекше проповъдае, «повелъние Господне», сиръчь божеств'ное учение. Таже рече: «Господь рече кь мн'ь: сынь мой еси ты, азь днесь родих' те. Проси от мене, и дам' ти езыкы, достояние твое, и одръжание твое, конци земли». Како убо пѣломудрьствуе кто прикладна сиа речет понѣ вь мал'т Соломону? Когда убо онь вьселенты начел'ствова и сее удрьжа конце? В'сакы въсть явъ кто, яко езыку единому и малъ чести на | чел'ст- л. 243 об. вова вьселеные. Христос же в'сой начел'ствова и начел'ствуеть, и име его вь последных земли, якоже есть всем явлено, проиде.

Нь на прывы и пакы псальмь да вызведемь, аще мнитсе, слово: «Судити людемь твоимь вь правду и нишим твоимь вь суд». — сиртчь посръдъ иже в Те въровав ших и пиаволу. Таже бывшую радость и веселие за всъх спасение проявляе, пророкь «Да вьсприимуть горы». — рече. иже по добродътели высоци явъ яко чловъщи, — «мирь людемь и хльми правду». Почто? Яко «Судить нищимь людьскым, и спасеть сыны убогых, и смфрить клеветника». Кто убо есть от диавола горши клеветникь и бестуднѣйши, иже прѣжде убо еже «Положу прѣстоль мой на облацѣх» кь себь рече, по сем'же и на Бога клеветати потребова, рекь Адаму, яко заеже не очима вашима отврьзеномь быти и вѣдѣти добро и зло заповѣда вамь Богь не сънъсти от дръва, тъжде послъди и окаан' ному чловъчьскому роду нашьдь, отступити убо от своего Сьдетеля и Творца покори, идолом же глухым и без'душнымь Божие служение выздати. || Таковому убо л. 244 клеветнику посреде и еже по вере убогымь чловекомь Христос судивь, сих убо оправди, богатых показавь по самому сему еже от истины Божие не погръщати разумь, бесчловъчнаго же и дивиаго и суровато клеветника и мучителя диавола вьсма смери, в'са его хытрыства низ'врыгы и сыкру-

«И пръбудеть сь солнцемь, и пръжде луны рода родовь». Сиа убо како не и зѣло неразумнаго покорет? Кто бо от в'сего вѣка прѣбыти может сь солнцемь? Выистину никтоже, нь тычиу безначел'ни Божий Сынь и присносушны. Зрй же, како наводимымь в'су обьеть пророкь злодфиствовати хотещим вину, да не убо кто по вас повръждати хоте истину глаголеть, яко кь Соломону есть речено — аще бо и умрът, нь душа его живет и пръбывает сь солицемь. — приложи еже «пръжде луны рода родовь», сих ради убо двъю безначел'ное Сына Божиа и бесконьчное показа, еже ни къ единому от чловфкъ въмфстно есть рещи.

Таже «Сьнидеть, — рече, — яко дьжьдь на руно и яко капля, капющиа на земли». Се Сына Божиа пръвое представляеть пришьствие, кроткое и смъреное и шума в'сакого кромъ. Будущее бо вто прое небо, якоже ръхом, л. 244 об. и землю подвигнет, в'се явѣ яко аггеломь украшение и родь всакь чловѣчьскы. Якоже бо при Гедеонъ, якоже въси нъгде речено, руно бесщука сьниде дьжьдь и еже на гумнѣ капля, тѣмжде убо образомь и Богочловѣкь сниде Слово, в'съм силамь и пръмирнымь утаив'се и яже на земли.

«Вьсиает вь дни его правда и множьство мира, дондеже отиметсе луна, и обладаеть от мора до мора и от ръкы до коньць вьселеные». Вь кые дни высиати рече правдъ же и глыбокому миру? Егда область прииметь кресть, егда обратетсе езыци в'си и от мрьскые идол'скые службы и поклонениа вь разумь приидут живато Бога, еже убо и бысть. Да же и бесконьчное еже вь него въры и нераздрушимое покажет, «Дондеже, - рече, - отиметсе луна», — якоже бо она не отиметсе никогда, сице ни же яже в Христа истиннаа и непорочна не растлитсе въра.

«Пръд нимь припадут Ефиопляне, и врази его прьсть полижуть». Кые врагы пророкь быти рече Христови? Вьистину явъ, яко ваше нравы на нь вь начел' выздвигшаго диавола и вас сам х, иже сего сымрытиу крестною выт вины в'сакые повинна сытвористе, им'же и подпасти рече тому 4. 245

и повинутисе, реку работати в'сегда в ровавшим вынь. Еда убо не се яв в изиде, и дониня от оного прысты, юже Христови в ровавшеи наступают, идеже аще суть вашего рода своими езыкы лижут? Всём явлено. И убо ни же пр стати когда имат таковаа вам работа, Данииль рече и Давиды.

Ксень:

— Аще врази убо, якоже глаголеши, нашего рода Исусови были быше, он' же толику имѣаше силу, яко и порабощати и раздрешати, якова рѣсте, и спасати готовѣ и погубляти, како, егда сего, свезавше, ведѣху яко умрьша, не в'сегубител'ству сихь подасть и коньчному тлѣниу, нь оставляше жити супротивником нашимь словесемь бывшимь и прѣданиемь?

Царь

- И убо не мню вещьше от всёх изьобрёсти губител'ство от одрьжещаго вас. Выистину бо азь победив'щаго кому врага своего и рукама обыемшу и свезав'шу вь мраце затворити вещ'ще вьм вняю еже от жизни единою отвести. И убо и смъшно будет иже сице злъ прочее пръбывающому л. 245 об. свезавшому ругатисе и ∥ глаголати, яко: «Аще свезавшому ме сему сила би была, отс'вкль би убо главу мою». Само бо се рекль би супротивь, еже не подобно. Оттуду бо ти назнаменати подобает, еже в'са, елика убо рекль еси, мощна быти моему Исусу онём навести от еже градь ваш Иерусалимь высма купно сь премвредным онемь храмом раскопаном быти, от тогожде иные грады ваше разорени ниня зрътисе. Явъ бо есть, яко иже сиа могы и она сътворити сил'нь бъ, нь не въсхотъ, еже къ нему ваше обращение и покаяние ожидае. Потом колипъх от оного и дониня въровати непщуеши и приступити къ Христу по добродътели просиавших. Аще убо, якоже самь молиши, в'сегубител'ствомь тогда в'си погублени би, помысли, колика накаа убо тышета сълучиласе би. И убо самь рече Христос единой святой души тьчьн' не быти вьсь мирь, чловѣка<sup>1</sup> реку, и землю, и яже посрѣдѣ сих, и всѣх невѣровавших тому, сиа бо зде мирь нарычет. Помысли же и оно, вьистину како когда убо еже паче чловъка великодушное и пръз'естьств'ное вь злодъйствъ и болъзнех трыпъливато вь в'су землю
  - «. 246 сице сь чюдесем словимь бѣше нерушими и непоколѣби∥ми стльпь Иовь, аще оного прѣдѣдь Исавь, иже и прѣжде бытиа вьзненавидѣнь от Бога, якоже жити недостоинь тлѣниу прѣдань бываше? Како же убо и Исайиное коньць имат, яко: «Аще будет число сыновь Исраилевъ якоже пѣськь мор'скы, останькь Исраилевь спасетсе»? Како бо убо может спастисе светы останькь Исраилевь, аще не нечьстивѝ и грѣшници сих прѣдѣди спасаеми были быше, да якоже от трьниа шипци яветсе онѣх отроди?

Видиши ли, како вь иже от ваших отець ископаных ровь от единого выпадаеши и вь другы? В'сакые бо слепоти есть выш'ше и глухоти еже сьмотрение Божие и дльготрытение неможение выменяти и ни же оно убо еже рече Давидь в уме положити, яко: «Богь судиа правед'нь и крепькы и дльготрытеливь, и не гнева наводе на в'сакь день; аще не обратитисе, оружие свое оцестить; лукь свой напреже и уготова и, и вь немь уготова съсуди съмрытные».

О их'же убо прочее неможение бесловеснъ зазръль еси моему Христу и Богу доволна мнет ми се речен'наа. Да идем' же и пакы на пръдлежещаго псалма зръние.

«Царие Фарсийсци и острови дары принесут, царие Арравийсци и л. 246 об. Савва да ры приведут, и поклонетсе ему в'си царие земльсци, в'си езыци поработають ему». Прочее убо не еже ли ръхь и слъпому явъ есть, яко на Христа сиа в'са простираютсе, емуже в'си царие земльсци поклонишесе, емуже в'си езыци поработаше и работают? Аще ли же пакы Соломона и еще приплетати слову хощеши, — когда в'си езыци тому поработаше или царие земльсци поклонишесе, нъсть рещи. Явлена бо суть всъм, яко единъмь дванадесетиимь колъном тъ начел'ствова.

 $<sup>^{1}</sup>$  В оригинале здесь: обрачоч — небо.

«Яко избавиль есть нища от силна и убога, емуже не бѣ помощника». — Адама явѣ яко от насилованиа диаволя сь в'сѣмь родом его, емуже толико страдание и убожьство прибысть, яко ни надѣятисе убо отпущену быти от узь ему отраду приети когда и от ужаснаго падениа вьстати. Елма убо овь сице сыгрѣшивь низврыжень бысть, в'сак' же лежимь выскрѣсив'шаго его трѣбуеть и выставляющаго, кого подобает вымѣняти сего выскрѣсити могуща, — еда Соломона? И кто сице несымыслынь, якоже таковаа вымѣняти! Помыслити же подобает и оно, яко Ветхое Писание падение убо Адамово показует, еда про ||чее тожде где когда рече, яко и вызвань бысть? л. 247 Выстину нигдеже. Нь от всѣх пророкь хотещее быти Исусово сымотрение проповѣдаемо бѣ, и того ради в'си чловѣчыскому естыству, рекше Адамову и сущим от него, пророчыствоваху свобождение. О нем'же и Давидь рече пакы: «Яко избавиль есть нищаго от силна, и убога, емуже не бѣ помощника, пощедит нища и убога и душе убогых спасеть».

Ксень:

— Выпросити те хощу, цару, ино ли Исус развѣ Адама, или тожде высприеть и естьство себѣ и плыть?

Царь:

— Елма естьство убо тожде есть всѣм, пльт' же и та убо тажде, якоже всѣм есть от земле прьстѣна, по съставѣх же не тажде, ина бо естьство его състава пльть, и твоего отца пакы ина. Естьство убо тожде Христос въсприет Адамово, яко обще быти равно всѣмь, пльт' же не състава его, нь сущую от земле Адаму и им'же от него и всѣм намь създану. Въкрат'цѣ же рещи, в'сего Христос въсприет Адама по естьству, по души и тѣлу.

Ксень:

— Пльт' же естьства Адамова не от Марие ли Исус приеть, еже и дьщери убо и Адаму по естьству, по ближнему же Иоакима и Анны?

Царь:

— От нее явѣ яко, а не от иные.

Ксень:

— Сьматрай убо сего рещи, аще не продръзателие вь сих себѣ бываете. Аще бо овь убо Исус от Марие, якоже нѣгде || ниня исповѣдаль еси, а. 247 об. приети пльть, сиа же лежещому Адамову естьству и пльти причестисе яко дьщи по естьству ему, нужда и еже от Марие тужде приети пльть, матернюю же и сее прѣотца, лежещую реку. Сих ради двѣю ино сьврьшатисе сего ради нужда есть: или не лежещому естьству Исус причестисе Адамову, и в'се ваше ухыщрение от'ето быти, еже лежеще глаголати обрѣсти Исусу Адамово естьство и вьскрѣсити, или — аще не сё — лежещому же причестисе естьству, лежати и тому нужда и иного трѣбовати вьскрѣсающаго.

Царь:

— В'са тебѣ азь, Ксеню, явѣ прѣд очима покушусе положити, обаче нѣсть добро скудостна оставити и, якоже исполудѣлна прѣдложенаго псалма нам вь съвѣть оставльше, на ино прѣскакати слово. Нь, аще мнит' ти се, прѣждняго пути шьствиа да имемсе. Проходещим' же намь, и сѐ вь руках приидет и не избѣгнет.

Съматраем' же убо: «И помолетсе о нем вину, весь день благословеть и, будеть утвръждение на земли, на връху горъ, пръвъзнесетсе паче Ливана плодь его, и процьвтуть от града, яко трава земльна». Покажи ми убо, и кь кому от всъх чловъци молетсе, развъ кь единому Богу. Се бо и проходе рече, «весь, — глаголе, — день благословеть и»: явъ яко — Бога. Тожде еще и вь тридесетитретиемь псалмъ: «Благословлю Господа на всако, — глаголе, — връме, вину хвала его вь устъх моих».

«Будет утвръждение на земли на връху горъ», — сиръчь тъ будет обладае и съдръже землю и их'же на ней, иже и сътворивь сиу въ начелъ. «Пръвъзнесетсе паче Ливана плод его, и процъв'тут от града, яко трава землъна», — сиръчь плодоносие, еже принесе еже на земли пришъствие

Сына Царева Христа явъ яко: въра реку иже в нь въровав'ших и множьство высока будуть и велика. Се бо хощет явити, заеже паче Ливана пръвъзнестисе глаголати и яко трава земльна процьвтъти: Ливаномь убо высокое, травою же множьство назнаменуе въровав'шихь.

Къ концу же бывь псалма, «Будет, — рече, — име его благословено вь вѣкы, прѣжде солнца прѣбывает име его, и възблагословетсе о немь в'са колѣна земльна, в'си езыци ублажеть его». Прочее убо есть ли на чловѣка вьсма възнести еже «прѣжде солнца прѣбывает име его»? Никакоже, нь на Бога тъкмо. А еже «възблагословетсе о немь в'са колѣна земльна» и еже «в'си езыци ублажеть его» показа еже въ Христа вѣру в'сей л. 248 об. земли. По сих же всѣх ∥ якоже удивльсе, «Благословень, — възупи, — Господь Богь Исраилевь, творей чюдеса единь, и благословено име славы его въ вѣкы и въ вѣкы вѣка».

Не показа ли убо в'сём симь явлено Христа пророкь Бога тогожде и чловёка? В'сакь кто убо речеть, развё от иже хотещих безврёменнё ругатисе.

Таже, якоже молесе о пръдреченых, «Испльнитсе, — рече, — в'са земля славы его, будет, будет».

Коньц' еже на иудеох петому слову.

### против иудеев слово пятое

Ксен:

— Извини, царь, если тебе еще что-то хочется привлечь и добавить к уже сказанному: я вторгнусь в твою речь, вновь чувствуя желание спросить о том, что мне трудно постичь. Ибо некоторая необходимость настоятельно меня на это толкает.

Император:

— Говори, не сомневаясь, что хочешь. Не в первый ведь раз, ты знаешь, я тебе это предлагаю: еще где-то в начале беседы тебе была дана полная свобода говорить о Христе все, что хочешь, даже самое непозволительное. Ведь об огне если кто-нибудь возьмется доказывать, что он тяжел, холоден и делим, то это будет свидетельствовать лишь о неразумии и несерьезности говорящего.

Ксен:

— Ты, царь, знаешь, что незадолго до этого у меня возникло сильное желание послушать разъяснения относительно Троицы, и ты охотно пообещал это мне разъяснить. Обещанное и ныне за тобой, однако же из того, что ты уже сказал и говоришь, ясно следует, что ты представляешь Дух Богом. Хоть ты и не назвал его прямо Богом, но из твоих слов вытекает именно это. Что же еще можно подумать, слыша, что никакая человеческая природа не может вместить всю благодать, все дары Святого Духа, но только родившийся от Девы Марии странный сверхъестественный человек, как не то, что и Дух является Богом; и получается, что речь идет о трех богах, а ведь Моисей с обнаженной головой взывал: «Слушай, Израиль: Господь Бог твой Господь един есть» (Второзаконие, 6, 4). Вместо того, чтобы поклоняться одному, вы, как ты сам показываешь, поклоняетесь уже трем богам, а тех, кто думает иначе, чем вы, вы называете нечестивцами и безбожниками.

Император.

— Я еще помню, Ксен, что обещал, и не забываю. Но мне кажется, что лучше было бы сначала окончить рассмотрение занимающего нас псалма и лишь потом коснуться этой темы. Итак, вернемся туда.

Что пророк имел в виду, говоря «Боже, суд твой дай царю» (Пс. 71, 1), хорошо, мне кажется, рассмотрено нами в предыдущем слове. Следом пророк добавляет: «И правду твою сыну царя» (там же). Давид сказал это о себе или о своем сыне Соломоне? Нет, конечно: ни к нему, ни к Соломону

сказанное не подходит, но все ясно указывает на Христа, ибо он — сын истинного, настоящего Царя. Это же следует из слов того же Давида во втором псалме, который у евреев истолкован неправильно, потому что он явно обращен ко Христу как бы от лица человека, воспринятого единородным Сыном и Словом Божиим: «Я же поставлен царем от него», т. е. от Бога, «над Сионом, горою святою его», т. е. над Иудеей и церковью (ибо Сионом и она называется), «чтобы возвещать», т. е. проповедовать, «повеление Господне» (Пс. 2, 6—7), т. е. божественное учение. Далее пророк говорит: «Господь сказал мне: ты сын мой, я ныне родил тебя. Проси у меня, и я дам тебе народы, твое наследие, и владение твое, концы земли» (Пс. 2, 7—8). Кто, будучи в здравом уме, скажет, что хоть что-то из этого приложимо к Соломону? Когда он был господином вселенной и владел ее концами? Все хорошо знают, что он господствовал над одним народом и малой частью вселенной. Христос же был и есть начало всей ее, и имя его, как всем известно, дошло до концов земли.

Но вновь обратим речь, если ты не возражаешь, к прежнему псалму: «Судить народ Твой по справедливости и нищих твоих в суде» (Пс. 71, 2), т. е. рассудить между верующими в Тебя и дьяволом. Выражая затем радость и веселие по причине всеобщего спасения, пророк говорит: «Да восприимут горы», — имеются в виду, конечно, люди высокой добродетели, — «мир народу и холмы справедливость» (Пс. 71, 3). Почему? Потому что «Он будет судить нищих народа, и спасет сыновей людей убогих, и смирит клеветника» (Пс. 71, 4). А кто худший и бесстыднейший клеветник, чем дьявол, который сначала сказал самому себе: «Поставлю престол мой на облаках» (ср. Исайя, 14, 13—14), а затем и на Бога стал клеветать, сказав Адаму: «Это для того, чтобы ваши глаза не открылись и вы не узнали бы добро и зло, заповедал вам Бог не вкушать от древа» (ср. Бытие, 3, 5—6)? Он же позже, напав на несчастный человеческий род, заставил его отступить от своего Создателя и Творца, а глухим и бездушным идолам воздать подобающее Богу служение. Так вот, рассудив между таковым квелетником и нищими верой людьми, Христос оправдал их и сделал богатыми уже только за то, что они не повредили истинного знания о Боге, а бесчеловечного, дикого и беспощадного клеветника и мучителя, дьявола, он совершенно смирил, все ухищрения его сокрушив и уничтожив.

«И сопребывает с солнцем, и прежде рода родов луны» (Пс. 71, 5). Разве это не способно убедить и весьма неразумного человека? Ибо кто из людей всех веков способен сопребывать с солнцем? Воистину никто, за исключением безначального и вечносущего Сына Божия. Обрати внимание на то, что этими словами пророк лишил предлога тех, кто хотел бы злоречить и вопреки истине утверждать, что это сказано о Соломоне, — дескать, хотя он и умер, но душа его живет и сопребывает с солнцем, — пророк добавил: «прежде рода родов луны», — сочетанием этих двух выражений он показал безначальность и бесконечность Сына Божия, что не кажется подходящим ни к кому из людей.

Затем пророк говорит: «Сойдет, как дождь на руно и как капли, каплющие на землю» (Пс. 71, 6). Это предсказывает первое пришествие Сына Божия, кроткое, смиренное, чуждое всякого шума. Ведь будущее второе пришествие потрясет, как мы сказали, небо и землю, т. е. весь ангельский порядо к и всякий род человеческий. Подобно тому как при Гедеоне, где-то говорится, ты знаешь, бесшумно сошел дождь на руно и упали на гумно капли (ср. Кн. Судей, 6, 37—40), таким же образом и Богочеловек-Слово сошел, утаившись от всех сил, небесных и земных.

«Воссияет в дни его справедливость и обилие мира до тех пор, пока не отни мется луна, и он будет обладать землей от моря и до моря и от рек до краев вселенной» (Пс. 71, 7—8). В какие дни, сказал он, воссияет справедливость и глубокий мир? Когда будет явлен крест, когда все народы обратятся и от мерзкого служения и поклонения идолам придут к познанию Б ога живого, что и произошло. А чтобы показать бесконечность и не-

сокрушимость веры во Христа, пророк говорит: «пока не отнимется луна», — ибо как она никогда не отнимется, так никогда не растлится и истинная и непорочная вера в него.

«Перед ним припадут к земле эфиопы, и враги его будут лизать прах» (Пс. 71, 9). О каких врагах Христа сказал пророк? Не ясно ли, что о дьяволе, обратившем с самого начала ваши воззрения против него, и о вас самих, добившихся осуждения его, ни в чем не виновного, на крестную смерть, — каковые враги и подпадут, сказал он, его власти и окажутся у него в повиновении, т. е. вовеки будут рабствовать уверовавшим в него. Не это ли и произошло въяве, и не доныне ли с тех пор люди вашего рода прах, на который верующие во Христа наступают, языками лижут? Это всем известно. И никогда не прекратится это ваше рабство, сказали Даниил и Давид.

Ксен

— Коль скоро люди нашего рода были, как ты говоришь, врагами Иисуса, а он обладал такой силой, что, по вашим словам, легко мог порабощать и освобождать, спасать и губить, почему же он тогда, когда его связанного вели обреченным на смерть, не предал их истреблению и полной погибели, но дал возможность жить тем, кто будет противиться вашим учениям и догматам?

Император:

— Не могу вообразить себе большей погибели, нежели та, которой подвержены вы. Поистине я считаю, что, победив и схватив своего врага, связать и заключить его во мраке значит наказать его больше, чем сразу лишить жизни. И смешно было бы, если бы оказавшийся в столь бедственном положении человек стал бы бранить того, кто его связал, говоря: «Если бы у связавшего меня была сила, он отрубил бы мне голову». А ты возражаешь мне как раз таким нелепым образом. Ты мог бы понять, что все, что ты сказал, имел мой Иисус возможность на них навлечь, ибо знаешь, что Иерусалим, ваш город, вместе с тем знаменитым храмом был разрушен и что другие ваши города представляют собой ныне развалины. Ясно, что способный сделать это в силах был сделать и то, но не захотел, ожидая вашего обращения к нему и покаяния. Тебе известно, сколько с той поры доныне уверовало и приступило ко Христу людей, просиявших добродетелью. А если бы, как ты помыслил, все полностью были бы погублены, какая, подумай, напрасная кара произошла бы. А ведь сам Христос сказал, что одной святой души не достоин весь мир (ср. Матф. 16, 26), т. е. небо и земля, все, что между ними, и все неверующие в него, ибо он это называет здесь миром. И о том подумай, как были бы прославлены по всей земле наравне с чудесами сверхчеловеческая крепость души и сверхъестественное терпение в несчастьях и в страданиях несокрушимого и непоколебимого столпа, Иова, если бы Исав, его предок, которого еще до рождения возненавидел Бог (ср. Исайя, 10, 22), был бы предан тлению как недостойный жить? И Исайино пророчество о том, что «если будет число сынов Израиля, как песок морской, остаток Израиля спасется» (ср. Исайя, 10, 22), как могло бы исполниться? Да и каким образом спасся бы святой остаток Израиля, если бы нечестивые и грешные предки этих людей не были сохраняемы, — чтобы, как розы из шипов, явились их потомки?

Видишь, что ты впадаешь из одного выкопанного вашими отцами рва в другой? Ведь это превышает всякую слепоту и глухоту — считать промысел и долготерпение Божии его немощью, не беря в ум даже того, что сказал Давид: «Бог судия праведный, сильный и долготерпеливый, не дает волю гневу своему каждый день; если не обратитесь, он обнажит свое оружие; лук свой он натянул и приготовился стрелять, и в нем приготовил сосуды смерти» (Пс. 7, 12—13).

Ну, теперь о том, в чем ты безрассудно увидел немощь Христа моего и Бога, сказано, мне кажется, достаточно. Опять вернемся к рассмотрению занимающего нас псалма.

«Цари Фарса и острова дары принесут, цари арабов и Савва дары приведут, и поклонятся ему все цари земные, все народы будут рабствовать ему» (Пс. 71, 10—11). Разве и слепому не ясно, что все, им здесь сказанное, указывает на Христа, которому все цари земные поклонились, которому все народы рабствовали и будут рабствовать? О Соломоне же, которого тебе хотелось бы связать со словами Давида, невозможно сказать, когда все народы стали его рабами или цари земные ему поклонились. Всем ведь известно, что он имел власть только над двенадцатью коленами.

«Ибо избавил нищего от имеющего силу, убогого, у которого не было помощника» (Пс. 71, 12). Имеется в виду освобождение от дьявольской власти Адама со всем его родом, на долю которого пришлось столько страдания и убожества, что и надежды у него не осталось когда-либо освободиться от уз, вернуть свободу и восстать после ужасного падения. Так кого же нам следует считать способным поднять его, так согрешившего и низверженного, — а ведь павший нуждается в том, кто бы поднял его и поставил на ноги, — неужели же Соломона? Кто столь неразумен, чтобы такое помыслить! Стоит подумать и вот о чем: Ветхий Завет показывает падение Адама, но говорит ли он где-нибудь о его возвышении? Совершенно нигде. Однако все пророки предсказывали грядущий Христов промысел и проречествовали об освобождении всей человеческой природы, т. е. Адама и его потомков. Как раз об этом и говорит Давид словами: «Ибо избавил нищего от имеющего силу, убогого, у которого не было помощника; пощадит нищего и убогого и души убогих спасет» (Пс. 71, 12—13).

Ксен:

— Хочу спросить тебя, царь: природа и плоть, которые воспринял Иисус, те же ли были, что у Адама?

Император:

— Природа у всех одна, да и плоть одна и та же, поскольку у всех она из земной материи, но по индивидуальным особенностям она неодинакова: ведь у тебя как индивидуума одна плоть, у твоего отца другая. Так что Христос воспринял ту же, что у Адама, в равной мере общую всем людям природу, плоть же не его индивидуальную, но созданную из земли для него и для его потомства, для всех нас. Коротко говоря, Христос воспринял Адама во всей его природе, по душе и по телу.

Ксен:

- Адамову по природе плоть Иисус воспринял не от Марии ли, тоже дочери Адама по природе, а по ближнему родству Иоакима и Анны? И м п е р а т о р:
  - Ясно, что от нее, а не от другой.

Ксен:

— Тогда подумай, не противоречите ли вы сами себе. Если, как ты сейчас признал, Иисус воспринял плоть от Марии, а она по природе дочь Адама — причастница его падшей природы и плоти, то, стало быть, и рожденный Марией Иисус воспринял ту же самую плоть — плоть своей матери и ее праотца, значит, падшую. А из этого со всей необходимостью следует одно из двух: либо Иисус не стал причастником падшей природы Адама, и все ваши ухищрения доказать, что он воспринял и восстановил его падшую природу, тщетны, либо — в противном случае — и он стал причастником падшей природы, а значит, пал и он и стал нуждаться в другом, кто бы поставил его на ноги.

Император:

— Я все тебе, Ксен, постараюсь ясно представить пред очи, однако же нехорошо было бы, не дойдя до конца, оставив рассматриваемый нами исалом примерно на середине, перескочить на другую тему. Если не возражаешь, давай вернемся на прежний путь. А по ходу дела это само к нам в руки придет, не избегнет.

Рассмотрим же: «И будут молиться о нем постоянно, весь день будут благословлять его, он будет твердыней на земле, на вершинах гор, пре-

вознесется выше Ливана плод его, и процветут жители города, как трава земная» (Пс. 71, 15—16). Укажи мне, какому из всех существ, кроме единого Бога, люди постоянно молятся. Именно об этом он походя и сказал словами «весь день будут благословлять его»: ясно, что — Бога. То же самое он говорит и в тридцать третьем псалме: «Благословлю Господа во всякое время, постоянно песнь его во устах моих» (Пс. 33, 1—2).

Слова «Он будет твердыней на земле, на вершинах гор» означают, что Бог, сотворивший землю в начале времен, будет обладать ею и содержать живущих на ней. А выражение «превознесется выше Ливана плод его, и процветут жители города, как трава земная» указывают на плодоносность пришествия на землю Сына Царева, т. е. Христа, и означают, что вера и множество уверовавших будут высоки и велики. Это-то он и хотел показать, говоря, что выше Ливана вознесется и процветут, как трава земная: Ливан — это символ высоты, трава же — множество уверовавших.

Приближаясь к концу псалма, Давид говорит: «Будет имя его благословенно вовеки, прежде солнца пребывает имя его, и благословятся в нем все колена земные, все народы будут признавать его блаженным» (Пс. 71, 17). Разве возможно целиком возвести к человеку слова «прежде солнца пребывает имя его»? Никак нельзя, но только — к Богу. Слова же «благословятся в нем все колена земные» и «все народы будут признавать его блаженным» предсказывают веру во Христа всей земли. После всего этого, как бы удивленный, Давид возопил: «Благословен Господь Бог Израилев, единственный творящий чудеса, и благословенно славное имя его вовеки и во веки веков» (Пс. 71, 18—19).

Итак, всеми этими словами неужели же пророк не показал ясным образом Христа одновременно как Бога и как человека? Всякий это скажет, кроме разве имеющих желание придирчиво противоречить.

Затем, как бы молясь о сказанном выше, пророк говорит: «Исполнится вся земля славой его, да будет, да будет!».

Конец пятого слова против иудеев.2

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> За проверку этого перевода по греческому оригиналу от души благодарю доцента кафедры классической филологии ЛГУ А. И. Зайцева.

### х. олмстед

# Кодикологические заметки о рукописных сборниках Максима Грека\*

В недавно опубликованной статье «Сборники сочинений Максима Грека в составе библиотеки Кирилло-Белозерского монастыря в XVI— XVIII вв.» А. Т. Шашкову удалось восстановить основные этапы истории одного из авторитетных рукописных сборников сочинений Максима Грека конца XVI в. — ГИМ, Синодальное собр., № 491/191.¹ Он связал эту рукопись с именем одного из старцев Кирилло-Белозерского монастыря — Иоанникия Осокина (ум. в 1608 г.). Вывод сделан на основании косвенных источников. Что касается вкладной записи, то А. Т. Шашков констатирует, что вкладной записи Осокина в этой рукописи нет — либо ее не было совсем, либо она была бесследно уничтожена по приказанию Никона.<sup>2</sup>

Выясняется, что вкладная запись все-таки есть. Она читается отдельными буквами, а в нескольких случаях — отдельными слогами, написанными в нижнем левом углу каждого седьмого листа (с несколькими мелкими отступлениями). Вот она:

<sup>\*</sup> Автор хотел бы выразить свою признательность Д. М. Буланину за помощь

<sup>\*</sup> Автор хотел бы выразить свою признательность Д. М. Буланину за помощь в редактировании этих строк, а также Н. В. Синицыной за консультацию о рукописях ГИМ, собр. Уварова, № 309—310.

¹ См.: Литература и классовая борьба эпохи позднего феодализма в России. Новосибирск, 1987. С. 6—8. О связях этой рукописи с рукописью Парижской Национальной библиотеки, Slave, № 123, известной С. М. Белокурову, а затем исчезнувшей из поля зрения исследователей, см.: Буланин Д. М. Голландская диссертация о литературном наследии Максима Грека // РЛ. 1987. № 1. С. 227—228 (рец. на кн.: Langeler A. J. Maksim Grek, Byzantijn en Humanist in Rusland: Een onderzoek naar enkele van zijn bronnen en denkbeelden. Proefschrift ter verkrijging van de graad van doctor in de letteren aan de Katholieke Universiteit te Nijmegen. Amsterdam, 1986). На родство рукописей из Синодального собр. (№ 491/191) и новонайденной в Парижской Национальной библиотеке я указывал еще в 1971 г.: О 1 m s t e d H. A. I. Ivanov on Maksim Grek — Problems of Attribution and Manuscript Study // Kritika. А Review of Current Soviet Books on Russian History. 1971. Vol. 8, N 1. P. 21—22 (рец. на кн.: И в а н о в А. И. Литературное наследие Максима Грека: Характеристика, атрибуции, библиография. Л., 1969). стика, атрибуции, библиография. Л., 1969).
<sup>2</sup> III а ш к о в А. Т. Сборники. . С. 8.

B, К А Д У С В О Е М 8 П О 448 455 462 469 476 483 490 497 504 511 518 0  $\mathbf{E}$ 420 427 434 441 ШІ ВВВВ Η Ô П 0 M ΕИ 525 532 539 546 553 560 567 574 581 588 595 602 609 617 618 619

есть: «Сїа.[к]нїга. Кирилова. манастыр д. даль. ее. в'кладомъ. старепъ. І фанїкей. Ос фкинъ. к' старомо. в'кладу. своемо. по. своей душі, в'в в чной. помінокъ».

В связи с этой записью следует сделать несколько замечаний. Во-первых, в ней недостает одной буквы — в слове «книга» не хватает «к». «К» должно было попасть на 22-й лист по существующей сейчас полистной нумерации. По-видимому недостающий лист должно считать утраченным: при осмотре физического состояния корешка выясняется, что после 21-го листа был еще один, сейчас отсутствующий. Очевидно, утрата эта произошла после того, как была сделана запись, но до того, как была проставлена нумерация листов (иначе нумерация листов, содержащих последующие буквы записи, продолжалась бы не на л. 28, 35, 42 и т. д., а на л. 29, 36, 43 и т. д.).

Когда точно Осокин дал рукопись в монастырь — неизвестно (нижняя грань — дата его смерти в 1608 г.). Из записи явствует только, что рукопись была не первым его пожертвованием («дал ее. . . к старому вкладу своему»). Запись в рукописи Синодального собр., № 491/191 я прочел во время пребывания в Москве еще в 1978—1979 гг. Личность Осокина была мне неизвестна. Сначала я думал упомянуть о записи в печати, но, ознакомясь с предыдущей статьей А. Т. Шашкова, где впервые говорится об участии Иоанникия Осокина в судьбе рукописи,<sup>3</sup> я решил, что запись ему уже известна. Сейчас выясняется, что все-таки стоит сделать это краткое сообщение. Таким образом, заключение А. Т. Шашкова о связи данной рукописи с Осокиным находит конкретное подтверждение.

Второе мое наблюдение касается архиепископа Вологодского Ионы Думина и особого типа собрания сочинений Максима Грека, составленного архиепископом на исходе XVI в. Собрание это давно известно исследователям. Особенно много внимания уделялось ему в последние десятилетия: много рукописей данного типа выявлено и систематизировано, причем более полно освещена деятельность самого Ионы Думина.4

Два самых известных представителя типа постатейно П. М. Строевым и архимандритом Леонидом. 5 Это ГИМ, собр. Уварова, № 309—310 (бывшее собр. Царского, № 241—242). Многими поколениями,

матическое описание славяно-российских рукописей собрания графа А. С. Уварова. М., 1893. Ч. 1. С. 212—221).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> III а m к о в А. Т. Тагильский сборник сочинений Максима Грека (Кодико-логические заметки) // Рукописная традиция XVI—XIX вв. на востоке России. Но-

погические заметки) // Рукописная традиция XVI—XIX вв. на востоке России. Новосибирск, 1983. С. 10, примеч. 32.

4 См.: Синицына Н. В. 1) Ранние рукописные сборники сочинений Максима Грека (Кодикологическое исследование) // Археографический ежегодник за 1971 г. М., 1972. С. 134, примеч. 18, 137; 2) Максим Грек в России. М., 1977. С. 48—49, 264—265; Покровский Н. Н. 1) Судные списки Максима Грека и Исака Собаки. М., 1971. С. 17—18; 2) Замечания о рукописи Судных списков Максима Грека // ТОДРЛ. Л., 1981. Т. 36. С. 89; Буланин Д. М. 1) Вологодский архиепиской Иона Думин и рукописная традиция сочинений Максима Грека // Источниковедение литературы Древней Руси. Л., 1980. С. 174—180; 2) Владимирский Рождественский монастырь как культурный центр Древней Руси // ТОДРЛ. Т. 36. С. 73, 77, примеч. 4; 3) Переводы и послания Максима Грека: Неизданные тексты. Л., 1984. С. 232—233; 4) Иона Думин // Словарь книжников и книжности Древней Руси. Вып. 2 (вторая половина XIV—XVI в.). Ч. 1. А—К. Л., 1988. С. 430—432; О 1 m st e d H. Studies in the Early Manuscript Tradition of Maksim Grek's Collected Works. Cambridge (Mass.), 1977 (Manuscript). Р. 286—308, 422—433.

5 Строев П. Рукописи славянские и российские, принадлежащие И. Н. Царскому. М., 1848. С. 200—211 (перепечатано в кн.: Леон и д, архимандрит. Систематическое описаетие славяно-российских рукописей собрания графа А. С. Уварова.

вероятно, в течение многих веков эти два кодекса считались одной рукописью, разделенной на два переплета. Это вполне естественно, но, как убедительно показала Н. В. Синицына, неверно (см. ниже). Рукописи. Увар. 309 и 310 действительно похожи по формату и почерку, а по содержанию они заманчиво сцепляются друг с другом.

Кроме того, в них существует еще одна общая черта, по-видимому, незамеченная исследователями. Конечный лист Увар. 309—л. 228 — не представляет собой исконный конечный лист рукописи. Лист тетрадки, бывший последним, срезан до узкой полоски бумаги в корешке, к которой приклеен новый конечный лист (228) другой бумаги, с другим водяным знаком. Водяной знак относится к общему типу, охарактеризованному Н. П. Лихачевым как «Гербовый щит, увенчанный короною с розеткою наверху, в щите большая буква «В», под щитом на длинной лентеимя фабриканта: Nicolas Lebé». Бумага отличается от предыдущих листов и глянцевитостью, и разлиновкой (24 строки на 175 см вместо 24 строк на 185 см). На этом добавленном листе текст продолжается без перерыва (но уже новой рукой) и доведен до конца 34-й главы, которая, таким образом, оказывается последней главой в рукописи. Была ли она последней первоначально — неизвестно, поскольку мог быть удален не только последний лист данной тетрадки, но еще и любое количество листов или тетрадок. Между тем сохранившееся в начале рукописи оглавление содержит не 34 главы и не 35, а 46 и соответствует так называемому «Иоасафовскому» собранию сочинений Максима Грека.7

Другая рукопись, о которой идет речь, — Увар. 310 — долго считалась отделенной от Увар. 309 второй ее частью, поскольку, как уже говорилось, помимо других внешних схожих черт по содержанию она сцепляется с Увар. 309. Однако, как показала Н. В. Синицына, Увар. 310 отделена не от Увар. 309, а от совершенно другой рукописи — ГБЛ, собр. Егорова, № 869.8 Заголовок главы 35 разделен между рукописями: на последнем листе Егор. 869 читаются слова «Того же инока Ма». . .», которые продолжаются тем же почерком в Увар. 310: «. . . ||ксима сказание. . .». <sup>9</sup> Лист с продолжением заголовка 35-й главы был когда-то первым в отделенной рукописи. Однако теперь он не первый, а четвертый, поскольку к нему добавлены в начале еще три листа, которые указывают содержание новой рукописи с главы 35 по 82.10 Особенно примечательно. что три добавленных листа в начале Увар. 310 точно совпадают с листом, добавленным в конце Увар. 309. Н. В. Синицына отметила, что на добавленных в Увар. 310 листах находится филигрань типа «Nicolas Lebé» (см. выше).11 Как выяснилось, водяные знаки на добавленных в обе рукописи листах в точности совпадают друг с другом.

Филиграни этого общего типа встречаются на бумаге, произведенной представителем видной французской семьи Lebé из города Труа (Troyes) Nicolas Lebé (ок. 1540 — ок. 1605 гг.), который управлял семейной мельницей во второй половине XVI—нач. XVII в. Филиграни засвидетельствованы в письменных источниках, датированных в Западной Европе (Франция, Бельгия, Нидерланды, Германия) с 1560-х вплоть до-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Лихачев Н. П. Палеографическое значение бумажных водяных знаков. СПб., 1899. Т. 1. С. 184 (Изд. ОЛДП; Т. 116). К вопросу о водяном знаке в Увар. 309мы еще вернемся.

<sup>7</sup> Об этом собрании см.: Синицына Н. В. Максим Грек. . . С. 161—175, 223—234; Olmsted H. Studies. . . Р. 26—45, 321—328.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Синицына Н. В. Ранние рукописные сборники... С. 134, примеч. 18.

 <sup>&</sup>lt;sup>9</sup> См. там же другие подробности.
 <sup>10</sup> Синицына Н. В. Максим Грек в России. С. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Там же. Правда, исследовательница отождествила знак не по альбому Н. П. Лихачева, а по справочнику Гераклитова, № 1477. Хотя варианты безусловно близки, полный учет опубликованных разновидностей позволяет обнаружить различия. Подробнее см. ниже.

1620-х гг., <sup>12</sup> а в России — с 1590-х гг. до 1610 г. <sup>13</sup> Наблюдается известная вариация внутри типа; подвид, точно соответствующий филиграни в Увар. 309, находится в довольно узком круге памятников. Из всех опубликованных разновидностей ей ближе всего соответствуют и по величине, и по начертанию знаки: Лихачев. Вод. зн., № 1957, 1958.14 Все другие известные варианты значительно отличаются от нее по тому или другому показателю, или по обоим. Обе филиграни, опубликованные Н. П. Лихачевым, сняты с двух лицевых «Годуновских псалтирей» (соответственно Кирилло-Беловерского монастыря, № 7/12 и Архангельского собора. № 14), датированных периодом 1594—1600 гг.<sup>15</sup>

Известно двенадцать книг «Годуновских псалтирей». Они изготовлялись по заказу боярина и конюшего Дмитрия Ивановича Годунова, дяди царя Бориса Федоровича, в основном в период 1594—1600 гг. и были даны вкладом в знаменитые монастыри и соборные церкви: в Костромской Ипатьевский (две книги, из которых одна, самая ранняя из известных, датируется 1591 г. 16), Кирилло-Белозерский, Соловецкий, Колязинский .(вкладная запись 1602 г. — самая поздняя), Чудов в Московском Кремле и Троице-Сергиев монастыри, в кремлевские Архангельский и Успенский соборы. Две рукописи, по-видимому, не были пожертвованы, так как место в «Предисловии» для конкретного адресата осталось незаполненным: МГАМИД, отд. V, рубр. 3, № 3 (ГБЛ, Музейное собр., № 178 по списку Н. Н. Розова) и ГИМ, собр. Уварова, № 15/564; наконец, еще одна хранилась в городе Чибисове. 17 Филиграни годуновских рукописей исследо-

рии русского искусства до-петровского периода. Л., 1929. С. 63—84.

17 Самый полный перечень кодексов см.: Редин Е. К. Материалы к истории византийского и древнерусского искусства. І. Псалтыри собрания гр. А. С. Уварова византийского и древнерусского искусства. 1. Псалтыри соорания гр. А. С. Уварова в с. Поречье (Московская губ.). І. Годуновская Псалтырь // Византийский временник. СПб., 1902. Т. 9. С. 104—105. В своей капитальной работе об инлюстрациях русских лицевых псалтирей, в том числе годуновских, Н. Н. Розов приводит современные сведения о них, которые не вполне сходятся с указаниями Е. К. Редина. Н. Н. Розов называет помимо Ипатьевского списка 1591 г. (ныне в Оружейной палате Московского Кремля) 10 списков, в том числе псалтири ГБЛ, Музейное собр., № 178 и Новодевичьего монастыря; по сравнению с перечнем Е. К. Редина у Розова отсутствуют псалтири МГАМИД, г. Чибисова и Колязинского монастыря; Уваровский список идет

 $<sup>^{12}</sup>$  См.: Черчилль, № 574 (1619 г.); Хивуд, № 2877, 2878 (1574 г.); Брике, № 8077—8081 (1566—1582 гг.); Лихачев. Вод. зн., № 3040, 3042, 3051, 3223, 3237 (1573—1602 гг.). См. также список (неиллюстрированный) еще не-3051, 3223, 3237 (1573—1602 гг.). См. также список (неиллюстрированный) еще нескольких десятков примеров с 1560-х по 1620-е гг. из западноевропейских источников: Брике. Т. 1. С. 433. История семьи Lebé и их производства приводится в кн.: Le Clert L. Le papier: Recherches et notes pour servir à l'histoire du papier, principalement à Troyes et aux environs, depuis le XIVe siècle. Paris, 1926. Т. 2. Р. 351—380. О Nicolas Lebé см., в частности, с. 364—366; см. там же репродукции филиграней нашего типа: табл. XLV, № 187 и XLVI, № 189—190.

13 Лихачев. Вод. зн., № 1957, 1958 (1594—1600 гг.); Гераклитов, № 1477 (1606 г.); Дианова Т. В. Водяные знаки бумаги изданий О. М. Радишевского начала XVII в. // Вопросы славяно-русской палеографии, кодикологии, эпиграфики. М., 1987. С. 33—34, 85, рис. III, № 47—49, 51 (1606—1610 гг.) (Труды Гос. ордена Ленина Исторического музея; вып. 63).

14 Ср. параметры в Увар. 309: 59 мм в высоту на 53 мм в ширину; в Увар. 310—60 мм × 53 мм. Лихачев. Вод. зн., № 1957: 59.5 × 53.5 мм; № 1958: 61.5 × 53.5 мм. Есть очень незначительные индивидуальные отступления в начертании строк, воз-

Есть очень незначительные индивидуальные отступления в начертании строк, воз-

Есть очень незначительные индивидуальные отступления в начертании строк, возможно, в результате деформации одной формы. Близко примыкает к нашему знаку и филигрань L е C l e r t L. Le papier. N 190 (Troyes, 1602 г.): 59×52 мм.

15 Л и х а ч е в Н. П. Палеографическое значение. . . Т. 1. С. 183—185. Здесь шифр Архангельского списка обозначен № 14; в новейшей литературе он известен как № 4/1022.

16 См.: Покровский Н. В. 1) Ипатьевская лицевая псалтырь 1591 г. // Христианское чтение. 1883. № 11—12. С. 594—628; 2) Памятники церковной старины в Костроме. СПб., 1909. С. 25—29, таби. XIII—XVI; 3) Древности Костромского Ипатьевского монастыря // Вестник археологии и истории. СПб., 1885. Вып. 4. С. 29-31, табл. VIII, рис. 1-2. С первым из трех названных исследований, самым обстоятельным, я не имел возможности познакомиться. См. также исследование миниатюр этой Псалтири в сравнении с миниатюрами двух годуновских евангелий Костромского Ипатьевского монастыря: Кожина Ю.А. Одно из художественных течений в русской живописи XVI—XVII вв. // Русское искусство: Сб. статей по исто-

ваны далеко не все. Известно, что филиграни варианта Лихачев. Вод. зн., № 1957, 1958 находятся в трех списках — ГПБ, собр. Кирилло-Белозерского монастыря, № 7/12; бывший список МГАМИД, отд. V. рубр. 3, № 3 и ГИМ, собр. Арх. собора, № 4/1022.18 Филиграни этого общего типа встречаются и в Успенском списке (ГИМ, собр. Усп. собора, № 1071/19 бум.). 19 В списке ГИМ, собр. Чудова монастыря, № 57/4, судя по описанию Т. Н. Протасьевой, 20 находятся филиграни других видов. Более или менее подробно описаны еще четыре списка: 1) ГПБ, собр. Соловецкого монастыря, № 15/748; 2) список Колязинского монастыря; 3) ГБЛ, собр. МДА, № 2/70; 4) ГИМ, собр. Уварова, № 15/564.21 Вообще «Годуновские псалтири» — это роскошно оформленные книги большогоформата, с большим количеством раскрашенных иллюстраций; они неоднократно привлекали внимание исследователей искусства и иконографии. 22 Эти книги являются частью вкладов грандиозного размаха, которые делали Годуновы, в особенности Дмитрий Иванович, главным образом в 90-е гг. XVI в. Особенно много боярин пожертвовал Костромскому Ипатьевскому монастырю: это не только две псалтири (1591 и 1594—1600 гг.), но и напрестольное Евангелие, обложенное золотом и украшенное жемчугом и драгоценными камнями (1605 г.), многие роскошные предметы церковной утвари; на его средства сооружены каменная ограда, примыкавшая к монастырским зданиям на востоке и западе и окружавшая его северную и южную стороны (1586—1590 гг.), колокольня (1603 г.); ему же принадлежат украшения Троицкого собора (ок. 1595 г.), чеканный серебряный престол в соборе (1595 г.), икона Троицы с золотым окладом, венцами и цатами, осыпанными крупным жемчугом и драгоценными камнями (1593 г.), и много других икон, двери в собор, крытые золоченой латунью с чеканными изображениями; кроме того, он отдал монастырю несколько сел и деревень.28

Приведенный перечень показывает богатство и роскошь даров Дмитрия Ивановича Годунова. Вложенные им псалтири не составляют исключения. Роскошна и бумага, на которой они написаны и которая скорее

находятся здесь, неизвестно.

26 Протасьева Т. Н. Описание рукописей Чудовского собрания. Ново-

-- проме названных трудов Н. В. Покровского, Е. К. Редина, Ю. А. Кожиной и Н. Н. Розова см. еще: Буслаев Ф. И. Исторические очерки русской народной словесности и искусства. СПб., 1861. Т. 2. С. 214—215, рис. 1—3; Тік капеп Л. Л. Die Psalterillustration im Mittelalter. Helsingfors, 1895—1900. S. 14, 99—102 (репринт 1975 г., Soest, Netherlands); Дианова Т. В. Старопечатный орнамент // Древнерусское искусство: Рукописная книга. М., 1974. Сб. 2. С. 324—325.

28 Диев М. Историческое описание Костромского Ипатского монастыря. М., 1858. С. 8—10, 13—16, 23—24, 28; Брюсова В. Г. Ипатьевский монастырь. М., 1982. С. 22—35.

под № 364. См.: Розов Н. Н. О генеалогии русских лицевых псалтырей XIV— XVI веков // Древнерусское искусство: Художественная культура Москвы и при-лежащих к ней княжеств XIV—XVI вв. М., 1970. С. 226—257, особенно с. 237, примеч. 27.

<sup>18</sup> См.: Лихачев. Вод. вн. С. 183—186, № 1957—1959. О Кирилло-Белозерском списке см. также: Шевырев С. Поездка в Кирилло-Белозерский монастыры в 1847 г. М., 1850. Ч. 1. С. 48—49 и илл.; о списке МГАМИД см.: Редин Е. К. Материалы к истории. . . С. 121; об Архангельском списке см.: Там же. С. 119.
19 Редин Е. К. Материалы к истории. . . С. 117—118; какие именю варианты

сибирск, 1980. С. 40.

10 См. соответственно: 1) Описание рукописей Соловецкого монастыря, находящихся в библиотеке Казанской духовной академии. Казань, 1881. Т. 1. С. 22—25;
2) В икторов А. Е. Описи рукописных собраний в книгохранилищах Северной России. СПб., 1890. С. 280—281;
3) Леонид, архимандрит. Сведевия о славянских пергаминных и бумажных рукописях, поступивших из книгохранилища Свято-Троицкой Сергиевой лавры в библиотеку Троицкой духовной семинарии в 1747 году (ныне находящейся в библиотеке Московской духовной академии). Ч. 2 // ЧОИДР. 1883. Кн. 4. С. 5—7 и Редин Е. К. Материалы к истории. . . С. 120; 4) Леонид, архимандрит. Систематическое описание славянороссийских рукописей собрания графа А. С. Уварова. М., 1893. Ч. 1. С. 14—15 и Редин Е. К. Материалы к истории. . . С. 104—116.

32 Кроме названных трудов Н. В. Покровского, Е. К. Редина, Ю. А. Кожиной

всего происходит с нарского двора. В течение многих десятилетий XVI и по начала XVII в. бумага особенно высокого качества закупалась пля нужи пвора в повольно большом количестве во Франции (такая же бумага использовалась при дворах западноевропейских государей). Как было недавно показано московской исследовательницей Т. В. Лиановой, бумага атого типа встречается еще в нескольких рукописных и печатных книгах конпа XVI—начала XVII вв., причем во всех случаях может быть локументирована связь с царским двором. Ею опубликован целый ряд филиграней этой бумаги, в том числе несколько вариантов общего типа «Nicolas Lebé». 24 Они сняты с двух книг, напечатанных О. М. Радишевским «в парском пому, иле же божественного писания печатных книг пело совершается», в начале XVII в., — Евангелия напрестольного 1606 г. и перковного Устава в двух изданиях периода 1607—1610 гг. 25 Замечу, что знак из Евангелия 1606 г., воспроизведенный у Гераклитова под № 1477, очень близок к знаку Диановой, № 51; трудно сказать, следует его считать пругим вариантом или это просто другое воспроизведение того же знака.<sup>26</sup>

Все сказанное позволяет уверенно отождествить филигрань в сборниках Увар. 309 и 310 с филигранью «Годуновских псалтирей» и отличить ее от вариантов, встречающихся в изпаниях начала XVII в. или в рукописях более раннего времени. На основе новых сведений, видимо, лучше патировать бумагу из сборников Максима Грека не 1606 г., как предлагала Н. В. Синицына по общему сходству со знаком Гераклитов, № 1477. а 90-ми гг. XVI в. Это хорошо увязывается с датой вкладной записи, читающейся в Увар. 309 (1600 г.).

Каким образом сделанные наблюдения изменяют нашу реконструкцию истории этих рукописей и вообще собрания Ионы Думина? Д. М. Буланин по относительной хронологии текстуальной правки установил, что протографом первоначально единой рукописи Егор. 869-Увар. 310 была рукопись ГБЛ, собр. Егорова, № 207.27 Принимая состояние Увар. 309 с первыми 34 главами за первоначальное состояние этой рукописи, он полагал, что Увар. 309 была переписана непосредственно с Егор. 869 в то время, когда последняя уже была отделена от Увар. 310. Поскольку новые сведения подтверждают тщательную переделку Увар. 309 с целью пологнать ее к Увар. 310, нельзя утверждать, что она изначально содержала только 34 главы; необоснованно также заключение, что она восхопит именно к Егор. 869. Вполне возможно, даже вероятно, что Увар. 309 сначала была точно того же типа, какому соответствует ее оглавление, представителем чистого Иоасафовского собрания, состоящего из 46-47 глав, т. е. мы должны, по-видимому, вслед за Н. В. Синицыной отнести

<sup>25</sup> См.: Дианова Т. В. Водяные знаки. . . Рис. III, № 47—49, 51 (из Евангелия 1606 г.; последняя филигрань встречается также в двух изданиях Устава). О кооперации государевой мастерской палаты (где производили рукописные книги)

 $<sup>^{24}</sup>$  См.: Дианова Т. В. Водяные знаки... С. 33—34, 83—87, рис. I—V. В названных Т. В. Диановой рукописях XVI в. наблюдается общее сходство и с филигранями Лицевого летописного свода. По-видимому, наш водяной знак присутствует в сборнике конца XVI в. ГБЛ, собр. МДА, № 173/35, содержащем «Небеса» Иоанна Дамаскина и грамматические и лексикографические сочинения, в том числе первую редакцию «Толкования именам по алфавиту» Максима Грека. См.: Ковтун Л. С. Лексикография в Московской Руси XVI—начала XVII в. Л., 1975. С. 118, 126—134, отельнография в московской гуси AVI—началч AVII в. Л., 1975. С. 118, 126—134, 268, 313—333; Леонид, архимандрит. Сведения о славянских пергаминных и бумажных рукописях... Ч. 2. // ЧОЙДР. 1883. Ч. 4. С. 111—112; 1884. Ч. 3. С. 113—117.

и Печатного двора в связи с изданиями Радишевского и «Годуновскими псалтирями» см.: Дианова Т. В. Старопечатный орнамент. С. 324—325.

26 Иллюстрации представлены у А. А. Гераклитова в натуральном размере, у Т. В. Диановой в «4/5 от натуральной величины»; если все это точно, то знаки придется считать двумя слегка различающимися между собой вариантами; если пропорции нарушены (например, если у Гераклитова есть отклонения до 4 мм от натурального размера), то воспроизведения могут восходить к одному и тому же знаку.

27 Буланин Д. М. Вологодский архиепископ...С. 178.

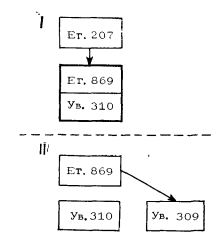


Схема развития по Буланину. І этап — единая рукопись Егор. 869/Увар. 310 списывается с Егор. 207. II этап — Увар. 309 списывается с Егор. 869.

Увар. 309 непосредственно к Иоасафовскому типу (предварительно проверив текстуальные соотношения). То, что эта рукопись вообще отражает работу Ионы Думина над собранием сочинений Максима Грека,

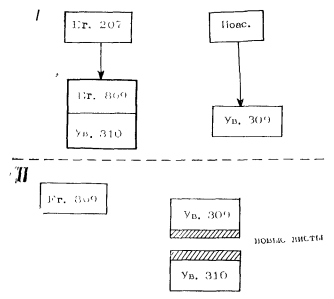


Схема развития по Олмстеду.

I этап — единая Егор. 869/Увар. 310 списывается с Егор. 207; Увар. 309 списывается с какой-то рукописи «Иоасафовского» типа.

II этап — Увар. 309 «сплавляется» с Увар. 310.

кажется вне сомнения: и датировка водяных знаков, и относительная хронология занятий Думина над собранием сочинений Максима Грека, и переделка двух рукописей, и связь вставленных листов с царским двором — все соответствует тому, что мы знаем об обстоятельствах жизни и

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> См.: Синицына Н. В. Максим Грек в России. С. 227—228. Здесь Увар. 309 числится среди рукописей Иоасафовского типа.

деятельности Вологодского архиепископа.<sup>29</sup> По всей вероятности, Иона Думин сам заказал переделку двух рукописей. Но думать, что рукопись Увар. 309 восходит к Егор. 869 или что она была написана после разде-

ления Егор. 869 и Увар. 310, нет оснований.

О том, почему Думин вообще счел нужным вернуться к Увар. 309 и 310, переделать и сблизить их, на основе имеющейся информации, можнотолько догадываться. Наверное, по той или иной причине Егор. 869—первая часть собрания, вспоследствии замененная на Увар. 309, — либо стала недоступной Думину, либо показалась ему неудовлетворительной. Если Увар. 309 на самом деле представляет собой чистый Иоасафовский тип, нельзя ли предположить, что первоначальный текст Иоасафовского собрания показался Думину все же предпочтительнее исправленного в рукописи Егор. 869? 30

Возникают и более общие проблемы. Каковы связи Думина с царским двором? Сколь актуально было официальное признание Максима Грека для отношений патриарха и царя с греческой церковью в период учреждения Московского патриаршества? В Можно ожидать, что дальнейший анализ рукописей, связанных с именем Ионы Думина, и других памятников его времени, в том числе великолепных, но недостаточно изученных «Годуновских псалтирей», позволит полнее осветить активную культурную жизнь конца XVI в., одна из любопытных черт которой — заметный подъем интереса к Максиму Греку. Рукописи Ионы Думина и Иоанникия Осокина, в частности, отражают этот повышенный интерес, начало долгого пути к полному признанию.

30 О текстологической работе Ионы Думина над Егор. 207, Егор. 869 и Увар. 310 см.: Буланин Д. М. Вологодский архиепископ. . С. 178. Против последнего предположения тот факт, что осталась незамененной рукопись Увар. 310, отра-

жающая правку, аналогичную правке Егор. 869.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> О тесной связи разных этапов работы свидетельствует и почерк вкладной записи Увар. 309, отождествленный Н. В. Синицыной с почерком рукописей Егор. 869 и Увар. 310. См.: С и н и ц ы н а Н. В. Максим Грек в России. С. 48, примеч. 48.

зі В литературе высказывались уже предположения о близости Ионы Думина к патриарху и царю. См.: Буланин Д.М. Иона Думин. С. 430; О l m sted H. Studies... Р. 302—307, 430—433; Синицына Н.В. 1) Рукописная традиция XVI—XVIII вв. собраний сочинений Максима Грека (К постановке вопроса) // ТОДРЛ. Л., 1971. Т. 26. С. 262; 2) Максим Грек в России. С. 48—49. Все это ничуть не противоречит несомненному интересу Ионы Думина к наследию Максима Грека и его судьбе. См.: Покровский Н. Н. Замечания о рукописи Судных списков Максима Грека.

#### н. А. КАЗАКОВА

### Рассказы освобожденных русских полоняников

Русское правительство, отправляя послов в страны Западной Европы, давало им наказ собирать информацию о международных отношениях. внутреннем состоянии государств и известия иного характера. Послам предписывалось: «проведывать себе тайно», какие государи и правители между собою «в миру» и какие «не в миру», «кто ныне в. . . войне силен. . . и про иные про всякие вести, которые великому государю его царскому величеству и всему Московскому государству надобны; а проведовав, записывать. . . в статейный список». 1 И послы добросовестно выполняли данные им поручения. Они внимательно прислушивались и приглядывались к тому, что видели и слышали, вносили в свои статейные списки сведения и о политической жизни Европы (в первую очередь), и о внешнем облике европейских городов, и о различного рода достопримечательностях. Основным источником информации являлись беседы с «приставами» (так русские послы называли курировавших их чиновников дипломатических ведомств) и официальными представителями правительств. Кроме того, послы черпали данные по интересующим их вопросам из бесед с посещавшими их представителями знати, купцами, в приморских странах капитанами судов и т. д.

Своеобразным источником информации для русских послов являлись рассказы освобожденных из плена русских полоняников. Удивительны были их судьбы. Обычно это были захваченные крымцами жители южной Руси, которые перепродавались затем в Турцию. Там их ждала однозначная участь — рабов, гребцов на турецких «катаргах» (галерах). Для многих эта участь была пожизненной. Но некоторым вездо: в морских сражениях на Средиземном море «талиянцы» (итальянцы, в нашем источнике речь идет именно о них) разбивали и захватытурецкие галеры, освобождали рабов-гребцов, а итальянские власти выдавали им «прохожие грамоты», являвшиеся пропусками для возвращения на родину. Большинство бывших русских полоняников возвращались на Русь через Литву и Польшу, а некоторые - через страны Западной Европы. Проходя через ряд стран, иногда подолгу задерживаясь в какой-нибудь из них, полоняники приобретали навыки разговорной речи на местных языках и узнавали, таким образом, о новостях тамошней жизни, в частности политической. Услышав, что в городе, куда они пришли, находится русское посольство, полоняники обязательно являлись к послам, ожидая помощи в возвращении на родину, а послы охотно встречались с бывшими полоняниками, надеясь узнать от них об интересующих русских дипломатов вещах.

Любопытные рассказы двух русских полоняников сохранились в статейном списке Лукьяна Мясного и подьячего Федора Постникова — постейном списке Лукьяна Мясного и подъячего федора Постникова — постейным постникова — постейным постникова — пос

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Памятники дипломатических сношений Древней России с державами иностранными (далее: ПДСДР). СПб., 1856. Т. 4. Стб. 827.

Н. А. Казакова, 1991

ланников Руси, направленных к императору Священной Римской империи Матвею в июле 1616 г.

Когда в октябре 1616 г. Лукьян Мясной и Федор Постников остановились в Любеке, то к ним во двор пришел русский человек, попросивший сообщить послам, что он «идет из Цесарева города из Праги, а был в Турепкой земли в полону шесть лет». Во время беселы с Лукьяном Мясным полоняник сказал, что «зовут его Гришка Харламов, а отец его был Рыльского города севрюк. И взяли его крымские люди в полон под Можайском и жил он, Гришка, в Крыму два года, и продали его турским людем на катаргу, и был он на катарге три года; и во 124-м году после Велика дня талиянские люди турскую катаргу побили. А были на той катарге руских и литовских и неменких <sup>2</sup> людей болщи пятисот человек. И талиянские люди турских людей всех побили, а русских, и литовских, и немецких людей король велел роспустить и тем всем полоненником велел талиянской король подавать прохожие грамоты за своими печатми. И русские полоненики многие люди пошли на Полскую землю, а иные остались у талиянского короля; а он, Гришка, шел из Талиянской земли на Папежскую и на Францовскую землю. И придя в Прагу, бил челом цесарю он, Гришка, чтоб его велел через свою землю пропустить, а иттить ему к государю в Москве. И цесаревы думные люди, досмотря у него прохожие грамоты за королевскою печатью, и велели его пропустить, а цесарь велел ему на дорогу дать золотой».3

19 февраля 1617 г. в Прагу к Лякьяну Мясному и Федору Постникову явился другой полоняник, который рассказал, что «зовут его Данилком Осипов сын Аминева, а отец его служил с Лук Великих; а взяли его в полон литовские люди, как Луки-Великие воевали, и тому лет с шесть. А у литовских людей в дороге отгромили его татары и продали турским людям, и был он у турских людей на катарге. И во 124-м году талиянские люди побили турских двенадцать кораблей да две катарги. А было на тех кораблях и на катаргах полских, и литовских, и руских полонеников с пятьсот человек, и тех всех полонеников талиянские люди отпустили, а турских людей всех побили. И руские полоненики пошли все на Полскую землю. А он, Данилко, после того побыл в Талианской земле недель с тридцать. И проведав он в Талианской земле, что Московского государства послы и посланники приходят к цесарю римскому, и он, Данилка, для того из Талиянской земли пришол в город Прагу, кто б его вывез на Московское государство».4

Перед нами две автобиографии. Они сугубо фактографичны и лишены эмоциональной окраски, хотя, несомненно, она присутствовала в устных рассказах полоняников, когда они сообщали о пережитом. Фактографичность и суховатость записанных рассказов полоняников — это влияние документа, в состав которого они попали. Дьяка, ведшего статейный список и расспрашивавшего бывших полоняников, интересовали только факты. Но даже и в таком виде рассказы освобожденных полоняников интересны как памятники, повествующие о незаурядных судьбах двух простых русских людей начала XVII в.

Интересны они и как исторические источники. В них содержались сведения о политической жизни в Восточной Европе — русско-литовских войнах и набегах крымцев на южнорусские земли, сопровождавшихся уводом населения в плен; об обстановке на Средиземном море, где шла почти никогда не затухавшая борьба между турецкими военно-морскими силами, с одной стороны, и военными кораблями Венеции, Королевства Обеих Сицилий (или Неаполитанского), зависимого от Испании, и самой

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Немецкие люди — это, очевидно, сборный термин, обозначавший лиц, принадлежавших к различным западноевропейским национальностям.

3 ПДСДР. СПб., 1852. Т. 2. Стб. 1261—1262.

4 Там же. Стб. 1337—1338.

Испании. В рассказах обоих полоняников (а они были, по-видимому, рабами-гребцами на одной и той же галере) в качестве главной силы, боровшейся с турками, выступают «талианские люди», подчиненные «талианскому королю». В данном случае речь идет, очевидно, о вице-короле Обеих Сицилий, осуществлявшем всю полному власти от имени испанского короля.

Посланники Лукьян Мясной и Федор Постников задавали Харламову вопросы об интересовавшей их обстановке в южной Европе: «Как ныне францовской король с своими думными людми, и с ишпанским королем, нет ли меж ими розни и буде есть и в чем и какая рознь?». Заметим, что вопросы посланников обнаруживают их осведомленность как о делах внутри Франции, так и о франко-испанских отношениях (во Франции в это время — во втором десятилетии XVII в. — происходила борьба между Людовиком XIII и феодальной знатью; испанский король вмешивался во французские дела, стремясь дестабилизировать положение в стране и усилить влияние там «испанской партии», к которой принадлежала часть знати). У второго освобожденного из турецкой неволи полоняника Данилки Осипова, с которым русские посланники встретились в Праге, они спрашивали, «с кем ныне талиянские люди войну держат и кто им на кого помогает». 5

Харламов на заданные ему вопросы ответил так: «Испанский де король завладел у францовского короля городом Миляною, и за тот город стоит францовский король, а помогает ишпанскому королю цесарь, италианский король, и стоят на францовского короля за один. А Виницейские люди держат войну с дукограцкими людми, а помогают виницеяном турские люди; а папа стоит за дукограцких людей и бьются с виницеяны о вере». Ответ Данилки был еще короче: «Талиянские люди войну держат с виницеяны, а помогают талиянским людем шпанской король и дуко ференской; а виницеяном кто помогает и что промеж ими война, то он не вепает». 6

Как видим, вопрос о положении дел во Франции Г. Харламов обошел молчанием: очевидно, никаких сведений, касающихся сложившейся там ситуации, у него не было. Но зато он осветил положение в Северной Италии, через которую прошел, направляясь в Германию. В Северной Италии скрещивались в это время интересы Габсбургского блока, с одной стороны, и Франции, с другой. Милан, как отметил Харламов, находился под властью испанского короля (эта ситуация сложилась после окончания итальянских войн в середине XVI в.). Твердые позиции в Северной Италии были важны для Габсбургов, так как через нее осуществлялись связи между владениями испанских Габсбургов на юге Италии и владениями австрийских Габсбургов в Центральной Европе. Харламов правильно подметил, что испанскому королю помогали цесарь (император), «италианский король» (то есть вице-король Обеих Сицилий) и папа (римский папа всегда был на стороне Габсбургского католического блока). Все эти силы, по словам Харламова, противостояли французскому королю, стремившемуся к распространению влияния Франции на Северную Италию.

Другая часть информации, данной Харламовым, касалась взаимоотношений Венеции и «дукоградских людей», — как надо полагать, подданных великого герцога Тосканского. По словам Харламова, между венецианцами и «дукоградскими людьми» имели место военные действия, в которых папа был на стороне «дукоградских людей»; неясные в приведенном контексте слова Харламова «и бьются с виницеяны о вере» следует

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Там же. Стб. 1262. <sup>6</sup> Там же. Стб. 1338.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Полагать, что «дукоградские люди» — это подданные великого герцога Тоскан-≰кого, дает основание упоминание «дуки ференского» (т. е. герцога Флорентийского, а точнее, великого герцога Тосканского) в рассказе Данилки Осипова.

понимать как указание на имевший в то время место конфликт между венецианским духовенством и римским престолом. В Того же сюжета — военных действий между Венецией, с одной стороны, великим герцогом Тосканским («дуко ференской») и подданными королевства Обеих Сицилий, с другой, — касались и сведения, сообщенные Данилкой Осиповым.

Рассказы и ответы обоих освобожденных из турецкой неволи и возвращавшихся на родину русских полоняников были внесены в статейный список посланников как материал, представлявший интерес для Посольского приказа. Для историков же литературы они любопытны как своеобразная разновидность автобиографий русских людей начала XVII в.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Из сообщения Харламова следует, что венецианцам помогали «турские люди»; очевидно, это был один из редких случаев, так как чаще Венеция и Турция находилисьв состоянии конфронтации.

#### А. С. ЛАВРОВ

## «Летописец» Кариона Истомина

«Летописец» Кариона Истомина принадлежит к числу памятников, завершающих летописный период русской историографии. На длительное время «Летописец» исчезал из поля зрения исследователей. В «Исследовательских материалах для "Словаря книжников и книжности Древней Руси"» указано, что «в настоящее время неизвестно <. . . > местонахождение» единственного списка «Летописца великия земли Российския», приписываемого Кариону Истомину. 1 Не упомянут «Летописец» и в специальной статье, посвященной летописному своду 1652 г., продолжением которого он является.<sup>2</sup> Настало время вновь ввести «Летописец» в научный оборот с учетом проделанных в последние годы исследований русской

литературы «переходного периода».

Рукопись «Летописца» была приобретена архимандритом Леонидом (Л. А. Кавелиным) в 70-х гг. XIX в. и передана им в 1890 г. в собрание ОИДР, где она была описана Е. И. Соколовым. Первоначально Леонид атрибутировал «Летописец» Сильвестру Медведеву, но после знакомства с биографическим очерком С. Н. Браиловского о Карионе Истомине склонился к авторству последнего. 4 Аргументация архимандрита Леонида сводилась к следующему: 1) летопись написана духовным, а не светским лицом, так как событиям церковным отведено в нем первенствующее место; 2) при описании событий 1682 г. использовано не «Созерцание краткое. . .», за составление которого Карион привлекался к розыску по делу Ф. Шакловитого, а «официальный документ» — перевод донесения датского дипломата Розенбуша; 5 3) летописец был близок к «партии Милославских» (о чем свидетельствуют, в частности, внесенные в «Летописец»

1 См.: Сазонова Л. И. Карион Истомин // ТОДРЛ. Л., 1985. Т. 39. С. 51.
2 Лаврентьев А. В. Летописный свод 1652 г. // Там же. С. 118—119.
3 Соколов Е. И. Библиотека имп. Общества истории и древностей Российских. М., 1905. Вып. 2. С. 221—224.
4 См. предисловие архимиррита Леонида к неосуществленной публикации «Летопислов. Г. В. Д. 2010. от 2014 др. 2014.

тописца»: ГБЛ, ф. 219, оп. 2 (Архив ОИДР), № 686, л. 2—3 об. Историк опубликовал лишь несколько документов из «Летописца»: 1) Переписка царя Петра с патриархом Адрианом // ЧОИДР. 1876. Кн. 4, отд. V. C. 238—243; 2) Переписка Петра Первого с натриархом Адрианом. 1697 г. (Из рукописного летописца) // Русский архив. 1878. Кн. 1. С. 5—9; 3) Чин поставления на царство царя и великого князя Алексея Михайловича. СПб., 1881. 39 с. (ПДПИ. VII). См. подробнее: Священник Анатолий Просвирнин: Труды архимандрита Леонида (Кавелина) (1822—1891) // Богословские труды. М., 1972. Сб. 9. С. 226—240.

6 Вслед за С. Н. Браиловским Леонид приписывает «Созерцание краткое...»

Кариону Истомину, а не Сильвестру Медведеву (ср.: Волков М. Я. «Созерцание краткое» как источник по истории общественно-политической мысли // Общество и краткое» как источник по истории общественно-политической мысли // Общество и государство феодальной России. М., 1975. С. 198—208). Убедительные аргументы в пользу авторства Сильвестра Медведева приводит А. П. Богданов (Богданов но в А. П. К вопросу об авторстве «Созерцания краткого лет 7190, 91 и 92, в них же что содеяся во гражданстве» // Исследования по источниковедению истории СССР дооктябрьского периода: Сб. ст. М., 1987. С. 114—146). А. П. Богданову остался не-∎звестен список «Созерцания краткого...» из Тихонравовского собр. (ГБЛ, ф. 299, **№** 52)

вирши на смерть царя Ивана Алексеевича); 4) автор «является особым почитателем известного деятеля этой эпохи иеромонаха Симеона Полоцкого», поэму которого «Плач на кончину царя Алексея Михайловича» он целиком перенес в свой «Летописец».6

В монографии С. Н. Браиловского, обобщившего дореволюционные исследования литературного наследия Кариона Истомина, был затронут и вопрос об авторстве «Летописца», С. Н. Браиловский выявил ссылку на «летопись монаха Истомина» у известного историка XVIII в. И. И. Голикова, сопоставил с сообщениями «Летописца» вирши на смерть Ивана Алексеевича и заметку о походе Петра к Архангельску из авторских сборников Кариона Истомина. 7 Однако большинство аргументов Браиловского было отведено в рецензии С. Н. Долгова. С. Н. Долгов не нашел в «Летописце» сообщения, на которое ссылался Голиков, а виршей из «Летописца» — в бумагах Кариона Истомина. Заметки Кариона Истомина о поездке Петра в Архангельск и аналогичное сообщение «Летописца» оказались независимыми друг от друга.8

В дальнейшем изучение «Летописца» приостановилось, так как его единственная рукопись была утеряна. С. Н. Азбелев в 1955 г. обнаружил список «Летописца» в Музейном собр. (ГБЛ, ф. 178, № 10561) и отождествил его с рукописью из собрания ОИДР. По мнению Азбелева, «Летописец» является продолжением Свода 1652 г., исследованного к тому времени А. Н. Насоновым. 9 В 1970-х гг. рукопись «Летописца» была возвращена в собр. ОИДР, где и находится сейчас (современный шифр: ГБЛ, ф. 205, № 419; далее ссылки только на листы). <sup>10</sup>

Архимандрит Леонид отнес создание рукописи к «нач[алу] XVIII века». 11 Эта датировка не была пересмотрена: очевидно, здесь сыграло свою роль и традиционное представление о том, что большинство «петровских» сводов представлено либо автографами самих летописцев, либо однимдвумя современными списками. Палеографическое исследование показало, что рукопись написана на бумаге с водяными знаками «Р-О-/ВЕ» («Русская фабрика Василия Евреинова»), относящейся к концу 40-х— 50-м гг. XVIII в.<sup>12</sup>

Это значительно осложняет изучение «Летописца». Тем не менее представляется возможным реконструировать основные этапы авторской работы над текстом памятника. В основу «Летописца» был положен один из списков 1-й редакции Свода 1652 г., созданного в 1652—1658 гг. (более поздняя датировка Свода, предложенная Л. В. Черепниным, отведена). 13 Для датировки продолжения Свода особенно важна погодная статья за 1682 г., в которой при сообщении о венчании на царство Петра и Ивана Алексеевичей отмечено: «. . .и ныне обоя братия великие государя противо обыклости бывшей в греческом царстве управляют, дай Боже им

<sup>6</sup> ГБЛ, ф. 219, оп. 2, № 686, л. 2—3 об.

<sup>7</sup> Браиловский С. Н. Один из «нестрых» XVII столетия. СПб., 1902.
С. 324—326.

<sup>8</sup> Долгов С. О. Разбор сочинения под девизом «И дым отечества нам сладок и приятен» // Отчет о XXXVII присуждении наград гр. Уварова. СПб., 1897. С. 256— 257.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Азбелев С. Н. Летопись петровского времени, содержащая поэму Симеона Полоцкого // От «Слова о полку Игореве» до «Тихого Дона»: Сб. статей к 90-летию Н. К. Пиксанова. Л., 1969. С. 261—265.

10 Рукописные собрания ГБЛ: Указатель. М., 1986. Т. 1, вып. 2: (1917—1947).

<sup>11</sup> ГБЛ, ф. 219, оп. 2, № 686, л. 2.

12 Близок № 662 у С. А. Клепикова (Клепиков С. А. Филиграни на бумаге русского производства XVIII—начала XX века. М., 1978. С. 43, 1750 г.), но прямо-угольник в левой части знака зубчатый, а не волнистый (ср.: Там же, № 658, 1760 г.; № 660, 1752 г.).

<sup>13</sup> См.: Лаврентьев А. В. 1) Списки и редакции летописного свода 1652 г. // Источниковедческие исследования по истории феодальной России. М., 1981. С. 61— 82; 2) Свод 1652 г. — памятник русского летописания XVII века: Дис. . . . канд. ист. наук. М., 1984. Машинопись.

государствование мирное и всяких благ получити преизобилно» (л. 237). Эта запись могла появиться только до смерти Ивана в 1696 г. Но в той же погодной статье находится и рассказ о новом титуле В. В. Голицына, составленный уже после его опалы в 1689 г.: «. . . и писался титулом сим: Государственныя болшия печати и государственных великих и посольских дел оберегатель ближней боярин и дворовой воевода и наместник новгородцкой князь Василей Васильевичь Голицын и писали так все со 191 году по 198 год» (л. 237). Таким образом, работа над частью «Летописца» (до рассказа о событиях 1682 г.) относится к 1689—1696 гг. Позже были внесены сообщения за 1680-е—1702 гг.; на последней дате «Летописец» обрывается. Это косвенно свидетельствует о связи автора с традицией патриаршего летописания. Так, А. П. Богданов пишет о том, «что негативное отношение высших иерархов к правительству Софьи—Голицына сказалось на своеобразном запрете на повествования о происшествиях 1682—1689 гг., действовавшем до кончины Иоакима в 1690 г.». 14

На связь «Летописца» с патриаршей канцелярией указал еще С. Н. Браиловский: «В продолжении "Летописца" (петровских времен) дано место письмам патриарха Адриана к молодому царю за границу, что мог сделать лишь Карион Истомин, как дьяк патриарха Адриана и правитель его домовой канцелярии». К тому же в принадлежащей перу Кариона Истомина «книжице» об Азовских походах находятся два послания Адриана, приведенные в «Летописце». Однако «книжица» не могла послужить единственным источником для «Летописца», к тому же в обоих произведениях приведены и другие письма патриарха. Очевидно одно: и Истомин, и летописец широко использовали материалы патриаршего архива (не случайно на письмах царя в «Летописце» указаны даты отправления и получения, а на письмах патриарха — только исходящие).

Связь автора «Летописца» с церковными верхами делает памятник ценным историческим источником. Достаточно указать на уникальное сообщение о составе боярской комиссии, расследовавшей в 1689 г. «дело Шакловитого»: «. . . а у розыску того были бояре князь Борис Алексеевичь Голицын, князь Иван Борисовичь Троекуров, Тихон Никитич Стрешнев с товарыщи» (л. 238 об.). Таким образом, Ф. Шакловитого судила не вся Боярская дума и даже не ее представительная часть, а лишь ближайшие сторонники Петра (из которых двое — Б. А. Голицын и Т. Н. Стрешнев — последовательно возглавляли Приказ розыскных дел). Это заставляет усомниться в традиционном противопоставлении Ф. Шакловитого — «выходца из разночинцев», дерзко третировавшего боярство как «зяблое древо», и «боярской аристократии», якобы выступившей союзницей Нарышкиных. Интересны также сообщения о создании потешных полков в 1687 г., о строительстве флота в Воронеже (л. 237 об., 248 об.—249).

«Летописец» нуждается в дальнейшем исследовании — и как исторический источник, и как литературное произведение. Основными направлениями этого исследования должны стать, с одной стороны, сопоставление «Летописца» со всем комплексом текстов, связанных с Карионом Истоминым, с другой — с летописной традицией конца XVII—XVIII вв.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Богданов А. П. Летописные и публицистические источники по политической истории России конца XVII века: Автореф. дис. . . . канд. ист. наук. М., 1983. С. 14.

<sup>15</sup> Браиловский С. Н. Один из «пестрых» XVII столетия. С. 325.

16 ГБЛ, ф. 299 (собр. Тихонравова), № 634, л. 203—204 об., 212 об.—213 об. Ср.: «Летописец», л. 243 об.—244 об., 251—252. О «книжице» см.: Чистякова Е. В., Богданов А. П. «Да будет потомкам явлено...»: Очерки о русских историках второй половины XVII века и их трудах. М., 1988. С. 100, 102.

17 См.: Розыскные дела о Федоре Шакловитом и его сообщниках. СПб., 1884—

<sup>1893.</sup> Т. 1—4. <sup>18</sup> Волков М. Я. О становлении абсолютизма в России // История СССР. 1970. № 1. С. 102.

#### Т. Н. БЕЛОВОЛОВА (УКРАИНСКАЯ)

# Ранняя редакция Жития преподобного Димитрия Прилуцкого, вологодского чудотворца

Житие Димитрия Прилуцкого, самый ранний памятник вологодской агиографии, известно в трех редакциях, представленных более чем 120 списками. Чаще всего в рукописях встречается так называемая Минейная редакция Жития. Ее автор — Макарий, пятый (судя по Синодику) игумен Спасо-Прилуцкого монастыря. В. О. Ключевский назвал эту редакцию «позднейшей, распространенной и дополненной». Она сопровождается 14 посмертными чудесами, расположенными в следующем порядке:

1) Чудо о болезни корчете в Вологде;

2) О приходе вятчан на Вологду и разорении Спасо-Прилуцкого монастыря;

3) О исцелении беснующейся Софии;

4) О бесноватом Симеоне;

5) О исцелении отрока Харитона;

6) О слепой вдовице Антониде;

7) О нападении на Вологду Димитрия Шемяки («Чудо о граде Вологде»);

8) О исцелении от пьянства князя Андрея Ржевского;

9) О бесноватом слуге Иоанне;

10) О слуге Кондрате, страдавшем бессонницей;

11) О построении третьей соборной церкви в монастыре;

12) О исцелении больного Поликарпа;

О исцелении от пьянства Иоанна;
 О бесноватом Стефане из Лоскомжи.

Минейная редакция Жития имеет предисловие и Похвалу святому. Самый ранний из известных списков редакции написан в Новгороде и датируется 1494 г. (ГПБ, Соловецкое собр., № 518/537, л. 216 об.—243). В середине XVI в. эта редакция была включена в Великие Минеи Четьи митрополита Макария под 11 февраля, почему и получила название Минейной. Вопрос о времени ее создания пока остается открытым.

В четырех известных нам сборниках, происходящих из Вологды (ГИМ, собр. Уварова, № 232, XVII в.; Вологодский краевед. музей, № 2037, конец XVII в., из Спасо-Прилуцкого монастыря; Ярославский краевед. музей, № 15327, 1854 г.; ГБЛ, ф. 272 (Синод.), № 351, XVII в.), находится так называемый вологодский вариант Минейной редакции с 33 чудесами. В них много событий, имен и географических названий, относимых к XVII в.

Минейная редакция чаще встречается не с одной только Похвалой (нач.: «Но убо ныне прекратим слово писати чюдеса святаго, неисчетна бо суть. . .»), но и с Похвальным словом, созданным путем переработки и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ключевский В. О. Жития святых как исторический источник. . . М., 1871. С. 271.

С Т. Н. Беловолова (Украинская), 1991

украшения в стиле «плетения словес» Минейной редакции. Ключевский считал его третьей редакцией Жития, составленной в конце первой половины XVI в. (нач.: «Приидете, святое и честное постник сословие. . .»). В нем использованы предисловие к Житию Сергия Радонежского, биографические известия, 12 первых чудес и Похвала Минейной редакции.

В составе Пролога помещена не указанная Ключевским самая краткая, Проложная редакция Жития. Она представляет собой, судя по всему, извлечение из Минейной редакции и содержит сравнение с Иоапном Златоустом, сведения о пострижении Димитрия, об основании Никольского и Воскресенского монастырей, о встрече с Сергием и совместных беседах, «како бы общее житие управити», об основании Спасо-Прилуцкого монастыря и о преставлении преподобного (нач.: «Сей преподобный и богоносный отец наш Димитрий бысть родом Российскаго царства. . .»).

Из проложной и вологодского варианта Минейной редакции с 33 чудесами была составлена Сводная редакция Жития. Автор ее в заглавии не указан. Начинается Свопная релакция, как Проложная, и точно слепует ей до эпизода о преставлении Димитрия. Текст расширен четырьмя вставками из Минейной редакции (о пострижении, об отношениях с родителями, о принятии священства, о беседах с Сергием). С эпизода, в котором Пимитрий уполобляется Иосифу Прекрасному, следует переработанный вологодский вариант Минейной редакции. Составитель опускает все украшения и развернутые комментарии, меняет местами главки, что делает текст более сжатым и пинамичным. «Сказанию о чупесах. . .» в Сводной релакции сопутствует «Сказание о сретении чудотворного образа преполобного и богоносного отца нашего Димитрия игумена, иже на Прилуце, вологодского чудотворца, и о новосозданной церкви во обители его». Сводная редакция известна пока только в одном списке середины XIX в.  $(\Gamma\Pi\bar{B}, F.1.774, \pi. 1-35)$ . Вероятно, возникновение ее нужно отнести к более раннему времени.

Среди редакций, описанных Ключевским, названа неизвестная нам краткая редакция Жития без предисловия и Похвалы святому, с семью чудесами, завершающимися «Чудом о граде Вологде». Историк датировал ее второй половиной XV в. Эта редакция была известна ему в двух списках, один из этих списков в рукописи XVI в. находился в его личной библиотеке). Оба списка нами пока не найдены. По мнению Ключевского, это первоначальный текст Жития, ибо пятое чудо (по его описанию) начинается замечанием, которого нет во всех остальных редакциях Жития: «По сих же летех и иная ненаписана чюдеса, ему же и мы самовидцы бывше. . .».3

Недавно в ГПБ, в собрании Титова, № 844 (сер. XVIII в.) нам встретилась рукопись, содержащая текст, близкий к этому описанию. Пятое чудо, как и указывал Ключевский, начинается в нем словами: «По сих же временех отрок некий именем Харитон, ему же и мы самовидцы быхом, иже сия и вписахом, да и се незабвенно будет чюдо. . .» (л. 43 об.). Правда, уже здесь обнаруживается несоответствие: описанная Ключевским редакция отличается от найденной нами двумя новыми чудесами (о вдовице Антониде и о нападении на Вологду Димитрия Шемяки). Различия между двумя редакциями, насколько возможно судить об этом по краткому описанию, еще и в том, что Ключевский называет автором краткой редакции Макария. В списке из собрания Титова нет традиционного надписания: «Творение Макария, игумена тоя же обители», хотя в пользу этого сужде-

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Рассказ о сретении иконы встречается и вне Жития как народное предание.
 <sup>3</sup> Ключевский В. О. Жития святых... С. 270.

<sup>4 «...</sup>в рукописях именем одного и того же автора обозначаются две разные редакции Жития, и трудно решить, которая из них первоначальная» (Ключевский В. О. Жития святых... С. 189).

ния говорит большая текстологическая близость обеих редакций и указание в тексте на один и тот же источник сведений о святом — игумене Пахомии.

Собр. Титова, N 844

Той же бо Пахомие многая нам свидетельствовавше о святом житии преподобнаго Димитрия, от него же мы слышавше, писанию та предложихом. . . (л. 39 об.).

Соловецкое собр., № 518/537

...именем Пахомиа, иже той нам многа свидетельствова о житии и о чюдесах преподобнаго...(л. 157).

Та ли это первоначальная редакция Жития, которую имел в виду Ключевский, судить трудно. Но в том, что этот список представляет более раннюю (по сравнению с Минейной) редакцию Жития Димитрия Прилуцкого, нет сомнения.

Во-первых, в найденном списке Жития встречаем фрагменты, которых нет в других редакциях. Они поясняют степень личного участия автора Жития в происходящем или указывают на его неполную уверенность в сообщенном.

«От него же (Пахомия, — T. B.) мы слышавше, писанию та предложихом. . .» (л. 39 об.).

«Оных же чюдесех мнозех от преподобнаго неисчетно бысть, яже видевших и слышавших свидетелей и послухов. И мы сами видевше их и слышаще от сих многая чюдотворения, еже от преподобнаго в животе его, паче же и по смерти того, ими же чюдесы Бог прослави его. И мало нечто от многа зде списана бысть. . .» (л. 42 об.).

«Но нечто от многа написана мало бысть, ныне еще скажем, иже в наша лета бывшая. . .» (л. 43).

«...ему же (Харитону, — T. B.) и мы самовидцы быхом, иже сия и вписахом, да и се незабвенно будет чюдо. ..» (л. 43 об.).

«Престави же ся сей блаженный и преподобный Димитрий в лето 6900. Аще ли будет малым чим лет сих больше или мале нечто, известно не вемы, по мнозех бо летех сия писанию предана суть. . .» (л. 41).

Во-вторых, в найденном списке многие сюжеты Жития описаны более подробно, с привлечением фактов и подробностей, не упоминавшихся в других редакциях, или с иной мотивацией их. Особо примечательно в этом отношении «Чудо о жене расслабленной», сильно отличающееся стилистически и сюжетно от того же чуда Минейной редакции. Здесь подробнее говорится и о преставлении Димитрия Прилуцкого, названа дата его смерти, полностью приведено завещание братии (в Минейной редакции — лишь просьба вместо себя видеть игуменом Пахомия).

### Coop. Tumosa, No 844

Вам же, братие, в свое место благословляю игумену быти моего духовнаго сына и брата ми и ученика моего Пахомиа. Вы же, братие, яко же и ко мне, послушание имейте к нему во всех верных учения его и повинуйтеся ему по Бозе, яко отцу благопослушливая чада во всех добрых делании. Имейте же любовь между собою нелицемерную о Христе, и чистоту телесную, и смиреномудрие, и терпение. И час смертный всегда имети во уме своем, и чающе от Бога прияти маду против трудов своих во Царствии Его Небеснем. . . (л. 40 об.).

### Соловецкое собр., № 518/537

...И рече: «Вам, братие, благословляю в свое место игумену быти своему брату и сыну духовному Пахомию, тому повинуйтеся в добрых делех, якоже отцу своему...» (л. 169).

Преставление преподобного описано проще, без просьб святого бросить его тело в болото и «ногам в попрание сотворить», но зато с подробностями погребения: как несли тело. где именно его положили.

Собр. Титова, № 844

И честныя мощи его вземше на главах, и принесше, положиша во святей церкви со псалмы и песньми, погребше их честно в ней близ олтаря на десней стране, в монастыри, в нем же и подвизася... (л. 40 об.). Соловецкое собр., № 518/537

...вземше честные мощи его и с псалмы и песньми погребоша того в церкви, юже сам созда в своей обители, в ней же постническы подвизася... (л. 170).

С большим числом деталей и действующих лиц описано «Чудо о вятчанех»: приведены молитва ко Господу о восстановлении любви между людьми, прямая речь удивленных «страшным» чудом воинов, рассказано о воеводах, велевших вернуть монастырю и крестьянам награбленное. Следует обратить внимание на то, что по сравнению с Минейной редакцией в тексте нет фрагмента, описывающего подобное же чудо в Житии Стефана Сурожского, которое появилось на Руси в конце XV в. Некоторые живые подробности в Минейной редакции отсутствуют, чудеса в ней становятся менее конкретными, обобщенными.

Собр. Титова, № 844

Много ей тако трудившися в лютом том недузе, всячески бо недостойная и неленая глаголющи, ни срама, ни стыдения не ведущи пред людьми, иногда и в церкви порты с себе мечющи, не ведущи того ей от устрашающаго ю беса. И тако игумен с братиею молитвы творяще за ню к Богу по силе своей... (л. 43 об.).

Соловецкое собр., № 518/537

. . . некако от привидения диаволя умом смятеся, недостойная глаголющи. И приложиша ю ко гробу чюдотворца, и молитве о'ней бывши в божественной церкви у гроба преподобнаго (л. 174).

С другой стороны, в найденном списке Жития нет привычных для Минейной редакции пророчеств святого о родном брате и Димитрии Донском; нет эпизода, где Димитрий отказывается принять милостыню в монастырь, пока жертвователь не напитает всех домашних и слуг. Не найдем мы фрагментов, в которых указан род занятий Димитрия до пострига и сообщается о разногласиях его с семейством относительно выбора жизненного пути; не упоминается о победе Димитрия Иоанновича Донского на Куликовом поле, о его помощи в благоустроении Спасо-Прилудкого монастыря. Без подробного объяснения причин сообщено об уходе Димитрия с Авнеги. Отсутствует эпизод, в котором иноки просят увеличить количество книг в монастыре, не описан внешний вид Димитрия: что он ел, пил, во что был одет, где молился и т. д. Характер этих разночтений потребует подробного объяснения впоследствии.

Видимо, слова Ключевского о том, что автором обеих редакций был игумен Макарий, не лишены основания, если предположить, что редакция Жития Димитрия Прилуцкого, имеющаяся в списке из собрания Титова, была написана до 1450 г., когда преподобный почитался еще как местночтимый святой, а в конце XV в. (или около того) к его общерусской канонизации тем же игуменом Макарием была переделана, украшена в стиле «плетения словес», дополнена предисловием, сведениями из монастырского предания и Похвалой святому. В еще более позднее время к ней присоединилось Похвальное слово Димитрию, написанное на основе Минейной редакции. Это предположение подтверждается еще и тем, что на материале именно Минейной редакции игуменом Макарием был составлен канон преподобному, необходимый как составная часть службы при канонизации святого.

<sup>6</sup> Ключевский датировал Минейную редакцию 1-й половиной XVI в. Эта датировка ошибочна, ибо древнейший список данной редакции датирован 1494 г. (ГПБ, Соловецкое собр., № 518/537).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Чудо о граде Вологде, седьмое по порядку, в летописях датируется 1448 или 1450 г. Исходя из этого можно предположить, что имеющаяся у нас редакция с пятью чудесами написана до этого времени.

Введение в научный оборот еще одной редакции Жития позволяет более полно представить его литературную историю, предположительно отнести время создания Жития не к концу XV в., как предполагалось до сих пор, а к более раннему времени, обнаружить новые источники написания Минейной редакции, вновь поставить вопрос об авторстве Жития и возможности написания его по устным рассказам Пахомия. У многих исследователей последний вопрос вызывал некоторое недоумение, ибо свидетельство о Макарии, писавшем со слов Пахомия — преемника Димитрия по игуменству, при прежней датировке Жития значило, что Пахомию в то время было далеко за сто лет. Найденная редакция позволяет снять это противоречие и удостовериться в подлинности житийных слов: «. . . от него же мы слышавше, писанию та предложихом. . .».

Следует добавить, что в ходе подготовки статьи к публикации было найдено еще несколько списков Жития преподобного Димитрия Прилуцкого (в рукописях его иногда называют Димитрием Вологодским), близких к публикуемому здесь тексту ранней редакции (ГБЛ (Муз.), № 697, XVIII в.; ГБЛ, ф. 304 (ТСЛ), № 790, XVI в.; ГБЛ, собр. Румянцева, № 96, XVI в.). Списки содержат более полные варианты этой редакции с чудесами. Вопрос о том, какой из вариантов ранней редакции наиболее близок к авторскому, будет разрешен после текстологического изучения всех най-

денных списков.

Приведем краткое описание сборника, содержащего один из вариантов

ранней редакции:

ГПБ, собр. Титова, № 844, в четверку, 47 л., сер. XVIII в., полуустав и скоропись. Филиграни: Pro Patria — Ляуцявичюс, № 2872 (1741 г.), Клепиков, № 167 (1745 г.). Вкладных записей нет. Состав: Сказание об иконе Казанской Божией Матери, преставление и чудеса святителя Алексия митрополита, Жития Антония Римлянина и Геннадия Костромского. Рукопись куплена Титовым в Москве в 1880 году за 5 руб.

Текст публикуется в соответствии с правилами, принятыми в ТОДРЛ.

### МЕСЯЦА ФЕВРАЛЯ В 11 ДЕНЬ ПАМЯТЬ ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО ДИМИТРИА ВОЛОГОЦКАГО

Сей преподобный отец наш Димитрий бысть родом Руския земли, страны 4. 37 и царства Московскаго, от града же славнаго Переаславля, от благочестивых и благоверных родителей родися от славных того града. Измлада извыче божественным писанием, паче же духовным, превосходяи премудростию смирения многих своих сверстник; паче же разумом совершенным, душевным умом цветый доброту совершенну версту телеси, к детем играющим не прилепляяся, ни иных не внимая пустошных. Паче же смиреномудрием украшен, подобяся обычаю Иоанна Златоуста и поучаяся божественных книг вниманию, разсмотряя сего жития мирскаго суету и минующаго, аки речная быстрина или травных цвет, внимая же паче о будущем веце и о суде воздаяния от Бога комуждо по делом его, и о царствии небеснем, праведных радости и веселия райския породы, хотя со ангелы водворитися в нем славити Христа.

И тако ему внимающу, жестоко житие начинает терпением крепким и пострижеся во иноческий образ в том же граде Переаславле,  $\|$  в мона- ... 87 об. стыри Пречистыя Богородицы на Горицах, тако бо и доныне нарицаемо. И подвизаяся добродетели многи имея, любовь по Бозе ко всем нелицемерную и смирение, и пост, и молитву, и чистоту. И добрых ради трудолюбных

<sup>7</sup> В составе сборника: Житие Александра Ошевенского, слова о Зосиме и Сав-

ватии Соловецких, Служба Собору Пресвятой Богородицы.

8 В составе сборника: Жития Козьмы и Дамиана; Григория Богослова; Димитрия Прилуцкого (л. 102-122 об.); Феодора Смоленского; Петра, царевича Ордынского; словарик иностранных слов.

дел его сподобися священства дар прияти. И посем поставляет его Бог учителя и наставника людем Своим. И тако по воли Божии изобрете место у озера близ града Переаславля, и ту постави церковь и монастырь во имя святаго Николы Чюдотворца, и бысть в том монастыри игуменом. И многия ради его любве и добродетелнаго жития его мнози прихождаху к нему ползы ради душевныя. Он же неленостно приимая их и с радостию поучая на путь спасения. Иноки же и белца и хотящих с ним жительствовати и Богу угодити, в чернеческий образ облачая и страху Божию уча и всем добродетелем, собирая стадо духовных словесных овец, и тако и общее житие составляет. Братия же повинующеся ему во всем, яко аггелу Божию, — с любовию и честию, сам бо блаженный показая образ собою в добрых делех и в словесех, и в трудех, и молитвах, красотою же души и тела цветый добродетельми ко Господу.

в та же времена, в том граде ∥ некоего вельможи, мужа славна жена. Многажды ходящи ей к церкви во время пения в монастырь его, бе бо среди мира. Но оный блаженный стяжав себе пустыню в сердцы своем, от мирских воздержася сластей всех. И некогда та жена понужашеся мыслию простоты, хотя видети святолепное преподобнаго лице, постом цветущее. Святому же обычай имущу смирения, ходяща мало поникшися. И не прилучися ей никогда же видети его.

Бяше же у блаженнаго Димитриа ученик, черноризец некий, живый с ним во единой келии, и рече некогда жена та старцу его: «Отче, понеже не можем мы увидети его, по обычаю бо приходящим к церкви людем: мужие, и жены, и дети их, — паче же всегда на праздники». Старец же той спроста рече ей: «Да увидиши его, противу стоя кельи его, егда он изыдет задними дверьми, до недели бо еще не изыдет ко церкви на литоргию». Оной же тако ждущи увидети его и сама не ведущи почто, ни разумеющи на ся суда божественнаго быти.

Преподобному же по обычаю изшедшу и спроста тогда увиде жену ту, без стыдения смотрящу на него. Он же мало нечто оскорбися на ню и непоставную, и нестыдливую нарек ю, беззлобивый бо воистинну всегда «. 38 об. пребывая, правдивый наставник || спасению. Жена та тогда, яко виде его, утаитися рекше хотя, и абие светлость трудолюбнаго и постническаго лица его осия ею, и внезапу нападе на ню боязнь некая и не ведущи ей, и бысть вся разслаблена, не могущи ничим же владети собою. И лежащи ей на земли, и кающися о невежествии своем, глаголя: «Почто аз искусих Духа Святаго, иже на святых Его почивающаго?». И много молящи его, посылающи ко преподобному, прощения прося и исцеления от недуга своего. Он же убо смиряя себе и грешънейша всех человек нарицая, и не иде к ней. И внегда изыде преподобный во церковь, и повелеша братия сердоболям ея привезше ею пред дверми келия его. И прииде преподобный от церкви, и виде ю лежащу и болезнующу, просящу прощения грехов своих. И рече ей святый: «О дщи безстудная и окаянная, зри на мя и насытися грешнаго моего телеси. Отрекше бо ся мы уже мирских, почто ты восхоте тако возноситися гордостию и безумием красящихся телом, а не душевною добротою, еже смирением и милостынею к нищим и молитвою всегда к Богу. И тако апостол учит нас всех: «Жены в церкви да молчат, гнусно бо есть в церкви беседы и говори праздная». И тако много поучив ю 4. 39 со смирением || и сотворив молитву преподобный во имя Отца и Сына и Святаго Духа, и знаменав ю крестным знамением, и ем за руку ея, и повеле ей востати, благословение и прощение подаст ей. И абие бысть

Бысть же сей преподобный Димитрий во дни благовернаго князя великаго Димитрия Ивановича всея Русии, и оттоле слава о нем велия прохождаше повсюду, добродетелнаго ради его к Богу жития. Бяше и преподобному Сергию святому собеседник о мнозем благочестии ко Господу и о пастве их, еже о Христе иноков под ними, и о Бозе любве межи има

здрава часа того и отиде в дом свой, радуяся, благодаря и славя Бога, и

хвалу воздая, и честь преподобному Димитрию.

всегда. Любяще же его и благочестивый князь великии Димитрие и умоли его, да дети его крестит у него, и бысть ему кум.

И виде блаженный тако находящую себе славу и честь мира сего и всяко не восхоте сего света чести, но желая оного будущаго века славы Царя Небеснаго Христа Бога всех. И тако преподобный Димитрий оставль то отечество свое и изыде из града Переаславля, и прииде к северным оттоле странам. И прихождаше многа места и пустыня около града Вологды и со учеником своим Пахомием, еже бысть по нем || настоятель обители его, иже 4. 89 обна Прилуце. Поистинне бо и той Пахомие подражатель житию преподобнаго Димитриа бысть, свято и терпеливно житие сие проходя смирением и любовию. Той же бо Пахомие многая нам свидетельствоваше о святом житии преподобнаго Димитриа, от него же мы слышавше, писанию та препложихом.

И обрете преподобный место при водах, на Леже реце, на устье Великия реки, тако зовомыя. Бяше же от того места недалече волость Авнега. И те людие начаша ненавидети его. Он же отиде оттуду и церковь было поставил ту во имя святаго Воскресения Христова.

И тако посем прииде на Вологду во град, ища места, идеже соберет стадо Божие людей. И Божиею силою и волею изобрете место Богу угодно на Прилуце, на разпутиех мнозех, недалече от града Вологды, разстоянием яко три версты. И упроси себе от ту живущих людей, богобоязнивых и славных мужей, един именем Илья, а другий именем Исидор, нарицаемый Выпряг. И те людие его с радостию прияща, и тако благослови преподобный место то и крест постави, еже той крест и доныне в монастыри его. И вскоре Божиею помощию и церковь постави во имя Всемилостиваго Спаса Христа Бога и Пречистей Его Богоматери и честнаго креста Христова, еже вся земля празднуют месяца августа в 1 день на освящение водам, и монастырь пречестен согради, | и неотступно подвизаяся на доб- 4. 40 родетели и любя воздержание, и чистоту, пост, и молитву, и милостыню, бе бо странноприимец готовый всем, посреди мира вселися, но душею от мирских соблазн уединися. И собрав стадо богоименитно иноков и общее житие устроив, и мнози прихождаху к нему от градов и сел, желающе жития чернеческаго, и благословения ради духовнаго. И тако приемля их с любовию и наказуя о смирении и любви, паче же о страннолюбии и о трудех братии глаголя, яко да тамо обрящем в будущем веце покой от Христа себе, и веселие, и радость. И тако пожив доволны лета, в терпении и во трудех и во всяком благодарении и добродетелех Богу угодив.

И тако проявляя конец жития своего ко Господу отсюду, братии глаголя: «Аще аз отиду отсюду во он век, идеже ми Бог велит по моим худым делам (тако бо всегда блаженный смирение имея, и грешнейша всех человек сам себе называя). Вам же, братие, в свое место благословляю игумену быти моего духовнаго сына и брата ми и ученика моего Пахомиа. Вы же, братие, якоже и ко мне, послушание имейте к нему во всех верных учения его и повинуйтеся ему по Бозе, яко отцу благопослушливая | чада во всех добрых делании. Имейте же любовь между собою не- 4. 40 об. лицемерную о Христе и чистоту телесную, и смиреномудрие, и терпение. И час смертный всегда имети во уме своем, и чающе от Бога прияти мзду против трудов своих во царствии Его небесном».

Посем же некогда бысть заутра рано, внезапу наполнися монастырь полн славы благоуханныя и неизреченныя. И се видеша братия, и притекоша некто к преподобному, хотяще ему поведати бывающее чюдо, и обретоша блаженнаго Димитрия самого уже преставльшася ко Господу тако же паче и келия его полна бяше благоухания божественнаго неботворнаго. Бяше же и лице его светло чистотою душевною, и от Господа ему воздаяния мэды трудов ради его. И честныя мощи его вземше на главах, и принесше, положиша во святей церкви со псалмы и песньми, погребше их честно в ней близ олтаря на десней стране, в монастыри, в нем же и подвизася. Многа же исцеления недужным дарует Бог молитвами его от

гроба его и до сего дне приходящим и молящимся с верою и память его честно празднующих: прокаженнии очищахуся, и болныя и глухия здрави бываху, и мучимыя от бесов прощение и избавление приемлюще всегда, .... 41 и бедным помощник || и заступник в нуждах.

Престави же ся сей блаженный Димитрий в лето 6900. Аще ли будет малым чим лет сих болше или малее нечто, известно не вемы, по мнозех бо летех сия писанию предана быша.

О оных же чюдесах мнозех от преподобнаго неисчетно бысть, яже видевших и слышавших свидетелей и послухов. И мы сами видевше их и слышаще от них многая чюдотворения от преподобнаго в животе его, паче же и по смерти его, ими же чюдесы Бог прослави его. И мало нечто от многа зде списана быша, молитвами преподобнаго отца нашего Димитриа, во славу Богу Отцу и Сыну Святому Духу. Аминь.

О корчете пред мором великим. И бывшу иногда Божиим судом недугу лютому в людех, тяжкая болезнь корчота. И се мнозех тогда приводящих тех в монастырь ко гробу чюдотворному преподобнаго Димитриа. От многия же туги и скорби тоя лютыя не могуще бо и зрети болных тех, мучимыя от недуга того. У гроба святаго в церкви их и оставляюще, в руках им вложены имуща паличия, да не пронизали бы ногти рук своих от лютаго скорчения им. И тако валяющеся тии у гроба того, просяще прощения грехов своих и избавления от болезни тоя, и вопиющим непрестанно.

Ох, и увы, о горе, братие, бывшия тогда болезни тоя. Увы тогда тяжкаго | недуга того грех ради наших. И тако Божиею благодатию и молитвами преподобнаго Димитриа мнози болнии вскоре исцеление приемше и палицы своя помечюще из рук в церкви от радости, текуще в домы своя, славяще Бога и блаженнаго Димитриа чюдотворца. Братия же согребше палицы те, из рук их поверженныя, изметаша из церкви от гроба святаго множеством, яко бы на воз воскласти. И вси людие, слышаще и видяще чюдеса бываемая молитвами преподобнаго, хвалу и славу воздаша Богу и Того угоднику Димитрию. Всегда бо чюдеса бываху, ово от гроба его, ово от воды священныя на праздник Спаса Христа Бога исцеления бывают во славу Отца и Сына и Святаго Духа.

По мнозех же летех попустившу Богу ратных на град Вологду за умножение грехов наших, зане не сотворихом повеления Его, ни соблюдохом заповедей Его, яко же заповеда нам. Молим ти ся: «Господи, не предаждь нас до конца имени Твоего ради, не имуще бо любви между собою от чиста сердца, ни страха Божия в себе не имеюще, того ради вся сия нам быша неполезная». Рече бо Господь: «Всякое царство или дом, аще разделится межи собою, то не может крепко состояти». Тако и сии людие, вятчане, сами некогда отделишася от рускаго царства Московскаго, и се междуусобная рать прииде || на град Вологду. И тако повоевавше, сим же много зла сотворше, а себе добра не обретше. Шедше бо тогда нестройными путьми, и мало их в домы своя приидоша. Едина бо вера християнская и единаго княжения великаго обои людие, но много бо горе в та лета бысть, и увы, тогда нестроения в Руской земле межи собою за грехи наша. Много бо зла сотвориша и сперва тогда и обители преподобнаго Димитриа ,и окрест живущих людей монастыря того, и села их пограбиша.

Иныя ратники и в церковь лезше, идеже гроб блаженнаго Димитриа бяще, да нечто бы им восхитити хотяху. И тако един от них, без страха, и святых икон прикасаяся пеленах, и с неверием прихватися ко гробу преподобнаго, и ко одеянию тому святому, еже им одеян гроб. О люте бысть тогда тому воину, дерзнувшаго приступити с безумием нечистым на святыню Божию! И абие бысть внезапу тогда невидимою Божиею силою отриновен напрасно той ратник от чюдотворнаго гроба, идеже лежит под ним честное тело блаженнаго Димитриа, и повержен бысть немилостивно среди церкви, злый он грабитель, весь явися недействен, и оцепенев, и просто рещи — всеми составы тела его разкривлен и разслаблен лежаше.

И се же видевше тогда друзии воини, иже с ним внидоша в церковь, ужасошася страхом || великим зело и омертвеша глаголюще: «Горе нам, о люте 4. 48 об. бысть за наше неразумие и неверие!».

Слышавше же иныя воины и притекоша, и со братиею сущими, живущими в монастыри том, в церковь, чюдящеся со ужасом зело, яко же бо быша чюдеси во Иеросалиме: от одра, на нем же тело бывшее на погребении Богоматере Пречистыя Богородицы, и прикоснувшагося одру Афониа, абие аггел Божий тогда отсече ему обе руце, зане бо с неверием той архиерей Афониа прихватися за одр, и паки той верова и абие руки его прильноша.

Сему же ратнику пуще бысть перосалимлянина: не токмо исцеления не получи, но и живота отпаде. И тако начаша вси людие припадати с воины ко гробу блаженнаго Димитриа с верою, просяще прощения согрешением своим, да не то же и оныя постражут, яко же он, удареный и помост церковный невидимою Божиею силою. И тако тогда возмогоша его изнести ис церкви, мал живот имуща. И часа того конец живота своего приим, и погребоша его ту, а инии вси ту здрави быша Божиим человеколюбием и молитвами преподобнаго Димитриа.

И се чюдо слышавше благочестивыя их воеводы (а инии видеша) и заповедаща всем своим воем крепко, повелеща весь плен и грабленная монастырская отдати им назад, такожде и всем их крестьяном, и прочь отидоша, уже не к тому зла творяще. Посем же времени и тии людие, вятчане, велию веру стяжавше в монастырь ко Спасу и его угоднику л. 43 Пимитрию преполобному чюлотвориу.

Многа же чюдеса и исцеления всегда Бог подаваше болным, здравие от гроба чюдотворнаго блаженнаго Димитриа молитвами его, иже с верою приходящим. Но нечто от многа написана мала бысть, ныне скажем, иже в наша лета бывшая.

Человек некии именем Симеон, прилучися ему некогда изступившу ему ума, и люте от беса мучиму, и неподобная ему глаголющу. Сердоболи же его вязаху его ужи и путы железными, он же неподобная глаголаше. И приведоша его в монастырь ко гробу преподобнаго Димитриа. Он же множае перваго неистовящеся неволею, и едва с трудом возмогоша его ввести в церковь, и тогда на всех людей злым видом изоуверяющуся, и словеса неподобная испущая, иже ему от беса принуженная, и яко скот гласяща вельми, и язык свой доле пяди извешающа из гортани своего. И с нужею едва приклоняху его ко гробу святаго Димитриа. Игумен же и братия молитвовавше за нъ по силе своей. И благодатию Божиею и преподобнаго Димитриа молитвами отступи от него тяжкий той недуг и бысть здрав, и смыслен, и строен во всем во вся дни живота своего, цел ум имея, отиде во свояси, славя Бога и святаго чюдотворца преподобнаго Димитриа. ||

Бысть же во граде мужа славна жена, именем София. И некогда при- 4. 43 об. лучися ей ума своего изступити от приведения некако нечистаго диаволя. И приведоша ту в монастырь и ко грабу блаженнаго Димитриа. Много ей тако трудившися в лютом том недузе, всячески бо недостойная и нелепая глаголющи, и несмысленная деющи, ни срама, ни стыдения не ведущи пред людми, иногда и в церкви порты с себе мечющи, не ведущи того ей от устрашающаго ю беса. И тако игумен со братиею молитвы творяще за ню к Богу по силе своей. И милостию Спаса Христа Бога нашего, молитв ради преподобнаго Димитрия та жена во ум свой прииде помале, бысть здрава и смыслена, цел ум имея, и отиде в дом свой, радуяся. Вси же людие видевше и слышавше, славу Богу воздающе и преподобному Димитрию чюдотворцу.

По сих же временех отрок некий, именем Харитон, ему же и мы самовидцы быхом, иже сия и вписахом, да и се незабвенно будет чюдо. Недалече волостей окрестных от монастыря живущу сему отроку и идущу ему некогда путем учитися книгам, и абие внезапу от привидения множества

бесовскаго и зависти их злыя падеся на пути том. И страшаща его злыми 4. 44 виды, и запрещаху || ему, дабы не молился Богу и святым Его. Отрок же вся та поведавшу, иже его нашедшим людем на пути том лежаща, и безгласна бывша, и умом смущена. И приведен бысть той ко гробу чюдотворца Димитриа. Прилучи же ся быти празднику церкви тоя Спаса нашего Бога и освящение воде, месяца августа в 1 день. В тои бо праздник все множество людское стицахуся от града и от сел, далнии же и ближнии мужие, и жены, и дети, и припадающе чюдотворному гробу блаженнаго Димитриа, и освященной воде прикасающеся, приемлюще здравие и освящение душам и телом своим. Введен же бысть и той предреченный отрок, умом смущенный во освященную ту воду на реце и изыде от воды здрав весь и смыслен, славя и благодаря Бога и преподобнаго Димитриа. И отиде в дом свой, уже не бояся к тому пакости тоя бесовския, таже книгам извыче, и целомудр, во всем во вся пни живота своего. И тако всегда растущим чюдесем Божиим в монастыри преподобнаго Димитриа исцеления неизреченная: ово от воды освященныя на праздник тоя божественныя церкве, ово же и от гроба преподобнаго всегда с верою приходящим.

#### Е. Б. СМИЛЯНСКАЯ

## К вопросу о народной смеховой культуре XVIII в. (Следственное дело о «Службе кабаку» в комплексе документов о богохульстве и кощунстве)

Весьма плодотворным для изучения языка средневековой культуры может стать анализ восприятия современниками тех или иных культурных явлений на переломном этапе от средневековья к новому времени. Для России такими этапными стали конец XVII—первая половина XVIII столетия, время утверждения «мирского» знания, светской «новой культуры».1 Не претендуя на охват широкой проблематики, позволим привести ряд наблюдений над характером восприятия в этот период фольклорных произведений и памятников «демократической сатиры», содержащих пародии на богослужебные, учительные, житийные тексты.

Как известно, у исследователей отсутствует единство мнений и оценок по этому вопросу. В ряде работ существует практически однозначная трактовка «Службы кабаку», «Калязинской челобитной», «Сказания о бражнике», а также группы пословиц как «антиклерикальных», «антицерковных» произведений, «в которых сознательно высмеиваются многие важные

догматы христианской веры, святые и т. д.».2

В противовес подобному пониманию средневековой пародии авторы работ о «смеховом мире» Руси замечают, что в XVII в. пародии на молитвы и церковную службу были широко распространены и не казались богохульными, а «Служба кабаку» и «Калязинская челобитная» могли в XVII в. рекомендоваться благочестивому читателю и считались «полезными». З Объяснение этому феномену Д. С. Лихачев видит в своеобразии средневекового подхода к пародии, полагая, что «смех в данном случае направлен не на другое произведение, как в пародиях нового времени, а на то самое, которое читает или слушает воспринимающий его. Это типичный для средневековья "смех над самим собой"». 4 В XVIII в. средневековое понимание пародии нарушается, и в предисловии к «Службе кабаку» знаменатель-

139).

<sup>8</sup> Лихачев Д. С., Панченко А. М., Понырко Н. В. Смех в Древней Руси. Л., 1984. С. 20.

<sup>4</sup> Там же. С. 14.

<sup>8</sup> Успенский выпеляют пубежом петровское время: Новые

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Краснобаев Б. И. 1) Русская культура второй половины XVII—начала

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> К р а с н о б а е в Б. И. 1) Русская культура второи половины XVII—начала XIX в. М., 1983; 2) О некоторых понятиях истории русской культуры второй половины XVII—первой половины XIX в. // История СССР. 1978. № 1. С. 56—73.

<sup>2</sup> П у ш к а р е в Л. Н. Общественно-политическая мысль России. Вторая половина XVII века. М., 1982. С. 124 и др. Аналогичную точку зрения высказывают Л. Л. Короткая (На путях к атеизму: Антиперковная традиция в древнерусской литературе. Минск, 1971. С. 188—194) и М. М. Персиц (Из истории народного свободомыслия в России // Вопросы истории религии и атеизма. М., 1950. Вып. 1. С. 138—130)

<sup>6</sup> Ю. М. Лотман и Б. А. Успенский выделяют рубежом петровское время: Новые аспекты изучения культуры Древней Руси // Вопросы литературы. 1977. № 3. С. 158. См. также: Панченко А. М. Русская культура в канун петровских реформ. Л., 1984. C. 134.

ным становится предостережение читателю, который «увеселительное... возомнит... применити к кощунству».6

Сложность разрешения спора о характере восприятия смеховой литературы в эпоху ее создания и в период становления «новой культуры» заключается в крайней скудости данных о среде бытования памятников. о читательских оценках тех или иных произведений.

Редкую возможность восполнить эти пробелы дают судебно-следственные материалы, в частности, дела «о богохульстве и кощунстве», в значительном количестве сохранившиеся в составе архивных фондов Синода, Преображенского и Сыскного приказов, Тайной канцелярии и т. д.7 Так, в судебном дедопроизводстве Синода имеются весьма примечательные источники первой трети XVIII в. о бытовании и восприятии современниками одного из самых известных памятников демократической сатиры второй половины XVII в. «Праздника кабацких ярыжек», или «Службы кабаку».8

Дело возникло в 1726 г., когда устюжский купец Михаил Новосельцев подал донощение в Преображенский приказ, обвиняя монаха, а в прошлом даже игумена одного из устюжских монастырей Иоасафа Кокорина в воровстве. В доношении Новосельцев указал также, что «присмотрел» у Иоасафа «книжицу, в которой написано празднество кабацкое с вечернею и с стихеры, у котораго приложены, якобы, и паремии, в которых писано отметнаго, мерскаго, сквернаго жития читание и другое многое непотребство, из чего признаваетца в немалую противность закону христианскому» 32). (л.

При обыске указанная «книжица» в пожитках Иоасафа была обнаружена и вместе с делом в 1727 г. оказалась в Московской синодальной конторе. Вот что о ней в расспросе говорил сам Иоасаф Кокорин: «Десять тетраток скорописных в восьмуху шалберные, в которых написано празднество в неподобных местах на кабаках о пьяницах, дал ему, игумену, списать устюжанин Иван Игумнов, который стоит в Москве в Китае на Певческой улице, для посмеху пьяницам, а сказал, такие де шалберные тетрати продают в Москве на Спасском мосту (а кто продает, того не сказал, а он не спросил), и с тех тетратей стал было он списывать для смеху пьяницам, который список ево игуменской руки взят с теми ж тетрати, а держал их при себе спроста, а ничего по ней не действовал и подлинно их не читал». Чуть позже Иоасаф уточнит, что Игумнов купил те тетради на Спасском мосту у старца Чудова монастыря Герасима Клосного (л. 30, об., 129).

«И того ж марта 10 дня <1727 г.> вышепоказанной старец Герасим Клосной сыскан и допрашиван, а в допросе сказал, вышепоказанную де о пьяных тетрать устюжанину Ивану Игумнову он продал, а взял на нее 12 алтын, и та тетрать писма руки ево, Герасимовой, а списывал де он ту тетрать с тетраток же у безместного пода Ивана Анкидинова, а кто де те тетратки сочинил, он, Герасим, не знает. К сему допросу больничные чудовские церкви конархист иеродьякон Герасим белоградец руку приложил» (л. 48 об., 129).

Поп Иван Анкидинов также был пойман, допрошен и сознался, что «тетратки» Герасиму давал, «а те де тетратки принес к нему, попу, в дом вотчинной конторы копеист Павел Телегин. И те тетратки вынял из кармана и показал ему, попу, и он де, поп, усмотря, что они шалберные, и просил де ево, чтоб дал ему, попу, прочесть». Но, взяв, Иван Анкидинов якобы не читал, а только дал списать старцу Герасиму Клосному. Сам он

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Адрианова - Перегц В. П. Русская демократическая сатира XVII века. 2-е изд. М., 1977. С. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Нами изучены материалы центральных архивов за первую половину XVIII в. и обнаружены свыше 100 «богохульных» дел; правда, лишь пять из них в той или иной мере можно связать с проблемой «смеховой культуры».

8 ЦГИА СССР, ф. 796, оп. 10, д. 229. Ссылки на листы далее приводятся в тексте.

якобы не знал, что в тех «тетратках», и вернул их копеисту, который теперь уже умер (л. 129 об.).

По приговору Московской дикастерии от 8 марта 1727 г. за держание «тетрати шалберныя празднеству о пьяных, которыя к народу непотребная, но к соблазну явились» (разрядка моя, —  $E.\ C.$ ), Иоасаф Кокорин, Герасим Клосной и Иван Анкидинов были наказаны плетьми (л. 50-51).

Инцидент, к сожалению, не был на этом исчерпан, так как «тетрати шалберные» (которые могли бы стать четвертым и вторым по древности списком «Службы кабаку» после изданных В. П. Адриановой-Перетц!) из дела странным образом вместе с рядом других компрометирующих Иоасафа Кокорина документов исчезли. Об этом-то и доносил в 1729 г. в Синод все тот же купец Михаил Новосельцев, снова акцентируя внимание синодальных членов на «противность закону христианскому», содержавшуюся в «Службе кабаку», и на то, что переписывал ее Кокорин, очевидно, «для разсеяния в народ непотребства» (л. 139). Синод снова поднял дело, и только благодаря этому до нас дошли расспросные речи и несколько отрывков самого памятника (л. 46 дела) в списках периода следствия.

Итак, что нового дают приведенные материалы?

Прежде всего они уточняют предположение о популярности «Службы кабаку»: произведение не только быстро расходилось по рукам, но и продавалось в самом оживленном месте книжной торговли в Москве — на Спасском мосту.

По предположению В. П. Адриановой-Перетц, этот памятник скорее всего вышел из среды духовенства, «той плебейской части церковнослужителей, которые в антифеодальных движениях "молодших" людей посада и крестьянства выступали на стороне последних против господствующего класса». Очевидно, что и в XVIII в. произведение находит читателей в этой среде: из пятерых названных в деле владельцев и переписчиков «пьяных тетрати» — трое представителей духовенства, включая иеродьякона Чудова «!> монастыря. Осмнительно, чтобы все они искали в «Службе кабаку» «противность закону христианскому». Может быть, более следует доверять свидетельствам Кокорина и Ивана Анкидинова, назвавших тетради со «Службой кабаку» «ш а л б е р н ы м и», читай «смеховыми».

Таким образом, в деле о «Службе кабаку» мы в реальности сталкиваемся с двояким отношением русского общества к «смеховой литературе». Одни (среди них оказываются купец Михаил Новосельцев и синодальные судьи) воспринимают смех в соответствии с культурной традицией нового времени как осмение какого-то объекта. Другие же (понесшие наказание плетьми), видимо, более разделяют представления средневековой «смеховой культуры». И при этом последние вовсе не одиноки.

Исследователь судебно-следственной документации конца XVII—первой половины XVIII в. не единожды столкнется с делами о «богохульствах и кощунствах», в которых богохульные поступки имеют также «смеховое» значение. Например, аналогичное только что описанному наказание («бить плетьми нещадно», лишив иерейства), получил монах Ипатьевского монастыря Федор Чернышев за такое преступление: придя с крестом в дом к костромскому воеводе на Пасху, он вместо пения «Святися. . .» пропел: «Ты, воевода, в новой шубе обновися, половина инацкая, а дру-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Адрианова - Перетц В. П. Русская демократическая сатира XVII века.

<sup>10</sup> Заметим, что, по мнению В. П. Адриановой-Перетц, «Служба кабаку» происходит скорее всего из Сольвычегодского края; в деле же три человека — М. Новосельнев. И. Кокорин. И. Игумнов — названы устюжанами.

цев, И. Кокорин, И. Игумнов — названы устюжанами.

11 Шалберный, т. е. шалобродный, происходит от слова «шаль» — дурь, дурачество, шалость, шутка, потеха, проказы. См.: Даль В. И. Толковый словарь. М., 1980. С. 619.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Панченко А. М. Русская культура... С. 134.

гая посацкая». Рассерженный воевода не пожелал понять сей поступок как «шалберный», и на Чернышева донесли за «кощунство». 13

Нередко в следственных делах можно встретить упоминания о поговорках, сказках, прибаутках, достаточно вольно, а порой и непристойно интерпретирующих жития святых, тексты молитв.

Так, у колодника Василия Маркелова вызвала смех оговорка заики колодника Саввы Кокорина (выговаривавшего вместо «Христа ради» непристойность). Василий Маркелов растрезвонил об этом повсюду и чуть было не поплатился жизнью, ибо Синод счел, что Василий Маркелов «такое богохульство вымыслил из особливо злого и безсовестного сердца своего».14

Крайнее смеховое «снижение» сакрального до низменного мы можем наблюдать и в деле о произнесении крестьянкой Анной Афанасьевой «богохульной» поговорки: «Грех такой стался, что и Бог у. . .ся». Анна Афанасьева, осужденная за «богохульство», была бита батогами — весьма мягкое по данной статье наказание.15

В 1750 г. проходило дело о «кощунственной» сказке, поведанной арестантом, бывшим драгуном Власом Козловым. Козлов рассказал ехавшим с ним колодникам о том, как Христос и Никола, встретив на пути крестьянина, трудившегося в поле, обратились к нему со словами: «Бог в помошь! Что ты сеешь?» — и получили непристойный ответ. Крестьянин был наказан за дерзость: «Коли ты туры сеешь и мне (т. е. Христу, — E. C.) сулишь, туры бы у тебя и родились». Рассказчика обвинили в богохульстве, ему выдрали ноздри, высекли и вернули на Нерчинские рудники. 16

Вряд ли мы вправе относить все подобные «преступления» к антицерковной традиции. «Снижение» сакральных образов до грубо телесных, своеобразная система оценок и восприятия — как священного, так и кощунственного, смехового — это черты, характерные для народной религиозности средневековья. Вместе с тем с конца XVII столетия в России развивается новая культура с иной системой оценок, вкусов, взглядов. «Мир смеховой антикультуры» в XVIII в. не абстрактно, а уже вполне конкретно через суровые кары синодальных судей сталкивается с «миром церковной сверхкультуры», 17 и в случаях, когда, например, смеховое пародирование службы интерпретируется как кощунственное преступление, мы можем наблюдать столкновение двух систем восприятия, двух культурных традиций.

<sup>13</sup> ЦГАДА, ф. 1183, оп. 1, д. 192 (1734 г.). 14 ЦГАДА, ф. 7, оп. 1, д. 980 и ЦГИА, ф. 796, оп. 25, д. 576.

<sup>15</sup> ЦГАДА, ф. 7, оп. 1, д. 1931 (1760 г.). 16 ЦГАДА, ф. 7, оп. 1, д. 1376. 17 Лихачев Д. С., Панченко А. М., Понырко Н. В. Смех в¶Древней Руси. С. 39.

### с. н. носов

# Проблемы йстории русской культуры в трудах Н. Е. Андреева

Николай Ефремович Андреев принадлежит к поколению русских ученых, судьбы которого складывались далеко не просто, во многом трагично. Родившийся в 1908 г. в Петербурге, Н. Е. Андреев уже в детские годы оказался за пределами России. Семья Андреевых, жившая в Таллинне (родители Н. Е. Андреева были преподавателями гимназии), разделила судьбу эмигрантов в результате появления в революционные годы не существовавшей ранее государственной границы (между буржуазной Эстонией и Советской Россией), хотя «русский Таллинн» продолжал существовать в 20—30-гг. точно так же, как существовал он в составе Российской им-

перии.

В 1927 г. Н. Е. Андреев окончил таллиннскую русскую гимназию, а в 1933 г., получив в чешском Карловом университете степень доктора философии, был принят в Пражский археологический институт имени Н. П. Кондакова, где специализировался по исторической тематике. С 1948 г. Н. Е. Андреев работал в Великобритании, в Кембриджском университете. Уже в годы работы в Праге им был написан ряд крупных историко-культурных исследований, завоевана весомая известность в кругах зарубежных славистов. Но подлинное и широкое научное признание пришло в кембриджский период деятельности, когда были созданы наиболее значимые и масштабные культурологические и искусствоведческие труды, принесшие Н. Е. Андрееву не только уважение коллег-специалистов, но и устойчивую популярность всех интересующихся историей русской культуры на Западе. Скончался он 25 февраля 1982 г. в Кембридже.

Эмигрантская судьба Н. Е. Андреева означала незнание и непризнание его трудов в нашей стране как в сталинский, так и в послесталинский периоды. В 1960—1970-х г. это было незнание в соединении с полупризнанием — некоторые работы исследователя попадали в библиотеки, но большинство их оставались неизвестными. Упоминание его имени в печати не запрещалось, но и не поощрялось. И данный очерк творчества исследователя, конечно, не случайно опаздывает более чем на десятилетие, хотя за рубежом за годы, истекшие со времени кончины Н. Е. Андреева, о его жизни и творчестве написано уже немало. «Тень» эмигрантской отверженности не исчезает вокруг имени ученого, пожалуй, и по сей день, как не скрадывается и боль его эмигрантской судьбы.

Н. Е. Андреев был специалистом широкого профиля, писавшим и о Руси древней (Киевской и Московской), и о России новой (послепетровской); он активно участвовал в зарубежной русской журналистике и стал в известном смысле летописцем русской эмиграции, писавшим о «русском Таллинне» и «русской Праге», о путях и проблемах русской литературы за рубежом. Эмигрантская судьба, мироощущение, само эмигрантское бытие, конечно, оставили глубокий след в идейном облике трудов Н. Е. Андреева, научное творчество которого можно собирательно охарактеризовать

как романтическую культурологию, как попытку научной материализации мечты о России — утраченной родины, ставшей своего рода «исторической верой». Этот ностальгический, романтически-мечтательный психологический подтекст различим во всех, даже самых, казалось бы, специальных и «сухих» по внешности исследовательских изысканиях Н. Е. Андреева.

Творческое наследие ученого многообразно. Но при всей разнотемности его научных работ, при всей широте его научных интересов, а порой и известной пестроте тем и проблем, ставших предметом его исследовательского внимания, труды Н. Е. Андреева произволят впечатление устойчивого илейного единства, согласованности, пельности. Единая обпетеоретическая направленность прослеживается в его творческом наслелии очень и очень отчетливо. Применительно к древнерусской культуре это попытка выявить значение византийского наследства для России. В посдедующий исторический период — стремление определить роль христианско-византийских начал русской культуры в формировании пуховного облика России нового времени. Россия как наследница византийского гуманизма, сохранившая в самих основах национального бытия глубинную связь с греко-византийской культурой. — такова в общих чертах конпециия-мечта исследователя; это даже не идея, а впохновлявшее его илейное веяние, по истокам своим далекое от бесстрастной объективности, но сопричастное подлинной научной интуиции, в сфере гуманитарных знаний необходимой и неуничтожимой.

Одним из основных предметов исследовательских изысканий Н. Е. Андреева было иконописное искусство Древней Руси. Русская иконопись рассматривалась ученым прежде всего как отражение общедуховного и даже идеологического «лика» древнерусского общества, а эволюция иконописного искусства — как выражение социально-культурного развития России.

Первым крупным исследованием Н. А. Андреева была написанная им по материалам локторской писсертации работа «О деле пьяка Висковатого» (Seminarium Kondakovianum. Prague, 1932. V). Дело дьяка Висковатого, рассматривавшееся в Московском синоде в 1553—1554 гг., интерпретировалось Н. Е. Андреевым как политический процесс, в ходе которого развернулась острейшая и принципиальная борьба идей, столкнулись две противоборствующие тенденции — московско-автократическая, отстаивавшаяся Висковатым, и либерально-реформаторская, «западническая», глашатаем которой стал священник Сильвестр. Столкновение Висковатого и Сильвестра трактовалось исследователем не как узкоцерковный спор о канонах иконописания, а как выражение борьбы общегосударственного значения. Речь не шла, конечно, как пишет Н. Е. Андреев, о прямом перенесении на московскую почву вслед за новгородскими иконографическими традициями новгородских «республиканских» политических институтов. Но оживление идейных веяний, чужеродных автократическим московским порядкам, было на процессе, по мнению исследователя, несомненно. Так, Н. Е. Андреев писал: «Мы не имеем данных утверждать, что Сильвестр стремился Москву превратить в Новгород; наше толкование поведения Сильвестра иное: с точки зрения Висковатого, представителя самодержавной тенденции в политике Москвы, можно было опасаться переноса некоторых специфических черт новгородских умонастроений в действия Московского правительства». Вывод исследовательски взвешенный, не идущий много далее того, о чем говорят конкретные факты, но тем не менее постаточно значимый. Прочтение борьбы Висковатого и Сильвестра оказывается, так сказать, глобальным: в глазах Н. Е. Андреева в этой борьбе нашло выражение, из тайного стало явным соперничество тех

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Andreyev N. Studies in Muscovy: Western Influence and Byzantine Inheritance. London, 1970. P. 216.

сил и тенденций, которые составили исторический смысл эпохи. По мнению ученого, Висковатый действовал и как один из первых на русской почве сторонников критического пересмотра византийского художественного наследства, неудобного и ненужного идеологически агрессивной московской автократии ввиду его «избыточной» духовности, которая не содействовала культу беспрекословного подчинения власти. Позиция Висковатого, таким образом, «охранительна» двояко — и по отношению к западным, «латинским» влияниям, и по отношению к традициям византийской культуры. Н. Е. Андреев показывает, что как раз «проигравшая» на процессе Висковатого сторона, представленная самим дьяком и его сторонниками, исторически оказалась победительницей — провозвестницей укрепления московской автократии.

XVI век — переломный в истории России, решающий для последующих судеб русской государственности, «предсказавший» во многом и события Смутного времени — приковывал исследовательское внимание Н. Е. Андреева на протяжении всей его жизни. И это не случайно: переломные, кризисные эпохи есть и эпохи решающие. В них влечет неоднозначность, обнажение противоречий, позволяющее наглядно наблюдать обычно скрытые, подспудные процессы истории. Многостороннее и, можно сказать, разноаспектное исследование социальных истоков и политических мотивов острой борьбы в русском иконописном искусстве XVI в. и в русской культуре этого периода в целом стало, пожалуй, стержневой темой большинства научных трудов Н. Е. Андреева.

Исследователем подробно прослежено становление и развитие реформистских, связанных и переплетающихся с западными влияниями тенденций в русской иконографии на всем протяжении царствования Ивана Грозного. Проблеме традиции и реформаторства в иконописи XVI в. посвящена, в частности, работа Н. Е. Андреева «Иван Грозный и иконопись XVI века» (Seminarium Kondakovianum. Prague, 1938. X), в которой доказывается историческая значимость не столько новгородских (явно ослабленных в XVI в.), сколько псковских иконописных традиций в Московской Руси этого времени. Подчиненный Москве, но не разгромленный, находившийся в непосредственной близости к Литве Псков, по мнению исследователя, оказался «передаточным звеном» западных влияний.

Исторические и общекультурные аспекты иконографии рассмотрены и в ряде других исследований Н. Е. Андреева: «Митрополит Макарий как деятель религиозного искусства» (Seminarium Kondakovianum. Prague, 1935. VII), «Инок Зиновий Отенский об иконописании и иконопочитании» (Seminarium Kondakovianum. Prague, 1936. VIII). Немало занимался Н. Е. Андреев — прежде всего в культурологическом ключе — историей Псково-Печорского монастыря. Этой теме посвящены такие его работы, как «Псково-Печорский монастырь в шестнадцатом веке» (Slavonic and East European Review. London, 1954, June. XXXII, 79) и «Был ли Псково-Печорский монастырь цитаделью Нестяжателей?» (Jahrbücher für Geschichte Osteuropas. Wiesbaden, 1969, 17,4). Конкретные, основанные на погружении в «стихию факта» эти исследования также отражают общую направленность научных изысканий Н. Е. Андреева — поиск синтеза византийских и западноевропейских влияний на русской почве, того синтеза, который согласно заветной идее исследователя стал отличительной чертой России, стал основой ее культурной самостоятельности среди других европейских культур.

Н. Е. Андрееву принадлежит обстоятельнейшее исследование взаимоотношений князя Курбского и старца Вассиана Муромцева в работе «Письма Курбского Вассиану Муромцеву» (Slavonic and East European Review. London, 1955, June. XXXIII, 81). В этом труде Н. Е. Андреев доказывает, что письма Курбского Муромцеву были написаны задолго до

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. P. 240.

побега Курбского в Литву, между декабрем 1563 и апрелем 1564 г. Принципиально по выводам исследование Н. Е. Андреева «Филофей и его послание Ивану Васильевичу» (Slavonic and East European Review. London, 1959. XXXVIII, 90), в котором доказывается, что этот первостепенного исторического значения документ обращен не к Ивану IV, а к Ивану III и датируется примерно 1500 г. Н. Е. Андреев акцентирует внимание на псковском происхождении послания старца Филофея — по его мнению, именно в Пскове, подверженном западному влиянию, рождается идея общеисторического призвания московского государства как «Третьего Рима», идея, диктуемая, таким образом, не московским «изоляционизмом» и противопоставлением России и Запада, а общеевропейской ролью Московского государства. Так, Н. Е. Андреев пишет: «Принципиально важно иметь в виду, что Филофей был гражданином Пскова и был, следовательно, способен наблюдать за Москвой и великим князем с периферии событий. . . как житель западных пограничных регионов России, достаточно отдаленных от столицы, он был способен ясно различить, более ясно в действительности, чем сами москвичи, возвышение и рост Москвы при Иване-

Может быть, с наибольшей яркостью итоги изучения Н. Е. Андреевым древнерусского искусства поведены в его труде «Литература и иконопись: К истории идей в Московской Руси» / To Honor Roman Jakobson. The Hague; Paris, 1967). Исследователь всегда стремился выявить в первую очередь связующие элементы русской истории, те силы и начала, которые противостояли ее «дроблению» на взаимно враждебные эпохи и этапы. Основная идея создателей «государственной школы» в русской исторической науке — идея тождественности исторической закономерности и исторической необходимости и вытекающее из нее убеждение, что история «не оступается» и силы прогресса есть всегда те силы, которым суждено было победить в истории, — была воспринята Н. Е. Андреевым, пожалуй, в неизмененном виде. С «государственнической», гегельянской в своих истоках точкой зрения, что все так или иначе актуализировавшееся, «явленное» в истории есть вместе с тем и «разумное», вряд ли можно согласиться, в частности, если иметь в виду русскую историю XX в. Славянофильская историография, как известно, всегда «опротестовывала» идею тождественности исторической эволюции и исторического прогресса, настаивая на том, что не всякий исторический «покой» есть застой и не всякое историческое изменение есть изменение к лучшему. Но в истории вообще и в истории культуры в особенности нет идей абсолютно бесспорных, бесспорны только факты. Настаивая на значении преемственности в русской истории и, быть может, оставляя в неоправданной тени ее изломы и коллизии, Н. Е. Андреев акцентировал внимание на том позитивном и светлом — как в культуре, так и в социально-политической жизни России, - чему суждено было дать реальные и значимые плоды, что, так сказать, сумело прорасти из прошлого в будущее.

XVI столетие исследователь считал кульминацией процесса «самовозгорания» русской культуры и как бы зеркально отраженного в явлениях культуры поступательного общественного развития России. Так, в названной выше работе «Литература и иконопись: К истории идей в Московской Руси» он писал: «XVI век — для нашей темы — оказывается особенно выразительным. Ему, как и всей Московской Руси, долго отказывали в динамичности, в подъеме идейной жизни, в собственных чертах сознания. Нашумевшие определения Н. А. Бердяева как бы подведили итог целой эпохе отношения к возникновению «империи» Грозного, многонационального государства, централизованной державы: «Московский период был самым плохим периодом в русской истории, самым душным, наиболее азиатски-татарским по своему типу. . . Характерно исчезновение

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. P. 13.

святых князей после перенесения греховной власти на великих князей московских. . . Иосиф Волоцкий — роковая фигура не только в истории православия, но и в истории русского царства. Вместе с Иоанном Грозным нужно считать его главным обоснователем русского самодержавия. . .» (цитата взята Н. Е. Андреевым из книги Н. А. Бердяева «Русская идея», — С. Н.). Бердяев, к сожалению, обладал малым чувством историчности. На самом деле Московская Русь полна идейного движения и — в частности, ее XVI век, чрезвычайно оживленный и полный важнейшего содержания этап в развитии русской мысли, этап идейной борьбы едва ли не во всех областях тогдашней культуры». 4 Н. Е. Андреев рассматривает идейное брожение в России XVI в. не как «глухой» отголосок европейского Ренессанса, а как итог сформированного в значительной мере по византийскому образцу союза светской и духовной власти. С его точки зрения, общее идейное оживление в России «связано в первую очередь с победами того крыла церкви, которое называют "стяжателями"». 5 Историческая роль иосифлян, или «стяжателей», как доказывает Н. Е. Андреев, безусловно позитивна, поскольку иосифлянское руководство церкви пошло на исторически плодотворный союз с самодержавной властью, облагородивший облик русского самодержавия, связавший российскую монархию с православно-христианским учением о прерогативах светской власти.

Культурологические идеи Н. Е. Андреева — романтические и в своем нафосе, и в своих истоках. Не стремление возвеличить саморазвитие государства, но вера в Россию как в национально-государственную общность, не «косметически» лишь усвоившую византийское наследство в культуре, но ставшую его хранительницей и продолжательницей в истории, стала вдохновляющим началом его изысканий. В этом смысле исторические труды Н. Е. Андреева по своим идейным ориентирам расположены как бы на «перекрестии» между западничеством и славянофильством: согласно логике взглядов исследователя европейская культура воспринята Россией издревле, от Византии, и далее развивалась уже относительно самостоятельно. Представить русскую историю «заблудившейся», несмотря на глубоко неприязненное отношение, скажем, к сталинскому режиму, Н. Е. Андреев не хотел, не мог — не считал несвободу органически вытекающей из основных начал русской истории.

Андреев был тесно связан с блестящим поколением русских ученых, работавших в послереволюционное время в эмиграции; среди них достаточно привести имена Кизеветтера, Острогорского, Кондакова, Толля. Он был не только ярким исследователем, но и подлинным представителем русской интеллигенции в высоком, этическом значении этого понятия.

В кембриджский период своей научной деятельности Андреев выступал как пропагандист русской культуры на Западе. Блестящий лектор, он обычно читал лекционные курсы по русской истории на родном языке, стремился писать и публиковать свои научные труды на русском языке. Прекрасно владея художественным словом и обладая даром популяризатора, Н. Е. Андреев нередко сотрудничал с западными издательствами художественной литературы, готовя предисловия к изданиям русской классики. Ему принадлежат вступительные статьи к изданиям на английском языке избранных произведений Гоголя, Тургенева, Гончарова, Достоевского, Льва Толстого. Часто выступал Андреев и как критик в многочисленных и самых разнообразных эмигрантских издательствах, немало писал о Б. Зайцеве, Бунине, Набокове, Ремизове, Цветаевой. Не все, написанное им в этом жанре, равноценно, многое рассчитано на специфически эмигрантское бытие. Но в целом даже самые незначительные на вид заметки и статьи Н. Е. Андреева хранили следы той не стертой жизнью на Западе «русскости», которая в конечном счете была более всего

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid. P. 69-71. <sup>5</sup> Ibid. P. 70.

ценна и читателям, и самому автору, — эмигрантское бытие не превращалось в небытие.

Каждый эмигрант, не утерявший связи с национальными корнями, независимо от масштаба и типа своей личности творит в сознании — таков итог всякой ностальгии — свой, можно сказать, интимный образ родины. Был такой образ, образ «своей России», и у Н. Е. Андреева. И замечательно, что этот образ остался светлым, даже благостным. Боль об утрате родины эрима, а желчи, раздражения, злой горечи нет и следа.

Конечно, деятельность Н. Е. Андреева не только в зарубежной русской журналистике, но и в науке мало известна в нашей стране — те издания, в которых он сотрудничал, в основном просто отсутствуют в библиотеках. Недавно, однако, вдовой ученого Д. Андреевой любезно передано в библиотеку Пушкинского Дома фактически в полном объеме опубликованное творческое наследие Н. Е. Андреева — оттиски, ксерокопии статей и публикаций, целый ряд статей о его жизни и творчестве, появившихся на Запапе.

Николай Ефремович Андреев был одним из тех ученых широкого профиля и широкой эрудиции, творчество которых имеет общекультурную значимость. Как яркого представителя русской культуры его ценили и ценят на Западе. Сам ученый не терял веры в признание и на родине. Ныне это признание — по крайней мере возможность.

# ПО РУКОПИСНЫМ СОБРАНИЯМ

(Печатается под наблюдением В. II. Бударагина)

### А. Г. БОБРОВ

# Экспедиция на Северную Двину 1988 г.

В июле 1988 г. состоялась очередная совместная археографическая экспедиция ИРЛИ (Пушкинский Дом) АН СССР и ЛГУ на Северную Двину.<sup>1</sup> Эта экспедиция была уже 29-й по счету поездкой за рукописями на Двину начиная с 1960 г. За эти годы было привезено в Древлехранилище Пушкинского Дома более тысячи рукописных книг, вошедших в Северодвинское (далее - Сдв.) и Красноборское собрания и в коллекцию В. М. Амосова-А. Ф. Богдановой.

На этот раз мы работали в Виноградовском районе Архангельской области — в его райцентре Двинском Березнике, а также в селах Борок и Топса, в прошлом крупных старообрядческих центрах, открытых для археографов Т. Ф. Волковой и Н. Н. Литвиновой в 1970 г. В Несмотря на то что из Борка и Топсы было привезено в Древлехранилище уже более 500 рукописных книг, экспедиции под руководством В. П. Бударагина (1986 г.) и Н. В. Шухтиной (1987 г.) показали, что археографический по-

тенциал района далеко не исчерпан.

Необходимость многократного обследования «книжных» районов нашла подтверждение уже в самом начале экспедиции. В Дв. Березнике мы встретились с В. В. Семаковым. Это имя уже около 15 лет известно археографам, с тех пор когда старушки в Топсе рассказывали о молодом человеке. несколько раз приезжавшем к ним и обменивавшем или получавшем в дар от них рукописные и старопечатные книги. Тогда же к нему приехал В. П. Бударагин, но В. В. Семаков как раз служил в армии. В последующие годы Виктора Васильевича ни разу не удавалось застать дома. На этот раз, наконец, повездо, и владелец разрешил нам посмотреть его книги. Оказалось, что Виктор Васильевич сам интересуется историей, хорошоразбирается в содержании собранных им книг. Коллекция В. В. Семакова состояла из 8 рукописных и 31 старопечатной книги. Из старопечатных книг наибольший интерес представляет Апостол (М., Тип. Ивана Андроникова Невежина, 1606). Все старопечатные книги Виктор Васильевич решил пока оставить у себя, а все рукописные передал в дар Древлехранилищу. Среди них следует особо отметить Минею служебную (октябрь) начала XVII в. (на бумаге 1600 и 1601 гг.); «Просветитель» Иосифа Волоцкого в списке 30-х гг. XVII в. (Соловецкий извод первой редакции, по Я. С. Лурье); Хождение Трифона Коробейникова в списке 40-х гг. XVIII в.; Сборную рукопись XVII—XIX вв., содержащую Житие Алексея человека Божия, Видение игумена Козьмы, Повесть об Удоне, епи-

<sup>1</sup> В состав экспедиции кроме автора статьи входили аспирантка филологического факультета ЛГУ И. В. Сесейкина, выпускница того же факультета Л. А. Валькова и студентки Т. И. Афанасьева, О. С. Стафеева и Т. В. Философова.

2 Отчеты о предыдущих экспедициях на Северную Двину см. в 18, 25—37, 39—41, 43, 44 тт. ТОДРЛ.

3 В олкова Т. Ф., Литвинова Н. Н., Рождественская М. В. Археографические разыскания на Ваге и Северной Двине // ТОДРЛ. Л., 1972. Т. 27. С. 431—436

C. 431—436.

446 A. Γ. БОБРОВ

скопе Магдебургском, Слово о сошествии Иоанна Предтечи в ад и другие сочинения; Канонник 2-й четверти XVIII в., включающий Службу Макарию Желтоводскому, а также обширное анонимное старообрядческое сочинение в списке 10-х гг. XIX в.

После столь удачного начала мы переехали в Борок, где и обосновались в интернате в д. Задориха на две с лишним недели. Одновременно с нами здесь работала экспедиция ЛО Института этнографии АН СССР (руководитель А. Е. Финченко).

Сотрудничество получилось на редкость удачным. Обследуя по роду своей работы чердаки и повети, а также «выморочные» дома, этнографы обнаружили для нас несколько печатных изданий и рукописных книг, а также семейный архив Истоминых. Мы тоже по мере сил старались помочь нашим коллегам из Института этнографии.

До коллективизации в Борке, по словам старожилов, было 5 старообрядческих моленных, в 1970 г. — около 10 старообрядческих семей, а теперь остались только 3 старушки-старообрядки, последние носительницы живой старинной книжной культуры. У нас сложились хорошие отношения с Е. М. Колодкиной, Е. Ф. и А. И. Фалилеевыми, и именно от них получена значительная часть борецких находок экспедиции. Среди этих рукописей следует упомянуть Житие Андрея Юродивого в списке 80-х гг. XVIII в., Синодик старообрядческий письма Паладьи Матвеевны Амосовой, прославившейся своими росписями а также две рукописи, переписанные, как определил по почерку В. П. Бударагин, Максимом Матвеевичем Останиным, известным борецким книжником конца XIX—начала XX в. 5 Одна из его рукописей — Сборник старообрядческий 1910-х гг.—содержит сочинение Андрея Денисова «О винах свойственных», Послание 1801 г. инока Анбургской пустыни Иосифа Алексею Яковлевичу об уставных спорах, рассказ об измене старообрядчеству в 1855 г. Никиты Семенова и другие сочинения. Из других находок в Борке надо отметить Сборник служебный 80-90-х гг. XVII в., который подарила нам племянница известной старообрядки (ныне покойной) Т. Д. Тюлюбаевой. Несмотря на многолетнюю в этих местах работу с применением подомного обхода, некоторые адреса владельцев книг ранее все же были нам неизвестны. Так, Е. И. Пирогов передал нам помимо старопечатных книг толстую рукопись — старообрядческий полемический сборник начала XIX в. Всего в Борке было обнаружено 28 рукописных книг.

Особо следует сказать об архивных материалах, найденных в Борке. В первую очередь это крестьянские архивы Истоминых и Задориных. Оба они обнаружены в «выморочных» домах, куда удалось попасть благодаря любезности и помощи председателя сельсовета.

Архив Истоминых из д. Скобели насчитывает более четырехсот писем за 1884—1970 гг. и около ста документов за 1860—1964 гг. Перед нами проходит вся история крестьянской семьи за целый век — от деда Макара Афанасьевича Истомина, его детей Андрея, Анны и Якова и до внуков — детей Якова — Александры и Николая. В письмах затрагивается самый разнообразный круг тем. В архиве есть письма о службе в царской армии, о пребывании на фронте во время первой мировой войны, повествующие о волнениях и беспокойствах в столице в 1905—1906 гг., о февральской революции, письма с фронта Великой Отечественной войны и т. д. Интересные сведения содержатся в письмах мужа Анны Макаровны Павла Прокопьевича Истомина из Архангельска, где он жил на заработках, домой. Так, в письме от 7 июня 1906 г. описывается забастовка: «Здесь в Архангельске все рабочие баставали всех сословий: лесопильных заводов, по-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же. С. 433.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Бударагин В. П. Северодвинская рукописная традиция и ее представители: (По материалам Древлехранилища Пушкинского Дома) // ТОДРЛ. Л., 1979. Т. 33. С. 403.

грузчики, плотники, извозчики, пекаря, сапожники, маляры и прочи все получили улудшение своей жизни. Последняя забастовка была соломбальских женщин, которые просили, чтобы казенные винные лавки, а также другие спиртные торговли были закрыты в воскресенье и праздничные дни, были закрыты весь день, в суботу чтобы закрывались в 12 часов дня и в понедельник открывались в 2 часа дня, чтобы ихним мужьям некогда было пропить денег, и те свое требование получили сполна. Теперь в праздники вся торговля закрыта, лабазы и все лавки» (Сдв., № 717, л. 56 об.—57).

В другом письме, от 17 марта 1918 г., он предупреждает жену о готовящейся продразверстке: «Еще пишу, что здесь ходят слухи, что у нас в деревне хотят риквизировать весь лишний хлеб, а также и все продукты: масло, картошку, лук, мясо, то есть лишнее все отобрать. Оставят только на семеча и самую малую норму для прокормления. Но насколько это верно, сказать не могу. Но все же надо принять какие-нибудь меры, чтобы хотя часть хлеба сохранить. Но только если скрывать, то надо в разных местах. Также будут делать обыск и отбирать деньги в звонкой монете, то есть серебро и золото, а бумажных денег отбирать не будут» (Сдв., № 718, л. 122 об.—123).

Среди документов из архива Истоминых особо интересны бумаги архива верхнеборецких сельских старост за 1892—1910 гг. (старостой был Макар Афанасьевич), а также записная книжка Андрея Макаровича в бытность его на военной службе в начале XX в.

Истомины были «книжными» людьми. Среди их бумаг сохранились 6 рукописных книг, в том числе Святцы лицевые пучужского письма конца XIX в., 2 списка Азбуки, Сон Богородицы 1891 г., Отпусты и Служба пасхальная в списках 20-х гг. XIX в., Служба Николаю Чудотворцу в списке начала XX в.

Семейный архив Задориных из соседней д. Задориха также охватывает отрезок времени почти в целое столетие (с конца XIX в. по вторую половину нашего века) — от бабушки Ирины Емельяновны Задориной, еедетей Анны, Степана и Ивана до вдовы Ивана Тимофеевича Александры Ивановны Задориной, которая уже старушкой заблудилась в лесу. Архив Задориных содержит около 100 писем и документов. Все эти рукописи были буквально отрыты на чердаке дома Задориных (который использовался как интернат) во всяком сгнившем тряпье и мусоре. Закономерно, что в письмех архива Задориных есть упоминания об Истоминых, а в архиве Истоминых упоминаются Задорины.

По письмам и документам Задориных прослеживается вся история семьи. Так, например, один из братьев Задориных — Степан — плавал до революции капитаном на речных судах по Двине, был членом акционерного общества «Вальдхоф», вел торговые дела. Он перестает упоминаться в переписке с середины 20-х гг. ХХ в. Его брат Иван Тимофеевич был красным партизаном в гражданскую войну, а в 1938 г. был репрессирован. Сохранилось его письмо жене из лагеря, где он, в частности, пишет: «Оля, мне приходится жить в лагерях незачто, меня в Березнике допрашивал наш милиционер Иван Михайлович и предъявил мне, что 1) я читал газету и осмеивал выборы в Верховный Совет, 2) изъявлял жалость к врагам народа, 3) пел песни и частушки против власти на твоих именинах, 4) говорил, что коммунисты дом отнимают, 5) не был на лесозаготовках, б) сурьезно относился к членам сель. совета. Вот, Оля, чтомне и предъявляют, вот что наплетено, за что мне приходится страдать, все это на меня наврали, нашлись злые люди и наврали на меня» (Сдв., № 745, л. 21).

Еще совсем маленький архив за 1923—1941 гг. был получен от М. Н. Шукшиной (6 документов, 1 ед. хр.). Он, в частности, включает «поселенный список» д. Островок в 1923 г., где жили тогда 24 хозяина и 126 едсков.

В отдельную единицу хранения при описании были выделены картографические материалы (2 плана на устройство деревень 1854 и 1855 гг. из архива Истоминых и 2 плана выкупленных из общины земельных участков 1882 и 1883 гг., подаренные почетным гражданином Виноградовского района, бывшим директором борецкой школы Н. И. Сенчуковым). Эти документы показывают начало размывания крестьянской общины задолго до столыпинских реформ.

Последние дни работы экспедиции прошли в Топецком сельсовете. Здесь остались только 2 старообрядки, у одной из которых имеется несколько изданий конца XVIII—начала XX в. Всего в Топсе была обнаружена одна рукопись — Азбука последней четверти XIX в. — и несколько старопечатных изданий, в том числе самая древняя книга, найденная экспедицией этого года. Это Триодь постная, издание Андроника Тимофеева Невежи (М., 1589). Впервые археографы узнали об этой книге и увидели ее в 1978 г., в и вот 10 лет спустя владельцы решились расстаться с ней.

Всего мы привезли 37 старопечатных книг, из которых одна датируется XVI в. и четыре — XVII в. (Октоих Никиты Фофанова 1618 г., Псалтырь 1625 г., Требник 1639 г.; еще один фрагмент — около 40 листов — оказался уникальным изданием Часовника, по характеру шрифта и по филиграням, датируемым рубежом XVI и XVII вв., заставки не совпадают с известными по библиографии изданиями). Отсутствует в библиографии и упоминание Псалтыри 1766 г. синодальной печати, а Святцы (Клинцы, 1786 г.) были представлены в ленинградских хранилищах (ГПБ) только двумя последними листами, мы же привезли полный экземпляр этого издания (58 л.).

В результате экспедиции этого года Северодвинское собрание Древлехранилища пополнилось 81 единицей хранения (37 рукописных книг и 44 ед. хр. архивных материалов, включающих в себя более 600 писем и документов).

Итоги показывают, что археографическое изучение Северной Двины, несомненно, следует продолжить. Важным именно в этой экспедиции нам представляется то, что оказался удачным опыт совместной работы с этнографами; хорошие результаты принесла длительная (более 2 недель) работа и проживание в одном месте (в Борке). Следует также отметить, что целенаправленные поиски не только рукописных книг, но и материалов архивного характера могут привести к неожиданным находкам.

Описание архивных материалов (Сдв., № 708—751) выполнено Г. В. Маркеловым, рукописных книг — А. Г. Бобровым (Сдв., № 752—769, 771—786) и В. П. Бударагиным (Сдв., № 770, 787).

### Архивные материалы

Семейный архив (переписка и деловые бумаги) крестьян Истоминых (д. Скобели, с. Борок)

#### А. Переписка

1 (708).\* Истомин Макар Афанасьевич. Письма к нему разных лиц. 1884—1928 гг. 20 л., 2 конверта.

2 (709). Истомин Макар Афанасьевич. Письма его к сыну Якову и

Василию Егоровичу. 1903, 1917 гг., 4 л.

3 (710). Истомин Андрей Макарович. Письма к родителям Макару Афанасьевичу и Параскеве Васильевне. І. 1899—1907 гг. 134 л., 6 конвертов.

<sup>\*</sup> Цифра в скобках означает шифр Северодвинского собрания.

6 Бударагин В. П. Северодвинская экспедиция 1978 г. // ТОДРЛ. Л., 1980.
Т. 35. С. 395.

4 (711). Истомин Андрей Макарович. Письма к родителям. II. 1908— 1917 гг. 97 л., 2 конверта.

5 (712). Истомин Андрей Макарович. Письма к разным лицам (сестре

Анне, Истомину Павлу Прокопьевичу и др.). 1906—1916 гг. 5 л. 6 (713). Истомин Яков Макарович. Письма к родителям Макару Афанасьевичу и Параскеве Васильевне. 1916—1917 гг., 18 л., 1 конверт.

7 (714). Истомин Яков Макарович. Письма к сыну Николаю Яковле-

вичу. 1937—1938 гг. 25 л., 5 конвертов.

8 (715). Истомина Анна Макаровна. Письма к мужу Павлу Прокопьевичу Истомину. 1904 г. — (б/д). 4 л.

9 (716). Истомина Анна Макаровна. Письма к племяннику Истомину

Николаю Яковлевичу и др. лицам. 1930—1942 гг. 6 л.

10 (717). Истомин Павел Прокопьевич. Письма к жене Истоминой Анне Макаровне. І. 1902—1912 гг. 173 л., 2 конверта.

11 (718). Истомин Павел Прокопьевич. Письма к жене. II. 1913—

1921 гг. 157 л., 3 конверта.

12 (719). Истомин Павел Прокопьевич. Письма к разным лицам. 1902—1918 гг. (к тестю Макару Афанасьевичу, 1903—1918 гг.; Якову Макаровичу, 1916 г.; Андрею Макаровичу (б/д) и др.). 25 л., 1 конверт.

13 (720). Истомина Александра Яковлевна. Письма к родным. 1923—

1940-е гг., (б/д). 27 л.

14 (721). Истомин Яков Макарович. Письма к нему разных лиц: Сенчукова П. А., Шукшина Р., Пестова Н., Щипунова Е. 1906—1917 гг. 12 л., 1 конверт.

15 (722). Пестов Михаил Андреевич. Письма к Истоминой Анне Мака-

ровне, 1916—1917 гг. 5 л.

16 (723). Истомин Николай Яковлевич. Письма к нему разных лиц: Пестова Трофима Андреевича, 1928—1932 гг., 3 л.; Пестова Якова, 1937 г. 4 л., 1 конверт; Басманова Василия, 1938 г. 5 л., 2 конверта; Пластова Степана Васильевича, 1938 г. 2 л., 1 конверт; Дунаева Н. В., 1938 г. 1 л.; <...> Евгении, 1943 г. 4 л.; Байбороцкого Михаила Ивановича, 1943 г. 1 л.; <...> Александра, 1946 г. 1 л.; Парфентьева <?>, 1946 г. 1 л.

17 (724). Истомин Николай Яковлевич. Письма к отцу, сестре и тетке. 1. 1937—1947 гг. 44 л., 9 конвертов.

18 (725). Истомин Николай Яковлевич. Письма к сестре и тетке. II. 1947—1956 гг. 43 л., 5 конвертов.

19 (726). Истомин Николай Яковлевич. Письма к сестре и тетке. III. 1957—1970 гг. 82 л., 1 конверт.

20 (727). Кисиль Александра Андреевна. Письма к Истомину Ни-

колаю Яковлевичу. І. 1942—1944 гг. 38 л., 6 конвертов.

21 (728). Кисиль Александра Андреевна. Письма к Истоминым Николаю Яковлевичу, Александре Яковлевне и Анне Макаровне. II. 1945— 1964 гг. 56 л., 5 конвертов.

22 (729), Яснюк Наталья И <...>. Письма к Истомину

Яковлевичу. 1942—1945 гг. 15 л.

23 (730). Письма разных лиц к разным адресатам. 1889—1904 гг. .21 л., 2 конверта.

### Б. Деловые бумаги

24 (731). «Книжка для записи хлеба, выдаваемого в ссуду из обще-«ственных магазинов и уплаты онаго» крестьян Истоминых за 1860— 1874 гг. 19 л.

25 (732). Бумаги архива верхнеборецких сельских старост за 1892— 1910 гг. Содержат землеустроительные документы, долговые расписки, судебные прошения, «отводные» акты, повестки, обязательства по поставкам и др. 34 л.

26 (733). Истомин Макар Афанасьевич. Бумаги, связанные с его общественной деятельностью в должности верхнеборецкого сельского старосты. 1894—1902 <?> гг. 43 л.

27 (734). Деловые бумаги Истомина Макара Афанасьевича (расходные записи, списки крестьян, нарядные, долговые и т. п. записи). 1896—

1918 гг. 154 л., 1 конверт.

28 (735). Истомин Андрей Макарович. Записная книжка в бытностьего на военной службе. Ок. 1902 г. 51 л.

29 (736). Истомин Павел Прокопьевич. Личные его документы и деловые бумаги. 1905—1920 гг. 9 л.

30 (737). Истомин Яков Макарович. Личные его документы и деловые бумаги. 1917—1941 гг. 4 л.

31 (738). Истомина Александра Яковлевна. Личные ее документы и деловые бумаги. 1929—1964 гг. 8 л.

# Семейный архив (переписка и деловые бумаги) крестьян Задориных (д. Задориха, с. Борок)

- 32 (739). Книга записей о сборе налогов и податей семьи Задориных. 1890—1916 гг. 27 л.
- 33 (740). Деловые бумаги Задорина Степана Тимофеевича (документы, связанные с его деятельностью на водном транспорте и др.). XIX в. (конец)—1920-е гг. 49 л., 4 конверта.
- 34 (741). Задорин Степан Тимофеевич. Письма к матери Ирине Емельяновне, сестре Марфе Тимофеевне, брату Ивану Тимофеевичу и др. род-

ным. 1901—1924 гг. 8 л.

- 35 (742). Задорин Степан Тимофеевич. Письма к нему разных лиц. 1912—1915 гг. 12 л.
- 36 (743). Вощикова (Задорина) Анна Тимофеевна. Письма к матери Ирине Емельяновне и невестке Александре Ивановне Задориной. 1906—1938 гг., 8 л., 1 конверт.
- 37 (744). Деловые бумаги, документы и записные книжки Задорина Ивана Тимофеевича. 1900-е—1932 гг. 157 л.
- 38 (745). Задорин Иван Тимофеевич. Письма к брату Степану Тимофеевичу, матери Ирине Емельяновне, жене Александре Ивановне и др. 1912—1938 гг. 26 л., 2 конверта.
- 39 (746). Задорина Александра Ивановна. Письмо к мужу Ивану Ти-мофеевичу. 1930-е гг. 1 л.
- 40 (747). Задорина Александра Ивановна. Письма к ней разных лиц. 1938—1946 гг. 13 л., 4 конверта.
- 41 (748). Письма разных лиц к разным адресатам, находившиеся в архиве Задориных. 1911—1924 гг. 8 л.
  - 42 (749). Документы, связанные с деятельностью колхоза с. Борок.
- 1931—1949 гг. 8 л.
  43 (750). Деловые бумаги (списки крестьян, протоколы колхозных

собраний, письмо с фронта и др.) из архива Шукшиной Марии Николаевны (д. Городок, с. Борок). 1923—1941 гг. 6 л.

44 (751). Картографические материалы.

- 1. План на устройство д. Большой Шипуновской Борецкой вол. 1854 г. 34×55.5 см, акварель.
- 2. План на устройство д. Хохловской Борецкой вол. 1855 г.  $33.5 \times 55.5$  см, акварель. На плане нанесены усадьбы крестьян  $\Gamma$ . и Д. Пестовых.
- 3. План выкупленных земельных участков в д. Островской Борецкой вол. крестьянок Д. Г. Щипуновой и М. С. Чуркиной. 1882 г.  $55 \times 68$  см, акварель. К плану приложена печать борецкого сельского старосты.
- 4. План выкупленных земельных участков в д. Хохловской вдовы крестьянки Пестовой К. А. 1882 г.  $55 \times 67.5$  см, акварель. Приложена печать борепкого сельского старосты.

## Рукописные книги

45 (752). Минея служебная (октябрь), XVII в. (начало), в 4-ку, 387 л., полуустав, без переплета. Согласно старой карандашной пагинации недостает первых семи листов; согласно старой нумерации тетрадей недостает первой тетради (8 л.), последние листы утрачены (нет конца службы 31 октября). На л. 344 об. карандашная помета: «Титов. Вакорин». В оформлении рукописи использована киноварь. Л. 369—377 в блоке не закреплены.

46 (753). «Просветитель» Иосифа Волоцкого, XVII в. (20—30-е гг.), в 4-ку, 441 л. Полуустав (л. 1—345 об., 361—400 об.) и скоропись (л. 346—360 об., 401—441); переплет — доски, обтянутые тисненой кожей, с двумя медными застежками, корешок разбит. На л. 1 запись рукой писца: «А творца книги сея имени не написано в книге сей, а пишет о нем в царственной степенной книге, что творец ей был Иосиф игумен монастыря Волоколамского». На л. 5 запись полууставом первой половины XIX в.: «А Иосиф Волоколамский по летописным святцам преставился в 7024 (1515 г.) году сентября 9-го. До Никонова настатия скончался». На нижнем форзаце запись скорописью XIX в.: «Читал сию книгу». На полях многих листов и на л. 441 об. читательские примечания скорописью и полууставом XIX в. к тексту (на л. 286 об. с датой 1894 г.). Заглавия и буквицы киноварные; на л. 5, 109, 263 киноварные инициалы растительного орнамента. Л. 85—88 об. без текста.

Содержание: Слово Козьмы Пресвитера на еретиков; «Просветитель» Иосифа Волоцкого (Соловецкий извод первой редакции по

Я. С. Лурье).

47 (754). Сборная рукопись, XVII в. (60—70-е гг.)—XIX в. (40—50-е гг.), в 4-ку, 115 л., полуустав и скоропись нескольких почерков; переплет картонный с матерчатым корешком. Л. 1—12 переписаны полууставом 40—50-х гг. XIX в.; л. 13—115— на бумаге 60—90-х гг. XVII в. В оформлении рукописи использована киноварь. На л. 81 об. пробы пера и плохоразличимые записи. На л. 115 об. пробы пера и записи: «Сия книга списана глаголемая Цъветник лета от [со]здания мира 7183 г., от рож[е]сътва Христова 1674 г.»; «А перепьлетена 7342 г. от Адамова лета, а от рожества Христова 1834 года, месяца июля 2 числа». На л. 107—113 видны остатки скрепы, обрезанной при переплетении рукописи. Л. 105—106 в блоке не закреплены.

Содержание: Житие Алексея человека Божия; Слово Афанасия Александрийского о святой Пасхе; Житие и Слово похвальное Козме и Дамиану; «Поучение от отца духовнаго» о праведном житии; «Поучение духовнаго отца... о мятежи жития сего временнаго»; Молитва Исусу Христу; Слово Евсевия Самосадского о сошествии Иоанна Предтечи в ад; Повесть о видении Козмы игумена; Повесть об Удоне, епископе Магде-

бурском.

48 (755). Сборная рукопись, XVII в. (50—80-е гг.), в 8-ку, 94 л., полуустав трех почерков; переплет XIX в. — доски в коже с тиснением, с двумя металлическими застежками. Первая часть — почерком середины XVII в. (л. 1—22, 66—90), вторая часть — двумя почерками 70—80-х гг.: XVII в. (л. 23—58 об. и 59—64 об.). Рукопись дважды реставрировалась в начале XVIII в. и в середине XIX в. Л. 91—94 написаны тем же почерком середины XIX в., что и на реставрированных листах. Л. 22 об., 90 об., 94 об. без текста. В оформлении текста использованы киноварь и охра.

Содержание: Служба Ангелу хранителю; Служба Благовещению Богородицы; Служба Покрову Богородицы; Служба Рождеству Исуса

Христа.

49 (756). Сборник богослужебный, XVIII в. (первая треть), в 16-ю долю листа, 225 л., полуустав нескольких почерков; переплет — доски

в коже с тиснением, застежки не сохранились. Л. 204—223 переписаны почерком третьей четверти XIX в. В оформлении текста использованы охра и киноварь; на л. 19, 37, 131, 185 заставки пером и красками. Л. 1—2, 36, 223—225 без текста. Л. 57 не закреплен в блоке.

Содержание: Служба Всемилостивому Спасу; Служба Кресту; Служба Богородице Тихвинской; Служба Богородице Одигитрии; Служба Богородице Казанской; Служба Богородице Владимирской; Молитва Богородице; Служба Богородице Знамению; Служба Николаю Чудо-

творцу; Служба Макарию Желтоводскому; Евангельские чтения.

50 (757). Житие Андрея Юродивого, XVIII в. (конец), в 4-ку, 265 л., полуустав; сохранилась нижняя крышка переплета (доска в коже с застежкой). На л. 265 об. записи скорописью XIX в.: «Милостиву государ книга божественная урок Григореи Ноивы <?>» и скорописью нач. XX в.: «Сия книга Матвеева Федора Василь». На л. 78, 97, 151 карандашные пометы у заголовков: «оставить». Заголовки и буквицы выполнены охрой.

51 (758). Псалтырь с восследованием, XVIII в. (конец), в 4-ку, 100 л., полуустав; переплет — доски в коже с тиснением (верхняя доска и застежки утрачены). Л. 96—99 вставлены в конце XIX в. На нижнем форзаце помета: «Пинескои». На л. 100 об. незавершенные изображения пером «Спаса на престоле» и двух святых. В оформлении рукописи использована киноварь; перед началом каждой кафизмы примитивная заставка пером. Начальные листы рукописи (до середины 2-й кафизмы) утрачены.

52 (759). Сборник, XVIII в. (конец)—XIX в. (начало), в 8-ку, скоропись, без переплета. На л. 1 помета почерком нач. XIX в.: «1812-го года»; запись: «Книга дана из Архангельской духов[ной] канцистории для записки под под <?> и въпротшем 1812-го года». На л. 1 об. запись: «Книга стоит 25 ко[п]., дана потина <так!>, невзначеи дал парень, не знал тоог <так!>, не дал уму. Писана книга Василию Сокову 1818 года ноере <так!> 8 дине <так!> и работали ей во фыториник <так!>, нихьто не знал, шитобы домашины ти не зали <?> так». На л. 2 запись карандашом: «Иван».

Содержание: Слово «о ленящихся и нерадивых и о праведных трудах и о спасении своем»; Чин погребения; Молитва кресту.

53 (760). Сочинение, направленное в защиту старообрядческих мнений против опровержения их в книгах «Обличение», «Жезл» и др., XIX в. (начало), в 4-ку, 223 л., полуустав; переплет — доски в коже с тиснением, застежки утрачены (верхняя доска от другой книги). На л. 1 об. запись скорописью XIX в.: «Книга о христианском звании и о прочих церковных преданиях». Заголовки и буквицы киноварные. На л. 14а акварельное изображение креста. Сочинение написано не ранее 1806 г. (см.: Дружинин В. Г. Писания русских старообрядцев. СПб., 1912. С. 446, № 769). Л. 1 не закреплен в блоке.

54 (761). Сборник полемический, XIX в. (10—20-е гг.), в 4-ку, 250 л., скоропись; переплет — доски в коже с тиснением (застежки утрачены). На полях имеются многочисленные пометы карандашом и чернилами, относящиеся к текстам сборника. На л. 1 об. карандашом — календарные вычисления.

Содержание: Иван Алексеев. «Титин»; Послание Мелетия, патриарха Александрийского князю Василию Острожскому, 1596 г.; Анонимное сочинение «О главных отступлениях церкви»; «Предъизвещение величества между древними и настоящими преданиями потребно»; «Задание от некоего, кратко собранное из словес прореченных, о вечности церкви и священства»; «Разговор от разума Спиридона Иванова с Фелосеевым».

55 (762). Псалтырь с восследованием, XIX в. (10—20-е гг.), в 16-ю долю листа, 146 л., полуустав; переплет работы И. С. Точилова — доски в коже с тиснением (верхняя доска, застежка и часть корешка утрачены). На нижнем форзаце помета: «1888 года». Заставки, концовки и буквицы

растительного орнамента, выполнены чернилами и охрой. Листы в начале рукописи и между л. 126 и 126а, 134 и 135 утрачены.

56 (763). Отпусты, XIX в. (20-е гг.). в 8-ку, 18 л., поморский полуустав, сохранился нижний лист бумажной обложки. В оформлении текста использована киноварь.

57 (764). Служба пасхальная, XIX в. (20—30-е гг.), в 8-ку, 21 л., без переплета. В оформлении текста использована охра. Часть л. 1 оборвана, часть текста на л. 1 и 2 смыта водой.

58 (765). Чин погребения, XIX в. (вторая четверть), в 8-ку, 6 л., полуустав; переплет картонный с матерчатым корешком. Заголовки и буквицы выполнены охрой. Конец рукописи не сохранился.

59 (766). **Азбука**, XIX в. (вторая четверть), в 8-ку, 16 л., полуустав, в бумажной обложке. В оформлении рукописи использована киноварь.

На л. 1, 1 об., 7 примитивные заставки пером.

60 (767). Обиходник (фрагмент) на крюках, XIX в. (30—40-е гг.) в 4-ку, 36 л., полуустав; переплет картонный, оклеенный зеленой бумагой, корешок матерчатый. На обложке запись шариковой ручкой: «Сия книга, Обряд. Обиход. Сия книга Обиход». На л. 36 об. чернилами — изображение певческой лествицы; здесь же проба пера и записи: «Конец. Помилуй Бог». Столповое знамя с киноварными пометами, раздельноречие.

61 (768). Сборная рукопись, XIX в. (30—90-е гг.), в 8-ку, 94 л., полуустав трех почерков; переплет — картон в коже (верхняя крышка утрачена). Первая часть рукописи (л. 1—22, 25—82) — 30-х гг. XIX в., вторая часть рукописи (л. 83—94) — 60-х гг. XIX в., третья часть (л. 23—24) — конца XIX в. В оформлении рукописи использована киноварь. На нижний форзац использован фрагмент документа начала XIX в., в котором упоминаются «Афанасьевской бояршины» сельской выборный «Доримендонт Рухлов, сотский Михаил Меньшиков, Петр Никулин, Петр Калинкин, Осип Вежливцев, Герасим Чупров, Иван Шукшин, Осип и Никита Ермолины». На л. 1 выцветшие записи. На л. 12 об. записи начала XX в.: «Тата купил Ване часы и шарф»; «Тата мама есть захотели и залезл на мамашу»; на л. 23 об.: «Вася у Анны»; на л. 62 об.: «1935 года куря яиць домой не носила, а в люди клала все лето».

Содержание: Часовник; «Правила святых отец» (выписки из книги «Зонар»); Тропарь «за здраваго» человека; Слово инока Захария к ученику своему Евфимию об антихристе и о прелести его; Слово Ипполита папы римского о последних временах; Выписки из сочинений Ни-

кона Черногорца; Чин погребения.

62 (769). Азбука, XIX в. (60—90-е гг.), в 8-ку, 22 л., крупный полуустав; на обложку использован крестьянский документ XIX в. с перечнем подписавших его лиц (верхняя часть оборвана). В оформлении текста использована красная тушь. На л. 1, 2 об., 5 об., 8 об. примитивные заставки пером. Л. 1 об.—2 без текста.

63 (770). Устав о христианском житии, 1868 г. (по пасхалии), в 8-ку, 234 л., полуустав; переплет — доски в коже со следами одной застежки. На л. 234 запись: «Сей Устав Марфы Павловны Назары[ной] передан крестьян[ину] Афанасию Демидову Истомину 1874 года февраля 12 дня» (почти дословно запись повторена на л. 234 об.). Возможно, к прежней владелице рукописи относится и запись на л. 234: «Тетка Марфа умерла 1874 года февраля 11 дня». Владельческая запись нового обладателя Устава есть на л. 232 об.: «Афанасий Демидов Истомин руку приложил». На л. 233 карандашные записи его рукой дат рождения детей, на л. 233 об—234 поминальные записи карандашом и чернилами. Заставки растительного орнамента на л. 32 и 140 и небольшие геометризованные заставки в начале месяцев выполнены чернилами. В оформлении текста использована киноварь. Есть своя полистная и тетрадная пагинация (л. 1, 4—6 по счету рукописи утрачены). Рукописи этого же почерка и оформления см.: Сдв., № 262, 305, 490—491 и др.

64 (771). Сборник рецептов по домоводству, XIX в. (последняя четверть), в 8-ку, 32 л., скоропись; обложка бумажная. На верхней обложке выпветшая запись.

Содержание: Рецепты по изготовлению олифы, лака, сургуча, веркал, киновари и чернил для письма, по чистке старых картин и т. д.

- 65 (772). Чин исповедания, XIX в. (последняя четверть), в 8-ку, 47 л., полуустав, переплет картонный. В оформлении текста использована киноварь. На л. 8 киноварный заголовок вязью. Имеются примечания и исправления к тексту карандашом и шариковой ручкой. Л. 4 об. 7 об. без текста.
- 66 (773). Азбука, XIX в. (последняя четверть), в 8-ку, 18 л., полуустав; переплет картонный с матерчатым корешком. На л. 1 карандашная помета: «1888». На л. 2 карандашная запись полууставом: «Цена в листах 23 копейки серебром». Для верхнего и нижнего форзаца, л. 1 и 18 использованы листы из хозяйственной книги XVII в. В оформлении текста Азбуки использована охра. На л. 2, 2 об. заставки пером растительного орнамента.

67 (774). Молитва кресту, XIX в. (последняя четверть), в 4-ку, 1 л.,

полуустав. В начале текста киноварная буквица.

68 (775). Сон Богородицы, 1891 г., в 8-ку, 21 л., скоропись; обложка бумажная, отстает от корешка. На внутренней стороне нижнего листа обложки карандашная запись конца XIX—начала XX в. с перечислением святых-заступников. На л. 1 рукой писца: «1891 года 10 февраля». На л. 13 запись 1913 г. с описанием фенологических явлений и последовательности сельскохозяйственных работ с 6 апреля по 30 сентября. На л. 13 об. запись скорописью начала XX в.: «росходу 138 ру[б]. 19 ко[п]». На л. 8 школьные арифметические подсчеты и запись первой половины XX в.: «Истомин Коля Яковлевич, примеры Истомина Николая Яковлевича». Л. 7 об., 9—12 об., 15—21 об. без текста.

69 (776). **Азбука**, XIX в. (конец), в 8-ку, 16 л., полуустав, без обложки. На л. 1 и 16 об. текст выцвел. На л. 1 об. примитивная заставка пером. В оформлении текста использована охра.

70 (777). Служба Николе Чудотворцу, XIX в. (конец), в 8-ку, 4 л., нолуустав, без обложки. На л. 1 примитивная заставка. В оформлении

рукописи использована охра. Конец утрачен.

71 (778). Сборник, XIX в. (конец)—XX в. (начало), в 8-ку, 38 л., скоропись; переплет картонный, покрытый тканью. На внутренних сторонах переплета чернильные штемпели с изображением А. С. Пушкина.

Содержание: Сон Богородицы; Хождение Богородицы по мукам; Сказание о двенадцати пятницах; Слово Димитрия Ростовского

о памяти смертного часа.

72 (779). Канон за умерших, XIX в. (конец)—XX в. (начало), в 8-ку, 13 л., полуустав, обложка бумажная. На верхнем листе обложки запись: полууставом: «Сия книга принадлежит Ивану Иоакимовицу Истомину» (повторена карандашом). В оформлении текста использована охра.

73 (780). Синодик, XX в. (начало), в 4-ку, 27 л., полуустав П. М. Амосовой <?>; переплет картонный, оклеенный серой бумагой, с матерчатым корешком; по словам П. М. Ермолиной (д. Фалюки, с. Борок), переплет работы Андрея Степановича Засухина. На л. 1 карандашная запись; «Сей Синодик Афанасия Деомидова Истомина получен 17 мая 1910 года от Пелагии Матфеевны Амосовой». В оформлении рукописи использована киноварь. Л. 27 не закреплен в блоке.

74 (781). Святцы лицевые, XX в. (начало), в 4-ку, 6 л., полуустав; переплет картонный, оклеенный серой бумагой, с матерчатым корешком; по словам П. М. Ермолиной (д. Фалюки, с. Борок), переплет работы А. С. Засухина. На верхнем форзаце карандашом пометы: «Истомин Николай Яковлев. Истомин. Пестов». Изображения в Святцах выполнены тремя красками.

75 (782). Служба мученику Уару, ХХ в. (начало), в 4-ку, 8 л., небрежный полуустав, обложка бумажная. В оформлении рукописи использованы

красные чернила.

76 (783). Богородичны, XX в. (начало), в 4-ку, 8 л., полуустав двух почерков, без переплета. Почерк на л. 1 об.—8 об. Максима Останина (о нем см.: Бударагин В. П. Северодвинская рукописная традиция и ее представители || ТОДРЛ. Л., 1979. Т. 33. С. 403). В оформлении рукописи использованы киноварь и фиолетовые чернила.

77 (784). Сборник старообрядческий, XX в. (10-е гг.), в 4-ку, 11 л., полуустав, без обложки. Писец М. М. Останин. В оформлении текста использованы красные чернила. Л. 2 об., 8 об.—9 об. без текста.

Содержание: Постановление Московского собора старообрядцев-беспоповцев 1908 г. по уставным вопросам; Послание Фотия, патриарха Константинопольского, «ко архиепископу Аквилевию венецийскому о Святом Дусе»; Выписка из книги Павла Любопытного о сочинении Андрея Денисова «О винах свойственных»; Сочинение Андрея Денисова «О винах свойственных»; Рассказ (без начала) об обращении из старообрядчества бегуна Никиты Семенова (Меркурия Семеновича Киселева) в 1854—1855 гг.; Послание (без начала) инока Анбургской пустыни Иосифа Алексию Яковлевичу об уставных спорах 1801 г.

78 (785). Мартиново увещание, XX в. (первая четверть), 19 л., в 8-ку, небрежный полуустав; переплет картонный, корешок и уголки кожаные. Текст «Увещания» без конца. На л. 1—1 об. переписано небольшое сочинение «Оптека пуховная». В оформлении рукописи использованы крас-

ные чернила.

79 (786). Сон Богородицы, XX в. (50-е гг.), в 4-ку, 12 л., скоропись, в школьной тетради. На обложке владельческая запись: «Ануфреваи

⟨так!⟩ Мареи Ивановн ⟨так⟩». Л. 7 об.—12 без текста.

80 (787). Хождение Трифона Коробейникова (с добавлением), XVIII в. (40-е гг.), в 8-ку, 92 л., полуустав и скоропись (л. 87—90); переплет — доски (верхняя крышка наполовину сколота) со следами одной застежки. На л. 90 об.—92 об. многочисленные пометы типа «проба пера», принадлежащие, в роятно, Ивану Шукшину, имя которого есть на л. 91 об. («К сей записке свиделель <так! > Иван Шукшин руку приложил») и л. 92. На л. 89 об. имеется дата: 1758 г.; на л. 92 запись: «Сея книга Топецкой волости Осерецкой боярщины крестянина. . .»; ниже: «Коронование ея императорского величества императрице Елисаветы Петровны, самодержицы всероссийской». На л. 90 об. изображение тельца и двуперстия. Инициалы в тексте выполнены чернилами. Тексты на л. 87—90 переписаны Иваном Шукшиным. Почерк основной части рукописи см. также: Сдв., № 108.

Добавление: Слово Иоанна Златоуста о играх и плясании (из Пролога, 24 марта); Послание первое апостола Павла к Тимофею (зач. 284).

81 (788). Фрагменты рукописей. XIX—XX вв.

### А. А. САВЕЛЬЕВ, Н. В. САВЕЛЬЕВА

# Пинежская экспедиция 1988 г.

В августе 1988 г. состоялась очередная совместная археографическая экспедиция Института русской литературы (Пушкинский Дом) АН СССР и Ленинградского государственного университета в Пинежский район Архангельской области. В работе экспедиции принимали участие: аспирантка Отдела древнерусской литературы ИРЛИ Н. В. Савельева (руководитель), сотрудник ОРК НБ ЛГУ А. А. Савельев, выпускник семинара по древнерусской литературе Н. С. Демковой, ныне преподавательсловесник одной из ленинградских школ С. В. Федоров и студентка IV курса филологического факультета ЛГУ О. В. Бударагина.

Предыдущие пинежские экспедиции (с 1985 г. они проходили ежегодно) обследовали районы среднего течения реки Пинеги от Карпогор до Суры и приносили неплохие результаты. Мы поставили перед собой несколько иную задачу: еще раз побывать в населенных пунктах, расположенных по берегам притока Пинеги — реки Покшеньги и нижнему течению Пинеги от Карпогор до Чаколы. Экспедиции, работавшие ранее в этих местах, не отличались большим количеством находок, но поскольку последняя из них состоялась 9 лет назад, такое контрольное обследование было все же необходимым.

В результате поездки мы пришли к следующему выводу: наследие некогда богатой книжно-рукописной традиции Пинежья не распространилось равномерно по всей Пинеге. Очевидно, несмотря на миграцию владельцев по району, следует признавать факт закрепления рукописей и старопечатных книг за местами их первоначального бытования. Вполне закономерно, что большинство привезенных с Пинеги рукописей (а сейчас в Древлехранилище им. В. И. Малышева их насчитывается 759 ед. хр.) найдены в населенных пунктах среднего течения реки: в Кевроле, где находился знаменитый Кеврольский стан — место первых поселений новгородцев, где была единая для пинежан и мезенцев приказная изба; в Верколе и Суре — в этих местах наряду с официальной церковной традицией, поддерживаемой Веркольским и Сурским монастырями, существовала также и старообрядческая традиция. В Суре, например, еще в 20-х гг. нашего столетия действовала старообрядческая молельня австрийского согласия.3 По-видимому, древняя богатая книжная традииця была и в других деревнях среднего течения Пинеги — в Церковой Горе, Айновой Горе, Еркино, Кушкопале. Рукописи XVI—XVII вв. из этих мест дошли до нашего времени в составе крестьянских библиотек (например, библиотека церкогорских крестьян Поповых), в том числе и библиотек старообрядческих наставников. Все это еще раз убеждает в том, что

<sup>1</sup> Отчеты о работе этих экспедиций см. в 42, 43 и 44 тт. ТОДРЛ.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: Николаев Н. И. Пинежская экспедиция 1979 года // ТОДРЛ. Л., 1981.
 Т. 36. С. 390—392.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: Николаев Н. И., Савельев А. А., Федоров С. В. Пинежская экспедиция 1981 г. // ТОДРЛ, Л., 1985. Т. 39. С. 453.

основным исходным пунктом при планировании археографических экспедиций в тот или иной район должно быть историческое обоснование возможности нахождения там материалов книжно-рукописной традиции.

Работа нашей экспедиции началась в деревнях Кобелевского сельсовета, расположенных по берегам реки Покшеньги. Однако здесь в большинстве случаев приходилось сталкиваться с явлением, точно определенным Н. И. Николаевым как «вторичное скопление синодальных изданий»: 4 те бабушки, которые умеют читать «по-славянски», бережно хранят у себя завязанные в платочек Псалтырь, Часовник и учебники, в основном оставшиеся у них со времен обучения в церковно-приходской школе или доставшиеся им от грамотных соседок, и в лучшем случае одно-два издания Преображенской типографии. Единственной рукописной находкой из этих мест стала Псалтырь с восследованием 3-й четверти XIX в. (№ 741), 5 переданная М. Г. Поповой, жительницей д. Красное.

Столь же малоутешительным осталось и обследование деревень нижнего течения Пинеги — Березник, Марьина Гора, Пиринемь, Шотогорка. Лишь в Березнике П. К. Манухина подарила нам благодарственное письмо иеромонаха Веркольского монастыря Евгения с братиею Артемию Петровичу Манухину, датированное августом 1917 г. (№ 755), и Канон за единоумершего, переписанный в 1922 г. ее отцом К. П. Манухиным (№ 757).

Несмотря на малочисленность находок в этих местах как нашей, так и прежних экспедиций нельзя все же утверждать, что книжной традиции здесь не существовало вообще. Скорее всего, она получила свое развитие позднее по сравнению с названными выше пинежскими деревнями. Конечно, в XVIII—XIX вв. сюда попадает все больше печатных изданий, но все же традиция переписывания книг, образцы которой мы имеем, существовала и здесь. Об этом свидетельствует и довольно редкая запись переплетчика, встреченная нами в одной из старопечатных книг. У Е. Ф. Манухиной (д. Березник) храпится Псалтырь с восследованием, изданная Московской Синодальной типографией в 1824 г., где среди различных хозяйственных помет на форзацах находится следующая запись: «Сию книгу переплетал Архангельской губернии Пинежского уезда Покшеньского прихода Георгиевской церкви исправляющий д(олжность) псаломщика Василий Матвеев Красильников 25 генваря 1878 году».

После работы в населенных пунктах нижнего течения Пинеги мы вернулись в районный центр — Карпогоры, и основные находки экспедиции были сделаны в последние дни в деревнях близ Карпогор. Н. П. Телицына из д. Ваймуша подарила рукописную Псалтырь конца XVIII в. (№ 732), а Анфиса Егоровна Нифантьева, уже не раз передававшая рукописи в Древлехранилище, — солдатскую записную книжку, где помимо отметок о прохождении воинской службы в 1910—1914 гг. содержатся записки Прокопия Николаевича Никифорова о первой мировой войне и его пребывании в германском плену. Две рукописи поступили из самих Карпогор — это переданные Р. Н. Патракеевой пастушеские заговоры (№ 743, 744). Они переписаны в конце XIX в. крылошанином карпогорской церкви Антоном Михайловичем Патракеевым, рукописания которого уже есть в Пинежском собрании Древлехранилища.

Большая часть находок сделана в д. Шотова Гора. Канон за единоумершего и Общий канон за умерших — рукописи XIX в. — передал М. Н. Москвин. С сожалением отметим, что хотя семья Москвиных имела довольно большую библиотеку старопечатных изданий и рукописных книг, две переданные нам рукописи — все, что осталось от этой библиотеки после обследования дома во время отсутствия хозяев «любителями старины» зимой 1987 г. От жителя той же деревни А. С. Кыркалова было

<sup>4</sup> Николаев Н. И. Пинежская экспедиция 1979 года. С. 391.

<sup>5</sup> Номер в скобках означает шифр рукописи Пинежского собрания Древлехранилища ИРЛИ.

получено пять рукописей конца XVIII—начала XIX в. (№ 733—737) и три старопечатные книги, в том числе и самая древняя находка экспедиции — Октоих, изданный в Москве в 1618 г. Все эти книги, так же как и два певческих сборника XVII в. (№ 559, 574), ранее подаренных А. С. Кыркаловым Древлехранилищу ИРЛИ, принадлежали библиотеке М. В. Тюлевой, начетчицы из Кевролы.

Почти все археографические экспедиции привозят различные по времени крестьянские документы. Не стала исключением и наша. Платежную книжку за 1875—1914 гг. передали М. Н. и Н. П. Богдановы из Немнюги (№ 742), а жительница той же деревни А. Е. Першина — небольшой архив шотогорских крестьян Земцовских за 1854—1916 гг. Среди документов архива различные прошения крестьянских сходов, заемные письма, копии и подлинники приказов, а также любопытный текст охотничьего заговора от Ворона.

В результате Пинежской экспедиции 1987 г. Пинежское собрание пополнилось крестьянской библиотекой старообрядческого наставника из д. Айнова Гора Никиты Ивановича Мельникова. Н. И. Мельников не только собирал книги, отдавая предпочтение рукописным, но и сам переписывал древнерусские тексты. В этом году его дочь М. Н. Голенищева, живущая ныне близ Архангельска, передала еще один сборник его руки, в составе которого повести из Великого Зерцала, статьи из Пролога, патериков и других популярных в Древней Руси сборников.

Таким образом, наследие богатой рукописно-книжной Пинежской традиции до сих пор не иссякло. Даже наша не совсем удачная экспедиция пополнила Пинежское собрание Древлехранилища им. В. И. Малышева 28 рукописями XVIII—XX вв., а в ОРК НБ ЛГУ поступило 5 ки-

риллических изданий XVII-XIX вв.

Ниже помещаем описание рукописных находок, составленное H. B. Савельевой.

4 (732). Псалтырь с восследованием, XVIII в. (конец), в 4-ку, 188 л., полуустав одной руки; переплет — доски, обтянутые кожей с тиснением, корешок переплета реставрирован. На л. 188 записи скорописью: «Григорей Телицын помер 1888 года месяца июля 2-го дня», «Екатерина Телицына) померла 1893 года июля 4-го д(ня)». На л. 188 об. запись карандашом: «Сия книга принадлежит граж. Ар. губ. Пинеж. уезда Никитинской волости Петру Михайловичу Телицыну». На нижнем форзаце скорописная запись: «Сия книга Псалтырь Федора Алек. Телицына». В оформлении текста использована киноварь.

2 (733). Слово Иоанна Златоуста о познании христианина, XVIII в.

(конец), в лист, 2 л., полуустав.

3 (734). Житие Кирилла Новоезерского (фрагмент), XVIII в. (конец),

в лист, 1 л., полуустав.

4 (735). Сборник, XIX в. (начало), в 8-ку, 58 л., скоропись, без переплета. На л. 13 об. помета писца с датой 1805 г. На л. 25 зачеркнутая запись: «(Нрзб.) Прокопий Иванов сын руку при(ложил)». Содержит выписки из Краткой библейской истории, из Библии, Житие пророка Самуила.

5 (736). Слово на Богоявление (фрагмент), XIX в. (начало), в 8-ку,

6 л., скоропись.

6 (737). Выписки из Библии, XIX в. (начало), в 8-ку, 8 л., скоропись.

7 (738). Сборник духовных стихов, XIX в. (вторая четверть), в 8-ку, 9 л., скоропись. На л. 9 (он представляет собой фрагмент документа Петербургской портовой таможни 1834 г.) записи скорописью: «Крестьянин Петр Манухин руку приложил» (эта же запись повторена на л. 9 об.); «1852-го года генваря 15 Пинескаго уезда Михай (ловской) волости Шотогорскаго сельскаго общества дерев (ни) Сидоровской крестьянин». На л. 7 об. более поздпей скорописью переписан отрывок текста об Иису-

совой молитве. Содержит духовный стих о Богородице, Плач Иосифа ца-

ревича, Стих о душе и др.

8 (739). Деловые бумаги из архива Шотогорских крестьян Земцовских за 1854—1916 гг. (18 ед. хр.). Содержит прошения крестьянских сходов, договорные росписи, хозяйственные расписки, заемные письма и другие хозяйственные документы.

- 9 (740). Канон за единоумершего, XIX в. (третья четверть)., в 8-ку, 20 л., полуустав одной руки; переплет доски, оклеенные бумагой. На л. 1 записи скорописью: «Книга сия. Книга Канун чия сия Марии Ивановой Москви(ной) 1881 год 21 ноября»; «Чия (так!) книга Николая»; «Сия книга крестьянина Николая Москвина 1882 году 21 декабря. Писал Анилофей Тимофеев Завернин». На л. 1 об. запись: «Канон за одного умершего 1882 года кре». На л. 20 об. и нижнем форзаце записи скорописью красными чернилами, в которых называются имена владельцев: Николай Константинов Москвин, Иван Константинов Москвин, Константин Васильев Москвин, Федот Родионов Чемакин. На л. 18 об.—20 чернилами и карандашом переписана молитва архангелу Михаилу. В оформлении текста использована охра.
- 10 (741). Псалтырь с восследованием, XIX в. (третья четверть), в 4-ку, 182 л., полуустав одной руки, без переплета. В оформлении текста использована охра. На отдельных листах встречаются орнаментированные буквицы и примитивные заставки геометрического рисунка, выполненные пером коричневыми чернилами. Текст Псалтыри дополнен Канонами за единоумершего и за умерших.

11 (742). Платежная книжка за 1875—1914 гг. крестьянина Кеврольского сельского общества, селения Немнюжского Романа Егорова Богда-

нова, в 4-ку, 28 л., подлинник, без переплета.

12 (743). Пастушеский заговор. 1880-е гг., в 8-ку, скоропись; писец — А. М. Патракеев.

13 (744). Пастушеский заговор, 1889 г., в 8-ку, 10 л., скоропись; писец — А. М. Патракеев. На л. 8 об. запись: «Писал Антон М. Патракеев 5-го июня 1889 года».

14 (745). Школьная тетрадь ученика 2-го класса Ефима Суховерхова,

1889 г., в 8-ку, 8 л., скоропись.

15 (746). Школьная тетрадь ученика 2-го класса Григория Суховерхова, XIX в. (конец), в 8-ку, 20 л., скоропись.

- 16 (747) «Счет израсходованных денег» с 4 июня по сентябрь 1896 г., в 8-ку, 8 л., скоропись.
- 17 (748). **Письма** (3) Матвея Максимовича Земцовского с военной службы из с. Медведь Новгородской губернии родителям в д. Шотогорка Пинежского уезда (9 декабря 1899 г., 23 апреля 1900 г., 29 декабря 1901 г.), 6 л., скоропись.
- 18 (749). Охотничий заговор от Ворона, XIX в. (конец)—XX в. (начало), в 8-ку, скоропись, 2 л.
- 19 (750). **Канон за единоумершего и Общий канон за умерших,** XX в. (начало), в 8-ку, 43 л., подражание печатному шрифту одной руки; переплет картонный. В оформлении текста использованы красные чернила.
- 20 (751). Сборник, XX в. (начало), в 16-ю долю листа, 53 л., скоропись и подражание печатному шрифту одной руки; писец Савва Кыркалов; переплет бумажный. На л. 1 примитивная заставка геометрического орнамента, выполненная чернилами. В текстах молитв, переписанных в сборнике, вместо «имярек» вставлено имя писца «Савва». Содержит молитвы Кресту, Богородице, архангелу Михаилу, Сон Богородицы, Святое письмо и др.
- 21 (752). «Книжка для записи сборного леса» братьев Кыркаловых, с 13 мая 1900 г., в 8-ку, скоропись руки служащего Л. Вехорева, записи сделаны карандашом.

22 (753). Письмо Григория Суховерхова матери из г. Яренска Вологодской губернии, 16 февраля 1909 г., 2 л., скоропись. Содержит просьбу

о присылке годового паспорта.

23 (754). Солдатская записная книжка Прокопия Николаева Никифорова за 1910—1914 гг., в 8-ку, 16 л., скоропись; переплет бумажный (сохранилась только верхняя крышка переплета). Текст написан карандашом, в отдельных местах почти стерт. Помимо отметок о прохождении военной службы на л. 8 об.—14 об. находятся записки П. Н. Никифорова о первой мировой войне и его пребывании в германском плену.

24 (755). Письмо иеромонаха Веркольского монастыря Евгения с братиею Артемию Петровичу Манухину, 8 августа 1917 г., 2 л., скоропись. В письме содержится благодарность адресату за вклад в монастырь 100 руб.

25 (756). Сборник, XX в. (20-е гг.), в 4-ку, 96 л., подражание печатному шрифту; писец — Никита Иванович Мельников; переплет бумажный, на верхней крышке надпись чернилами: «Книга для чтения». В оформлении текста использованы красные чернила. Содержит повести из Великого Зерцала, патериков, Пролога, главы из «Альфы и Омеги», слова Иоана

Златоуста, аввы Дорофея и др.

26 (757). Канон за единоумершего, 1922 г., в 4-ку, 8 л., скоропись; писец — Козьма Петрович Манухин; переплет картонный с кожаным корешком. На верхней крышке переплета запись черными чернилами: «1922-го года. Сия книга название Канон принадлежит гр. дерев. Березника Козьмы Петровичу Манухину. Списывана с Канона 1922 года». На нижней крышке переплета запись скорописью коричневыми чернилами: «Писано переписано село Борисова барина толстого мужика простово.» Здесь же находятся различные хозяйственные пометы и дата: 30 марта 1917 г.

27 (758). Записная книжка, 1942 г., в 8-ку, 38 л., скоропись. Среди различных записей бытового содержания переписаны тексты Молитвы

Кресту, Заговора на рыбную ловлю и др.

28 (759). Фрагменты пинежских рукописей (3), XVII—XX вв.

#### Г. В. МАРКЕЛОВ

# Латгальская экспедиция 1988 г.

В июле 1988 г. в Древлехранилище Пушкинского Дома обратился кинорежиссер В. В. Дьяконов — автор известного документального фильма «Храм», посвященного русской православной церкви и с большим успехом прошедшего по экранам страны в год 1000-летия крещения Руси. В. В. Дьяконов приступил к собиранию материала для новой документальной ленты о современном русском старообрядчестве, поэтому фонлы Пушкинского Дома, в которых собраны тысячи старообрядческих рукописей и книг, привлекли внимание кинорежиссера. Идея В. В. Дьяконова сделать фильм об этом сложном феномене русского быта и истории, живом явлении нашей действительности, о его драматической судьбе показалась нам заслуживающей всяческой поддержки. Надо ли говорить о том, что фильм о староверах, десятки поколений которых испытывали на себе всю мощь подавления и репрессий государственной машины, фильм о староверах как о хранителях национальных культурных традиций и духовного авторитета создавался впервые! Старообрядцы и их потомки доныне являются наиболее стойкими хранителями русской старины, а районы, заселенные старообрядцами, до сих пор представляются наиболее интересными и перспективными для археографических экспедиций. Было решено начать съемки в Прибалтике, где сохранилось много старообрядческих общин и интересных колоритных стариков-книжников.

Мне было предложено принять участие в киноэкспедиции в качестве консультанта, хорошо знакомого с людьми и со спецификой темы. Нам предстояла трудная, но увлекательная задача встретиться с удивительными людьми и постараться деликатно убедить их принять участие в киносъемках, расположить их кискреннему разговору. В глубине души я на-

деялся и на новые археографические находки.

В задачи данной статьи не входит описание всех перипетий и особенностей сложного и необычного быта киноэкспедиции. Во время трехнедельной поездки было немало трудностей и неожиданностей, но мне кажется, что поставленные задачи были нами выполнены, в чем будущие зрители фильма, я надеюсь, сумеют убедиться. Вкратце перечислю основные эпизоды съемок и назову людей, встречи с которыми не только составили материал для кинофильма, но и позволили совершить ряд ценных археографических находок.

12 июля мы начали свою работу в Вильнюсе, где была заснята беседа с И. И. Егоровым — председателем Высшего старообрядческого совета (ВСС) Литвы, нашим давним и хорошим знакомым. Затем киногруппа отправилась в Каунас, где с разрешения настоятеля местного старообрядческого храма И. И. Никитина были проведены киносъемки отдельных фрагментов праздничной службы на Преображение Господне, здесь же в храме были отсняты обряд крещения младенцев, а также беседа с самим И. И. Никитиным — председателем Духовной комиссии ВСС. И. И. Никитин сделал подарок Древлехранилищу Пушкинского Дома — объеми-

стый рукописный Сборник XIX в., содержащий свыше 70 различных произведений (см. ниже № 455 описания).

Следующим объектом съемок стал храм 1-й старообрядческой общины на Новом строении г. Даугавпилса, где удалось снять исполнение местным хором духовных стихов и древних знаменных роспевов. Здесь же мы получили в дар рукописный Сборник XIX в. местного письма с владельческими и читательскими пометами латгальских крестьян-староверов (№ 453). В Даугавпилсе была отснята беседа с одним из старейших местных наставников, настоятелем Нидеркунской общины А. Г. Волковым.

Нельзя сказать, что наши киносъемки производились всегда легко и беспрепятственно. Наоборот, подчас людей приходилось долго убеждать в наших добрых намерениях, в нужности и полезности дела, преодолевать известный консерватизм и недоверчивость. А когда разворачивалась аппаратура, осветительные приборы, камеры, кабели, микрофоны и т. д., требовалось еще немало усилий, чтобы создать психологический комфорт и добиться спокойствия и искренности в беседах с людьми, столь далекими от кинематографа.

Из Даугавпилса киноэкспедиция отправилась в г. Резекне. В Резекненском районе находится одна из древнейших на территории Латгалии старообрядческих общин — Тискадская. Наставником в ней вот уже более 50 лет служит А. Т. Данилов. Беседа с ним стала едва ли не самым значитедьным эпизодом будущего фильма. Съемки проводились на уединенном хуторе, в яблоневом саду и во дворе у дома. А. Т. Данилов, известный книжник-начетчик, аскет, пользующийся исключительным духовным авторитетом у местных прихожан, буквально заворожил нас своей вдохновенной беседой-проповедью, которую удалось заснять на кинопленку. Среди прочего Анисим Тимофеевич показал нам и свое искусство книгописания: расположив рукопись на коленях (!), рядом перо и баночки с тушью, он написал несколько строк полууставом перед кинокамерой. Вся его полусогбенная фигура, завивающиеся кольцами седые волосы, долгополая одежда, книга на коленях казались сошедшими с древнерусских миниатюр. Книгописание — привычный труд сельского наставника, древняя непрерывная традиция духовного подвижничества.

Невдалеке от Тискад в д. Борисовка нам удалось заснять редчайший образец старинных русских звонов, в котором источником звука служит большая чугунная литая доска (по-местному «рейка»), подвешенная снаружи к башенке звонницы деревенского храма. По нашей просьбе два старика-звонаря с помощью специальных молотков воспроизвели обычные и праздничные звоны, отличающиеся особым мелодичным рисунком.

В Резекненском районе были приобретены несколько рукописей, пополнивших Латгальское собрание Древлехранилища. В д. Гурилишки от местного наставника А. Т. Квасова было получено в дар «Зерцало богословия» Кирилла Транквиллиона в списке XIX в. (№ 456). А. Т. Квасов также согласился сняться для нашего фильма.

Вдова известного книжника С. Т. Белова, паставника Обелишской общины, подарила нам несколько рукописей: Сборник поморского письма 1824 г. (№ 452), Октоих на крюках XIX в. (№ 457), Сборник местного письма начала XX в. (№ 458), полемическое сочинение «Законность и правильность бессвященнословно совершаемых браков» (№ 459), певческий Сборник на крюках (№ 461) и гектографическое издание сочинения Л. Ф. Пичугина об ожидающих чувственного антихриста (№ 460). В доме у К. В. Беловой хранится еще немало книг и рукописей из обширной библиотеки ее покойного мужа.

Дальнейшие съемки фильма проводились в Рижской Гребенщиковской общине. Здесь были отсняты крестный ход вокруг храма на праздник Успения Богородицы, богатый интерьер храма, библиотека («книжница») общины. Весьма содержательными были беседы с наставником общины И.И.Миролюбовым и с молодым клирошанином Е.А. Григорьевым.

С любезного согласия последнего мы осмотрели переплетную мастерскую общины, где Григорьев занимается реставрацией пришедших в ветхость общинных книг. Он же подарил Пушкинскому Дому интересный Сборникконволют XVII в. (№ 451), содержащий сочинение русского автора Диомида Яковлева сына Серкова «Крины селныя или цветы прекрасныя», русское сочинение против пьянства и «Руно орошенное» Димитрия Ростовского (Чернигов, 1691).

Bcero за время этой необычной экспедиции мне удалось приобрести и доставить в Пушкинский Дом 11 рукописных книг XVII—XX вв., состав и содержание которых оказались весьма характерны для Латгаль-

ского собрания Древлехранилища.

Съемки фильма в Прибалтике были завершены. Конечно, не все удалось снять, что хотелось; возможно, многое не войдет в фильм. В. В. Дьяконов продолжил съемки в Москве, Горьковской области, Белой Кринице, в Сибири и на Урале. А во время поездки по Прибалтике мне в который уже раз пришлось глубоко скорбеть о тех людях, которые несомненно украсили бы собой этот фильм, — о замечательных староверахкнижниках И. Н. Заволоко, Л. С. Михайлове, А. Л. Мурникове, А. Т. Бурове, П. Т. Стрелкове и многих других, которых уже нет в живых. Но как бы хотелось надеяться, что в целом русское старообрядчество никогда не станет «уходящим объектом» для документального кино.

Ниже публикуется описание находок 1988 г.

1 (451) \* Сборная рукопись-конволют, XVII в. (последняя четверть), в 4-ку, 234 л., полуустав нескольких почерков; переплет не сохранился. На л. 234 приписка скорописью XVII в.: «Аще кто облечет на ся одеяние выше своего сана, то таковый примет на себя от людей много срама».

Состоит из трех частей: І. Л. 1—71. Печатный текст. Димитрий Ростовский, «Руно орошенное»

(Чернигов, 1691). Здесь л. 5-8, 29-96 издания.

II. Л. 72—79. Поучение против пьянства (заглавие не вписано). Нач.: «Братия, не упивайтеся вином, в нем же есть блуд. . .» — русское сочинение. Полуустав. На л. 74, 77 плохо различимая филигрань — гербовый знак (XVII в., посл. четв.).

III. Л. 80—233. Серков Д. Я. «Крины селныя или цветы прекрасныя». Сочинение в трех частях, последняя — в 44 главах. На л. 233 авторский акростих: «Диомид Я (ко) влев с(ы)н Серков». Филиграни: герб Амстердама // «IWR» — типа: Дианова, № 191, знак 1685 г.; женщина в длинном платье — типа: Лауцавичус, № 71, знак 1693 г. Текст укращают 17 гравированных картинок XVII в., наклеенных на л. 86 об., 88 of., 91, 93 of., 95 of., 98-100, 103, 104, 107, 108, 109 of., 111, 112, 113 об.. Гравюры вырезаны из цельного листа, изображают виды подвижничества («Лествица духовная»). Каждый сюжет сопровождает стихотворный текст (не Исайи ли Копинского?). На полях и между строк встречаются исправления и дополнения к тексту. Между л. 141 и 142 пропуск листов (по собственной пагинации, л. 234-243). С л. 134 первый полууставный почерк сменяется вторым. Имеются киноварные буквицы. После «Предисловия к любезному читателю книги сея» следует оглавление трех частей (л. 83). Начало текста: «Различная великая учительства, яже во инех книгах сокровенна суть, зде же в книзе сей явленнейщи...». Л. 264 без текста.

От Е. А. Григорьева (г. Рига). 2 (452). Сборник, 1824 г., в 4-ку, 221 л., поморский полуустав, заглавия киноварные, на л. 118 заставка в красках поморского орнамента:

<sup>\*</sup> Цифра в скобках озпачает шифр рукописи Латгальского собрания. 1 См.: Ровинский Д. А. Рузские пародные картинки. Кн. 3. Притчи и листы духовные. СПб., 1881. С. 151—152, № 773.

переплет — доски в тисненой коже со следами двух застежек. На л. 1 помещен «№ 58». На л. 221 об. перечислены дни недели. Л. 1, 117, 221 без текста.

Содержание: Месяцеслов (с пасхалией с 1824 г.), чины исповеди священникам, дьяконам, мирянам, вельможам, судьям, приказным, женам и детям, каноны по умершим, тропари, выписки об епитимиях из разных книг и др.

От К. В. Беловой (г. Виляны).

3 (453). Сборная рукопись, XIX в. (вторая четверть—середина), в 4-ку, 200 л., полуустав и скоропись нескольких почерков, часть заглавий киноварью; переплет картонный с матерчатым корешком.

Состоит из трех частей:

І. Л. 2—6. Полуустав, бумага без фабричных знаков, середины XIX в. II. Л. 7—28, 100—198. Полуустав и скоропись в нескольких разновидностях одного почерка, бумага с фабричными датами «1828, «1836» и др. знаками.

III. Л. 30—98. Полуустав, бумага с едва видными штемпелями трех разновидностей (см. л. 57, 61, 69, 92), но с писцовой выходной пометой на л. 56 об.: «1853. С. К. З.». На л. 30, 41, 50, 57, 69, 75, 78 об., 81 об. 85 об., 89, 94, 105, 120 чернильные заставки грубого рисунка. Л. 87, 88, 99, 140, 141, 199, 200 без текста.

На многих листах рукописи имеются пробы пера и чернил, черновые начала писем и т. п. Пометы: «Писал крестьянин Варковской волости» (л. 1); «Сия стория кроме Варухи Обрамовой» (л. 6); «Аще кто хощет много знать, тому подобает мало спать, и по утру рано вставать, и Бога на помощь призывать. Прилежностию и старанием преодолеваются все трудности. 1850 года марта 4 дня Антоний Иванов Михеев Ковнацкой» (л. 6 об.). Здесь же помета: «Крестьянин Филип Пещов». На многих листах пометы Антона Ивановича Краснечкова (Михеева?), крестьянина деревни Колнацкой (Ковнацкой) мызы Прели помещика графа Борга (см. л. 21). На многих листах пометы крестьян Мины Ивановича и Артемия Миновича (л. 192 и др.). На л. 110 об.: «Тимофей Марков», на л. 128: «Швыхин», на л. 148: «Деревни Шамшурова Устин Кирилов, жена ево Авдотья Терентьевна». Кроме того, имеются пометы о смерти разных лиц и отдельные даты (1834—1890 гг.) и др.

Содержание с Сказание о знамении Новгородской иконы Богородицы; Память Владимира Киевского; повести: о царице и львице; о Месите чародее; о милостивом человеке, продавшем себя в рабство ради Христа; о Григории папе римском; о бесе, оскверненном на блудном дворе; о славе небесной и о радости праведных вечной; мучения и памяти св. Варвары, Артемия Селевкийского, Федора Стратилата, Козьмы и Дамиана, Якова Презвитера, Георгия Великомученика и др.; слова: об обретении честного и животворящего креста; о некоей старице и постнице; о черноризце, давшем ризу нищему; о Созомоне Милостивом; о теле человечьи, о душе и о воскресении мертвых; толкование о страстях Христовых и кадиле; чтения из книги Иова и «от Исхода»; стихиры избранным святым и др.

4 (454). «Сказание о явлении ангела Господня в пустыне преподобному Макарию Египтянину», XIX в. (последняя треть), в лист, 3 л. полуустав, заголовок и буквица красными чернилами, имеется орнаментальная заставка чернилами, без обложки, конец текста утрачен. Нач.: «Ходящу некогда преподобному отцу нашему Макарию по пустыни...».

№ 453—454, из библиотеки 1-й Даугавпилсской старообрядческой об-

щины «На Новом строении».

5 (455). Сборная рукопись, XIX в. (последняя треть), в 4-ку, 633 л., полуустав и подражание печатному нескольких почерков: І-й почерк — л. 1—2, 222 об.—223, 525—630; 2-й почерк — л. 3—44, 61—101, 113 об.—221; 3-й почерк — л. 45—60, 103—113, 224—488, 501—524; 4-й почерк —

л. 489—494; 5-й почерк — л. 495—500. На л. 3, 604 орнаментированные чернильные заставки, на л. 570 об. такая же концовка. Некоторые буквицы орнаментированы. Л. 102, 631—633 без текста. Переплет — доски, покрытые тисненой кожей с двумя застежками. На л. 630 об. запись карандашом переплетчика (?) 1938 г.(?): «Сия работа Авима Николаевича Кудряшова». На верхнем форзаце дарственная Древлехранилищу Пушкинского Дома от наставника Каунасской общины, председателя духовной комиссии ВСС Литвы И. И. Никитина.

Содержание: старообрядческие сочинения о Наполеоне-антихристе, о пятом апокалипсическом ангеле, об Исусе Христе — основателе церкви, о признаках антихриста; послание некоего узника Ильи о Петре I — антихристе и др.; «Прение живота и смерти»; эсхатологические сочинения Ипполита папы римского, Исайи сына Амосова, Иоанна Златоуста, Кирилла Александрийского, Палладия Мниха; сочинение «О разсечении человеческого естества» из Шестоднева; повести о царе Агее, о видении некоего мужа духовна в Москве в 1607 г.; жития Иоанна Кущника, Алексея человека Божия; повести из Великого Зерцала; Беседа трех святителей; видения Макария Египтянина; слова: о ризном украшении, о скуфье поповской, против языческих игрищ на Рождество, о почитании книжном, о почитании родителей, о взятии Царьграда; толкование неразумных словес псалтырных; главы из «Цветника» Дорофея Мниха; выписки из «Златоуста», «Измарагда», «Пролога» и др. книг.

От И. И. Никитина (г. Каунас).

6 (456). Кирилл Транквиллион. Зерцало богословия, XIX в. (последняя треть), в 4-ку, 168 л., полуустав (письма Б. Голобова?), заголовки красными чернилами; переплет картонный с кожаным корешком. На верхнем форзаце запись: «Сия книга Зерцало богословия Якова Иванова Мочульскава, писано с переводу печатанной богословии от Адама лета 73. . .». Здесь же дарственная А. Т. Квасова 1988 г. На л. 133 читательские пометы на полях: «Зри, любезный читателю, что есть церковь Христова и каво родит. Церковь великороссийская в нынешная времена бед и переследования от змия не имеит, а просто рещи процвела». На л. 168 по завершении текста приписано: «В. Golobow» (писцом рукописи?). На нижнем форзаце хозяйственные пометы.

От А. Т. Квасова (д. Гурилишки Резекненского района).

7 (457). Октоих на крюках (с дополнениями), XIX в. (конец), в 4-ку, 152 л., полуустав, имеются киноварные заголовки и инициалы; переплет — доски, покрытые тисненой кожей с остатками двух застежек. Бумага без фабричных знаков. Л. 1 и 152 без текста. Столповое знамя с киноварными пометами, раздельноречие. На л. 89 варианты текстов с роспевами на полях карандашом. Развод фит в тексте.

Содержание: Октоих со стихирами евангельскими, «достойно есть» на 8 гласов, стихиры на молебне «Святый боже» на греческом языке в славянской транслитерации.

От Беловой К. В. (г. Виляны). 8 (458). Сборник, XX в. (начало), в 4-ку, 38 л., гражданская ско-

8 (458). Сборник, ХХ в. (начало), в 4-ку, 38 л., гражданская скоропись, заголовки полууставом, красными чернилами; переплет картонный с дерматиновым корешком. К нижнему форзацу подклеен бланк расписания уроков на 190. . . г. Л. 38 без текста, на обороте его написан «церковный численник» и др. пометы. Бумага линованная с водяным знаком «Утвержденной правительством акционерной компании Рижской писчебумажной фабрики».

С о д е р ж а н и е: Челобитная Соловецкая пятая, выписки из «Поморских ответов», главы из жития Корнилия Выговского, повесть о патриархе Никоне, «Беседа увещательная к хранящим древлеотеческое православие», поучение «еже брад не брити», выписки об антихристе из разных книг, прошение из старообрядческого Успенского монастыря архиепископу

Астраханскому Никифору, выписки из романа Д. Я. Мордовцева «Великий раскол» и др.

От К. В. Беловой (г. Виляны).

- 9 (459). «Законность и правильность безсвященнословно совершаемых браков». Старообрядческое полемическое сочинение в 14 главах против федосеевцев, ХХ в. (начало), в 4-ку, 174 л., полуустав, заглавия красными чернилами; переплет картонный с матерчатым корешком. Л. 1—6, 166—174 без текста.
- От К. В. Беловой (г. Виляны). 10 (460). Пичугин Лев Феоктистович. «На ожидающих антихриста в самообразной одноличности с силою в буквальное время 42 месяцов вселенскаго возобладания, воцарения и заклеймения 1500 милионнаго народочислия», XX в. (начало), в 4-ку, 112 л, полуустав; переплет картонный. Бумага со штемпелем «Гончаров, № 6» в фигурной рамке (см.: К л'еп и к о в. Штемпели. № 51, 1895—1906 гг.). Гектографическое издание. На л. 1 помета «І. Веlow, 1928 года 21 мая». Нач.: «Некто сызранский буквалист до безумия ревнуя за будущий приход. . .».

От К. В. Беловой (г. Виляны). 11 (461). Сборник певческий на крюках, XX в. (начало), в лист, 130 л., полуустав, имеются киноварные заголовки; переплет — картон, покрытый крашеной тканью. Бумага без фабричных знаков. Л. 33 об.—34 без текста, многие листы утрачены, нет конца. Столповое знамя с киноварными пометами. Имеются указания на демество, большое демество, путь, «ин».

Фиты разведены в тексте.

Содержание: начало Обихода, Ирмологий, ирмосы на господские и богородичные праздники, богородичны догматики на 8 гласов, Триодь постная и цветная.

От К. В. Беловой (г. Виляны).

# Библиографические дополнения к статьям в разделе: Исследовательские материалы для «Словаря книжников и книжности Древней Руси»

### Лаврецкий С. Ф.

Лит.: Корб И. Г. Дневник путешествия в Московию (1698 и 1699 гг.). СПб., 1906; Морозов Б. Н. Из истории русской переводной научной и технической книги в последней четверти XVII—начале XVIII\_вв. (Архив переводчиков Посольского приказа) // Современные проблемы книговедения, книжной торговли и пропаганды книги. М., 1983. Вып. 2. С. 107—124.

### Морозов Б. И.

Лит.: Лобанов-Ростовский А., сост. Русская родословная книга. СПб., 1875. Т. 2. С. 128, № 101; Цеханович А. А. «Всемирная хроника» Шеделя // Книжные сокровища. К 275-летию Библиотеки АН СССР. Л., 1990. С. 227—239.

### Онуфриев А. 3.

Cou.: Виршевая поэзия. (Первая половина XVII в.). М., 1989. С. 268—271, 448—449.

### Спарвенфельд И. Г.

Cou.: S p a r w e n f e l d J. G. Lexicon slavonicum / Ed. by U. Birgegard. Uppsala, 1987. Vol. 1.

Jum.: Birgegard U. Johan Gabriel Sparwenfeld and the Lexicon slavonicum: His contribution to 17th century slavonic lexicography. Uppsala, 1985.

## Терентий

Лим: Енин Г. П. Писатель начала XVII в. протопол Терентий и его сочинения о Смуте в рукописях Публичной библиотеки // Исследования памятников письменной культуры в собраниях и архивах Отдела рукописей и редких книг: Сб. науч. трудов. Л., 1988. С. 18—30.

## Туптало Димитрий

Изд.: За что бога благодарити. СПб., 1850 (переизд. СПб., 1853; 1890).

Лит.: Вети dt M. Die Predigt Dimitrij Tuptalos. Studien zur ukrainischen und russischen Barockpredigt. Frankfurt; M., 1975; Численко Н.Д. Сапфические ритмы в драмах Дмитрия Ростовского // Вестник Ленингр. гос. ун-та. Сер. истор. яз. и лит. 1976. № 29. С. 91—98; Дылевский Н. М. О гражданской позиции Димитрия

Ростовского — проповедника и обличителя // Paleobulgarica (Старобългаристика). 1989. Год 13. Кн. 3. С. 99—109; Федотова М. А. 1) Образы предметного мира в прозе барокко (на материале ранних «слов» Димитрия Ростовского) // Персонаж и предметный мир в художественном произведении: Межвуз. сб. науч. тр. Сыктывкар, 1988. С. 22—31; 2) К проблеме изучения проповедей Димитрия Ростовского // Проблемы развития русской литературы XI—XX вв. Тез. науч. конф. молодых ученых и спедиалистов. Л., 1990. С. 11—12.

### СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

ААЭ - Акты, собранные в библиотеках и архивах Российской империи Археографическою экспедициею Академии наук. СПб., 1836. T. 1-4. ΑИ - Акты исторические. АСЭИ - Акты социально-экономической истории Северо-Восточной Руси конца XIV-начала XVI в. БАН — Библиотека Академии наук СССР (С.-Петербург). - C. M. Briquet. Les filigranes. Paris. 1907. Брике ви - Вопросы истории. ВЛ - Вопросы литературы. - Великие Минеи Четии (изд. Археографической комиссии). вмч воилр - Временник Общества истории и древностей российских. M., 1849-1857. T. 1-25. - Государственный архив Калининской области. ГАКО — Государственная библиотека СССР им. В. И. Ленина гъл (Москва). Гераклитов - А. А. Гераклитов. Филиграни XVII века на бумаге рукописных и печатных документов русского происхождения. тим - Государственный Исторический музей (Москва). - Государственный Литературный музей (Москва). ГЛМ - Государственная публичная библиотека им. М. Е. Салты-ГПБ кова-Щедрина (С.-Петербург). - Государственная публичная научно-техническая библиотека гинть со Сибирского отделения Академии наук СССР (Новосибирск). AH CCCP - Государственный Русский музей (С.-Петербург).  $\Gamma PM$ - Государственная Третьяковская галерея (Москва).  $\Gamma T \Gamma$ - Дополнения к актам историческим, собранные и изданные ДАИ Археографическою комиссиею. СПб., 1846—1875. Т. 1—12. жмно - Журнал Министерства народного образования. жмнп - Журнал Министерства народного просвещения. - Записки Історично-філологічного відділу Української Аказіфв лемії наук (Киев). - Записки наукового товариства ім. Т. Г. Шевченка (Львов). ЗНТШ - Записки Українського наукового товариства в Києві (Киев). зунт - Исторический архив. ИА ИЗ - Исторические записки. ФиФиИ - Институт истории, филологии и философии Сибирского отделения АН СССР (Новосибирск). — Институт мировой литературы им. А. М. Горького Академии имли наук СССР (Москва). - Известия Отделения литературы и языка Академии наук иоля CCCP. иоряс - Известия Отделения русского языка и словесности Академии

- Известия по русскому языку и словесности Академии наук.

ИпоРЯС

ирли — Институт русской литературы (Пушкинский Дом) Академии наук СССР (С.-Петербург). - Кирилловский историко-художественный музей-заповедник. кихм - С. А. Клепиков. Филиграни и штемпели на бумаге-Клепиков русского и иностранного производства XVII-XX веков. Филигр. и штемп. M., 1959. - С. А. Клепиков. Бумага с филигранью «голова шута» Клепиков Шут (Foolscap) // Записки Отдела рукописей ГБЛ. М., Вып. 26. клэ - Краткая литературная энциклопедия. КСИИМК - Краткие сообщения и доклады Института истории материальной культуры Академии наук СССР — Летопись занятий Археографической комиссии. СПб.; Пгр.; ЛЗАК Л., 1862—1929. Т. 1—35. Лихачев. Вод. зн. — Н. П. Лихачев. Палеографическое значение бумаж\_ ных водяных знаков. СПб., 1899. лоии - Ленинградское отделение Института истории Академии наук CCCP. - Московский главный архив Министерства иностранных мгамид дел СССР. МДА - Московская духовная академия. - V A. Mošin i S. M. Traljič. Vodeni znakovi XIII Мошин i XIV. vijeka. I-II. Zagreb, 1957. НІЛ, НІІЛ, НІІІЛ, Новгородские первая, вторая, третья, четвертая и пятая ніул, нул летописи. - Общество истории и древностей российских при Московском оидр университете. олдп Общество любителей древней письменности. — Отделение литературы и языка Академии наук СССР. ВПО - Повесть временных лет. пвл Памятники древней письменности. пдп - Памятники древней письменности и искусства. ПДПИ - G. Piccard. Die Ochsenkopf-Wasserzeichen. Findbuch II. Пикка"рд 1, 2, 3 der Wasserzeichenkarteil Piccardim Hauptstaatsarchiv Stuttgart. Stuttgart, 1966. - Палестинский православный сборник. ППС ПІЛ, ПІІЛ, ПІІЛ — Псковские первая, вторая и третья летописи. Полное собрание русских летописей. ПСРЛ - Русская историческая библиотека, издаваемая Археографи-РИБ ческою комиссиею. — Собрание государственных грамот и договоров. М., 1813-СГГД 1894. Y. 1-5. — Советская историческая энциклопедия. СИЭ - Сборник Отделения русского языка и словесности Академии СОРЯС наук. - Санкт-Петербургская духовная академия. СПб. ДА СІЛ, СПЛ - Софийские первая и вторая летописи. — И. И. Срезневский. Материалы для словаря древне-Срезневский русского языка по письменным памятникам. СПб., 1893-Материалы 1912. — Труды Отдела древнерусской литературы Института русской тодрл литературы (Пушкинский Дом) Академии наук СССР. - К. Тромонин. Изъяснение знаков, видимых на писчей Тромонин бумаге . . . М., 1844. - E. He a wood. Water mainly of the 17th and 18th Centuries. Хивуд Hilversum, the Pater Publications Society, 1950. — Центральный государственный архив древних актов СССР ЦГАДА (Москва).

ЦГАЛИ

— Центральный государственный архив литературы и искусства (Москва).

ЦГИА

— Центральный государственный исторический архив (С.-Петер-

цнь ан усср

черчилль.

- Центральная научная библиотека Академии наук УССР.

- W. Churchill. Watermarks in Paper in Holland, England, France ets., in the XVII and XVIII Centuries and their interconnection. Amsterdam, 1935.

чоидр

— Чтения в Обществе истории и древностей российских при

Московском университете.

PG

- J. P. Migne. Patrologiae Cursus Completus Graeca. Paris, 1858.

# содержание

### материалы конференции к 100-летию со дня рождения чл.-кор. ан ссср варвары павловны адриановой-перетц

| Чистов К. В. (СПетербург).       Встречи и переписка с В. П. Адриановой-Перетц         Гусев В. Е. (СПетербург).       О Варваре Павловне | 5<br>9<br>12<br>15<br>19<br>21<br>30<br>34<br>39<br>44      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЕ МАТЕРИАЛЫ ДЛЯ «СЛОВАРЯ КНИЖНИКОВ<br>И КНИЖНОСТИ ДРЕВНЕЙ РУСИ»                                                           |                                                             |
|                                                                                                                                           | 47<br>175                                                   |
| исспедования                                                                                                                              |                                                             |
| Момина М. А. (СПетербург). Проблема правки славянских богослужебных гимнографических книг на Руси в XI в                                  | 178<br>200<br>220<br>231<br>249<br>259<br>273<br>286<br>305 |
| материалы и сообщения                                                                                                                     |                                                             |
| Хрипков В. Ф. (Талды-Курган Казахской ССР). «Хроника Иоанна Малалы»         в составе Тихонравогстого хренеграфа                          | 322<br>333<br>351<br>364                                    |

| Лобакова-Евсеева И. А. (СПетербург). «Повесть о разорении Рязани Батыем»   |     |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| в новых редакциях XVII в                                                   | 379 |
| Прохоров Г. М. (СПетербург). Иоанн Кантакузин. Диалог с Иудеем. Слово ия-  |     |
| тое. (Славянский XIV в. и современные переводы)                            | 390 |
| Олистед Х. (Бостон, Гарвардский университет). Кодикологические заметки     |     |
| о рукописных сборниках Максима Грека                                       | 399 |
| Казакова Н. А. (СПетербург). Рассказы освобожденных русских полоняников    | 407 |
| Лавров А. С. (СПетербург). «Летописец» Кариона Истомина                    | 411 |
| Белоброва О. А. (СПетербург). Об источниках миниатюр к сочинениям Николая  |     |
| Спафария 1670-х гг                                                         | 414 |
| Смилянская Е. Б. (Москва). К вопросу о народной смеховой культуре XVIII в. |     |
| (Следственное дело о «Службе кабаку» в комплексе документов о богохуль-    |     |
| стве и кощунстве)                                                          | 435 |
| Носов С. Н. (СЙетербург). Проблемы истории русской культуры в трудах       |     |
| Н. Е. Андреева                                                             | 439 |
|                                                                            |     |
| по рукописным собраниям                                                    |     |
| (Печатается под наблюдением В. П. Бударагина)                              |     |
| (печатается под наолюдением В. п. Бударагина)                              |     |
| Бобров А. Г. (СПетербург). Экспедиция на Северную Двину 1988 г             | 445 |
| Савельев А. А., Савельева Н. В. (СПетербург). Пинежская экспедиция 1988 г. | 456 |
| Маркелов Г. В. (СПетербург). Латгальская экспедиция 1988 г                 | 461 |
| Библиографические дополнения к статьям в разделе: Исследовательские ма-    |     |
| териалы для «Словаря книжников и книжности Древней Руси»                   | 467 |
| Citrague governous vivis                                                   | 460 |